

## كتب ورسائل

### عبد المحسن بن حمد العبالد البدر

## القرآن الكريم:

١ \_ آياتٌ متشابهات الألفاظ في القرآن الكريم وكيف التمييز بينها.

٢ \_ من كنوز القرآن الكريم.

## الحديث (القسم الأول):

٣\_عشرون حديثاً من صحيح البخاري، دراسة أسانيدها وشرح متونها.

٤ ـ عشرون حديثاً من صحيح مسلم، دراسة أسانيدها وشرح متونها.

### الحديث (القسم الثاني):

٥ \_ شرح حديث جبريل في تعليم الدِّين.

٦ ـ فتح القوي المتين في شرح الأربعين وتتمَّة الخمسين، للنووي وابن
 رجب رحمهما الله.

٧ - كيف نستفيد من الكتب الحديثية الستة.

٨\_ اجتناء الثَّمَر في مصطلح أهل الأثر.

٩ ـ دراسة حديث: ﴿ نَضَّر الله امرءاً سمع مِقالتي ›› رواية ودراية.

### العقيدة:

١٠ \_ قطف الجنى الداني شرح مقدمة رسالة ابن أبي زيد القيرواني.

- ١١ ـ عقيدة أهل السنة والجماعة في الصحابة الكرام عُنْكُ وأرضاهم.
  - ١٢ ـ التحذير من تعظيم الآثار غير المشروعة.
  - ١٣ \_ الحث على اتباع السنة والتحذير من البدع وبيان خطرها.
    - ١٤ ـ عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر.
- ١٥ ـ مقدمة وتعليقات على تطهير الاعتقاد وشرح الصدور للصنعاني والشوكاني.

### الفقه:

- ١٦ \_ أهمية العناية بالتفسير والحديث والفقه.
- ١٧ \_ منهج شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب في التأليف.
- ١٩ \_ شرح كتاب آداب المشي إلى الصلاة، المشتمل على أحكام الصلاة والركاة والصيام، لشيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب على السيخ الإسلام السيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب على السيخ الإسلام السيخ الإسلام السيخ الإسلام السيخ الإسلام السيخ الوهاب على السيخ الإسلام السيخ الإسلام السيخ الإسلام السيخ الإسلام السيخ الوهاب السيخ الوهاب السيخ الوهاب السيخ الوهاب السيخ الإسلام السيخ الوهاب السيخ الإسلام السيخ الإسلام السيخ الوهاب المسيخ الوهاب المسيخ الوهاب السيخ الوهاب المسيخ المسيخ المسيخ المسيخ المسيخ المسيخ المسيخ المسيخ المسي

## أخلاق وفضائل ونصائح وآداب وتراجم:

- ٢٠ ـ من أخلاق الرسول الكريم ﷺ.
- ٢١ ـ فضل الصلاة على النبيِّ ﷺ وبيان معناها وكيفيتها وشيء مما ألَّف فيها.
  - ٢٢ \_ فضل أهل البيت وعلو مكانتهم عند أهل السنة والجماعة.
    - ٢٣ \_ فضل المدينة وآداب سكناها وزيارتها.

٢٤ ـ ثلاث كلمات في الإخلاص والإحسان والالتزام بالشريعة.

٢٥ \_ أثر العبادات في حياة المسلم.

٢٦ ـ العبرة في شهر الصوم.

٢٧ \_ من فضائل الحج وفوائده.

٢٨ ـ بأيِّ عقل ودين يكون التفجير والتدمير جهاداً؟!

٢٩ \_ بذل النصح والتذكير لبقايا المفتونين بالتكفير والتفجير.

٣٠\_ رفقاً أهل السنة بأهل السنة.

٣١\_ العدل في شريعة الإسلام وليس في الديمقر اطية المزعومة.

٣٢ - كيف يؤدِّي الموظف الأمانة؟

٣٣ ـ من أقوال المنصفين في الصحابي الخليفة معاوية السحابي الخليفة معاوية السحابي الخليفة معاوية السحابي المناسبة المناسبة

٣٤ ـ عالم جهبذ ومَلِكٌ فذ (الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ، والملك فيصل رحمهما الله).

٣٥ ـ الشيخ عبد العزيز بن باز را المُعْالِثَةُ نموذج من الرعيل الأول.

٣٦ - الشيخ محمد بن عثيمين والله من العلماء الربانيين.

٣٧ ـ الشيخ عمر بن محمد فلاته المطالقة وكيف عرفته.

### الردود:

٣٨\_أغلوٌّ في بعض القرابة وجفاء في الأنبياء والصحابة؟!

٣٩ ـ الانتصار للصحابة الأخيار في ردِّ أباطيل حسن المالكي.

٤٠ \_ الانتصار لأهل السنَّة والحديث في ردِّ أباطيل حسن المالكي.

ا ٤ ـ الدفاع عن الصحابي أبي بكرة ﷺ ومروياته، والاستدلال لمنع ولاية النساء على الرجال.

٤٢ ـ الرد على الرفاعي والبوطي في كذبها على أهل السنة ودعوتها إلى البدع والضلال.

٤٣ ـ الرد على من كذب بالأحاديث الصحيحة الواردة في المهدي.

٤٤ \_ الفوائد المنتقاة من فتح الباري وكتب أخرى.



من أراد طباعة هذه المجلدات أو بعضها للتوزيع مجاناً أو للبيع بسعر معتدل فله ذلك بشرط أن تكون الطباعة بالتصوير من هذه الطبعة وتزويدي بنسخة مما تتمُّ طباعته.









# بِنْيِكُ لِلْهُ الْجَمْ الْحِيْمُ مِ

الحمدُ لله ربِّ العالمين، الرَّحمن الرَّحيم، مالكِ يوم الدِّين، وأشهدُ أن لا إله إلَّا اللهُ وحده لا شريك له، إلهُ الأوّلين والآخِرين، وقيُّومُ السَّموات والأرَضِين، وأشهدُ أنَّ محمّداً عبدُه ورسولُه، سيِّدُ المرسلين، وإمامُ المتقين، وقائدُ الغُرِّ المحجَّلين، المبعوث رحمةً للعالمين، صلّى اللهُ وسلّم وبارك عليه، وعلى آله الطيّبين الطّاهرين، وأصحابِه الغُرِّ الميامين، الذين حفظ اللهُ بهم المِلَّة، وأظهر الدّين، وعلى مَن اتَّبعهم بإحسانٍ وسار على نهجهم إلى يوم الدّين.

أمَّا بعد، فإنَّ عقيدة أهل السنَّة والجماعة تمتازُ بالصّفاء والوضوح والخلوِّ مِن الغموض والتعقيد، وهي مستمدَّةُ مِن نصوصِ الوحي كتاباً وسنَّة، وكان عليها سلفُ الأمّة، وهي عقيدةٌ مطابقةٌ للفطرة، ويقْبَلُها العقلُ السليمُ الخالي مِن أمراضِ الشُّبهات، وذلك بخلاف العقائد الأخرى المتلقَّاةِ مِن آراء الرِّجال وأقوالِ المتكلِّمين، ففيها الغموضُ والتعقيدُ والخبطُ والخلط، وكيف لا يكون الفرقُ كبيراً والبَونُ شاسعاً بين عقيدةٍ نزل بها جبريلُ مِن الله إلى رسولِه الكريم وخلقهم اللهُ من ماءٍ مهينٍ.

فعقيدةُ أهل السنّة والجهاعة بَدَتْ وظهرتْ مع بعثة النّبِيِّ عَلَيْ ونزولِ الوحي عليه مِن ربّه تعالى، وسار عليها الرسول عَلَيْ وأصحابُه الكرام ومَن تبعهم بإحسان، والعقائدُ الأخرى لا وجود لها في زمن النبوَّة، ولم يكن عليها الصحابةُ الكرام، بل قد وُلد بعضُها في زمانهم، وبعضُها بعد انقراض عصرهم، وهي مِن محدثاتِ الأمور التي حذّر منها الرسولُ عَلَيْقُ، فقال:

« وإيّاكم ومحدَثاتِ الأمور؛ فإنَّ كلَّ محدَثةٍ بدعة، وكلَّ بدعةٍ ضلالة »، وليس مِن المعقول ولا المقبول أن يُحجب حقُّ عن الصحابة الكرام على وأرضاهم، ويُدَّخر لأُناسٍ يجيئون بعد أزمانهم، فتلك العقائد لو كان شيءٌ منها خيراً لسبق إليه الصحابةُ، ولكنَّها شرُّ حفِظهم اللهُ منه، وابتُلِيَ به مَن بعدَهم.

والحقيقة الواضحة الجليَّة أنَّ الفرقَ بين عقيدة أهل السُّنَّة والجهاعة المتلقّاة من الوحي، وبين عقائد المتكلِّمين المبنيَّة على آراء الرجال وعقولهم، كالفرق بين الله وخلقه، ومثل ذلك ما يكون به القضاء والحكم، فإنَّه يُقال فيه: إنَّ الفرقَ بين الله وخلقه، ومثل ذلك ما أرفيعة المنزَّلة من الله على رسوله عَيَّلِيَّة، وبين الفرقَ بين الله وخلقه، ﴿ أَفَحُكُمُ القوانين الوضعيَّة الوضيعة التي أحدثها البشر، كالفرق بين الله وخلقه، ﴿ أَفَحُكُمُ اللهُ وَلَيْ يَبْغُونَ وَمَن أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكَمًا لِقَوْم يُوقِنُونَ ﴾، فها بال عقول كثير من الناس تغفلُ عن هذه الحقيقة الواضحة الجليَّة فيها يُعتقد، والحقيقة الواضحة الجليَّة فيها يُحكم به، فيستبدلون الذي هو أدنى بالذي هو خير؟!

اللهمَّ اهْد مَن ضلَّ من المسلمين سُبُلَ السلام، وأخرجه من الظلمات إلى النور، إنَّك سميعٌ مجيب.

وقد ألَّف علماءُ السنَّة قديماً وحديثاً مؤلَّفاتٍ تُوضِّح عقيدةَ أهل السنَّة والجماعة، منها ما هو مختصَرٌ، ومنها ما هو مطوَّلُ، وكان مِن بين هذه المختصرات مقدِّمةُ الإمام ابنِ أبي زيد القيرواني المالكي لرسالته، ومقدِّمةُ رسالته على طريقة السلف مختصَرةُ مفيدة، والجمعُ بين الأصول والفروع في كتاب واحد نادرٌ في فعل المؤلِّفين، وهو حَسَن، يجعل المشتغلَ في فقه العبادات والمعاملات على علم بالفقه الأكبر، الذي هو العقيدةُ على طريقة السلف.

وهي مع وَجازَتها وقلَّه ألفاظها تبيِّن بوضوح العقيدةَ السليمة المطابقة

للفطرة، المَبنيَّة على نصوص الكتاب والسنَّة، وهي شاهدٌ واضحٌ للمَقبولة المشهورة: إنَّ كلامَ السّلف قليلٌ كثيرُ البركة، وكلام المتكلِّمين كثيرٌ قليلُ البركة.

ومِن أمثلة ما في هذه المقدِّمة مِن النَّفي المتضمِّن إثباتَ كمالٍ لله تعالى قولُه في مطلع هذه المقدِّمة: «إنَّ الله إلَهٌ واحدٌ لا إله غيرُه، ولا شبيه له، ولا نَظيرَ له، ولا وَالِدَ له، ولا صاحبة له، ولا شريكَ له».

فإنَّ هذه المنفيّات عن الله عزَّ وجلَّ مستمَدَّةٌ مِن الكتاب والسنّة، وهذا بخلاف النّفي في كلام المتكلِّمين، فإنَّه مبنيٌّ على التّكلُّف، ومتّصفٌ بالغموض، ومِن أمثلة ذلك ما جاء في العقائد النسفيّة قول مؤلِّفها: «ليس بعَرض، ولا جسم، ولا جوهر، ولا مصوّر، ولا محدود، ولا معدود، ولا متبعّض، ولا متجزّ، ولا متركّب، ولا متناه».

وهذه المنفيّات لم يأت بالنَّصِّ عليها كتابٌ ولا سنّة، والواجبُ السّكوتُ والإمساكُ عمَّا لم يدلَّ عليه دليلٌ مِن الوحي، واعتقاد أنَّ الله متَّصِف بكلِّ كماكٍ، منزَّةٌ عن كلِّ نقصٍ، ومثلُ هذه السلوب لا يفهمها العوامُّ، ولا تطابق الفطرة التي هم عليها، وهي مِن تكلُّف المتكلِّمين، وفيها غموضٌ وتلبيسٌ؛ يتضح ذلك بالإشارة إلى واحدٍ منها، وهو نفيُ الجسم، فإنَّه يحتمل أن يُراد به ذاتٌ مشابهة للمخلوقات، وعلى هذا الاحتمال يُرد اللفظُ والمعنى جميعاً؛ لأنَّ الله ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، وإن أريد به ذاتٌ قائمةٌ بنفسها، مباينةٌ للمخلوقات، متصفةٌ بصفات الكمال، فإنَّ هذا المعنى حقٌ، ولا يجوز نفيه عن الله، وإنَّما يُرد هذا اللفظ لاشتماله على معنى حقّ ومعنى باطل.

وسيأتي في كلام المقريزي (ص: ١٤، ١٥) قولُه عن الصحابة: « فأثبتوا

الله عنه ونزّهوا مِن غير تعطيل، ولم يتعرّض مع ذلك أحدٌ منهم إلى تأويل شيء مِن هذا، ورأوا بأجمعهم إجراء الصفات كما وردت، ولم يكن عند أحدٍ منهم ما يستدلُّ به على وحدانيَّة الله تعالى وعلى إثبات نبوَّة محمّد عَلَيْ سوى كتاب الله، ولا عرف أحدٌ منهم شيئاً مِن الطرق الكلامية ولا مسائل الفلسفة ».

وسيأتي أيضاً في كلام أبي المظفّر السمعاني (ص:١٦) قولُه في بيان فساد طريقة المتكلِّمين: « وكان مِمَّا أمر بتبليغه التوحيد، بل هو أصلُ ما أمرَ به فلم يترك شيئاً من أمور الدِّين أصولَه وقواعدَه وشرائعَه إلَّا بلُّغه، ثمَّ لَم يَدْعُ إلى الاستدلال بها تَمسَّكوا به من الجوهر والعرض، ولا يوجد عنه ولا عن أحد من أصحابه من ذلك حرفٌ واحدٌ فما فوقه، فعُرف بذلك أنَّهم ذهبوا خلافَ مذهبهم وسلكوا غيرَ سبيلهم بطريق مُحدَث مُحترَع لم يكن عليه رسول الله ﷺ ولا أصحابُه على الطعن والقَدْح، ويلزم من سلوكه العودُ على السلف بالطعن والقَدْح، ونسبتهم إلى قلَّة المعرفة واشتباه الطرق، فالحذر من الاشتغال بكلامهم والاكتراث بمقالاتهم؛ فإنَّها سريعةُ التهافت كثيرةُ التناقض »، وقولُ أبي المظفّر السمعاني هذا أورده الحافظ ابن حجر في كتاب فتح الباري في شرح قول البخاري: «باب قول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغْ مَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ﴾ »، ونقل فيه (١٣/ ٤٠٥) عن الحسن البصري قال: «لو كان ما يقول الجعد حقاً لبلّغه النَّبِيُّ ﷺ ﷺ ».

والجعد بن درهم هو مؤسّس مذهب الجهميّة، ونُسب الجهمية إلى الجهم ابن صفوان؛ لأنّه هو الذي أظهر هذا المذهب الباطل ونشره، وأقول كما قال الحسن البصري على الله عنه على الله على المتحلّمين حقاً له الرسول على الله الله المتحلّمين على الله المتحلّمين المتحلّمين

وقد رأيتُ أن أشرح هذه المقدِّمة شرحاً يزيد في جلائها ووضوحها، ويُفصِّل المعاني التي اشتملت عليها، ورأيتُ أن أمهِّد لهذا الشَّرح بذكر عشر فوائد في عقيدة السلف، وقد نظم الشيخُ أحمد بن مشرّف الأحسائي المالكي المتوفَّى سنة ١٢٨٥هـ مقدِّمة رسالة ابن أبي زيد القيرواني نظماً بديعاً سلِساً، رأيتُ مِن المناسب إثباته مع نصِّ المقدِّمة قبل البدء بالشّرح.

وقد سَمَّيت هذا الشرح:

# قطف الجنى الداني شرح مقدِّمة رسالة ابن أبي زيد القيرواني

وأسأل الله عزَّ وجلَّ أن ينفع به كها نفع بأصله، وأن يوفِّق المسلمين للفقه في دينهم، والسَّير على ما كان عليه سلفُهم، في العقيدة والعمل، وأن يُوفِّقنِي للسلامة من الزَّلَل، ويَمنَحنِي الصِّدقَ في القول والإخلاصَ في العمل، إنِّه سميعٌ مجيب، وصلّى اللهُ وسلّم وبارك على عبده ورسوله نبيِّنا محمّد وعلى آله وصحبه أجمعين.

## ترجمة مختصرة لابن أبي زيد القيرواني

هو عبد الله أبو محمد بن أبي زيد، واسم أبي زيد عبد الرحمن، سكن القيروان، وكان إمامَ المالكية في وقته وقُدوتَهم، وجامعَ مذهب مالك، وشارحَ أقواله، وكان واسعَ العلم كثيرَ الحفظ والرواية، وكُتُبُه تشهدُ له بذلك، فصيحَ القلم، ذا بيان ومعرفة بها يقوله، بصيراً بالردِّ على أهل الأهواء، يقول الشِّعرَ ويُجيدُه، ويجمع إلى ذلك صلاحاً تامًّا وورعاً وعفَّة، وحاز رئاسةَ الدِّين والدنيا، وإليه كانت الرِّحلةُ من الأقطار، ونجب أصحابُه وكَثُر الآخذون عنه.

وعرف قدرَه الأكابرُ، وكان يُعرف بهالك الصغير، قال فيه القابسي: «هو إمامٌ موثوقٌ به في ديانته وروايته »، واجتمع فيه العلمُ والورعُ والفضلُ والعقل، شُهرته تُغنِي عن ذِكره، وكان سريعَ الانقياد والرجوع إلى الحقّ، تفقّه بفقهاء بلده وسمع من شيوخها، وعوّل على أبي بكر بن اللباد وأبي الفضل القيسي، وسمع منه خلقٌ كثيرٌ وتفقّه به جلّة، وكانت وفاته سنة (٣٨٦ هـ)، له كتاب النوادر والزيادات على المدونة، مشهور أزيد من مائة جزء، وكتاب مختصر المدونة مشهور أيضاً، وعلى كتابيه هذين المعوّل في التفقه، وله الرسالة، وغيرها من المؤلّفات الكثيرة المذكورة في الديباج المذهب لابن فرحون المالكي وغيرها من المؤلّفات الكثيرة المذكورة في الديباج المذهب لابن فرحون المالكي (ص:١٣٦ـ١٣٨).

وكلَّ ما مرَّ منقول باختصار من هذا الكتاب، قال فيه الذهبي في أوَّل ترجمته في سير أعلام النبلاء (١٠/١٠): « الإمام العلاَّمةُ القُدوة الفقيه، عالم أهل المغرب».

وقال في آخرها: « وكان ﷺ على طريقة السلف في الأصول، لا يدري الكلامَ ولا يتأوَّل، فنسأل الله التوفيق ».

## فوائد بين يدي الشرح

الفائدة الأولى:

منهج أهل السُّنَّة والجماعة في العقيدة: اتِّباعُ الكتاب والسُّنةَ على فهم السلف الصالح

عقيدةُ أهل السُّنَّة والجماعة مبنيَّةٌ على الدليل من كتاب الله عزَّ وجلَّ وسُنَّة رسوله ﷺ وما كان عليه الصحابة الكرام عليه وأرضاهم، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ ٱتَّبِعُواْ مَآ أَنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ وَلَا تَتَّبِعُواْ مِن دُونِهِ ٓ أُولِيَآءَ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ ، وقال: ﴿ وَأَنَّ هَنذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ ۖ وَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِۦ ۚ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِۦ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾، وقال: ﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلَا خَوْفً عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ، وقال: ﴿ فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَىٰ ﴾ ، وقال: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ٓ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ۚ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴿ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا ﴾ ، وقال: ﴿ وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ ، وقال: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ شَخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ مَ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ ، وقال ﷺ في حديث العرباض بن سارية: « ... فإنَّه مَن يعش منكم بعدي فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسُنَّتِي وسُنَّة الخلفاء المهديين الراشدين، تَمسَّكوا بها، وعضُّوا عليها بالنواجذ، وإيَّاكم ومحدثات الأمور؛ فإنَّ كلُّ محدثة بدعة، وكلُّ بدعة ضلالة » رواه أبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦) وغيرهما، وهذا لفظ أبي داود، وقال الترمذي: «حديث حسن صحيح ».

وفي صحيح البخاري (٧٢٨٠) عن أبي هريرة السَّيَّكُ: أنَّ رسول الله ﷺ قَال: « كلُّ أُمَّتِي يدخلون الجنَّة إلَّا مَن أبى؟

قال: مَن أطاعني دخل الجنَّة، ومَن عصاني فقد أبي ».

وفي صحيح مسلم (٧٦٧) عن جابر بن عبد الله: أنَّ رسول الله ﷺ كان يقول في خطبته: « أمَّا بعد، فإنَّ خيرَ الحديث كتاب الله، وخيرَ الهدي هديُ محمد، وشرَّ الأمور محدثاتُها، وكلَّ بدعة ضلالة ».

وروى البخاري في صحيحه (١٥٩٧)، ومسلم في صحيحه (١٢٧٠) عن عابس بن ربيعة، عن عمر السخين: «أنّه جاء إلى الحجر الأسود فقبَّله، فقال: إنّي لأعلمُ أنّك حجرٌ لا تضرُّ ولا تنفع، ولولا أنّي رأيتُ النبَيَّ يَجَلِّلُهُ يُقبِّلُكُ ما قبَّلتُك ».

وروى البخاري في صحيحه (٢٦٩٧)، ومسلم في صحيحه (١٧١٨) عن عائشة ﷺ قالت: قال رسول الله ﷺ: «مَن أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردٌّ »، وفي لفظ لمسلم: «مَن عمل عملاً ليس عليه أمرُنا فهو ردٌّ ».

وما جاء في هذه الرواية أعمُّ من الأُولى؛ لأنَّها تشتمل على مَن كان مُحْدِثاً أو تابعاً لُحْدث.

وروى الإمام أحمد (١٦٩٣٧)، وأبو داود (٤٥٩٧) وغيرُهما \_ واللفظ لأحمد \_ عن معاوية الليخي قال: إنَّ رسول الله ﷺ قال: « إنَّ أهلَ الكتابين افترقوا في دينهم على ثنتين وسبعين ملَّة، وإنَّ هذه الأمَّة ستفترق على ثلاث وسبعين ملَّة الأرام واحدة، وهي الجماعة ».

وانظر تخريجه وشواهدَه في حاشية المسند.

وروى البخاري في صحيحه (٦٣٠٥)، ومسلم في صحيحه (١٤٠١) عن أنس في حديث طويل، آخره: «فمَن رغب عن سُنَّتِي فليس منِّي». وإنَّما كانت عقيدةُ أهل السنَّة والجماعة مبنيَّةً على الكتاب والسنَّة؛ لأنَّ ما يُعتقد هو من علم الغيب، ولا يُمكن معرفة ذلك إلَّا بالوحي كتاباً وسنَّة.

وما جاء في الكتاب العزيز وثبت في السُنَّة فإنَّ العقلَ السليم يُوافقه ولا يُعارضه، ولشيخ الإسلام ابن تيمية عَلَيْكَ كتاب واسع اسمه: درء تعارض العقل والنقل.

والمعوّل عليه في فهم النصوص ما كان عليه أصحابُ رسول الله وَاللهِ وَاللهِ عنهم من الفهم الصائب والعلم النافع، وقد فهموا معاني ما خوطبوا به من صفات الله عزّ وجلّ؛ لأنّ الكتاب والسُّنة بلغتهم، مع تفويضهم علم كيفياتها إلى الله عزّ وجلّ؛ لأنّ ذلك من الغيب الذي لا يعلمه إلّا هو سبحانه، كما جاء عن الإمام مالك بن أنس في بيان هذا المنهج الصحيح، حيث قال عندما سُئل عن كيفية الاستواء: «الاستواءُ معلومٌ، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة ».

وقد أوضح ما كان عليه الصحابة في صفات الله عزَّ وجلَّ الشيخ أبو العباس أحمد بن علي المقريزي المتوفى سنة (٨٤٥ هـ) في كتابه المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار (٢/ ٣٥٦)، فقال: « ذِكْرُ الحال في عقائد أهل الإسلام منذ ابتداء الملَّة الإسلامية إلى أن انتشر مذهب الأشعرية: اعلم أنَّ الله تعلى لمَّا بعث من العرب نبيَّه محمداً وسولاً إلى الناس جميعاً وصف لهم ربَّهم سبحانه وتعالى بها وصف به نفسه الكريمة في كتابه العزيز الذي نزل به على قلبه على قلبه على الأمين، وبها أوحى إليه ربُّه تعالى، فلم يسأله على أحدٌ من العرب بأسرهم قرويَّهم وبَدويَّهم عن معنى شيء من ذلك، كها كانوا يسألونه العرب بأسرهم قرويَّهم وبَدويَّهم عن معنى شيء من ذلك، كها كانوا يسألونه ويَلْ عن أمر الصلاة والزكاة والصيام والحجِّ وغير ذلك مِمَّا لله فيه سبحانه أمرٌ

ونهيٌّ، وكما سألوه ﷺ عن أحوال القيامة والجنَّة والنار؛ إذ لو سأله إنسانٌ منهم عن شيء من الصفات الإلهية لنُقل كما نُقلت الأحاديث الواردة عنه عَلَيْتُ في أحكام الحلال والحرام، وفي الترغيب والترهيب وأحوال القيامة والملاحم والفتن ونحو ذلك مِمَّا تضمَّنته كتبُ الحديث، معاجمها ومسانيدها وجوامعها، ومَن أمعن النَّظر في دواوين الحديث النَّبوي ووقف على الآثار السلفية، عَلِم أنَّه لَم يَرد قطُّ من طريق صحيح ولا سقيم عن أحد من الصحابة على الله على الصحابة المُعْقَقَة ـعلى اختلاف طبقاتهم وكثرة عددهم \_ أنَّه سأل رسول الله ﷺ عن معنى شيء مِمَّا وصف الربُّ سبحانه به نفسَه الكريمة في القرآن الكريم وعلى لسان نبيِّه محمد عَلَيْتُهُ، بل كلُّهم فهموا معنى ذلك، وسكتوا عن الكلام في الصفات، نعم! ولا فرَّق أحدٌ منهم بين كونها صفةَ ذات أو صفةَ فعل، وإنَّما أثبتوا له تعالى صفات أزليَّة: من العلم والقدرة والحياة والإرادة والسمع والبصر والكلام والجلال والإكرام والجود والإنعام والعز والعظمة، وساقوا الكلام سوقاً واحداً، وهكذا أثبتوا وهي ما أطلقه الله سبحانه على نفسه الكريمة: من الوجه واليد ونحو ذلك، مع نفي مماثلة المخلوقين، فأثبتوا رهي الله تشبيه، ونزَّهوا من غير تعطيل، ولم يتعرَّض مع ذلك أحدٌ منهم إلى تأويل شيء من هذا، ورأوا بأجمعهم إجراء الصفات كما وردت، ولم يكن عند أحد منهم ما يستدلُّ به على وحدانية الله تعالى وعلى إثبات نبوَّة محمد ﷺ سوى كتاب الله، ولا عرف أحدُّ منهم شيئاً من الطرق الكلامية ولا مسائل الفلسفة، فمضى عصرُ الصحابة و على هذا، إلى أن حدث في زمنهم القولُ بالقدر، وأنَّ الأمرَ أنفة، أي: أنَّ الله تعالى لم يُقدِّر على خلقه شيئاً مِمَّا هم عليه ... ».

وهذا الذي أوضحه المقريزي هو ما كان عليه أصحابُ رسول الله ﷺ

قبل ظهور الفرق المختلفة، وقد قال ﷺ في حديث العرباض بن سارية الذي مرَّ ذكرُه قريباً: « فإنَّه مَن يعش منكم بعدي فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسُنَّتِي وسُنَّة الخلفاء المهديِّين الراشدين، تمسَّكوا بها وعضُّوا عليها بالنواجذ، وإيَّاكم ومحدثات الأمور؛ فإنَّ كلَّ محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة ».

وليس من المعقول أن يُقال في شيء من مذاهب هذه الفرق المختلفة في العقيدة التي حدثت في أواخر عهد الصحابة وبعده، كالقدرية والمرجئة والأشاعرة وغيرها، ليس من المعقول أن يُقال في شيء من ذلك: إنَّه الحقُّ والصواب، بل الحقّ الذي لا شكَّ فيه هو ما كان عليه أصحابُ رسول الله والصواب، بل الحقّ الذي لا شكَّ فيه هو ما كان عليه أصحابُ رسول الله يُعقل أن يُحجب حقُّ عن الصحابة ويُدَّخر لأناس يجيئون بعدهم، قال إبراهيم يعقل أن يُحجب حقٌّ عن الصحابة ويُدَّخر لأناس يجيئون بعدهم، قال إبراهيم النخعي كما في جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر (١/ ٩٧): « لَم يُدخّر لكم شيءٌ نُحبِّيءَ من القوم لفضل عندكم ».

وقد نقل الحافظ ابن حجر في الفتح عند شرحه باب قول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الرَّسُولُ بَلّغ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رّبّك ﴾ كلاماً نفيساً لأبي المظفر السمعاني، فقال (٢٠٧/١٣): « واستدلّ أبو المظفر بن السمعاني بآيات الباب وأحاديثه على فساد طريقة المتكلّمين في تقسيم الأشياء إلى جسم وجَوهر وعرض، قالوا فالجسمُ ما اجتمع من الافتراق والجوهر ما حمل العرض، والعرض ما لا يقوم بنفسه، وجعلوا الرُّوح من الأعراض، وردُّوا الأخبارَ في خَلق الرُّوح قبل الجسد والعقل قبل الخلق، واعتمدوا على حَدْسهم وما يؤدِّي إليه نظرُهم، ثم يعرضون عليه النصوصَ فها وافقه قبلوه وما خالفه ردُّوه، ثمَّ ساق هذه الآيات ونظائرَها من الأمر بالتبليغ، قال: وكان مِمَّا أمر بتبليغه التوحيد، بل هو أصلُ ونظائرَها من الأمر بالتبليغ، قال: وكان مِمَّا أمر بتبليغه التوحيد، بل هو أصلُ

ما أمرَ به فلم يترك شيئاً من أمور الدِّين أصولَه وقواعدَه وشرائعَه إلَّا بلُّغه، ثمَّ لَمَ يَدْعُ إِلَى الاستدلال بِمَا تَمَسَّكُوا بِهِ مِن الجوهر والعرض، ولا يوجد عنه ولا عن أحد من أصحابه من ذلك حرفٌ واحدٌ فما فوقه، فعُرف بذلك أنَّهم ذهبوا خلافَ مذهبهم وسلكوا غيرَ سبيلهم بطريق مُحدَث مُخترَع لم يكن عليه رسول الله عَلَيْةً ولا أصحابُه عَلَيْنَا، ويلزم من سلوكه العودُ على السلف بالطعن والقَدْح، ونسبتهم إلى قلَّة المعرفة واشتباه الطرق، فالحذر من الاشتغال بكلامهم والاكتراث بمقالاتهم؛ فإنَّها سريعةُ التهافت كثيرةُ التناقض، وما من كلام تَسمعه لفرقة منهم إلَّا وتَجِدُ لخصومهم عليه كلاماً يوازنه أو يقاربه، فكلُّ بكلُّ مقابل، وبعضٌ ببعضٍ مُعارَض، وحسبُك من قبيح ما يلزم من طريقتهم أنَّا إذا جَرينا على ما قالوه وألزمنا الناسَ بها ذكروه لزِم مِن ذلك تَكِفيرُ العوَام جميعاً؛ لأنَّهم لا يعرفون إلَّا الاتِّباعَ المجرَّد، ولو عُرض عليهم هذا الطريق ما فهمه أكثرُهم فضلاً عن أن يصير منهم صاحب نظر، وإنَّما غاية توحيدهم التزامُ ما وجدوا عليه أئمَّتَهم في عقائد الدِّين والعضُّ عليها بالنواجذ، والمواظبة على وظائف العبادات وملازمة الأذكار بقلوب سليمة طاهرة عن الشَّبَه والشكوك، فتراهم لا يَحيدون عما اعتقدوه ولو قُطِّعوا إرَباً إرَباً، فهنيئاً لهم هذا اليقين، وطوبي لهم هذه السلامة، فإذا كُفِّر هؤلاء وهم السواد الأعظم وجمهور الأمَّة، فها هذا إلَّا طَيُّ بِساط الإسلام وهدمُ مَنَار الدِّين، والله المستعان ».

وما جاء في كلام أبي المظفر من ذِكر خلق العقل فيه نظر؛ قال ابن القيم في كتابه المنار المنيف (ص:٥٠): « ونحن ننبه على أمور كليَّة يُعرف بها كون الحديث موضوعاً » إلى أن قال (ص:٦٦): « ومنها أحاديث العقل، كلُّها كذب ... وقال أبو الفتح الأزدي: لا يصحُّ في العقل حديث، قاله أبو جعفر العقيلي وأبو حاتم ابن حبان، والله أعلم ».

وقد نقل الحافظ ابن حجر في كتابه فتح الباري نقولاً عن جماعة من السلف في إثبات الصفات من غير تشبيه أو تحريف أو تعطيل، وختم ذلك بكلام نفيس له، وعماً قاله (١٣/ ٤٠٧): « وأخرج البيهقي من طريق أبي داود الطيالسي قال: كان سفيان الثوري وشعبة وحماد بن زيد وحماد بن سلمة وشريك وأبو عوانة لا يحدِّدون ولا يشبِّهون، ويروُون هذه الأحاديث ولا يقولون كيف، قال أبو داود: وهو قولنا، قال البيهقي: وعلى هذا مضى أكابرُنا.

وأسند اللاَّلكائي عن محمد بن الحسن الشيباني قال: اتفق الفقهاء كلَّهم من المشرق إلى المغرب على الإيهان بالقرآن وبالأحاديث التي جاء بها الثقاتُ عن رسول الله ﷺ في صفة الرَّبِّ من غير تشبيه ولا تفسير، فمن فسَّر شيئاً منها وقال بقول جهم فقد خرج عمَّا كان عليه النَبِيُّ ﷺ وأصحابُه وفارق الجماعة؛ لأنه وصفَ الرَّبَ بصفَة لاشيء.

ومن طريق الوليد بن مسلم: سألت الأوزاعيَّ ومالكاً والثوريَّ والليث ابنَ سعد عن الأحاديث التي فيها الصفة؟ فقالوا: أُمِرُّوها كما جاءت بلا كيف.

وأخرج ابنُ أبي حاتم في مناقب الشافعي عن يونس بن عبد الأعلى: سمعتُ الشافعي يقول: لله أسهاء وصفاتٌ، لا يَسَع أحداً رَدُّها، ومَن خالف بعد ثبوت الحجَّة عليه فقد كفر، وأمَّا قبل قيام الحجة فإنَّه يُعذر بالجهل؛ لأنَّ عِلمَ ذلك لا يُدرَك بالعقل ولا الرؤية والفكر، فنثبتُ هذه الصفات، ونَنفي عنه التشبية، كما نفى عن نفسه فقال: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِمِ عَمْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ

وأسند البيهقيُّ بسند صحيح عن أحمد بن أبي الحواري، عن سفيان بن عيينة قال: كلُّ ما وَصف الله به نفسَه في كتابه فتفسيرُه تلاوتُه والسكوتُ عنه. ومن طريق أبي بكر الضُّبَعي قال: مذهبُ أهل السنة في قوله ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ قال: بلا كيف، والآثارُ فيه عن السلف كثيرة، وهذه طريقة الشافعي وأحمد بن حنبل.

وقال الترمذي في الجامع عَقب حديث أبي هريرة في النُزول: وهو على العرش كما وصف به نفسه في كتابه، كذا قال غيرُ واحد من أهل العلم في هذا الحديث وما يشبهه من الصفات.

وقال في باب فضل الصدقة: قد ثبتت هذه الروايات فنؤمن بها ولا نتَوهم، ولا يُقال كيف، كذا جاء عن مالك وابن عُيينة وابن المبارك أنَّهم أَمَرُّوها بلا كيف، وهذا قولُ أهل العلم من أهل السنة والجهاعة، وأمَّا الجهميَّةُ فأنكروها، وقالوا هذا تشبيهٌ. وقال إسحاق بن راهويه: إنَّها يكون التشبيهُ لو قيل يدُّ كيَدٍ، وسَمعٌ كسمع.

وقال في تفسير المائدة: قال الأئمةُ: نؤمن بهذه الأحاديث من غير تفسير، منهم: الثوري ومالك وابن عيينة وابن المبارك.

وقال ابن عبد البر: أهلُ السُّنَّة مُجمعون على الإقرار بهذه الصفات الواردة في الكتاب والسُّنَّة، ولم يُكيِّفوا شيئاً منها، وأمَّا الجهميَّةُ والمعتزلةُ والخوارجُ فقالوا: مَن أقرَّ بها مُعَطِّلةً.

وقال إمام الحرمين في الرسالة النظامية: اختلفت مسالكُ العلماء في هذه الظواهر، فرأى بعضُهم تأويلَها، والتزم ذلك في آي الكتاب وما يَصحُّ من السنن، وذهب أئمة السلف إلى الانكفاف عن التأويل وإجراء الظواهر على مواردها وتفويض معانيها إلى الله تعالى، والذي نرتضيه رأياً ونَدين الله به عقيدةً اتِّباع سلف الأمَّة؛ للدَّليل القاطع على أنَّ إجماعَ الأمَّة حُجةٌ، فلو كان

< YY

تأويلُ هذه الظواهر حتماً لأوشك أن يكون اهتمامُهم به فوق اهتمامهم بفروع الشريعة، وإذا انصرم عصرُ الصحابة والتابعين على الإضراب عن التأويل كان ذلك هو الوجه المتبع. انتهى.

وقد تقدَّم النقلُ عن أهل العصر الثالث وهم فقهاءُ الأمصار، كالثوري والأوزاعي ومالك والليث ومَن عاصرهم، وكذا مَن أخذ عنهم من الأئمة، فكيف لا يُوثَق بها اتَّفق عليه أهلُ القرون الثلاثة، وهم خيرُ القرون بشهادة صاحب الشريعة ».

وما جاء في كلام الجويني من أنَّ السَّلف يُفوِّضون معاني الصفات إلى الله عزَّ وجلَّ غير صحيح؛ فإنَّهم يُفوِّضون في الكيف، ولا يُفوِّضون في المعنى، كما جاء عن مالك على الله عن كيفية الاستواء؟ فقال: «الاستواء معلومٌ، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة ».

#### \* \* \*

#### الفائدة الثانية:

## وَسَطيَّةُ أهل السنة والجماعة في العقيدة بين فرق الضلال

أُمَّةُ نبيِّنا محمد ﷺ وَسَطُّ بين الأمم؛ فإنَّ اليهودَ والنصارى متضادُّون، فاليهود جَفَوا في الأنبياء حتى قتلوا من قتلوا منهم، والنصارى غَلَوا في عيسى عليه الصلاة والسلام، فجعلوه إلهاً مع الله، وهذا من أمثلة تضادِّهم في الاعتقاد، ومن أمثلة تقابلهم في الأحكام أنَّ اليهودَ لا يُؤاكلون الحائض ولا يُجالسونها، والنصارى بضدِّهم؛ فإنهم يُجامعونها.

وكما أنَّ هذه الأمَّة وسَطُّ بين الأمم، فإنَّ أهل السنَّة والجماعة وسَطُّ بين

### فرق هذه الأمة، فهم:

أَوَّلا: وسَطُّ في صفات الله بين المعطِّلة والمشبِّهة؛ فإنَّ المشبِّهة أثبتوا، ولكنَّهم شبَّهوا ومثَّلوا، وقالوا: لله يدُّ كأيدينا، ووجه كوجوهنا، وهكذا، تعالى الله عَمَّا يقولون علوًّا كبيراً.

وأمَّا المعطِّلة، فإنَّهم تصوَّروا أنَّ الإثباتَ يستلزم التشبيه؛ ففرُّوا من الإثبات إلى التعطيل؛ تنزيهاً لله عن مشابهة المخلوقين بزعمهم، لكن آل أمرُهم إلى أن وقعوا في تشبيه أسوأ، وهو التشبيه بالمعدومات؛ فإنَّه لا يُتصوَّرُ وجود ذات مجرَّدة من جميع الصفات.

وأمّا أهل السُّنّة والجماعة، فإنّهم توسّطوا بين هؤلاء وهؤلاء، فأثبتوا بلا تشبيه، ونَرَّهوا بلا تعطيل، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لَيْسَ كَمِطّهِ مَنِي مُ وَهُو تَشْبِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾، فأثبتوا لله السَّمعَ والبصرَ كما أثبت الله ذلك لنفسه، فلَم يُعطِّلوا، ومع إثباتهم نزَّهوا ولم يُشبِّهوا، فالمشبِّهة عندهم الإثبات والتشبيه، والمعطِّلة عندهم الإثبات والتنزيه، وأهل السُّنَة عندهم الإثبات والتنزيه، فجمعوا بين الحُسنيين: الإثبات والتنزيه، وسَلِموا من الإساءتين: التشبيه والتعطيل، والمعطِّلة يَصفون أهل السُّنَة زوراً أنَّهم مُشبِّهة؛ لأنَّهم لم يتصوَّروا إثباتاً إلَّا مع التشبيه، وأهل السُّنَة يصفون المعطِّلة بأنَّهم نافون للمعبود، قال ابن عبد البر في التمهيد (٧/ ١٤٥): « وأمّا أهل البدع والجهمية والمعتزلة كلُّها والخوارج، فكلُّهم يُنكرها، ولا يحمل شيئاً منها على الحقيقة، ويزعمون أنَّ من والخوارج، فكلُّهم عند من أثبتها نافون للمعبود».

ونقله عنه الذهبي في العلو (ص:١٣٢٦)، وعلَّق عليه قائلاً: «صدق والله! فإنَّ من تأوَّل سائر الصفات وحمل ما ورد منها على مجاز الكلام، أدَّاه

ذلك السَّلب إلى تعطيل الربِّ، وأن يشابه المعدوم، كما نُقل عن حماد بن زيد أنَّه قال: مَثل الجهمية كقوم قالوا: في دارنا نخلة، قيل: لها سَعَف؟ قالوا: لا، قيل: فلها كَرَب؟ قالوا: لا، قيل: لها رُطَب وقِنو؟ قالوا: لا، قيل: فلها ساق؟ قالوا: لا، قيل: فما في داركم نخلة! ».

والمعنى أنَّ من نفى عن الله الصفات، فإنَّ حقيقةَ أمره نفيُ المعبود؛ إذ لا يُتصوَّرُ وجود ذات مجرَّدة من جميع الصفات.

ولهذا قال ابن القيم في المقدمة التي بين يدي قصيدته النونية: « فالمشبّه يعبدُ صنهاً، والمعطِّلُ يعبدُ عدماً، والموحِّد يعبدُ إلهاً واحداً صمداً، ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُنَى اللَّهُ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ ».

وقال أيضاً: ‹‹ قلبُ المعطِّل متعلِّقُ بالعدم، فهو أحقرُ الحقير، وقلبُ المشبِّه عابدٌ للصنم الذي قد نُحت بالتصوير والتقدير، والموحِّد قلبُه متعبِّدٌ لَمِن ليس كمثله شيء وهو السَّميع البصير ».

ثانياً: وهم وسَطْ في أفعال العباد بين الجبرية الغلاة الذين ينفون عن العبد الاختيار، ويجعلون أفعالَه كحركات الأشجار، وبين القدرية النفاة الذين يجعلون العبد خالقاً لفعله، وينفون تقدير الله عليه، فأهل السنّة والجماعة يُثبتون للعبد مشيئة واختياراً، بهما يستحقُّ الثوابَ والعقابَ، لكن لا يجعلونه مستقلاً في ذلك، بل يجعلون مشيئته وإرادتَه تابعةً لمشيئة الله وإرادته، كما قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلّا أَن يَشَآءَ ٱللهُ رَبُ الْعَلَمِينَ ﴾، وهو سبحانه وتعالى خالقُ العباد وأفعال العباد، كما قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَٱللّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾.

ثالثاً: وهم وَسَطٌّ في باب الوَعد والوعيد بين المرجئة الذين غلَّبوا جانبَ

الوَعد وأهملوا جانبَ الوعيد، فقالوا: إنَّه لا يضرُّ مع الإيهان ذنبٌ، كها لا ينفعُ مع الكفر طاعة، والخوارج والمعتزلة الذين غلَّبوا جانبَ الوعيد وأهملوا جانبَ الوعد، فجعلوا مرتكبَ الكبيرة خارجاً من الإيهان في الدنيا، خالداً مخلَّداً في النار في الآخرة، فأهلُ السُّنَّة والجهاعة أعمَلوا نصوصَ الوعد ونصوصَ الوعيد معاً، وجعلوا مرتكبَ الكبيرة ليس خارجاً من الإيهان في الدنيا، وفي الآخرة أمرُه إلى الله، إن شاء عذَّبه وإن شاء عفا عنه، وإذا عذَّبه فإنَّه لا يُحلِّده في النار كما يخلِّدُ فيها الكفار، بل يُحرِّجُ منها ويُدخل الجنَّة.

رابعاً: وهم وَسَطُّ في باب أسهاء الإيهان والدِّين بين المرجئة الذين فرَّطوا فجعلوا العاصي مؤمناً كاملَ الإيهان، وبين الخوارج والمعتزلة الذين أفرَطوا فأخرجوه من الإيهان، ثمَّ حكمت الخوارجُ بكفره، وقالت المعتزلة: إنَّه في منزلة بين المنزلتين، فأهل السُّنَّة وصفوا العاصيَ بأنَّه مؤمنٌ ناقصُ الإيهان، فلَم يعلوه مؤمناً كاملَ الإيهان، كها قالت المرجئة، ولم يجعلوه خارجاً من الإيهان كها قالت الحوارجُ والمعتزلة، بل قالوا: هو مؤمن بإيهانه، فاستُّ بكبيرته، فلَم يُعطوه الإيهان المطلق، ولم يسلبوا عنه مطلق الإيهان، ويجتمع في العبد إيهانٌ ومعصيةٌ وحبُّ وبُغضٌ، فيُحَبُّ على ما عنده من الإيهان، ويُبغضُ على ما عنده من الفسوق والعصيان، وهو نظير الشيب الذي يكون محبوباً إذا نُظر إلى ما بعده وهو الموت، وغير محبوب إذا نُظر إلى ما قبله وهو الشباب، كها قال الشاعر:

الشيبُ كرةٌ وكرةٌ أن نفارقَه فاعْجب لشيءٍ على البغضاءِ محبوب خامساً: وهم وَسَطٌ بين الخوارج الذين كفَّروا عليًّا ومعاوية ومن معها وقاتلوهم واستحلُّوا أموالهم، وبين الروافض الذين غَلَوا في عليٍّ وفاطمة وأولادهما عليه وجَفُوا في حقِّ أكثر الصحابة، فأبغضوهم وسَبُّوهم، فأهل

السُّنَة يُحبُّون الصحابة جميعاً ويوالونهم ويُنْزلونهم منازلهم ولا يقولون بعصمتِهم، وقد قال الطحاويُّ في عقيدة أهل السُّنَة والجهاعة: « ونحبُّ أصحابَ رسول الله عَلَيْة ولا نفرطُ في حبِّ أحدٍ منهم، ولا نتبراً من أحدٍ منهم، ونُبغضُ مَن يُبغضهم، وبغير الخير يَذكرهم، ولا نذكرُهم إلّا بخير، وحبُّهم دينٌ وإيهانٌ وإحسانٌ، وبغضُهم كفرٌ ونفاقٌ وطغيان ».

ففي قوله عَلَى الله السَّنَة من الحفاء، وفي قوله عَلَى الله السُّنَة من الحفاء، وفي قوله: ﴿ ولا نفرط في حبِّ أحدٍ منهم ›› سلامتهم من العُلُوِّ، أي: ونحبُّ أصحابَ رسول الله ﷺ فلسنا جُفاةً، ومع حبِّنا لهم فلسنا غلاةً.

وقد أجمل شيخ الإسلام ابن تيمية على هذه الأمور التي أهل السُنّة والجماعة فيها وَسَطٌ بين فرق الضلال، في كتابه العقيدة الواسطية، فقال (ص:١٠٧]: «فهم وَسَطٌ في باب صفات الله سبحانه وتعالى بين أهل التعطيل الجهمية وأهل التمثيل المشبّهة، وهم وَسَطٌ في باب أفعال الله بين الجبرية والقدرية وغيرهم، وفي باب وعيد الله بين المرجئة والوعيدية من القدرية وغيرهم، وفي باب أسماء الإيمان والدّين بين الحرورية والمعتزلة، وبين المرجئة والجهمية، وفي أصحاب رسول الله عَلَيْ بين الرافضة والخوارج».

#### \* \* \*

#### الفائدة الثالثة:

## عقيدة أهل السُّنَّة والجماعة مطابقةٌ للفطرة

روى البخاري في صحيحه (١٣٨٥) ومسلم في صحيحه (٢٦٥٨) و واللفظ للبخاري ـ عن أبي هريرة الليك قال: قال النَبِيُّ ﷺ: «كلُّ مولود يُولَد على الفطرة، فأبواه يُهوِّدانه أو يُنصِّر انه أو يُمجِّسانه ... » الحديث.

وفي صحيح مسلم (٢٨٦٥) من حديث عياض بن حمار المجاشعي اللهيك: « ... وإنّي خلقتُ عبادي حنفاء كلّهم، وإنّهم أتتهم الشياطينُ فاجتالتهم عن دينهم، وحرَّمت عليهم ما أحللتُ لهم، وأمرتهم أن يُشركوا بي ما لم أُنزل به سلطاناً » الحديث.

وهذان الحديثان يدلاً نعلى أنَّ دينَ الإسلام هو دينُ الفطرة، وعقيدةَ أهل السُّنَة والجهاعة مطابقةٌ للفطرة، ولهذا جاء في حديث معاوية بن الحكم السلمي السُّنَة والجهاعة مسلم (٥٣٥) في قصة جاريته، وفيه أنَّه قال: «أفلا أُعتقها؟ قال: ائتني بها، فأتيتُه بها، فقال لها: أين الله؟ قالت: في السهاء، قال: مَن أنا؟ قالت: أنت رسول الله، قال: اعتقها فإنَّها مؤمنة ».

فهذه الجارية بفطرتها أجابت بأنَّ الله في السهاء، وقد قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَأَمِنتُم مَّن فِي السّمَآءِ أَن يَخْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِ تَمُورُ ﴿ وَأَمِنتُم مَّن فِي السّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرٍ ﴾ ، والمراد بالسهاء العلو ، أو السّمَآءِ أن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرٍ ﴾ ، والمراد بالسهاء العلو ، أو تكون (في) بمعنى (على) كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَا صَلِّبَنّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنّحْلِ ﴾ تكون (في) بمعنى (على) كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَا صَلّبَنّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنّحْلِ ﴾ أي: على جذوع النخل.

وأمّا الذين ابتُلوا بعلم الكلام، فإنّهم يقولون: إنّ علوّ الله عزّ وجلّ علُو قدر وقهر قدر وقهر، وأهلُ السّنّة والجهاعة يقولون إنّ علُوّ الله عزّ وجلّ علُو قدر وقهر وذات، وقد جاء عن بعض المتكلمين وغيرهم عباراتٌ تدلُّ على أنّ السلامة والنجاة إنّها هي في عقيدة العجائز المطابقة للفطرة، وقد نقل شارحُ الطحاوية عن أبي المعالي الجويني كلاماً ذمّ فيه علم الكلام، وقال فيه عند موته: «وها أنا ذا أموت على عقيدة أمّى، أو قال: على عقيدة عجائز نيسابور».

وفي ترجمة الرازي \_ وهو من كبار المتكلّمين \_ في لسان الميزان (٤/ ٢٧): «وكان مع تبحُّره في الأصول يقول: من التزم دينَ العجائز فهو الفائز ».

وقال أبو محمد الجويني والد إمام الحرمين في نصيحته لمشايخه من الأشاعرة (١/ ١٨٥ \_ مجموعة الرسائل المنيرية): « فمن تكون الراعية أعلم بالله منه لكونه لا يعرف وجهة معبوده، فإنّه لا يزال مظلم القلب، لا يستنيرُ بأنوار المعرفة والإيهان».

وروى ابن سعد في الطبقات بإسناد صحيح على شرط مسلم (٥/ ٣٧٤) عن جعفر بن بُرقان قال: «جاء رجلٌ إلى عمر بن عبد العزيز فسأله عن شيء من الأهواء، فقال: الزَم دينَ الصبِيِّ في الكُتَّاب والأعرابيِّ، واللهُ عبَّا سوى ذلك »، وعزاه إليه النووي في تهذيب الأسهاء واللغات (٢/ ٢٢).

#### \* \* \*

### الفائدة الرابعة:

الكلام في الصفات فرعٌ عن الكلام في الذات، والقول في بعض الصفات كالقول في البعض الآخر

أهل السُّنَّة والجماعة يُثبتون كلَّ ما أثبته الله لنفسه وأثبته له رسولُه وَاللَّهُ من الأسهاء والصفات على وَجه يليق بكماله وجلاله ، مِن غير تكييف أو تمثيل ، ومن غير تعطيل أو تأويل، ويقولون لَمِن أثبت الذات ونفَى الصفات وهم الجهمية والمعتزلة: إنَّ الكلام في الصفات فرعٌ عن الكلام في الذات؛ فكما أنَّنا نُثبت لله ذاتاً لا تُشبه ذوات المخلوقات، فيجب أن نثبت كلَّ ما ثبت في الكتاب والسنة من الصفات دون أن يكون فيها مشابهةٌ للمخلوقات، ويقولون لَمِن

أثبت بعضَ الصفات وأوَّل بعضَها، وهم الأشاعرة: القولُ في بعضِ الصفات كالقول في البعض الآخر؛ فإنَّ ما أثبَتَ من الصفات على وجهٍ يليق بالله عزَّ وجلَّ، يلزمك إثبات الباقي على هذا الوجه اللاَّئق بالله، وانظر توضيح هذين الأصلين في كتاب التدمرية لشيخ الإسلام ابن تيمية (ص:٣١-٤٦).

#### \* \* \*

#### الفائدة الخامسة:

## السَّلفُ ليسوا مُؤوِّلةً ولا مُفوِّضة

من المعلوم أنَّ سلفَ هذه الأمَّة من الصحابة وتابعيهم بإحسان يُثبتون لله ما أثبته لنفسه، وأثبته له رسوله وَ مَن الأسهاء والصفات، على وجه يليقُ بكماله وجلاله، فلا يُشبِّهون ولا يُعطِّلون ولا يُكيِّفون، بخلاف طريقة الخلف، التي هي التأويل لصفات الله عزَّ وجلَّ وصرفها إلى معان باطلة، وبخلاف طريقة المُفوِّضة، التي زعم المؤوِّلةُ أنَّها طريقةُ السَّلف، والتي يقولون فيها عن صفات الله عزَّ وجلَّ: الله أعلمُ بمراده بها، وقد أوضحَ عقيدةَ السلف في الصفات الإمامُ مالكُ عَلَيْ في كلامه المشهور للَّا سُئل عن كيفية الاستواء، فقال: « الاستواءُ معلومٌ، والكيف مجهولٌ، والإيهان به واجبُ، والسؤال عنه بدعة ».

فهم لا يُفوِّضون في المعنى، وإنَّما يُفوِّضون في الكيفية، ومَن زعم أنَّ طريقةَ السلف من الصحابة ومن تبعهم تفويضٌ في معاني الصفات، فقد وقع في محاذير ثلاثة هي: جهله بمذهب السلف، وتجهيله لهم، والكذب عليهم.

أمًّا جهلُه بمذهب السلف؛ فلكونه لا يعلم ما هم عليه، وهو الذي بيَّنه

الإمام مالكٌ في كلامه المتقدِّم.

وأمَّا تجهيله لهم، فذلك بنسبتهم إلى الجهل، وأنَّهم لا يفهمون معاني ما خوطبوا به، إذ طريقتُهم على زعمه في الصفات أنَّهم يقولون: الله أعلم بمراده بها.

وأمَّا الكذب عليهم، فإنَّما هو بنسبة هذا المذهب الباطل إليهم، وهم برآء منه.

#### \* \* \*

#### الفائدة السادسة:

# كلٌّ من المشبِّهة والمعطِّلة جمعوا بين التمثيل والتعطيل

المعطِّلةُ هم الذين نفوا صفات الله عزَّ وجلَّ، ولم يُثبتوها على ما يليق بالله، وشُبهتُهم أنَّ إثبات الصفات يستلزم التشبيه؛ لأنَّهم لمَ يتصوَّروا الصفات إلَّا وفقاً لِما هو مشاهَد في المخلوقين، فجرَّهم ذلك التصوَّرُ الخاطئ إلى التعطيل، فكان ما وقعوا فيه أسواً عِمَّا فرُّوا منه؛ إذ كانت النتيجة أن يكون الله تعالى وتنزَّه شبيهاً بالمعدومات؛ إذ لا يُتصوَّرُ وجود ذات خالية من الصفات.

ويتَّضح ذلك في صفة كلام الله عزَّ وجلَّ، فإنَّهم لم يتصوَّروا من إثبات أنَّ الله يتكلَّم بحرف وصوت إلَّا التشبيه بالمخلوقين؛ لأنَّه يلزَمُ من ذلك أن يكون كلامُه بلسان وحُنجرة وشفتين؛ لأنَّهم لا يعقلون ذلك إلَّا في المخلوقين، وذلك التصوُّرُ الخاطئ مردودٌ من وجوه:

الأول: أنَّه لا تلازمَ بين الإثبات والتشبيه؛ فإنَّ الإثبات يكون مع التشبيه، وهو باطلٌ لا شكَّ فيه، ويكون مع التنزيه، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَمَّتَ مُ مُو السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾، فأثبت السمعَ والبصرَ، ونفى مشابهة

غيره له، وهذا هو اللاَّئق بكمال الله وجلاله، وهو الحقُّ الذي لا ريب فيه.

الثاني: أنَّ ما زعموه من أنَّ الإثباتَ يقتضي التشبيه، ومن أجله عطَّلوا الصفات، أدَّاهم ذلك إلى التشبيه بالمعدومات، وهو أسوأ، وقد مرَّ في كلام بعض أهل العلم ما يُبيِّن ذلك، لا سيها ما عزاه الذهبي إلى حماد بن زيد من التمثيل بالنخلة، التي نفى أصحابُها كلَّ صفات النخل عنها، وقيل لهم: إذاً فها في داركم نخلة! وذلك في الفائدة الثانية.

الثالث: أنَّه قد وُجد في المخلوقات حصولُ الكلام على خلاف ما هو مشاهَدٌ في المخلوقين؛ فإنَّ ذراعَ الشاة التي وُضع فيها السُّمُّ للرسول ﷺ كلَّمته وأخبَرته بأنَّها مسمومةٌ، كما في سنن أبي داود (٤٥١٠) و(٤٥١٢).

وروى مسلم في صحيحه (٢٢٧٧) عن جابر بن سَمُرة قال: قال رسول الله عَيَّ قَبْل أَن أُبِعَث، إنِّ لأعرفه الآن ».

وهذا من كلام بعض المخلوقات في الدنيا، وأمَّا في الآخرة، فقد قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ ٱلْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ ، وقال: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَرُهُمُ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا قَالُواْ أَنطَقَنَا ٱللهُ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا قَالُواْ أَنطَقَنَا ٱللهُ اللهَ اللهَ عَلَيْنَا قَالُواْ أَنطَقَنَا ٱللهُ اللهَ اللهُ عَلَيْنَا فَالُواْ مَرَّوْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ .

أَفَيْقَالَ: إِنَّ كلامَ الذِّراعِ والحجرِ والأيدي والأرجلِ لا يكون إلَّا بلسان وشفتَين؟!

وإذا كانت هذه المخلوقات وُجد منها الكلام على وجه يُخالف ما هو مشاهَدٌ في المخلوقين، فإنَّه يجب إثبات الكلام لله عزَّ وجلَّ على وجه يليق بكماله وجلاله، دون أن يكون مشابهاً لأحد من خلقه.

وبهذا يتبيَّن أنَّ المعطِّلةَ جمعوا إلى التعطيل التشبيه، وأمَّا المشبِّهة فإنَّهم أثبتوا الصفات لله عزَّ وجلَّ، لكن جعلوه فيها مشابهاً للمخلوقات، وقد أضافوا إلى كونهم مشبِّهةً التعطيل، وذلك أنَّهم لم يُثبتوا الصفات على وجه يليق بالله عزَّ وجلَّ، وبذلك كانوا معطِّلة.

#### \* \* \*

#### الفائدة السابعة:

# متكلِّمون يَذمُّون علمَ الكلام ويُظهرون الحَيرة والنَّدم

عقيدة أهل السُّنَة والجهاعة مبنيَّة على الدليل من كتاب الله عزَّ وجلَّ وسُنَة رسوله عليه وما كان عليه صحابتُه الكرام والمُن وأرضاهم، فهي صافية نقيَّة، واضحة جليَّة، ليس فيها غموض ولا تعقيد، بخلاف غيرهم الذين عوَّلوا على العقول، وتأوَّلوا النقول، وبنَوا معتقداتهم على علم الكلام المذموم، الذي بيَّن أهلُه الذين ابتُلوا به ما فيه من أضرار، وندموا على ما حَصَلَ منهم من شغل الأوقات فيه من غير أن يظفروا بطائل، ولا أن يصلوا إلى حقِّ، وفي نهاية أمرهم صاروا إلى الحيرة والنَّدَم، فمنهم من وُفِّق لتركه واتِّباع طريقة السَّلف، وجاء عنهم عيبُ علم الكلام وذمُّه.

فأبو حامد الغزالي على المتمكّنين في علم الكلام، ومع ذلك فقد جاء عنه ذمّه، بل والمبالغة في ذمّه، ولا يُنبئك مثل خبير، جاء ذلك عنه في كتابه إحياء علوم الدّين، حيث بيّن ضررَه وخطرَه، فقال (ص: ٩١ \_ ٩٢): « أمّا مضرّته، فإثارةُ الشبهات وتحريك العقائد، وإزالتها عن الجزم والتصميم، فذلك مِمّا يحصل في الابتداء، ورجوعُها بالدليل مشكوك فيه، ويختلف فيه

الأشخاص، فهذا ضررُه في الاعتقاد الحقّ، وله ضررٌ آخر في تأكيد اعتقاد المبتدعة للبدعة، وتثبيته في صدورهم، بحيث تنبعث دواعيهم، ويشتدُّ حرصُهم على الإصرار عليه، ولكن هذا الضرر بواسطة التعصُّب الذي يثور من الجدل».

إلى أن قال: (( وأمَّا منفعتُه، فقد يُظنُّ أنَّ فائدتَه كشفُ الحقائق ومعرفتُها على ما هي عليه، وهيهات؛ فليس في الكلام وفاء بهذا المطلب الشريف، ولعلَّ التخبيط والتضليل فيه أكثر من الكشف والتعريف، وهذا إذا سمعته من محدِّث أو حشوي ربّها خطر ببالك أنَّ الناسَ أعداءُ ما جهلوا، فاسمع هذا مِبّن خبر الكلام ثم قلاه بعد حقيقة الخبرة وبعد التغلغل فيه إلى منتهى درجة المتكلِّمين، وجاوز ذلك إلى التعمُّق في علوم أخر تناسبُ نوع الكلام، وتحقق أنَّ الطريقَ إلى حقائق المعرفة من هذا الوجه مسدود، ولعمري لا ينفكُ الكلام عن كشف وتعريف وإيضاح لبعض الأمور، ولكن على الندور في أمور جليّة تكاد تفهم قبل التعمُّق في صنعة الكلام ».

وقد نقل شارحُ الطحاوية عنه هذا الكلام وغيرَه في ذمِّ علم الكلام (ص:٢٣٦)، وقال (ص:٢٣٨): «وكلامُ مثلِه في ذلك حجَّة بالغة ».

ثم بيَّن شارح الطحاوية أنَّ السَّلف كرهوا علمَ الكلام وذمُّوه: « لاشتهاله على أمور كاذبة مخالفة للحقِّ، ومن ذلك مخالفتُها للكتاب والسُّنَّة، وما فيه من علوم صحيحة، فقد وعَروا الطريق إلى تحصيلها، وأطالوا الكلامَ في إثباتها مع قلَّة نفعها، فهي لحمُ جَمل غثُّ على رأس جبل وَعْر، لا سهلٌ فيرتقى، ولا سمين فينتقل، وأحسنُ ما عندهم فهو في القرآن أصحُّ تقريراً وأحسن تفسيراً، فليس عندهم إلَّا التكلُّف والتطويل والتعقيد».

إلى أن قال: «ومن المحال أن لا يحصلَ الشَّفاءُ والهدى والعلمُ واليقين من كتاب الله وكلام رسوله، ويحصلُ من كلام هؤلاء المتحيِّرين، بل الواجب أنَّ يجعل ما قاله اللهُ ورسولُه هو الأصل، ويتدبَّر معناه ويعقله، ويعرف برهانه ودليلَه، إمَّا العقلي، وإمَّا الخبري السَّمعي، ويعرف دلالته على هذا وهذا، ويجعل أقوال الناس التي توافقه وتخالفه متشابهة مجملة، فيُقال لأصحابها: هذه الألفاظ تحتمل كذا وكذا، فإن أرادوا بها ما يُوافق خبر الرسول قُبل، وإن أرادوا بها ما يُوافق خبر الرسول قُبل، وإن أرادوا بها ما يُخالفه رُدَّ».

وقال أيضاً في (ص: ٢٤٣): «قال ابن رُشد الحفيد وهو من أعلم الناس بمذهب الفلاسفة ومقالاتهم في كتابه تهافت التهافت: (ومَن الذي قال في الإلهَيات شيئاً يعتدُّ به؟)، وكذلك الآمدي في أفضل أهل زمانه واقفٌ في المسائل الكبار حائر، وكذلك الغزالي على التهى آخرُ أمره إلى الوقف والحيرة في المسائل الكلامية، ثمَّ أعرض عن تلك الطرق، وأقبلَ على أحاديث الرسول في المسائل الكلامية، ثمَّ أعرض عن تلك الطرق، وأقبلَ على أحاديث الرسول على أحاديث الرسول قال في كتابه الذي صنَّفه في أقسام اللذات:

وغاية سعي العالمين ضلال وحاصل دنيانا أذَى ووبال سوى أن جمعنا فيه: قيل وقالوا فبادوا جميعاً مسرعين وزالوا رجالٌ فزالوا والجبال جبال

نهاية إقدام العقول عِقالُ وأرواحنا في وحشة من جسومنا ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا فكم قد رأينا من رجال ودولة وكم من جبال قد عَلَت شُرُفاتِها

لقد تأمَّلتُ تلك الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية، فما رأيتُها تشفي عليلاً، ولا تُروي غليلاً، ورأيتُ أقربَ الطرق طريق القرآن، اقرأ في الإثبات:

﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾، ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ ﴾ ، واقرأ في النفي: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى ۗ ﴾، ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ ، ثم قال: (ومَن جرَّب مثلَ تجربَتِي، عرف مثل معرفتِي).

وكذلك قال الشيخ أبو عبد الله محمد بن عبد الكريم الشهرستاني، إنَّه لم يجد عند الفلاسفة والمتكلمين إلَّا الحيرة والندم، حيث قال:

لعمري لقد طُفت المعاهد كلها وسَيَّرتُ طرفي بين تلك المعالم فلم أر إلَّا واضعاً كفَّ حائر على ذقن أو قارعاً سنَّ نادم

وكذلك قال أبو المعالي الجويني على الشعلاء (يا أصحابنا! لا تشتعلوا بالكلام، فلو عرفتُ أنَّ الكلام يبلغ بي إلى ما بلغ ما اشتعلتُ به)، وقال عند موته: (لقد خضتُ البحرَ الخِضَمَّ، وخلَّيتُ أهل الإسلام وعلومَهم، ودخلتُ في الذي نهوني عنه، والآن فإن لم يتداركني ربِّي برحمته، فالويل لابن الجويني، وها أنا ذا أموت على عقيدة أمِّي، أو قال: على عقيدة عجائز نيسابور)، وكذلك قال شمس الدين الخسروشاهي وكان من أجلِّ تلامذة فخر الدِّين الرازي لبعض الفضلاء، وقد دخل عليه يوماً فقال: (ما تعتقد؟ قال: ما يعتقده المسلمون، فقال: وأنتَ مُنشرح الصَّدر لذلك مستيقن به؟ أو كها قال، فقال: نعم، فقال: اشكر الله على هذه النِّعمة، لكنِّي والله! ما أدري ما أعتقد، والله! ما أدري ما أعتقد، والله! ما أدري ما أعتقد، والله!

ولابن أبي الحديد الفاضل المشهور بالعراق:

فیكَ یــا أُغــلــوطة الفِكــر سافرتُ فیك العقولُ فمـا فلحی الله الأُلـی زعمــوا

حارَ أمري وانقضى عمري ربحت إلَّا أذى السفر أنَّــك المعروف بالنَّـظر

## كذبوا إنَّ الذي ذكروا خارجٌ عن قوة البشر

وقال الخونجي عند موته: (ما عرفتُ مِمَّا حصَّلته شيئاً سوى أنَّ المكن يفتقر إلى المرجِّح، ثم قال: الافتقار وصفٌ سلبِيٌّ، أموت وما عرفتُ شيئاً).

وقال آخر: (أضطجع على فراشي، وأضع الملحفة على وجهي، وأقابل بين حُجَج هؤلاء وهؤلاء حتى يطلع الفجر، ولم يترجَّح عندي منها شيء) ».

إلى أن قال شارح الطحاوية: « وتجد أحد هؤلاء عند الموت يرجع إلى مذهب العجائز، فيُقرُّ بها أقرُّوا به، ويُعرض عن تلك الدقائق المخالفة لذلك، التي كان يقطع بها ثمَّ تبيَّن له فسادُها، أو لم يتبيَّن له صحتُها، فيكونون في نهاياتهم إذا سلموا من العذاب بمنزلة أتباع أهل العلم من الصبيان والنساء والأعراب».

وكان أبو محمد الجويني والد إمام الحرمين في حيرة واضطراب في صفات الله عزَّ وجلَّ، ثمَّ صار إلى مذهب السَّلف، وألَّف رسالة نُصح لبعض مشايخه من الأشاعرة، وهي مطبوعة ضمن مجموعة الرسائل المنيرية (١/ ١٧٤ ـ ١٨٧).

#### الفائدة الثامنة:

## هل صحيح أنَّ أكثرَ المسلمين في هذا العصر أشاعرة؟

الأشاعرة هم المنتسبون إلى أبي الحسن الأشعري، وهو علي بن إسماعيل المتوفى سنة (٣٣٠هـ) على أبي العقيدة بثلاثة أطوار: كان على مذهب المعتزلة، ثم في طور بين الاعتزال والسُّنَّة، يثبت بعض الصفات ويؤوِّل أكثرها، ثمَّ انتهى أمره إلى اعتقاد ما كان عليه سلف الأمة؛ إذ أبان عن ذلك في كتابه الإبانة، الذي هو من آخر كتبه أو آخرها، فبيَّن أنَّه في الاعتقاد على ما كان عليه إمام أهل السُّنَّة، وهو عليه على ما كان عليه إمام أهل السُّنَّة، وهو

إثبات كلّ ما أثبته الله لنفسه، وأثبته له رسوله ﷺ من الأسماء والصفات، على ما يليق بالله، من غير تكييف أو تمثيل، ومن غير تحريف أو تأويل، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَمَى مُ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾.

والأشاعرة باقون على مذهبه الذي كان عليه قبل الانتقال إلى مذهب أهل السُّنَّة والجماعة، وقد اشتهر عند بعض الناس مقولةٌ أنَّ الأشاعرة في هذا العصر يُمثِّلون ٩٥٪ من المسلمين، وهذه المقولة غير صحيحة من وجوه:

الأول: أنَّ إثبات مثل هذه النسبة إنِّما يكون بإحصاء دقيق يؤدِّي إلى ذلك، وهو غير حاصل، وهي مجرَّد دعوى.

الثاني: أنَّه لو سُلِّم أنَّهم بهذه النِّسبة؛ فإنَّ الكثرةَ لا تدلُّ على السلامة وصحَّة العقيدة، بل السَّلامةُ وصحَّة المعتقد إنَّما تحصل باتِّباع ما كان عليه سلف هذه الأمَّة من الصحابة ومَن سار على نهجهم، وليست باتِّباع معتقد توفي صاحبه في القرن الرابع، وقد رجع عنه، وليس من المعقول أنَّ يُحجب حقُّ عن الصحابة والتابعين وأتباعهم، ثم يكون في اتِّباع اعتقاد حصلت ولادتُه بعد أزمانهم.

الثالث: أنَّ مذهب الأشاعرة إنَّما يعتقده الذين تعلَّموه في مؤسَّسات علمية، أو تعلَّموه من مشايخ كانوا على مذهب الأشاعرة، وأمَّا العوام وهم الأكثرية \_ فلا يعرفون شيئًا عن مذهب الأشعرية، وإنَّما هم على الفطرة التي دلَّ عليها اعتقاد الجارية في الحديث الذي رواه مسلم في صحيحه، وقد تقدَّم.

والعقيدة المطابقة للفطرة هي عقيدة أهل السُّنَّة والجماعة، وقد مرَّ إيضاحُ ذلك قريباً في الفائدة الثالثة.

#### الفائدة التاسعة:

## عقيدة الأئمَّة الأربعة ومَن تفقُّه بمذاهبهم

من أئمَّة أهل السُّنَّة الإمام أبو حنيفة والإمام مالك والإمام الشافعي والإمام أحمد بن حنبل رحمهم الله، وعقيدتُهم هي عقيدة السَّلف من الصحابة ومَن سار على نهجهم.

وأمَّا المشتغلون بالفقه بعدهم، فمنهم من يستفيدُ من علمهم في الفروع، ويُعوِّل على ما دلَّ عليه الدليل؛ أخذاً بوصايا الأئمَّة أنفسهم، فإنَّ كلَّ واحد منهم جاء عنه الأمرُ باتِّباع الدليل، وتركِ قوله إذا كان الدليل على خلافه، وهؤلاء موافقون لهم في العقيدة.

ومنهم مَن يُقلِّدُهم في مسائل الفروع، دون سعي إلى معرفة الرَّاجح بالدَّليل، وهؤلاء منهم مَن يُوافقهم في العقيدة، وكثيرون منهم يتَبعون مذهب الأشاعرة.

ومن أمثلة مَن تفقّه في المذهب الحنفي وهو على عقيدة السّلف الإمام أبو جعفر الطحاوي صاحب عقيدة أهل السُّنَة والجاعة، وشارح هذه العقيدة على بن أبي العز الحنفي، ومنهم في المذهب الشافعي عبد الرحمن ابن إسماعيل الصابوني، مؤلّف كتاب عقيدة السلف وأصحاب الحديث، والذهبي صاحب كتاب العلو، وابن كثير صاحب التفسير، ومنهم في المذهب المالكي ابن أبي زيد القيرواني، وأبو عمر الطلمنكي، وأبو عمر بن عبد البر، ومنهم في المذهب المالكي ابن أبي الحنبلي الإمام ابن تيمية، والإمام ابن القيم، والإمام محمد بن عبد الوهاب.

وقد ذكر ابن القيم على أنه في كتابه الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة كما في مختصره لابن الموصلي اثنين وأربعين وجهاً في إبطال قول مَن فسّر

الاستواء على العرش بالاستيلاء عليه، وذكر أنَّ كثيراً من المالكية على منهج السَّلف في العقيدة، فقال في (٢/ ١٣٢\_١٣٦):

« الوجه الثاني عشر: أنَّ الإجماعَ منعقدٌ على أنَّ الله سبحانه استوى على عرشه حقيقة لا مجازاً، قال الإمام أبو عمر الطلمنكي \_ أحد أئمَّة المالكية وهو شيخ أبي عمر بن عبد البر \_ في كتابه الكبير الذي سَمَّاه الوصول إلى معرفة الأصول، فذكر فيه من أقوال الصحابة والتابعين وتابعيهم وأقوال مالك وأئمَّة أصحابه، ما إذا وقف عليه الواقفُ علمَ حقيقةَ مذهب السَّلف، وقال في هذا الكتاب: أجمع أهلُ السنَّة على أنَّ الله تعالى على عرشه على الحقيقة لا على المجاز.

الوجه الثالث عشر: قال الإمام أبو عمر بن عبد البر في كتاب التمهيد في شرح حديث النُزول: « وفيه دليلٌ على أنَّ الله تعالى في السماء على العرش من فوق سبع سموات، كما قالت الجماعة وقرَّر ذلك، إلى أن قال: وأهل السُّنَّة مجمعون على الإقرار بالصفات الواردة في القرآن والسُّنَّة، والإيمان بها وحملها على الحقيقة لا على المجاز، إلَّا أنَّهم لا يُكيِّفون شيئاً من ذلك، ولا يَحدُّون فيه صفة مخصوصة، وأمَّا أهل البدع الجهمية والمعتزلة والخوارج، فكلُّهم يُنكرُها ولا يحمل شيئاً منها على الحقيقة، ويزعمون أنَّ مَن أقرَّ بها مشبّه، وهم عند مَن أقرَّ بها نافون للمعبود.

وقال أبو عبد الله القرطبي في تفسيره المشهور في قوله ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ : هذه المسألة للفقهاء فيها كلام، ثم ذكر أقوال المتكلمين، ثم قال: وقد كان السلف الأول لا يقولون بنفي الجهة ولا ينطقون بذلك، بل نطقوا هم والكافة بإثباتها لله تعالى كها نطق به في كتابه، وأخبرت به رسله، ولم يُنكر أحدٌ من السلف الصالح أنّه استوى على عرشه حقيقة، وإنّا جهلوا كيفية

الاستواء، كما قال مالك: الاستواء معلوم والكيف مجهول.

الوجه الرابع عشر: أنَّ الجهمية لَمَّ قالوا إنَّ الاستواءَ مجازٌ صرَّح أهل السُّنَة بالله مستو بذاته على عرشه، وأكثرُ مَن صرَّح بذلك أثمَّةُ المالكية، فصرَّح به الإمام أبو محمد بن أبي زيد في ثلاثة مواضع من كتبه، أشهرها الرسالة، وفي كتاب جامع النوادر، وفي كتاب الآداب، فمَن أراد الوقوف على ذلك فهذه كتبه، وصرَّح بذلك القاضي عبد الوهاب، وقال: إنَّه استوى بالذات على العرش، وصرَّح به القاضي عبد الوهاب، وكان مالكيًّا، حكاه عنه القاضي عبد الوهاب نصَّا، وصرَّح به أبو عبد الله القرطبي في كتاب شرح أسهاء الله الحسنى، فقال: ذكر أبو بكر الحضرمي من قول الطبري يعني محمد بن جرير وأبي محمد ابن أبي زيد وجماعة من شيوخ الفقه والحديث، وهو ظاهر كتاب القاضي عبد الوهاب عن القاضي أبي بكر وأبي الحسن الأشعري، وحكاه القاضي عبد الوهاب عن القاضي أبي بكر وأبي الحسن الأشعري، وحكاه القاضي عبد الوهاب عن القاضي أبي بكر نصًّا، وهو أنَّه سبحانه مُستوٍ على عرشِه بذاته، وأطلقوا في بعض الأماكن فوق خلقه.

قال: وهذا قولُ القاضي أبي بكر في تمهيد الأوائل له، وهو قولُ أبي عمر بن عبد البر، والطلمنكي وغيرهما من الأندلسيّن، وقول الخطّابي في شعار الدِّين. وقال أبو بكر محمد بن موهب المالكي في شرح رسالة ابن أبي زيد: قوله إنَّه فوق عرشه المجيد بذاته، معنى (فوق) و(على) عند جميع العرب واحدٌ، وفي كتاب الله تعالى وسنَّة رسوله وَ تَعَيِّرُ تصديقُ ذلك، ثمَّ ذكر النصوصَ من الكتاب والسنة واحتجَّ بحديث الجارية وقول النبيِّ وَ الله الله على الله الله وقول النبيِّ الله الله الله الله الله الله وقول النبيِّ وقول النبيِّ وقول النبيِّ عالى وهذا قول مالك فيها فهمه عن جماعة مِنَّن أدرك من التابعين، فيها فهموا من الصحابة فيها فهموا عن

نبيِّهم ﷺ: أنَّ اللهَ في السماء بمعنى فوقها وعليها، قال الشيخ أبو محمد: إنَّه بذاته فوق عرشه المجيد، فتبيَّن أنَّ علوَّه على عرشه وفوقه إنَّها هو بذاته، إلَّا أنَّه بائنٌ من جميع خلقه بلا كيف، وهو في كلِّ مكان من الأمكنة المخلوقة بعلمه لا بذاته، لا تحويه الأماكن؛ لأنَّه أعظمُ منها، إلى أن قال: وقوله: على العرش استوى، إنَّها معناه عند أهل السنَّة على غير معنى الاستيلاء والقهر والغلبة والملك، الذي ظنَّت المعتزلةُ ومَن قال بقولهم أنَّه معنى الاستواء، وبعضُهم يقول إنَّه على المجاز لا على الحقيقة، قال: ويُبيِّن سوءَ تأويلهم في استوائه على عرشه على غير ما تأوَّلوه من الاستيلاء وغيره، ما قد علمه أهلُ المعقول أنَّه لَم يَزل مستولياً على جميع مخلوقاته بعد اختراعه لها، وكان العرشُ وغيرُه في ذلك سواءً، فلا معنى لتأويلهم بإفراد العرش بالاستواء الذي هو في تأويلهم الفاسد استيلاءٌ وملكٌ وقَهرٌ وغلبةٌ، قال: وذلك أيضاً يبيِّن أنَّه على الحقيقة بقوله ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ قِيلًا ﴾، فلمَّا رأى المصنِّفون إفراد ذكره بالاستواء على العرش بعد خلق السموات وأرضه وتخصيصه بصفة الاستواء علموا أنَّ الاستواءَ غير الاستيلاء، فأقرُّوا بوصفه بالاستواء على عرشه وأنَّه على الحقيقة لا على المجاز؛ لأنَّه الصادقُ في قِيله، ووقفوا عن تكييف ذلك وتمثيله؛ إذ ليس كمثله شيء، هذا لفظه في شرحه.

الوجه الخامس عشر: أنَّ الأشعريَّ حكى إجماعَ أهل السنَّة على بُطلان تفسير الاستواء بالاستيلاء، ونحن نذكر لفظه بعينه الذي حكاه عنه أبو القاسم بن عساكر في كتاب تبيين كذب المفتري، وحكاه قبله أبو بكر بن فَوْرك وهو موجودٌ في كتبه، قال في كتاب الإبانة وهي آخرُ كتبه قال:

(باب ذكر الاستواء) إن قال قائلٌ: ما تقولون في الاستواء، قيل: نقول له:

إنَّ الله تعالى مستوعلى عرشه، كما قال تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾، وساق الأدلَّة على ذلك، ثمَّ قال: وقال قائلون من المعتزلة والجهميّة والحرورية: إنَّ معنى قوله: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ أنَّه استولى ومَلكَ وقهر، وجحدوا أن يكون الله على عرشه كما قال أهلُ الحق، وذهبوا في الاستواء إلى القُدرة، ولو كان هذا كما قالوا كان لا فرق بين العرش والأرض السابعة السُّفلى؛ لأنَّ الله تعالى قادرٌ على كلِّ شيء، والأرض والسموات وكل شيء في العالم، فلو كان الله مستوياً على العرش بمعنى الاستيلاء والقدرة لكان مستوياً على الأرض والحشوش والأنتان والأفذار؛ لأنَّه قادرٌ على الأشياء كلِّها ولم نجد أحداً من المسلمين يقول إنَّ الله مستوعلى معنى هو عام في الأشياء كلِّها، ووَجَبَ أن يكون معنى الاستواء على العرش على معنى هو عام في الأشياء كلِّها، ووَجَبَ أن يكون معنى الاستواء يُختصُّ بالعرش دون سائر الأشياء، وهكذا قال في كتابه الموجَز وغيره من كتبه ».

#### \* \* \*

#### الفائدة العاشرة:

### التأليف في العقيدة على منهج السلف:

المؤلَّفاتُ في العقيدة على منهج السلف كثيرةٌ جدًّا، منها مؤلَّفات مستقلَّة، ومنها مؤلَّفات تشتملُ على العقائد وغيرها. أمَّا الكتب المشتملة على العقائد وغيرها، فمثل صحيح البخاري، فإنَّه يشتمل على سبعة وتسعين كتابًا، أوَّلُها كتابُ الإيهان، وآخرُها كتابُ التوحيد، وبينهما كتبُ أخرى، مثل كتاب القدر، وكتابُ الأنبياء، وكتابُ الاعتصام بالكتاب والسنَّة، ومثل صحيح مسلم ففيه

كتابُ الإيهان، وهو أوَّلُ الكتب، وكتاب القدر وغير ذلك، وكذا كتب السنن الأربعة وغيرها، تشتمل على كتب في العقيدة، بعضُها باسم الإيهان، وبعضها باسم السنَّة مثل كتاب السنَّة في سنن أبي داود.

وأمَّا المؤلَّفات المستقلَّة في العقيدة، فتنقسم إلى قسمين:

مؤلَّفات على طريقة المتقدِّمين، ومؤلَّفات على طريقة المتأخِّرين.

أمَّا المؤلَّفات على طريقة المتقدِّمين، فهي تُعنى غالباً بإيراد الأحاديث والآثار مسندة، وفيها أسماء يدخل تحتها عدَّة مسمَّيات، كالإيمان، والسُّنَّة، والردِّ على الجهمية، فمِن المؤلَّفات باسم الإيمان: الإيمان لأبي بكر ابن أبي شيبة، ولأبي عبيد القاسم بن سلام، ولابن أبي عمر العدني، ولابن منده، وغيرها.

ومن المؤلَّفات باسم السنَّة: السنَّة لمحمد بن نصر المروزي، ولابن أبي عاصم، ولعبد الله بن الإمام أحمد، وللآلكائي، وللخلال، ولابن شاهين، وأصول السنَّة لابن أبي زمنين، وشرح السنة للمزني وللبربَهاري، والمختار في أصول السنة لابن البنا.

ومن المؤلّفات باسم الردّ على الجهمية: الردّ على الجهمية للإمام أحمد، ولعثمان بن سعيد الدارمي، ولابن منده.

وهناك مؤلَّفات أخرى، كالتوحيد لابن خزيمة، والتوحيد لابن منده، والشريعة للآجري، والحُجَّة في بيان المحجّة لإسماعيل الأصبهاني، وعقيدة السلف وأصحاب الحديث للصابوني، وخلق أفعال العباد للبخاري، والعرش لابن أبي شيبة، والقدر للفريابي، والعظمة لأبي الشيخ، والرؤية والنُزول والصفات كلها للدارقطني، وتعظيم قدر الصلاة لمحمد بن نصر المروزي، والبعث والنشور لأبي داود، وصفة الجنة والإمامة والرد على الرافضة كلاهما

لأبي نعيم، وذم الكلام وأهله للهروي، والإبانة الكبرى لابن بطة.

وللمتقدِّمين والمتأخِّرين مؤلَّفاتٌ تشتمل على مسائل العقيدة باختصار من دون أسانيد، ككتاب السنَّة لأحمد، وعقيدة أهل السُّنَّة والجماعة للطحاوي، ومقدمة رسالة ابن أبي زيد القيرواني، وصريح السُّنَة لابن جرير الطبري، واعتقاد أهل السُّنَة لأبي بكر الإسماعيلي، والإبانة الصغرى لابن بطة، والإبانة لأبي الحسن الأشعري، وعقيدة الحافظ عبد الغني، ولمعة الاعتقاد والعلو، كلاهما لابن قدامة، والعقيدة الواسطية والتدمرية والحموية كلها لابن تيمية.

وأمَّا المؤلَّفات على طريقة المتأخِّرين، فهي تُعنَى بإيراد الآيات والأحاديث والآثار والردِّ على المخالفين في كلِّ موضوع على حدة.

وعند ذكر الأحاديث والآثار يعزونها إلى كتب المؤلّفين المتقدِّمين المسندة، فيُقال: رواه البخاري ومسلم وأبو داود، دون أن يذكروا شيئاً من الأسانيد، مثل الانتصار في الردِّ على المعتزلة القدرية الأشرار ليحيى العمراني، وشرح العقيدة الطحاوية لابن أبي العز الحنفي، ومنهاج السنة ودرء تعارض العقل والنقل والإيهان كلّها لابن تيمية، والعلو للذهبي، واجتهاع الجيوش الإسلامية وحادي الأرواح إلى بلاد الأفراح والصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة كلها لابن القيم، ومختصر الصواعق المرسلة لمحمد بن الموصلي، وكتاب التوحيد للشيخ محمد بن عبد الوهاب، وشرحه تيسير العزيز الحميد لحفيده الشيخ سليهان بن عبد الله، وشرحه فتح المجيد لحفيده الشيخ عبد الرحمن بن

وما ذكرته من الكتب تمثيل وليس استقصاء.

وأمَّا غَمزُ بعض المبتدعة بعضَ كتب السُّنَّة لاشتمالها على أحاديث ضعيفة

أو موضوعة فمردودٌ؛ وذلك أنَّ عادة المحدِّثين إذا أسندوا الأحاديث فقد أحالوا المشتغلين بالعلم إلى أسانيدها للنَّظر فيها، وقد ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية في منهاج السُّنَّة (٤/ ١٥) أنَّ عادة المحدِّثين أنَّهم يروون جميع ما في الباب لأجل المعرفة بذلك، وإن كان لا يحتج من ذلك إلَّا ببعضه، وذكر أيضاً أنَّ المحدِّث يروي ما سمعه كما سمعه والدَّرك على غيره لا عليه، وأهلُ العلم ينظرون في ذلك، وفي رجاله وإسناده، وقال الحافظ ابن حجر في لسان الميزان ينظرون في ذلك، وفي رجاله وإسناده، وقال الحافظ ابن حجر في لسان الميزان (٧٥): «أكثرُ المحدِّثين في الأعصار الماضية من سنة مائتين وهلمَّ جرّا إذا ساقوا الحديث بإسناده اعتقدوا أنَّهم برئوا من عهدته، والله أعلم ».



# نصُّ مقدَّمة رسالة ابن أبي زيد القيرواني من طبعة الجامعة الإسلامية بالمدينة

باب ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفئدة من واجب أمور الديانات من ذلك الإيمانُ بالقلب والنُّطقُ باللِّسان أنَّ الله إلَهُ واحدٌ لا إله غيرُه، ولا شبيهَ له، ولا نَظيرَ له، ولا وَلَدَ له، ولا وَالِدَ له، ولا صاحبة له، ولا شريكَ له.

ليس لأَوَّلِيَّتِهِ ابتداءٌ، ولا لآخِرِيَّتِه انقضَاءٌ، لا يَبْلُغُ كُنْهَ صِفَتِهِ الواصفون، ولا يُعْطُ بأمرِه المُتفَكِّرونَ، يَعتَبِرُ المتفَكِّرونَ بآياته، ولا يَتفكَّرونَ في مَاهِيَةِ (۱) ولاَ يُحيطُ بأمرِه المُتفَكِّرونَ، يَعتَبِرُ المتفكِّرونَ بآياته، ولا يَتفكَّرونَ في مَاهِيةِ (۱) ذاتِه، ولا يُحيطون بشيءٍ من عِلمه إلَّا بِما شاء وَسِعَ كرْسِيُّه السَّموات والأرض، ولا يؤُودُه حفظُهما وهو العليُّ العَظيمُ.

العالم (٢) الخبير، المُدَبِّرُ القَدِيرُ، السَّمِيعُ البصيرُ، العَلِيُّ الكَبيرُ، وَأَنَّه فوقَ عَرشه المجيد بذاته، وهو في كلِّ مَكان بعِلمه.

خَلَقَ الإنسانَ، ويَعلمُ ما تُوَسْوِسُ به نفسُه، وهو أَقرَبُ إليهِ مِن حَبْلِ الوَرِيدِ، وما تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إلَّا يَعلَمُها، ولاَ حَبَّةٍ في ظُلُهَات الأرضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَالِمُها، ولاَ حَبَّةٍ في ظُلُهَات الأرضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِس إلَّا في كتاب مُبين.

على العَرشِ اسْتَوى، وعَلَى الْمُلْكِ احْتَوى، وله الأسماء الحُسنى والصِّفاتُ العُلَى، لَم يَزَل بِجَميعِ صفاتِه وأسمائِه، تَعالى أن تكونَ صفاتُه مَخلوقَةً، وأسماؤُه مُحْدَثَةً.

كلُّم موسى بكلامِه الَّذي هو صفةُ ذاتِه، لا خَلْقٌ مِن خَلقِه، وَتَجَلَّى للجَبَل

<sup>(</sup>١) في نسخة: (مائية).

<sup>(</sup>٢) في نسخة: (العليم).

فصار دَكًّا مِن جلالِه، وأنَّ القرآنَ كلامُ الله، ليس بمخلُوقٍ فيَبِيدُ، ولا صفة لمخلوقِ فَيَنْفَدُ.

والإيمانُ بالقَدَرِ خَيْرِه وشَرِّه، حُلْوِهِ وَمُرِّهِ، وكلُّ ذلك قَد قَدَّرَهُ اللهُ رَبُّنا، ومقاديرُ الأمورِ بيدِه، ومَصدَرُها عن قضائِه.

عَلِمَ كُلَّ شَيْءٍ قَبل كَونِه، فجَرَى على قَدَرِه، لا يَكون مِن عبادِه قَولُ ولا عَمَلُ إلَّا وقدْ قَضَاهُ وسبق عِلْمُه به، ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ .

يُضِلُّ مَن يشاء، فيَخْذُلُه بعدْلِه، ويَهدي مَن يَشاء، فَيُوَفِّقُه بفضلِه، فكَلُّ مُيَسَّرٌ بتَيْسيره إلى ما سَبَقَ مِن علمه وقَدَرِه، مِن شَقِيٍّ أو سَعيدٍ.

تعالَى أن يكونَ في مُلْكِهِ ما لا يُريد، أو يكونَ لأَحَد عنه غِنَى خالقاً لكلِّ شيءٍ، ألاَ هو (١) رَبُّ العباد ورَبُّ أعمالهِم، والمُقَدِّرُ لِحَركاتِهم وآجالهِم.

الباعثُ الرُّسُل إليهِم لإقَامَةِ الحُجَّةِ عَلَيهم.

ثُمَّ خَتَمَ الرِّسالةَ والنَّذَارَةَ والنُّبُوةَ بمحمَّد نَبيِّه ﷺ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الْحَرَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَليه كتابَه المُرْسَلين، بَشِيراً ونَذِيراً، وداعياً إلى الله بإذنِه وسِرَاجاً منيراً، وأنزَلَ عَليه كتابَه الحَكِيمَ، وشَرَحَ به دينَه القَويمَ، وهَدَى به الصِّرَاطَ المستقيمَ.

وأنَّ السَّاعةَ آتيةٌ لا رَيْبَ فيها، وأنَّ الله يَبعَثُ مَن يَموتُ، كما بدأهم يعودون.

وأنَّ اللهَ سبحانه وتعالَى ضاعَفَ لعباده المؤمنين الحسَنات، وصَفَحَ لهم بالتَّوبَة عن كبائرِ السيِّئات، وغَفَرَ لهم الصَّغائِرَ باجْتناب الكبائِر، وجَعَلَ مَن لَمَ يَتُبْ مِنَ الكبائِر صَائراً إلى مَشيئَتِه ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾.

<sup>(</sup>١) في نسخة: (إلَّا هو).

<sup>(</sup>٢) في نسخة: (محمد ﷺ).

ومَن عاقَبَه اللهُ بنارِه أخرجه مِنها بإيهانِه، فأدخَلَه به جَنَّتَه ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُر ﴾، ويُخرِجُ منها بشفاعَة النَّبِيِّ ﷺ مَن شَفَعَ لَه مِن أهلِ الكبائِر مِن أُمَّتِه.

وَأَنَّ اللهَ سَبَحَانُهُ قَدْ خَلَقَ الْجَنَّةُ فَأَعَدَّهَا دَارَ خُلُود لأُولِيَائِه، وأكرَمهم فيها بالنَّظر إلى وَجْهِه الكريم، وهي الَّتِي أَهْبَطَ منها آدَمَ نبِيَّه وخلِيفَتَه إلى أَرضِه، بِها (١) سَبَقَ فِي سَابِق عِلْمِه.

وخَلَق النَّارَ فأعَدَّها دَارَ خُلُود لَمِن كَفَرَ به وأَلْحَدَ في آياتِه وكتُبه ورُسُلِه، وجَعَلَهم مَحجُوبين عن رُؤيَتِه.

وأنَّ اللهَ تبارك وتعالى يجيءُ يَومَ القيامَةِ وَالمَلَكُ صَفَّا صَفَّا؛ لِعَرْضِ الأُمَمِ وَحِسَابِهَا وعَقُوبَتِها وثَوابِها، وتُوضَعُ الموازِينُ لَوَزْنِ أَعْهَالِ العِبَادِ، فمَن ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولئك هم المُفلِحون، ويُؤْتَوْنَ صَحائِفهم بأعهَالهِم، فمَن أُوتِي كتابه بيمينه فسوف يُحاسَبُ حِساباً يَسيراً، ومَن أُوتِي كتابَه ورَاء ظَهْرِه فأولئِك يَصْلَوْنَ سَعيراً.

وأنَّ الصِّرَاطَ حَقُّ، يَجُوزُه العبادُ بِقَدْرِ أعمالِهِم، فناجُون مُتفاوِتُون في سُرعَة النَّجاةِ عليه مِن نار جَهَنَّم، وقَوْمٌ أَوْبَقَتْهُمْ فيها أعمالُهم.

والإيهانُ بِحَوْض رسولِ الله ﷺ تَرِدُهُ أَمَّتُهُ لاَ يَظْمَأُ مَن شَرِب مِنه، ويُذَادُ عنه مَنْ بَدَّلَ وغَيَّرَ.

وأنَّ الإيهانَ قَولٌ باللِّسانِ، وإخلاَصٌ بالقلب، وعَمَلٌ بالجوارِح، يَزيد بزيادة الأعمالِ، ويَنقُصُ بنَقْصِها<sup>(٢)</sup>، فيكون فيها النَّقصُ وبها الزِّيادَة، ولا

<sup>(</sup>١) في نسخة: (لمِا).

<sup>(</sup>٢) في نسخة: (بنقص الأعمال).

يَكْمُلُ قَولُ الإيهانِ إلَّا بالعمل، ولا قَولُ وعَمَلُ إلَّا بنِيَّة (١)، ولا قولُ وعَمَلُ وَعَمَلُ وَعَمَلُ وَعَمَلُ وَعَمَلُ وَعَمَلُ اللهِ عَلَى اللهُنَّة.

وأنَّه لا يكفرُ أحدٌ بذَنب مِنْ أهْلِ القِبْلَة.

وأنَّ الشُّهداءَ أحياءٌ عند ربِّهم يُرْزَقونَ، وأرْواحُ أهْل السَّعادَةِ باقِيةٌ ناعِمةٌ إلى يوم يُبْعَثون، وأرواحُ أهلِ الشَّقاوَةِ (٢) مُعَذَّبَةٌ إلى يَوم الدِّين.

وأنَّ المؤمنِينَ يُفْتَنُونَ فِي قُبُورِهم ويُسْأَلُون، ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِيرَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلْحَيْوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ۖ ﴾.

وأنَّ على العباد حَفَظَةً يَكتُبون أعهالهم، ولا يَسقُطُ شيْءٌ مِن ذلك عَن عِلمِ ربِّهِم، وأنَّ مَلَكَ الموتِ يَقْبِضُ الأرواحَ بإذن ربِّه.

وأنَّ خيْرَ القرون القرنُ الَّذين رَأُوا رسولَ الله ﷺ وآمَنوا به، ثمَّ الَّذين يَلُونَهم ثمَّ الَّذين يَلُونَهم.

وَأَفْضَلُ الصحابة (٣) الحُلَفاءُ الرَّاشدون المَهْديُّون؛ أبو بكر ثمَّ عُمر ثمَّ عُمر ثمَّ عُمر ثمَّ عُمر ثمَّ عُمْل ثمَّ عَلِيْ السَّفَ أجمعين.

وأن لاَ يُذكَرَ أَحَدُ مِن صحابَةِ الرَّسولِ ﷺ إلَّا بأَحْسَن ذِكْرٍ، والإمساك عمَّا شَجَرَ بَينهم، وأنَّهم أحَقُّ النَّاس، أن يُلْتَمَسَ لَهُم أَحَسَن المخارج، ويُظنَّ بهم أَحْسن المذاهب.

والطَّاعَةُ لأئمَّة المسلمين مِن وُلاَة أمورِهم(٤) وعُلمائهم، واتِّباعُ السَّلَفِ

<sup>(</sup>١) في نسخة: (وأنَّه لا قول ولا عمل إلَّا بنيَّة).

<sup>(</sup>٢) في نسخة: (الشقاء).

<sup>(</sup>٣) في نسخة: (أصحابه).

<sup>(</sup>٤) في نسخة: (أمرهم).

الصَّالِح واقتفاءُ آثارِهم، والاستغفارُ لهم، وتَركُ المراءِ والجِدَالِ في الدِّين، وتَركُ ما أَحْدَثَهُ المُحْدِثُونَ.

وصلَّى الله على سيِّدنا محمَّد [نبيِّه] (١) وعلى آله وأزواجِه وذريته، وسلَّم تَسليماً كثيراً.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفين زيادة من نسخة.

## نظم مقدّمة الرّسالة

# للشيخ أحمد بن مشرَّف الأحسائي المالكي المتوفى سنة (١٢٨٥هـ) نقلاً من ديوانه (ص: ١٧).

أُحَصرًا على أياديه ما يخفى وما ظهرًا من ما هبّ الصّبا فأدرَّ العارضَ المَطرَا وما فشهرًا فسَما وساد كلَّ الوَرَى فخراً وما افتخرًا وعَثرُته وصحبِه كلِّ مَن آوى ومَن نصرًا وأحدُّ إلاَّ سَمَا وبأسباب العُلَى ظفرًا وبأسباب العُلَى ظفرًا وبُسْرًا والمَّنجَى إذا حُشرًا

الحمدُ لله حمداً ليس مُنْحَصرا ثم الصلاة وتسليم المهيمن ما على الذي شاد بنيانَ الهدى فسَما نبينا أحمد الهادي وعَثرته وبعدُ فالعلمُ لَم يظفر به أحدٌ لاسيا أصل علم الدِّين إنَّ به

### باب ما تعتقدُه القلوب وتنطق به الألسنُ من واجب أمور الديانات

نُطْقُ اللِّسانِ بها في الذِّكر قد سُطرَا فلا إلـه سـوى مَـن للأنـام برَا ربُّ سواه تعالى مَن لنا فطرَا بلا شـريك ولا عَـوْن ولا وُزَرَا ووالد وعن الأشباه والنَّظرَا ولا يحيط به علماً مَن افتكرَا ولا منتهى سبحان من قدرَا فردٌ سميعٌ بصيرٌ ما أراد جَرَى كلَّ السموات والأرضين إذ كبرَا

وأوَّلُ الفرض إيهانُ الفؤاد كذا أنَّ الإلهَ إلَهُ واحدٌ صَمد ربُّ السموات والأرضين ليس لنا وأنَّه مُوجدُ الأشياء أجمعِها وهو المُندَّة عين وليد وصاحبة لا يبلغن كُنهُ وصف الله واصفُه وأنَّه أوَّل باق فليس له حيُّ عليمٌ قديرٌ والكلام له وأنَّ كرسيَّه والعرشَ قد وَسِعا

ولم يزل فوق ذاك العرش خالقُنا إنَّ العلوَّ به الأخبارُ قد وَرَدَتْ فالله حق على المُلك احتوى وعلى الـ والله بالعلم في كلِّ الأماكن لا وأنَّ أوصافَه ليست بمُحدَثة وأن تنزيله القرآنَ أجمعَه وَحْيٌ تكلُّم مولانا القديمُ به يُتلَى ويُحمل حفظاً في الصدور كما وأنَّ موسى كليمُ الله كلُّمه فالله أسمعه مِن غير واسطة حتى إذا هام سُكراً في محبَّته إليك. قال له الرحمن موعظة فانظر إلى الطور إن يثبت مكانته حتى إذا ما تَـجـلَّــي ذو الجـلال له

بذاته فاسأل الوحيين والفِطَرَا عن الرَّسول فتابع مَن رَوى وقرَا عرش استوى وعن التكييف كُن حَذِرًا یخفاه شیءٌ سمیعٌ شاهدٌ ویرَی كذاك أسهاؤه الحُسنى لَمِن ذكرًا كلامُه غيرُ خلق أعجز البشَرَا ولم يزل من صفات الله مُعْتبراً بالخطِّ يُثبتُه في الصُّحف مَن زَبَرَا إلَهُهُ فوق ذاك الطور إذ حضرًا من وصفه كلمات تحتوى عِبرًا قال الكليم: إلهي أسأل النَّظَرَا أَنَّى تِرانِي ونوري يُدهشُ البَصَرَا إذا رأى بعض أنواري فسوف ترَى تصدَّع الطورُ من خَوف وما اصطبَرَا

## فصل في الإيمان بالقدر خيره وشرِّه

وبالقضاء وبالأقدار أجمعها فكلُّ شيء قضاه الله في أزَل وكلُّ ما كان من همٍّ ومن فرَح فإنَّه من قضاء الله قدَّره والله خالقُ أفعال العباد وما ففي يديه مقادير الأمور وعن

إيهاننا واجبٌ شرعاً كها ذكراً طرَّا وفي لوحه المحفوظ قد سطراً ومن ضلال ومن شكران مَن شَكراً فلا تكن أنت عمَّن ينكر القَدَرا يجري عليهم فعن أمر الإله جَرا قضائه كلُّ شيء في الورى صَدَراً

ومن أضلَّ بعدل منه قد كفرًا

فَمَن هَدى فبمحض الفضل وقَقه فليس في مُلكه شيءٌ يكون سوى

# ما شاءه الله نفعاً كان أو ضررًا

### فصلٌ في عذاب القبر وفتنته

ولم تَمُت قطُّ من نفس وما قُتلت وكلُّ روح رسولُ الموت يَقبضُها وكلُّ من مات مسئولٌ ومفتتنٌ وأنَّ أرواحَ أصحاب السعادة في لكنَّما الشُّهَدا أحيا وأنفسهم وأنَّ أرواح من يشقى معذَّبةٌ وأنَّ أرواح من يشقى معذَّبةٌ

من قبل إكمالها الرِّزق الذي قُدرَا باذن مولاه إذ تستكمل العُمُرَا من حين يوضَعُ مقبوراً ليُختبرَا جنَّات عدن كطير يعلق الشَّجرَا في جوف طير حسان تُعجب النَّظرَا من كلِّ ما تشتهي تجني بها الثَّمرَا حتَّى تكون مع الجُتْمان في سَقَرَا حَتَّى تكون مع الجُتُمان في سَقَرَا

#### فصل في البعث بعد الموت والجزاء

وأنَّ نفخةً إسرافيلَ ثانية كما بدا خلقهم ربِّ يُعيدهمُ حتى إذا ما دعا للجمع صارخُه قال الإله: قِفوهم للسؤال لكي فيوقفون ألوفاً من سنينهمُ وجاء ربُّك والأملاكُ قاطبة وجيء يومئذ بالنار تسحبُها فيرٌ شديدٌ من تغيظها

في الصُّور حقُّ فيحيى كلُّ مَن قُبراً سبحان من أنشأ الأرواحَ والصُّورَا وكلُّ ميْتٍ من الأموات قد نُشرَا يقتصَّ مظلُومُهم عِمَّن له قَهَرا والشمسُ دانيةُ والرَّشْحُ قد كثرًا لهم صفوفٌ أحاطت بالورى زُمراً خزانها فأهالت كلَّ مَن نظراً على العُصاة وترمي نحوهم شَرراً

ويرسل الله صُحفَ الخلق حاوية فمن تلقّته باليمنى صحيفته ومن يكن باليد اليسرى تناولها ووزن أعالهم حقٌ فإن ثقلت وأنَّ بالمثل تُجزى السيِّئات كا وكلُّ ذنب سوى الإشراكِ يغفره وجنَّة الحُلد لا تفنى وساكنها أعدَّها الله داراً للخلود لَن وينظرون إلى وجه الإله بها كذلك النارُ لا تفنى وساكنها كذلك النارُ لا تفنى وساكنها ولا يخلد فيها من يوحِّدُه ولا يخلد فيها من يوحِّدُه وكم يُنجى إلهى بالشفاعة مِنْ

أعمالهم كلَّ شيء جلَّ أو صغرًا فهُ و السَّعيد الذي بالفوز قد ظفرًا دعا ثُبوراً وللنيران قد حُشرًا بالخير فاز وإن خفَّت فقد خسرًا يكون في الحسنات الضِّعف قد وفرًا ربِي لَمِن شا وليس الشركُ مُغتفرًا يخلَّدُ ليس يخشى الموت والكبرًا يخشى الإله وللنَّعماء قد شكرًا يم الناسُ شمسَ الظهر والقمرًا كما يرى الناسُ شمسَ الظهر والقمرًا أعدَّها الله مولانا لَمِن كَفَرًا ولو بسفك دم المعصوم قد فَجَرًا ولو بسفك دم المعصوم قد فَجَرًا خير البريَّة من عاص بها سجرًا خير البريَّة من عاص بها سجرًا

#### فصل في الإيمان بالحوض

ما بين صَنْعَا وبُصرَى هكذا ذكرَا وأنَّ كِيزَانَه مثلُ النجوم تُرى سياهم: أن يُرى التَّحجيل والغُررَا عن ورْدِه ورجالُ أحدثوا الغيرَا بسرعة من لمنهاج الهُدى عبرَا قصدٌ وقولٌ وفعلٌ للذي أمرَا كلم يزيد بطاعات الذي شَكَرَا

وأنَّ للمصطفى حوضاً مسافته أحلى من العسل الصافي مذاقته ولم يَرِدْه سوى أتباع سُنته وكم يُنحَّى ويُنفَى كلَّ مبتدع وأن جسراً على النيران يَعبُرُه وأنَّ إيْهاننا شرعاً حقيقته وأنَّ معصية الرحْمن تُنقصُه

من الهُداة نجوم العلم والأُمرَا من المعاصي فيُلغى أمرهم هَدَرَا نبيَّنا وبهم دينُ الهُدى نُصرَا وفي النهار لدى الهَيْجَا لُيوث شَرَى والسَّبق في الفضل للصِّدِّيق معْ عُمَرَا أتباع أتباعهم مِمَّن قفى الأثرَا بالخير والكفُّ عمَّا بينهم شَجَرَا عن اجتهاد وكنْ إن خُضتَ معتذِرَا فاقتَد بهم واتَّبع الآثار والسُّورَا ضلالة تبعت والدِّين قد هُجِرَا به الكتاب كتاب الله قد أمَرا وهل يُجادل إلاَّ كلُّ مَن كفرَا نظهًا بديعاً وجيزَ اللَّفظ مختصرَا رسالة ابن أبي زيد الذي اشتَهَرَا غفران ما قلَّ من ذنب وما كثرًا فأنذر الثَّقلَين الجنَّ والبَشَرَا وليس يُنْسَخُ ما دام الصَّفَا وحِرَا ختم النبيّين والرُّسل الكرام جَرَا ومن أجاز فحَلَّ قتلُه هَدَرَا وَرْقَا وِمَا غرَّدت قُمْريّة سَحَرَا وأنَّ طاعةَ أولي الأمر واجبةٌ إلاًّ إذا أمروا يوماً بمعصية وأنَّ أفضلَ قرن للَّذين رأوا أعنِي الصحابةَ رُهبانٌ بليلهمُ وخيرُهم مَن ولي منهم خلافته والتابعون بإحسان لهم وكذا وواجبٌ ذِكرُ كلّ من صحابته فلا تَخُض في حروب بينهم وقعت والاقتداءُ بهم في الدِّين مفترَضٌ وتركُ ما أحدثه المُحدِثون فكم إنَّ الهُّدى ما هدى الهادي إليه وما فلا مراء وما في الدِّين من جدلِ فهاك في مذهب الأسلاف قافيةً يحوى مهمّات باب في العقيدة من والحمد لله مولانا ونسأله ثمَّ الصلاةُ على مَن عمَّ بعثته ودينُه نَسَخ الأديانَ أجَمَعَها محمد خير كلِّ العالمين به وليس من بعده يوحَى إلى أحد والآلُ والصَّحبُ ما ناحت على فنَن

## أوَّلُ الشَّرح

١ ـ قوله: « باب ما تنطق به الألسنة وتعتقدُه الأفئدة من واجب أمور الديانات، من ذلك الإيهانُ بالقلب والنَّطقُ باللّسان أنّ الله إله واحدٌ لا إله غيرُه، ولا شبيه له، ولا نَظيرَ له، ولا وَلَدَ له، ولا وَالِدَ له، ولا صاحبة له، ولا شريك له».

عقد ابنُ أبي زيد القيرواني على هذا البابَ في مقدِّمة رسالته بالفقه؛ لأنَّه لَم يَجعل التأليف في العقيدة مستقلاً، بل أتى به تحت هذا الباب في مقدِّمة رسالته، فصارت رسالتُه في الفقه، جمعت بين الفقهين: الفقه الأكبر، وهو ما يتعلَّق بالعقيدة التي لا مجال فيها للاجتهاد، وفقه الفروع، الذي فيه مجال للاجتهاد.

وما ذكره من التنصيص على قول اللّسان واعتقاد القلب بين يدي هذه العقيدة؛ لأنَّ ما يُعتقدُ مطلوبٌ فيه أن يكونَ في القلب، وأن يكون على اللّسان، ولا يُقال: إنَّه لم يذكر الأعمال، فيُشابه مرجئة الفقهاء؛ لأنَّه قد ذكر في هذه المقدِّمة أنَّ الإيمانَ يكون بالقلب واللّسان والعمل.

وكلامُ ابن أبي زيد على هذا مشتملٌ على إثبات ألوهية الله وحده، وعلى النفي لأمور سبعة، هي: نفيُ الإلهَية عن غيره، ونفيُ الشَّبيه، ونفيُ النَّظير، ونفيُ الولد، ونفيُ الصاحبة، ونفيُ الشريك.

فقوله: «أنَّ الله واحدٌ لا إله غيره » مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ وَإِلَنهُ كُمْ إِلَكُ وَالِمَهُ كُمْ إِلَكُ وَحِدَهُ هُو وَحِدَهُ هُو وَحِدَهُ هُو اللهَ وَلَا هُو اللهَ وَحَدَهُ هُو اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ وَحَدَهُ هُو اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الرُّسلَ وأنزل الكتب، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا وَلَمُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ وَلَا إِلَهَ إِلّا أَنَا فَاعَبُدُونِ ﴾، وقال: أرسَلنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ وَلَا إِلَهَ إِلّا أَنَا فَاعَبُدُونِ ﴾، وقال:

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهُ وَاجْتَنِبُواْ الطَّعُوتَ ﴾، وقال: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجِّنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾، فالله خلق الحَلق، وأرسلَ الرُّسلَ، وأنزل الكُتبَ لأمرهم بعبادته وحده، وترك عبادة غيره، وهذا النوع من التوحيد \_ وهو توحيد الألوهية، وهو إفرادُ الله بالعبادة \_ هو أحدُ أنواع التوحيد الثلاثة، التي هي توحيد الألوهية وتوحيد الربوبية وتوحيد الأسماء والصفات.

فتوحيد الألوهية: توحيد الله بأفعال العباد، كالدعاء والاستغاثة والاستعاذة والنَّبح والنَّذر، وغيرها من أنواع العبادة، كلُّها يَجب على العباد أن يَخصُّوا الله تعالى بها، وأن لا يجعلوا له فيها شريكاً.

وتوحيد الربوبية: هو توحيد الله بأفعاله، كالحَلق والرَّزق والإحياء والإماتة والتصرُّف في الكون، وغير ذلك من أفعال الله التي هو مختصُّ بها، لا شريك له فيها.

وتوحيدُ الأسهاء والصفات: هو إثباتُ ما أثبته اللهُ لنفسه وأثبته له رسولُه وَتُوحيدُ الأسهاء والصفات على وجه يليقُ بكهال الله وجلاله، من غير تمثيل أو تكييف، ومن غير تحريف أو تعطيل.

وهذا التقسيم لأنواع التوحيد عُرف بالاستقراء من نصوص الكتاب والسُّنَّة، ويتَّضح ذلك بأوَّل سورة في القرآن، وآخر سورة؛ فإنَّ كلاَّ منهما مشتملةٌ على أنواع التوحيد الثلاثة.

فأمَّا سورة الفاتحة، فإنَّ الآيةَ الأولى فيها، وهي: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ مشتملةٌ على هذه الأنواع؛ فإنَّ ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ فيها توحيد الألوهية؛ لأنَّ إضافة الحمد إليه من العباد عبادةٌ، وفي قوله: ﴿ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾

إثبات توحيد الربوبيَّة، وهو كون الله عزَّ وجلَّ ربَّ العالمين، والعالمَون هم كلُّ مَن سوى الله؛ فإنَّه ليس في الوجود إلَّا خالقٌ ومخلوق، والله الخالقُ، وكلُّ مَن سواه مخلوق، ومن أسماء الله الرب.

وقوله: ﴿ ٱلرَّحَمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ مشتملٌ على توحيد الأسماء والصفات، والرحمن الرحيم اسمان من أسماء الله يدُلاَّن على صفة من صفات الله، وهي الرَّحة، وأسماء الله كلُّها مشتقَّة، وليس فيها اسم جامد، وكلُّ اسم من الأسماء يدلُّ على صفة من صفاته.

و﴿ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ فيه إثبات توحيد الربوبيَّة، وهو سبحانه مالك الدنيا والآخرة، وإنَّما خصَّ يوم الدِّين بأنَّ اللهَ مالكُه؛ لأنَّ ذلك اليوم يخضعُ فيه الحميعُ لربِّ العالمين، بخلاف الدنيا، فإنَّه وُجد فيها من عتا وتَجبَّر، وقال: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾.

وقوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ فيه إثباتُ توحيد الألوهية، وتقديمُ المفعول وهو ﴿ إِيَّاكَ ﴾ يُفيد الحصرَ، والمعنى: نخصُّكَ بالعبادة والاستعانة، ولا نشرك معك أحداً.

وقوله: ﴿ آهندِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ فيه إثبات توحيد الألوهية؛ فإنَّ طلبَ الهداية من الله دعاءٌ، وقد قال رسول الله عَلَيْة: « الدعاءُ هو العبادة »، فيسأل العبدُ ربَّه في هذا الدعاء أن يَهديَه الصرطَ المستقيمَ الذي سلكه النبيُّون والصدِّيقون والشهداء والصالِحون، الذين هم أهل التوحيد، ويسأله أن يُجنبُه طريقَ المغضوب عليهم والضالِّين، الذين لَم يحصل منهم التوحيدُ، بل حصل منهم الشِّركُ بالله وعبادةُ غيره معه.

وأمَّا سورة الناس، فقوله: ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ﴾ فيه إثباتُ أنواع التوحيد الثلاثة؛ فإنَّ الاستعاذة بالله من توحيد الألوهيَّة.

و ﴿ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴾ فيه إثبات توحيد الربوبيَّة وتوحيد الأسماء والصفات، وهو مثل قول الله عزَّ وجلَّ في أول الفاتحة: ﴿ ٱلْحَمِّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾.

وقوله: ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴾ فيه إثباتُ الربوبيَّة والأسماء والصفات.

و ﴿ إِلَهِ ٱلنَّاسِ ﴾ فيه إثبات الألوهية والأسماء والصفات.

والنسبةُ بين أنواع التوحيد الثلاثة هذه أن يُقال: إنَّ توحيد الربوبيَّة وتوحيد الألوهيَّة وتوحيد الألوهيَّة وتوحيد الألوهيَّة متضمِّنُ لهما، والمعنى أنَّ مَن أقرَّ بالألوهيَّة فإنَّه يكونُ مُقرَّا بتوحيد الربوبيَّة وبتوحيد الأسماء والصفات؛ لأنَّ مَن أقرَّ بأنَّ اللهَ هو المعبودُ وحده فخصَّه بالعبادة ولم يجعل له شريكاً فيها، لا يكون منكراً بأنَّ اللهَ هو الخالقُ الرازقُ المُحيى المميتُ، وأنَّ له الأسماء الحسنى والصفات العُلَى.

وأمّّا مَن أقرَّ بتوحيد الربوبيَّة وتوحيد الأسهاء والصفات، فإنَّه يلزمه أن يُقرَّ بتوحيد بتوحيد الألوهيَّة، وقد أقرَّ الكفَّارُ الذين بُعث فيهم رسول الله ﷺ بتوحيد الربوبيَّة، فلَم يُدخلهم هذا الإقرارُ في الإسلام، بل قاتلَهم حتى يَعبدوا الله وحده لا شريك له، ولهذا يأتي كثيراً في القرآن تقريرُ توحيد الربوبيَّة الذي أقرَّ به الكفَّارُ؛ لإلزامهم بالإقرار بتوحيد الألوهيَّة، ومن أمثلة ذلك قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ أُمِّنْ خَلَقَ ٱلشَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلشَّمَاءِ مَآءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ عَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُم أَن تُنبِتُوا شَجَرَهَآ أُءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ وَجَعَلَ خِلَلُهَآ أَنْهُلُ وَجَعَلَ لَمَا رَوَاسِيَ يَعْدِلُونَ فَي أُمِّن جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَلُهَآ أَنْهُلُ وَجَعَلَ لَمَا رَوَاسِيَ وَجَعَلَ بَرْنَ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أُءِلَهُ مَّعَ ٱللّهِ بَلْ أَحْتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ فَي أَمَّن وَاللَّهُ مَعَ اللهِ أَلَهُ بَلْ أَحْتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ فَي أَمَّن

يُحِيبُ الْمُضْطَرُّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ الْأَرْضِ أَعِلَهُ مَّعَ اللَّهِ قَلِيلاً مَّا تَذَكُرُونَ هَا أَمَّن يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَتِ البِّرِوَالْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ الرِّيَئِ فَلِيلاً مَّا تَذَكُرُونَ هَا أَمَّن يَبْدَوُا بُرِّ مَن يَرْسِلُ الرِّينَ بَعْمَا يُشْرِكُونَ هَا أَمَّن يَبْدَوُا بُرُهُ مَن يَبْدَوُا اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ هَا أَمَّن يَبْدَوُا اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ هَا تُوا بُرِهَا مَن يَرْزُقُكُم مِنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ أَعِلَهُ مَّعَ اللَّهِ قُلْ هَا تُوا بُرَهَا مَن يَرْزُقُكُم مِن السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ أَعِلَهُ مَّعَ اللَّهِ قُلْ هَا تُوا بُرَهَا مَن يَرْزُقُكُم مِن السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ أَعِلَهُ مَّعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُوا بُرَهَا مَن يَرْزُقُكُم مِن السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ أَعِلَهُ مَّعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُوا بُرَهَا مَن يَرْزُقُكُم مِن السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ أَعِلَهُ مَعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُوا بُرَهَا مَن يَرْزُقُكُم مِن السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ أَعِلَهُ مَعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُوا بُرَهَا مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْفَا مُن اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللللْفُولُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

ففي كلِّ آية من هذه الآيات تقريرُ توحيد الربوبيَّة للإلزام بتوحيد الألوهيَّة، فيقول في كلِّ آية من هذه الآيات الخمس عقب تقرير توحيد الربوبيَّة: ﴿ أَءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ ﴾، والمعنى أنَّ مَن تفرَّد بهذه الأفعال التي هي من أفعال الله وحده، يجبُ أن يُخصَّ بالعبادة وحده؛ لأنَّ مَن اختصَّ بالخلْق والإيجاد وغيرها من أفعال الله يجب أن يُخصَّ بالعبادة وحده، وكيف يُعقل أن تكون المخلوقات التي كانت عَدَماً، وقد أوجدَها الله، كيف يُعقل أن يكون لها نصيبٌ من العبادة وهي مخلوقةٌ لله؟!

ثمَّ إنَّه لا بدَّ لقبول العبادة والعمل الصالح من توفَّر شرطين:

أحدهما: أن يكون العملُ لله خالصاً، والثاني: أن يكون لسُنَّة نبيِّه ﷺ موافقاً.

فلا بدَّ من تجريد الإخلاص لله وحده، ولا بدَّ من تجريد المتابعة للنبِّي عَلَيْمُ، فلو وُجد العملُ مبنيًا على سُنَة وفُقد فيه شرطُ الإخلاص لم يُقبَل؛ لقول الله عزَّ وجلَّ : ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَآءً مَّنفُورًا ﴾، ولو وُجد العملُ خالصاً لله لكنَّه لَم يُبْنَ على سُنَّة، بل بُنِيَ على البدع والمحدثات فإنَّه مردودٌ على صاحبه؛ لقوله عَلَيْهُ في الحديث المتَّفق على صحَّته عن عائشة على النبيَّ والحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردُّ »، وفي لفظ لمسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو ردُّ »، أي: مردودٌ عليه غير مقبول منه.

ولا يُقال: إنَّ العملَ إذا كان خالصاً لله، ولم يكن مبنيًّا على سُنَّة، وكان قصدُ صاحبه حسناً أنَّه محمودٌ ونافعٌ لصاحبه، وبمَّا يدلُّ على ذلك أنَّ الرَّسولَ الكريم عَلَيْ قال للصحابيِّ الذي ذبح أُضحيتَه قبل صلاة العيد: «شاتُك شاةُ لَحَم »، فلَم يعتبرها رسول الله عَلَيْ أُضحيةً؛ لأنَّها ذُبحَت قبل ابتداء وقت النَّبح الذي يبدأ بعد صلاة العيد، والحديثُ أخرجه البخاري (٥٥٦)، اللَّبح الذي يبدأ بعد صلاة العيد، والحديثُ أخرجه البخاري (١٩٦١)؛ «قال الشيخ أبو محمد بن أبي جَمرة: وفيه أنَّ العملَ وإن وافق نيَّةً حسنةً لمَ يصحَّ، إلَّا الشيخ أبو محمد بن أبي جَمرة: وفيه أنَّ العملَ وإن وافق نيَّةً حسنةً لمَ يصحَّ، إلَّا إذا وقع على وفق الشَّرع ».

وفي سنن الدارمي (١/ ٦٨ - ٦٩) أنَّ عبد الله بن مسعود وقف على أناس في المسجد مُتحلِّقين وبأيديهم حصى، يقول أحدهم: كبِّروا مائة، فيُكبِّرون مائة، فيقول: هلِّلوا مائة، فيُهلِّلون مائة، ويقول: سبِّحوا مائة، فيُسبِّحون مائة، فقال: « ما هذا الذي أراكم تصنعون؟ قالوا: يا أبا عبد الرحمن! حصى نعدُّ به التكبيرَ والتهليلَ والتسبيح، قال: فعُدوا سيِّئاتكم فأنا ضامنٌ أن لا يضيعَ من حسناتكم شيءٌ، وَيُحكم يا أمّة محمد! ما أسرع هلكتكم! هؤلاء صحابةُ نبيَّكم ﷺ متوافرون، وهذه ثيابُه لم تَبْل، وآنيتُه لم تُكسر، والذي نفسي بيده إنَّكم لَعلَى مِلَّةٍ هي أهدى من مِلَّة محمد ﷺ أو مفتتحو باب ضلالة؟! قالوا: والله يا أبا عبد الرحمن! ما أردنا إلَّا الخير، قال: وكم من مريد للخير لن يصيبه ». وهذا الأثر أورده الألباني في السلسلة الصحيحة (رقم: ٢٠٠٥).

وقول ابن أبي زيد عَظِلْقَهُ: ﴿ أَنَّ الله إله واحد لا إله غيره ›› هو معنى كلمة الإخلاص (لا إله إلَّا الله)، وهي مشتملةٌ على نفي عام وإثبات خاص، فالنَّفيُ

العام نفيُ العبادة عن كلِّ مَن سوى الله، والإثباتُ الخاص إثباتُها لله وحده، و(لا) نافيةٌ للجنس، وخبرها محذوفٌ تقديرُه: حقٌّ، والمقصودُ نفيُ وجود إله بحق سوى الله، وإلاَّ فإنَّ الآلهة بالباطل موجودةٌ وكثيرةٌ، وقد ذكر الله عن الكفار أنَّهم قالوا: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَ إِلَهُ وَحِدًا أَنْ هَنذَا لَشَى مُ عُجَابُ ﴾.

والجملةُ الأولَى من جُمل النفي السَّبع في كلام ابن أبي زيد « لا إله غيره » تأكيدٌ لقوله: « أنَّ الله إلهٌ واحدٌ »، وختمها بقوله: « ولا شريك له »؛ لبيان أنَّ العبادة يجب أن تكون خالصةً لله، وألاَّ يكون له شريكُ في أيِّ نوع من أنواع العبادة، والله تعالى واحدٌ في ربوبيَّته، وواحدٌ في ألوهيَّته، وواحدٌ في أسمائه وصفاته، فلم يُشاركه أحدٌ في ألوهيَّته؛ فهو مستحقُّ للعبادة دون مَن سواه، ولم يُشاركه أحدٌ في ربوبيَّته، فهو سبحانه وحده الخالقُ المدبِّر، ولم يُشاركه أحد في أسمائه وصفاته؛ لأنَّ المعانيَ اللاَّئقة بالله لا يُشاركه أحدٌ من خلقه فيها.

وقوله: «ولا شبيه له ولا نظير » أي: أنَّ الله لا مِثْلَ له ولا يُشبهه أحدٌ من خلقه، بل هو المتفرِّدُ بصفاته، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَّ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾، قال ابن كثير ﷺ: «أي ليس كخالق الأزواج كلّها شيء؛ لأنَّه الفردُ الصمد الذي لا نظير له ».

وهذه الآيةُ أصلٌ في عقيدة أهل السُّنَّة في الأسماء والصفات، وهي الإثبات مع التشبيه، وبخلاف مع التنزيه، بخلاف المشبِّهة، فإنَّ عندهم الإثبات مع التشبيه، وبخلاف المعطِّلة، فإنَّ عندهم التنزيه مع التعطيل، وأهل السُّنَّة أثبتوا الصفات، ونَزَّهوها عن مشابهة المخلوقات.

وقوله: ﴿ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ إثباتٌ لاسْمَي السَّميع والبصير، وهما يدلآن على إثبات صفتَى السَّمع والبصر.

وقوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِمِ مَنَى مِنْ لِهِ عَلَى التَنْزِيه، أي: أَنَّه له سمعٌ لا كالأسماع، وبصرٌ لا كالأبصار.

وقال تعالى: ﴿ هَلَ تَعْلَمُ لَهُ مَسَمِيًّا ﴾، قال ابن كثير ﷺ: ﴿ قال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس: هل تعلمُ للرَّبِّ مثلاً أو شبيهاً، وكذلك قال مجاهد وسعيد بن جُبير وقتادة وابن جريج وغيرُهم ».

وقال الله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ مَكُنُ لَهُ مَكُنُ لَهُ مَكُنُ لَهُ مَا أَحَدٌ ﴾، والكفو هو المِثُل والنَّظير، قال القرطبيُّ في تفسيره (٢٠/ ٢٤٦): « لم يكن له شبيهُ ولا عدل، ليس كمثله شيء ».

وكلمة ﴿ أَحَدُ ﴾ جاءت في سياق النفي، فتكون عامةً في نفي كلِّ شبيه أو مثيل، وما جاء في تفسير ابن كثير من تفسير هذه الكلمة بالزَّوجة هو من قبيل التفسير بالمثال، وهذه الجملة من السورة مؤكِّدةٌ لِما تقدَّم من الجُّمل، ولا سيا الجملة الأولى، فهو سبحانه وتعالى أحدٌ، ولا يكون أحدٌ كفواً له.

وقوله: «ولا وَلَدَ له، ولا وَالِدَ له، ولا صاحبةً له» الصاحبة هي الزوجة، وقد جاء في القرآن نفي الولد والوالد والصاحبة عن الله عزَّ وجلَّ، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلْ هُو اللهُ أَحَدُّ ﴾ اللهُ أَحَدُّ ﴾ اللهُ الطهمدُ ﴿ لَمْ يَلِدِ وَلَمْ يُولَدُ ﴾ ونفي عنه كلَّ مِثْلِ ونظير، ومنه كُفُوا أَحَدُ ﴾، فنفي عنه الوالد والولد، ونفي عنه كلَّ مِثْلِ ونظير، ومنه الزوجة، وفي هذه السورة الكريمة إثباتُ أحديَّته وصمديَّته، ونفيُ الأصول والفروع والنظراء عنه، فهو أحدُّ لا كُفء له، وهو صَمَدٌ لا ولد ولا والد له، والصَّمدُ هو الذي تصمد إليه الخلائق بحوائجها، وهو الغنيُّ عن كلِّ مَن مَا الوالد والولد، ولكونه واحداً إليه كلُّ مَن عَدَاه، فلكمال غناه لا يحتاجُ إلى الوالد والولد، ولكونه واحداً أحداً لا يكون أحدٌ له مِثلاً ونظيراً، والوالد جاء نفيه في القرآن

عن الله في هذه السورة في قوله: ﴿ وَلَمْ يُولَدُ ﴾، وأمّا الولد فقد جاء نفيه عن الله في آيات كثيرة، وذلك أنّ اليهود يقولون: عُزيرٌ ابنُ الله، والنصارى يقولون: الملائكة المسيح ابن الله، والكفار الذين بُعث فيهم رسول الله ﷺ يقولون: الملائكة بنات الله، ومن ذلك قول الله عزّ وجلّ في البقرة: ﴿ وَقَالُواْ الثّخَذَ اللهُ وَلَدًا للهُ مَا فِي السّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ كُلُّ للهُ وَقَالُواْ في المؤمنون: ﴿ مَا فِي المشمّونِ وَالْأَرْضِ كُلُّ للهُ وَقَالُوا في المؤمنون: ﴿ مَا فِي المُمنونِ عَمْهُ مِنْ إِلَيهٍ ﴾، وقال في مريم: ﴿ وَقَالُواْ الثّخَذَ اللهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانِ مَعَهُ مِنْ إِلَيهٍ ﴾، وقال في مريم: ﴿ وَقَالُواْ الثّخَذَ اللهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانِ مَعَهُ مِنْ إِلَيهٍ ﴾، وقال في مريم: ﴿ وَقَالُواْ الثّخَذَ اللهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانِ مَعَهُ مِنْ إِلَيهٍ ﴾، وقال في مريم: ﴿ وَقَالُواْ الثّخَذَ اللهُ مَن وَلَدٍ وَمَا كَانِ وَالْحَهُ وَالْأَنْهَاء والصافات والزخرف والأنبياء والصافات والزخرف والجني والجني الله والمُحلِق والأنبياء والصافات والزخرف والجني والجني الله والمُحرف والمُحدِد وا

وأمَّا الصاحبة، فقد جاء نفيها عن الله عزَّ وجلَّ في القرآن مع نفي الولد عنه في قوله عزَّ وجلَّ في القرآن مع نفي الولد عنه في قوله عزَّ وجلَّ في قوله عزَّ وجلَّ أَلَىٰ يَكُونُ لَهُ وَلَدُّ وَلَمْ تَكُن لَهُ وَلَلَّ وَلَمْ تَكُن لَهُ وَلَلَّ وَلَمْ تَكُن لَهُ وَلَدًا ﴾، وقوله عن الجنِّ: ﴿ وَأَنَّهُ رَعَالَىٰ جَدُّ رَبِّنَا مَا ٱتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلَا وَلَدًا ﴾ ، أي: تعالَت عظمتُه.

وما جاء في كلام ابن أبي زيد على من نفي الشبيه والنظير والوالد والولد والصاحبة هو نفي على طريقة السَّلف، وهو نفيٌ متضمِّنٌ إثبات كمال الله عزَّ وجلَّ، فنفيُ الشبيه والنظير متضمّنٌ إثبات كمال أحديَّته، ونفيُ الوالد والولد والصاحبة متضمِّنٌ إثبات كمال غناه، وكلُّ ما جاء في القرآن من نفي شيء عن الله فإنَّه يتضمَّن إثبات كمال ضدِّ ذلك المنفي، مثل قوله: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوَّتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ رَكانَ عَلِيمًا قَدِيرًا ﴾، فإنَّه دالُّ على إثبات كمال قوله: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لَغُوبٍ ﴾ ، أي: من تعب، فهو متضمِّنٌ إثبات كمال في سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لُغُوبٍ ﴾ ، أي: من تعب، فهو متضمِّنٌ إثبات كمال

قدرته، ومثل قوله: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ ، وهو دالٌ على إثبات كمال عدله، وقوله: ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِّقْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَنْ مِنْ مِنْ فَهو دالٌ على إثبات كمال علمه.

وهذا بخلاف النفي عند أهل الكلام، فإنَّه لا يدلُّ على كمال، بل يُؤدِّي إلى تشبيه الله عزَّ وجلَّ بالمعدومات، كما سبق إيضاحُ ذلك في الفائدة الثانية.

#### \* \* \*

٢ ـ قوله: (( ليس لأَوَّ لِيَّتِهِ ابتداءٌ، ولا لآخِرِيَّتِه انقضَاءٌ ».

كلام ابن أبي زيد هذا منتزَعٌ من قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ هُو ٱلْأُوّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾، وفي هذه الآية إثبات اسم (الأوّل) لله عزَّ وجلَّ، الذي يدلُّ على أنَّ كلَّ شيء آيلُ إليه، واسم (الآخر) الدالُّ على بقائه ودوامه وآخريته، وقد جاء تفسير هذه الأسهاء في هذه الآية في حديث مشتمل على دعاء، وفيه: « اللَّهمَّ أنت الأول فليس قبلك شيء، وأنتَ الآخر فليس بعدك شيء، وأنت الطاهر فليس فوقك شيء، وأنتَ الباطن فليس دونك شيء، اقْضِ عنَّا الدَّينَ وأغننا من الفقر » أخرجه مسلم في صحيحه (٢٧١٣) من حديث أبي هريرة السَّحَيُّ.

ومعنى قول ابن أبي زيد هذا أنَّ الله لم يسبقه عدمٌ، ولا يلحقه عدم، وأمَّا المخلوقات فلها بداية سبقها عدم، ولها نهاية يلحقها عدم.

وأمَّا ما جاء في نصوص الكتاب والسُّنَّة من بقاء الجنَّة والنار ودوامهما ودوام أهلهما فيهما، فلا يُنافي كونه سبحانه الآخرَ الذي ليس بعده شيء؛ لأنَّ بقاءَه لازمٌ لذاته، بخلاف الجنَّة والنار ومَن فيهما، فإنَّه مكتَسَبٌ قد شاءه الله

وأراده، ولو لم يشأه لم يحصل ولم يقع، قال ابن أبي العز الحنفي في شرح الطحاوية (ص:٦٢٩): «وبقاءُ الجنَّة والنار ليس لذاتهما، بل بإبقاء الله لهما ».

وقول ابن أبي زيد: «ليس لأَوَّليَّتِهِ ابتداءٌ، ولا لآخِرِيَّتِه انقضَاءٌ » أولَى من قول الطحاوي في عقيدة أهل السُّنَّة والجماعة: «قديمٌ بلا ابتداء، دائمٌ بلا انتهاء »؛ لتعبيره بما يُطابق اسْمَي الله: الأول والآخر.

#### \* \* \*

٣ ـ قوله: ‹‹ لا يَبْلُغُ كُنْهَ صِفَتِهِ الواصفون، ولاَ يُحيطُ بأمرِه الْمَتَفَكِّرونَ، يَعتَبِرُ المَتَفَكِّرونَ، يَعتَبِرُ المَتَفَكِّرونَ بآياته، ولا يَتَفكَّرونَ في مَاهِيَةِ ذاتِه ››.

أهل السُّنَّة يَصفون الله بها وصف به نفسه أو وصفه به رسوله وَالله على ما يليق به سبحانه وتعالى، مع فهم المعنى والجهل بالكيف، فهم يُثبتون الصفات ولا يَبحثون عن كيفياتها، وهم مفوِّضة بالكيف دون المعنى، كها جاء ذلك واضحاً في الأثر المشهور عن مالك على عندما سُئل عن كيفية الاستواء، فقال: «الاستواءُ معلومٌ، والكيف مجهول، والإيهان به واجب، والسؤال عنه بدعة ».

ومعنى كلام ابن أبي زيد أنَّه لا يستطيع أحدٌ أن يصف الله بها هو عليه، بأن يعرف كيفية اتِّصافه بالصفات؛ لأنَّ ذلك من الغيب الذي لا يعلمه إلَّا هو.

وقوله: «ولا يحيط بأمره المتفكِّرون »، أمرُ الله منه ما هو كونيُّ قَدَري، ومنه ما هو دينيٌّ شرعي، فالكونيُّ مثل قول الله عزَّ وجلَّ ﴿ إِنَّمَاۤ أَمْرُهُۥ ٓ إِذَاۤ أَرَادَ شَيَّا أَن ما هو دينيٌّ شرعي، فالكونيُّ مثل قول الله عزَّ وجلَّ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾، والشرعيُّ مثل قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآيٍ ذِي ٱلْقُرْبَى ﴾.

وكُلُّ من الأمر الكونيِّ والأمر الشرعي مشتملٌ على حكمة، فها قدَّره الله

فلحكمة، وما شرعه الله فلحكمة، وقد يعلم العبادُ شيئاً من الحكم في الأمر الكوني القَدري والأمر الشرعي، ولكنَّهم لا يحيطون بحِكَم الله في خلقه وشرعه،؛ فإنَّ الواجبَ الإيهانُ بالقدر، والاستسلامُ للأمر والنهي، سواء عرف العبادُ حِكَم ذلك أم لم يعرفوها.

ولكنَّهم إذا عرفوا شيئاً من ذلك زاد إيهائهم ويقينُهم، وإذا لم يعرفوا الحكمة في القدر والشرع فإنَّ ذلك لا يثنيهم عن القيام بها هو واجبٌ عليهم من الإيهان بالقدر والانقياد للأحكام الشرعية.

والذي اشتمل عليه كلامُ ابن أبي زيد على الإحاطة بالحِكم والأسرار؛ لتعبيره بقوله: « المتفكِّرون » وليس المقصود معرفة الأحكام الشرعية؛ فإنَّ ذلك مطلوبٌ فيه العلم والعمل؛ لقوله على الحديث: « ما نهيتُكم عنه فاجتنبوه، وما أمرتكم به فافعلوا منه ما استطعتم » أخرجه البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم (١٣٢٧).

وقوله: « يعتبرُ المتفكِّرون في آياته » آياتُ الله نوعان: شرعية وكونية، فالآياتُ الشرعية هي التي اشتمل عليها القرآن الكريم، والآيات الكونية آياته في خلقه كالليل والنهار، والشمس والقمر وغير ذلك، ويدلُّ للاعتبار بالآيات الشرعية قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِن مُدَّكِرٍ ﴾، وقوله: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِن مُدَّكِرٍ ﴾، وقوله: ﴿ كِتَنبُ أَنزُلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْرَكٌ لِيَتَذَبِّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ لَلهُ إِلَيْكَ مُبْرَكٌ لِيَتَدَبِّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ لَلهُ إِلَيْكَ مُبْرَكٌ لِيَتِهِ وَلِيَتَذَكَّرُ أُولُوا ٱلْأَلْبَهِ ﴾.

ويدلُّ للاعتبار بالآيات الكونية قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ اللهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلنَّالِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَسَ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَابِ ﴿ اللَّهَانِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا اللَّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكُّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا

خَلَقْتَ هَنِذَا بَنَطِلًا سُبْحَنِنَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي تَجَّرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أُنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن مَّآءِ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْجًا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَّةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيَاحِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَا يَسَ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾، وقوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ مَ أَنْ خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَآ أَنتُم بَشَرٌ تَنتَشِرُونَ ٢ وَمِنْ ءَايَىتِهِۦٓ أَنْ خَلَقَ لَكُمر مِّنْ أَنفُسِكُمْ أُزْوَاجًا لِتَسْكُنُوٓاْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مُّوَدَّةً وَرَحْمَةً ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَنتِ لِقُومِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِۦ خَلْقُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَىٰفُ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلْوَانِكُرْ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيَىتٍ لِّلْعَالِمِينَ ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِۦ مَنَامُكُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱبْتِغَآؤُكُم مِّن فَضْلِهِۦٓ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَنتٍ لِّقَوْمٍ يَسْمَعُونَ ﴾ ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ يُرِيكُمُ ٱلْبُرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَيُخيء بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يَسْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ بِأُمْرِهِ أَنُّمٌ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ تَخَرُّجُونَ ﴾، وقوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ۚ لَا تَسْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُرٌّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾، وقوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِۦٓ أَنَّكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَنشِعَةً فَإِذَآ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَرَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِيَّ أَحْيَاهَا لَمُحِي ٱلْمَوْتَىٰ ۚ إِنَّهُۥ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾.

وقوله: «ولا يتفكّرون في ماهية ذاته » الله عزَّ وجلَّ بذاته وصفاته الخالق، وما سواه مخلوق، وقد مرَّ في كلام ابن أبي زيد على التفويضُ لكيفية الصفات، وأنَّه لا يبلغ كُنْهَ صفته الواصفون، وكما أنَّه لا يجوز البحثُ في كيفية الصفات، فكذلك لا يجوزُ البحثُ في كيفية الذات، ولهذا قال هنا: «ولا يتفكّرون في ماهية ذاته » أي حقيقتها والكيفية التي هي عليها.

٤ - قوله: «ولا يُحيطون بشيءٍ من عِلمه إلّا بِها شاء وَسِعَ كرْسِيُّه السَّموات والأرض، ولا يؤودُه حفظُهما وهو العليُّ العَظيمُ ».

هذه الجمل الأربع قطعةٌ من آية الكرسي المشتملة على عشر جمل، ومثلها في الاشتمال على عشر جمل قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ فَلِذَ لِلْكَ فَادْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَلَا تَتَبِعُ أَهْوَآءَهُمْ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللهُ مِن كِتَبِ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ اللهُ عَنْ وَكُمْ أَسْدُ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللهُ مِن كِتَبِ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ اللهُ عَنْ وَلَا تَتَبِعُ أَهْوَآءَهُمْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ لَا حُجَّة بَيْنَا وَبَيْتُكُمُ اللهُ يَجَمَعُ الله عَنْ الله عَلَى الله على ذلك ابن كثير عَلَى عند تفسيره هذه الآية من سورة الشورى.

قوله: «ولا يحيطون بشيء من علمه إلَّا بها شاء » من صفات الله عزَّ وجلَّ العلم، وعلمُه محيطٌ بكلِّ شيء، كما قالَ الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لِتَعْلَمُواۤ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا ﴾، أمَّا المخلوقون فلا يعلمون من علمه إلَّا ما علَّمهم إيَّاه، كما قال: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ٓ إِلَّا بِمَا شَآءً ﴾، وقال: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾، وقال: ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِۦٓ أَحَدًا ۞ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولٍ فَإِنَّهُۥ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ـ رَصَدًا ﴾، وأخبر الله عن نبيِّه نوح عليه الصلاة والسلام أنَّه قال: ﴿ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَانِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ إِنِّي مَلَكِ ﴾، وأمر الله نبيَّه محمداً ﷺ أن يُخبر قومَه أنَّه لا يعلم الغيبَ، فقال: ﴿ قُلُ لَّا أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلآ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ ۖ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَّ ﴾، وقال: ﴿ قُل لَّا أُمَّلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ۚ وَلَوْ كُنتُ أُعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَا سْتَكُثَّرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِي ٱلسُّوءُ ۚ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾. وأخبر الله عن الملائكة أنَّهم: ﴿ قَالُواْ سُبْحَسْنَكَ لَا عِلْمَ لَنَاۤ إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَآ ۖ إِنَّكَ

أَنتَ ٱلْعَلِمُ ٱلْحَكِمُ ، وقال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَ وَاتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾، وقال الله عن الجنِّ: ﴿ وَأَنَّا لَا نَدْرِيَ أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَهُمْ رَشَدًا ﴾، وقال: ﴿ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ ٱلجُّنُ أَن لُوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْغَيِّبَ مَا لَبِثُواْ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴾.

وأمَّا السُّنَّة فقد جاء فيها أحاديث كثيرة تدلَّ على بيان أمور لا يعلمها الرسول عَلَيْة، مثل قصّة الإفك، فإنَّه لم يَعلَم براءة أمِّ المؤمنين عائشة على إلّا بعد نزول القرآن في براءتها في آيات تُتلَى في سورة النور، ومثل قصة العِقْد الذي فقدته عائشة على في إحدى سفراتها مع النَّبِيِّ عَلَيْة، وقد بقوا في منزلهم للبحث عنه، وانتهى ماؤهم، فأنزل الله إليه آية التيمُّم، وعند رحيلهم وُجد العِقْدُ تحت الجمل الذي تركب عليه عائشة.

قال ابن كثير عند تفسير آية الكرسي: « وقوله ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَا شَآءً ﴾ أي: لا يطلّع أحدٌ من علم الله على شيء إلّا بها أعلمه الله عزّ وجلَّ وأطلعه عليه، ويحتمل أن يكون المراد: لا يطلعون على شيء من علم ذاته وصفاته إلَّا بها أطلعهم الله عليه، كقوله: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ ».

وقوله: «وسع كرسيه السموات والأرض » الكرسيُّ مخلوقً من مخلوقات الله، وثبت عن ابن عباس والله موضع القَدَمين، كما في المستدرك للحاكم (٢/ ٢٨٢)، وقال: «إنَّه على شرط الشيخين ولم يخرجاه »، ولم يتعقبه الذهبي، وفي إسناده عمَّار الدُّهْنِي، وهو من رجال مسلم دون البخاري.

وانظر تخريجه في السلسلة الضعيفة للشيخ الألباني (٩٠٦)، والضعيف فيه هو المرفوع، وأمَّا الأثر الذي جاء عن ابن عباس من تفسير الكرسي بالعلم، ففي إسناده جعفر بن أبي المغيرة، عن سعيد بن جبير، قال فيه الحافظ في التقريب: « صدوق يهم »، وقال ابن منده في كتاب الرد على الجهمية (ص:٤٥): « لم يُتابَع عليه جعفر، وليس بالقوي في سعيد بن جُبير »، وأورده الذهبي في ترجمة جعفر في الميزان (١/ ٤١٧) وقال: « وذكره ابن أبي حاتم وما نقل توثيقه، بل سكت »، ونقل ما تقدَّم عن ابن منده.

وقال الطحاوي في عقيدة أهل السُّنَّة والجماعة: «والعرشُ والكرسيُّ حقُّ ».

وقوله: « ولا يؤودُه حفظهما » أي: لا يثقله ولا يشقُّ عليه، وهو نفيٌ متضمِّنٌ إثبات كمال قدرته، قال ابن كثير في تفسيره: « أي: لا يثقله ولا يكترثه حفظ السموات والأرض ومن فيهما ومن بينهما، بل ذلك سَهلٌ عليه يسيرٌ لديه ».

وقوله: «وهو العليُّ العظيم » اسهان من أسهاء الله يدلاَّن على صفتَين من صفات الله، وهما العلوُّ والعظمة، والله تعالى متَّصفٌ بالعلوِّ بأنواعه الثلاثة: علوُّ القدر، وعلوُّ القهر، وعلوُّ الذات، وقد جاء اسم الله العليّ في القرآن مقترناً بثلاثة من أسهاء الله، وهي العظيم، والحكيم، والكبير مع تقدُّمه عليها في الذِّكر.

فاقترانُه بالعظيم كما هنا، وفي أوَّل سورة الشوري.

واقترانه بالكبير كما في سورة النساء: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴾ ، وفي سورتَي الحج ولقمان: ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكَبِيرُ ﴾.

واقترانه بالحكيم كما في آخر سورة الشورى: ﴿ إِنَّهُ مَ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾.

#### \* \* \*

٥ ـ قوله: «العالم الخبير، المُدَبِّرُ القَدِيرُ، السَّمِيعُ البصيرُ، العَلِيُّ الكَبيرُ».
 العليم الخبير اسهان من أسهاء الله يدلآن على صفتي العلم والخبرة، وهما

متقاربان في المعنى، وجاء في بعض النُّسخ: « العليم » بدل « العالم »، و « العليم » أولَى لأمرين:

الأول: أنَّ « العليم » جاء في القرآن كثيراً مطلقاً غير مقيَّد، وأمَّا « العالم » فيأتي في القرآن مقيَّداً بعلم الغيب، كقوله تعالى: ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْعَزِيزُ الْعَلِمُ الْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْعَزِيزُ الْعَلِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ٓ أَحَدًا ﴾، وقوله: ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ٓ أَحَدًا ﴾، وقوله: ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَةٍ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾.

والثاني: أنَّه يأتي في القرآن كثيراً اقترانُ اسم «العليم» باسم «الخبير» مع تقدُّم اسم «العليم» كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُرْ عِندَ ٱللَّهِ أَتْقَلَكُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ حَبِيرٌ ﴾، وقال: ﴿ قَالَتْ مَنْ أَنْبَأَكَ هَنذَا فَالَ نَبَأَنِي ٱلْعَلِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴾.

وقوله: (( المدبِّرُ القدير )) القدير اسمٌ من أسهاء الله يدلُّ على صفة من صفات الله، وهي القدرة، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لِلّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِينَّ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيء، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا فِينَّ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيء، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا كَا بَ ٱللهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّهُ مَا كَا بَ عَلِيمًا كَا بَ ٱللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾، وقال: ﴿ وَكَا بَ ٱللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾، وقال: ﴿ إِنَّ ٱللهُ عَلَىٰ حُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾، وقال: ﴿ إِنَّ ٱللهُ عَلَىٰ حُلِ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾، وقال: ﴿ إِنَّ ٱللهُ عَلَىٰ حُلِ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾، وقال: ﴿ إِنَّ ٱللهُ عَلَىٰ حُلِ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾،

وأمَّا اللّه بَرُ فلا أعلمُ ما يدلُّ على أنَّه من أسهاء الله، وقد جاء وصفُ الله تعلى بالتدبير، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرَ مَا مِن شَفِيعٍ إِلّا مِنْ بَعْدِ وَآلاً رَضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرَ مِن أَلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ إِذْ بِهِ عَلَى اللّهُ مِن الله فِي يَوْمِ كَانَ إِذْ بَهِ عَلَى اللّهُ مِن اللّهُ فِي يَوْمِ كَانَ مِقَدَارُهُ وَ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمًا تَعُدُّونَ ﴾ ، والله سبحانه وتعالى اللّه برّ للأمر المتصرّف في الكون كيف يشاء، لا إله إلّا هو.

وقوله: « السميع البصير » السميع البصير اسمان من أسماء الله يدلآن على صفتين من صفات الله، وهما السَّمع والبصر، وسَمعُ الله محيطٌ بكلِّ المسموعات، وبصرُه محيطٌ بكلِّ المرئيات، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَّتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي ٓ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَأَ إِنَّ ٱللَّهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾.

وفي هذه الآية الكريمة الجمعُ في وصف الله بالسّمع بين الفعل الماضي والمضارع والاسم، وهذان الاسهان يأتيان مقروناً بينها في كثير من آيات القرآن، كقوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ أَوْهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللهَ نِعِمًا يَعِظُكُم بِهِ أَنَّ ٱللهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾، وقوله: ﴿ مَّن كَانَ يُرِيدُ ثَوَابَ ٱلدُّنْيَا فَعِندَ ٱللهِ ثَوَابُ ٱلدُّنْيَا وَٱلاَّ خِرَةً وَكَانَ ٱللهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾، وقوله: ﴿ وَاللهُ يَقْضِى فِعِندَ ٱللهِ ثَوَابُ ٱلدُّنْيَا وَٱلاَّ خِرَةً وَكَانَ ٱللهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾، وقوله: ﴿ وَٱللهُ يَقْضِى بِأَلْحَقِّ وَٱللهُ يَقْضِى بِأَلْحَقِ وَاللهُ اللهُ هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾.

وقوله: « العليُّ الكبير » العليُّ والكبير اسهان من أسهاء الله يدلاَّن على صفتَي العلوِّ والكِبَر، والله تعالى عالِ على كلِّ شيء قهراً وقدراً وذاتاً، وهو أكبرُ من كلِّ كبير وأعظمُ من كلِّ عظيم، والمخلوقات كلُّها حقيرةٌ أمام كبرياء الله وعظمته سبحانه وتعالى.

وقد مرَّ قريباً أنَّ اسمَ العليِّ يأتي مقترناً باسم الكبير، ومرَّ ذكر بعضُ الآيات في ذلك، ومنها أيضاً قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُكُمْ قَالُواْ ٱلْحَقُّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِيرُ﴾.

#### \* \* \*

٦ ـ قوله: «وَأَنَّه فوقَ عَرشه المجيد بذاته، وهو في كلِّ مَكان بعِلمه ».
 لَمَّا ذكر ابن أبي زيد ﷺ أنَّ من أسهاء الله العليّ، وقد ذكره قريباً مقترناً

باسم العظيم، وباسم الكبير، بين في هذا أنَّ علوَّ الله عزَّ وجلَّ وفوقيَّته على عرشه أنَّه علوٌ بالذَّات، كما أنَّه عليٌ بالقدر وعليٌّ بالقهر، وإنَّما نصَّ على علوِّه على عرشه بذاته لمَّا وُجد من يقول: إنَّ علوَّ الله علوُّ قدرٍ وعلوُّ قهرٍ، وأوَّلَ علوَّ على عرشه باستيلائه عليه، وأنَّه ليس على العرش حقيقةً بذاته، فعبَر بعلوِّ الذَّات ردًّا على من قال: إنَّه علوٌّ مجازيٌّ وليس بحقيقيّ، وهذا نظيرُ قولِ السَّلف عن القرآن إنَّه غيرُ مخلوقٍ لمَّا وُجد من يقول: إنَّه مخلوقٌ.

وأمَّا قوله: «وهو في كلِّ مكانٍ بعلمه » فهو لنفي القولِ بالحلول والاتَّحاد، وهو أنَّ الله حالُّ في المخلوقات، متَّحدٌ معها، مختلِطٌ بها؛ فإنَّ الله عزَّ وجلَّ الخالق، وكلُّ ما سواه مخلوقٌ، والمخلوقاتُ كلُّها كانت عدماً فأوجدها الله، ووجودُها مباينٌ لوجودِ الله، وهو سبحانه وتعالى بائنٌ من خلقه، ليست المخلوقاتُ حالَّ في الله، ولا الخالقُ حالاً في المخلوقات.

ومعيَّةُ الله فُسِّرتْ بأنَّها معيَّةُ بالعلم، كما قال ابنُ أبي زيد القيرواني هنا، قال اللهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن خُّوى ثَلَيْقَةٍ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَىٰ مِن ذَالِكَ وَلَا مَن خُولًا هُو سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَىٰ مِن ذَالِكَ وَلَا أَدُمُ مِن خُلِهُمْ مِن عَلَمُ إِلَا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا أَنْهُم يُنتِعُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ إِنَّ ٱللهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾، فقد بُدئت هذه الآيةُ بالعلم، وخُتمت بالعلم.

وفُسِّرتْ بأنَّها معيَّةٌ حقيقيَّةٌ، والمعنى أنَّ الله فوق عرشه بذاته، وهو مع خلقه دون امتزاج أو اختلاط؛ فإنَّ المخلوقاتِ صغيرةٌ حقيرةٌ أمام عظمة الله وكبريائه، والله عزَّ وجلَّ مع كونه فوق عرشه، فهو قريبٌ من عباده، قال شيخُ الإسلام ابن تيمية في الواسطيَّة: «وقد دخل فيها ذكرناه من الإيهان بالله الإيهان بها أخبر الله به في كتابه وتواتر عن رسوله ﷺ وأجمع عليه سلفُ الأمَّة، مِن أنَّه

سبحانه فوق سهاواته على عرشه، عليٌّ على خلقه، وهو سبحانه معهم أينها كانوا، يعلم ما هم عاملون، كما جمع بين ذلك في قوله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَ وَاتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْض وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ۖ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُم ۚ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾، وليس معنى قوله: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ ﴾ أنَّه مختلطٌ بالخَلْق، فإنَّ هذا لا توجبُه اللُّغة، وهو خلاف ما أجمع عليه سلفُ الأمَّة، وخلاف ما فَطَرَ الله عليه الخلق، بل القمر آيةٌ من آيات الله، من أصغر مخلوقاته، وهو موضوعٌ في السهاء، وهو مع المسافر وغير المسافر أينها كان، وهو سبحانه فوق العرش، رقيبٌ على خلقه، مُهيمنٌ عليهم، مطَّلعٌ إليهم، إلى غير ذلك من معاني ربوبيته، وكلُّ هذا الكلام الذي ذكره الله سبحانه \_ من أنَّه فوق العرش وأنَّه معنا \_ حتَّى على حقيقته، لا يحتاج إلى تحريف، لكن يُصانُ عن الظنون الكاذبة، مثل أن يُظنَّ أنَّ ظاهرَ قوله (في السماء) أنَّ السماء تُقلُّه أو تُظلُّه، وهذا باطلٌ بإجماع أهل العلم والإيمان؛ فإنَّ الله قد وسع كرسيُّه السموات والأرض، وهو الذي يُمسك السموات والأرضَ أن تزولاً، ﴿ وَيُمْسِكُ ٱلسَّمَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ مَ ﴾، ﴿ وَمِنْ ءَايَستِهِ أَن تَقُومَ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ بِأُمْرِهِ ۚ ﴾ ».

إلى أن قال: « وما ذُكر في الكتاب والسُّنَّة من قُربه ومعيَّته لا يُنافي ما ذُكر من علوِّه وفوقيَّته؛ فإنَّه سبحانه ليس كمثله شيء في جميع نعوته، وهو عليٌّ في دُنُوِّه، قريبٌ في علوِّه ».

ويشيرُ شيخُ الإسلام عَلَّكَ بالجملة الأخيرة وهي قولُه: «عليٌّ في دُنُوِّه، قريبٌ في علُوِّه، الدنيا حين يبقى الثلثُ الآخر من الليل، وحديث عائشة على في صحيح مسلم (١٣٤٨): أنَّ

رسول الله ﷺ قال: «ما من يوم أكثر من أن يُعتقَ اللهُ فيه عبداً من النار من يوم عرفة، وإنَّه لَيَدنو، ثمَّ يُباهي بهم الملائكة، فيقول: ما أراد هؤلاء؟».

### \* \* \*

٧ ـ قوله: ﴿ خَلَقَ الإنسانَ، ويَعلمُ ما تُوَسُّوِسُ به نفسُه، وهو أَقرَبُ إليهِ مِن حَبْلِ الوَرِيدِ، وما تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إلَّا يَعلَمُها، ولا حَبَّةٍ في ظُلُمَات الأرضِ وَلاَ رَطْب وَلاَ عَبْلِ الوَرِيدِ، وما تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إلَّا يَعلَمُها، ولاَ حَبَّةٍ في ظُلُمَات الأرضِ وَلاَ رَطْب وَلاَ يَابِس إلَّا في كتاب مُبين ».

عِلْمُ الله محيطٌ بكلِّ شيء، فقد علمَ أزَلاً ما كان وما سيكون، وما لم يكن أن لو كان كيف يكون، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَلَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِعَايَنتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ بَلَ بَدَا لَمُم مَّا كَانُواْ يُحْقُونَ مِن قَبْلُ وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا يُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَدْدِبُونَ ﴾، فأخبر عن أمر لا يكون، وهو رجوعُ الكفَّار إلى الدنيا، وأنَّهم لو رُدُّوا لعادوا لمِا نُهوا عنه، وقال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَعِندَهُ مَ فَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَۚ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلۡبُرِّوٱلْبَحْرِ ۚ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِتَنبٍ مُّبِينٍ ﴾، وقال تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ۚ وَمَا تَخَرُّجُ مِن ثَمَرَاتٍ مِّنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أُنتَىٰ وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ۚ ﴾، وقال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُتَى وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ، بِمِقْدَادٍ ٥ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ۞ سَوَآءٌ مِّنكُم مَّنْ أَسَرَّ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلَّيْلِ وَسَارِبٌ بِٱلنَّهَارِ ﴾، وقال: ﴿ وَأَسِرُواْ قَوْلَكُمْ أُو ٱجْهَرُواْ بِهِ - إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾، وقال: ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَآ أَصْغَرُ مِن

ذَالِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِتَنبٍ مُّبِينٍ ﴾، وكلَّ ما هو كائنٌ في الوجود من حركة أو سكون قد سبق به علمُ الله، ولا يحصل لله علم في شيء لم يكن معلوماً له من قبل أزَلاً، قال شيخنا محمد الأمين الشنقيطي عَمْاللَكُهُ في كتابه أضواء البيان (١/ ٧٥ ـ ٧٦) عند قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَآ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَىٰ عَقِبَيَّهِ ﴾ ، قال: ﴿ ظَاهِرُ هذه الآية قد يَتوهَّم منه الجاهلُ أنَّه تعالى يستفيد بالاختبار علماً لم يكن يعلمه، سبحانه وتعالى عن ذلك علوًّا كبيراً، بل هو تعالى عالم بكلِّ ما سيكون قبل أن يكون، وقد بيَّن أنَّه لا يستفيد بالاختبار علمًا لم يكن يعلمه بقوله جلَّ وعلا: ﴿ وَلِيَبْتَلِيَ ٱللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴾ ، فقوله: ﴿ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴾ بعد قوله: ﴿ وَلِيَبْتَلِي ﴾ دليل قاطعٌ على أنَّه لم يستفد بالاختبار شيئاً لم يكن عالمًا به، سبحانه وتعالى عن ذلك علوًّا كبيراً؛ لأنَّ العليمَ بذات الصدور غنِيٌّ عن الاختبار، وفي هذه الآية بيانٌ عظيمٌ لجميع الآيات التي يَذكر الله فيها اختبارَه لخلقه، ومعنى ﴿ إِلَّا لِنَعْلَمَ ﴾ أي: علماً يترتَّبُ عليه الثواب والعقاب، فلا يُنافي أنَّه كان عالمًا به قبل ذلك، وفائدةُ الاختبار ظهور الأمر للناس، أما عالمُ السِّرِّ والنَّجوى فهو عالمٌ بكلِّ ما سيكون كما لا يخفى ».

وأمَّا قول الله عزَّ وجلَّ : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسِّوِسُ بِهِ عَنْسُهُۥ ۗ وَخَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾، فقد فُسِّر بتفسيرين:

أحدهما: قُربُه بالعلم والقُدرة والإحاطة، وهذا الذي يظهر من كلام ابن أبي زيد عَمِّاللَهُ.

والثاني: قُربُ الملائكة، نظير قوله في الواقعة: ﴿ وَخَنْ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمْ وَلَكِنَ لَا اللَّهُ عَلَيْكِن لَا تُبْصِرُونَ ﴾، وقد رجَّحه ابن كثير في تفسيره، وابن القيم كما في مختصر الصواعق

(٢ / ٢٦)، وقد جاء في القرآن الكريم ذكرُ الضمير بلفظ التعظيم والمرادُ به الملائكة، كما في قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَٱتَّبِعْ قُرَءَانَهُ ﴿ وَالذي قرأه على الرسول عَلَيْ جبريلُ، وقوله: ﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ ٱلرَّوْعُ وَجَآءَتُهُ ٱلبُشْرَىٰ الرسول عَلَيْ جبريلُ، وقوله: ﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ ٱلرَّوْعُ وَجَآءَتُهُ ٱلبُشْرَىٰ عَبْدِلُنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ ﴾ ، وهو إنَّما جادل الملائكة، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِٱلْبُشْرَىٰ قَالُواْ إِنَّا مُهْلِكُواْ أَهْلِ هَيذِهِ ٱلْقَرْيَةِ إِنَّ أَهْلَهَا كَانُواْ ظَيْمِينَ فَيهَا أُوطًا قَالُواْ خَرْبُ أَعْلَمُ بِمَن فِيهَا ﴾ الآية.

### \* \* \*

# ٨ قوله: ((على العَرشِ اسْتَوى، وعَلى المُلْكِ احْتَوى ».

من صفات الله الفعليَّة استواؤه على عرشه، ومذهب السَّلف فيه وفي سائر الصفات إثبات الجميع على ما يليق بالله من غير تكييف أو تمثيل، ومن غير تحريف أو تعطيل، مع فهم المعنى والجهل بالكيفية، كما قال الإمام مالك على على المستواء \_ قال: « الاستواء معلومٌ، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة ».

قال ابن كثير على العرش من تفسيره عند تفسير آية الاستواء على العرش من سورة الأعراف، قال: « وأمَّا قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾، فللنّاس في هذا المقام مقالاتٌ كثيرةٌ جدًّا ليس هذا موضع بسطها، وإنَّا نسلُكُ في هذا المقام مذهب السّلف الصالح: مالك والأوزاعي والثوري والليث بن سعد والشافعي وأحمد وإسحاق بن راهويه وغيرهم من أئمّة المسلمين قديماً وحديثاً، وهو إمرارُها كما جاءت من غير تكييف ولا تشبيه ولا تعطيل، والظاهر المتبادر إلى أذهان المُشبّهين منفيٌّ عن الله؛ فإنَّ الله لا يُشبهه شيءٌ من والظاهر المتبادر إلى أذهان المُشبّهين منفيٌّ عن الله؛ فإنَّ الله لا يُشبهه شيءٌ من

خلقه، وليس كمثله شيءٌ وهو السميع البصير، بل الأمركما قال الأئمّة، منهم نعيم بن حماد الخزاعي شيخ البخاري، قال: مَن شبّه الله بخلقه كفر، ومن جحد ما وصف الله به نفسه فقد كفر، وليس فيما وصف الله به نفسه ولا رسولُه تشبيه، فمَن أثبت لله تعالى ما وردت به الآياتُ الصريحةُ والأخبارُ الصحيحةُ على الوجه الذي يليق بجلال الله، ونفى عن الله تعالى النقائص، فقد سلك سبيل الهدى ».

وقد جاء إثباتُ استواء الله على عرشه في القرآن في سبعة مواضع، قال الله عنَّ وجلَّ في سبعة مواضع، قال الله عنَّ وجلَّ في سورة طه: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ ، وقال: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ في الأعراف ويونس والرعد والفرقان والسجدة والحديد.

ومعنى ﴿ اَسْتَوَىٰ ﴾ عند السلف: ارتفع وعلاً، وأمَّا المتكلّمون فيؤوّلون ﴿ اَسْتَوَىٰ ﴾ بمعنى استولى، وهو باطل، قال أبو الحسن الأشعري ﷺ في كتابه الإبانة (ص:٨٦): «وقد قال قائلون من المعتزلة والجهميّة والحرورية: إنَّ قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ اَلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ أنّه استولى ومَلكَ وقَهَر، وأنَّ الله عزَّ وجلَّ في كلِّ مكان، وجَحَدوا أن يكون الله عزَّ وجلَّ على عرشه كها قال أهلُ الحق، وذهبوا في الاستواء إلى القُدرة، ولو كان هذا كها ذكروه كان لا فرق بين العرش والأرض السابعة؛ فالله سبحانه قادرٌ عليها وعلى الحُشوش وعلى كلِّ ما في العالمَ، فلو كان اللهُ مستوياً على العرش بمعنى الاستيلاء وهو عزَّ وجلَّ مستوعلى المشوش والأشياء وهو عزَّ السهاء وعلى الحشوش والأقذار؛ لأنّه قادرٌ على الأشياء، مُستولٍ عليها، وإذا السهاء وعلى المخشوش والأقذار؛ لأنّه قادرٌ على الأشياء، مُستولٍ عليها، وإذا كان قادراً على الأشياء كلّها ولمَ يَجُز عند أحد من المسلمين أن يقول: إنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ مستوٍ على الخشوش والأخْلِيّة، لَم يَجُزْ أن يكون الاستواء على العرش وعلى العرش

الاستيلاء الذي هو عام في الأشياء كلِّها، ووجب أن يكون معناه استواء يختصُّ العرش دون الأشياء كلِّها ».

وقد بيَّن ابن القيم بطلانَ تفسير الاستواء بالاستيلاء من اثنين وأربعين وجهاً في كتابه الصواعق المرسلة كما في مختصره لمحمد بن الموصلي (٢/ ١٢٦ ــ ١٥٢).

وَلَمَّا قَالَ ابْنِ أَبِي زَيْدَ ﷺ: ﴿ عَلَى الْعَرْشُ اسْتُوى ﴾، قَالَ عَقْبَه: ﴿ وَعَلَى الملك احتوى »، وكأنَّه يشير بذلك إلى إبطال قول المتكلِّمين: استوى بمعنى استولى؛ لأنَّ الله عزَّ وجلَّ مالكُ كلِّ شيء: العرش وغير العرش، والله وحده الخالق، ومَن سواه مخلوق، والذي تفرَّد بالخَلْق والإيجاد هو المتفرِّد بالمُلك، قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ تَبَرَكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلُّكُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ، وقال: ﴿ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ، وقال: ﴿ لَّهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضُ وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴾، وقال: ﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ ، وقال: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَّهُ شَرِيكٌ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَّهُ وَلِيٌّ مِّنَ ٱلذُّلِّ وَكَبِّرَهُ تَكْبِيرًا ۞ ﴾ ، وقال: ﴿ ٱلَّذِي لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَّهُ مَرِيكٌ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ وَتَقْدِيرًا ﴾، وقال: ﴿ قُلِ آدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرَّكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرٍ ﴿ وَلَا تَنفَعُ ٱلشَّفَعَةُ عِندَهُ وَ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ وَ أَل ﴿ قُلْ أَرَءَيْهُمْ شُرَكَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي ٱلسَّمَوَاتِ أَمْرَءَا تَيْنَهُمْ كِتَبَّا فَهُمْ عَلَىٰ بَيِّنَتٍ مِّنْهُ أَبَلَ إِن يَعِدُ ٱلظَّلِمُونَ بَعْضُهُم بَعْضًا إِلَّا غُرُورًا ٢ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَرُولَا ۚ وَلَبِن زَالَتَآ إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدِ مِّنْ بَعْدِهِ ۚ إِنَّهُ لَكَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾.

### ٩ \_ قوله: « وله الأسماء الحُسنى والصِّفاتُ العُلَى ».

ا ـ أسماءُ الله وصفاته من علم الغيب التي لا يجوز الكلام فيها إلّا بها جاء به الوحي من كتاب الله وسنّة رسوله ﷺ، فيُشبَتُ لله عزّ وجلَّ ما أثبته لنفسه أو أثبته له رسوله ﷺ من الأسماء والصفات على ما يليق به سبحانه وتعالى دون تكييف وتمثيل، ودون تحريف وتعطيل، مع تنزيهه عن كلِّ ما لا يليق به، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِمِ عَنَى اللّهِ عَنَ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيمُ ﴾.

٢ - جاء في القرآن الكريم إثباتُ الأسماء لله عزَّ وجلَّ، ووَصْبفُها بأنَّها حُسنَى، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا ۖ ﴾، وقال: ﴿ اللهُ لَآ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْخَطِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ اللهُ الْخَطِقُ ٱلبَارِئُ ٱلمُصَوِّرُ لَهُ اللهُ الْخَطِقُ ٱلبَارِئُ ٱلمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَآءُ ٱلْحُسنَىٰ ﴾، وقال: ﴿ هُوَ اللهُ ٱلْخَطِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَآءُ ٱلْحُسنَىٰ ﴾.

ومعنى كون أسماء الله حُسنَى أنَّها بلغت في الحُسن غايته ونهايته، فلا تُوصَف أسماء الله بأنَّها حسنة فحسب، بل تُوصَف بأنَّها حُسنَى، كما جاء في هذه الآيات الكريمات.

٣ - أسماءُ الله كلُها مشتقَّةُ، تدلُّ على معان هي صفات، فالعزيزُ يدلُّ على العزَّة، والحكيم يدلُّ على الحكمة، والكريم يدلُّ على الكرّم، والعظيمُ يدلُّ على العَظمة، واللَّطيف يدلُّ على اللَّطف، والرحمن والرَّحيم يدلاَّن على الرَّحة، وهكذا.

وليس في أسماء الله اسمٌ جامد، وما ذكره بعضُ أهل العلم من أنَّ من أسماء الله « الدَّهر » فغيرُ صحيح؛ فإنَّ الحديثَ القدسي: « يُؤذينِي ابنُ آدم يَسبُّ الدَّهر، وأنا الدَّهر، بيدي الأمر، أُقلِّب اللَّيلَ والنَّهار » رواه البخاري يسبُّ الدَّهر؛ لأنَّ الدَّهر؛ لأنَّ الدَّهرَ (٤٨٢٦)

هو الزمان، والله تعالى هو الذي يُقلِّبُ اللَّيل والنهار، فمَن سبَّ المقلَّب (بفتح اللاَّم وتشديدها) وهو الدَّهر، رجعت مسبَّتُه إلى المقلِّب (بكسر اللاَّم وتشديدها) وهو الله ذلك بقوله: «بيدي الأمر، أقلِّب الليل والنهار».

وأمَّا الصفات فليس كلُّ صفة يُشتقُّ منها اسم؛ فإنَّ من صفات الله الذاتية الوجه واليد والقَدَم، ولا يُؤخذ منها أسهاء، ومن صفاته الفعلية الاستهزاء والكيد والمكر، ولا يُشتقُّ منها أسهاء، فلا يُسمَّى بالماكر والمستهزئ والكائد.

وأقول \_ والشيء بالشيء يُذكر \_ : إنَّ أسهاءَ الرسول عَلَيْ الثابتة مُشتقَةٌ، تدلُّ على معان، وليس فيها اسم جامد، وليس من أسهائه عَلَيْ : طه ويس، قال ابن القيم عَلَيْ في تحفة المودود (ص:١٢٧): « وبمَّا يُمنع منه التسمية بأسهاء القرآن وسُوره، مثل: طه، ويس، وحم، وقد نصَّ مالكُ على كراهة التسمية بـ : يس، ذكره السُّهيلي، وأمَّا ما يذكره العوام أنَّ يس وطه من أسهاء النَّبِيِّ عَلَيْ فغيرُ صحيح، ليس ذلك في حديث صحيح ولا حسن ولا مرسل، ولا أثر عن صاحب، وإنَّها هذه الحروف مثل: الم، وحم، والر، ونحوها ».

ولعلَّ مَن توهَّم التسمية بـ(طه) و(يس) من العوام أخذه من الخطاب للنَّبِيِّ عَلَيْتُ بعد ذكر الحروف المقطَّعة في سورتَي طه ويس، ظانًا أنَّ هذين من أسهائه عَلَيْتُ فإنَّ خطابَ النَّبِيِّ عَلَيْتُ جاء أيضاً بعد الحروف المقطَّعة في سورتَي الأعراف وإبراهيم مثلاً، ولا يُقال: إنَّ من أسهائه عَلَيْتُ لذلك: (المص)، و(الر). على وأسهاء الله عزَّ وجلَّ غيرُ محصورة بعدد؛ فإنَّ منها ما أطلَع الله عزَّ وجلَّ الناسَ عليه، ومنها ما استأثر بعلمه، ويدلُّ لذلك حديثُ ابن مسعود الشَّيِّ قال: قال رسول الله عَلَيْتُ: ((ما أصاب أحداً قطُّ هَمُّ ولا حزن، فقال: اللَّهمَّ إنِي عبدُك، ابن عمدك، عدلُ فيَ عبدُك، ابن أمتك، ناصيتِي بيدك، ماض فيَّ حكمُك، عدلُ فيَ

قضاؤك، أسألك بكلِّ اسم هو لك، سَمَّيتَ به نفسَك، أو علَّمته أحداً من خلقك، أو أنزلتَه في كتابك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك، أن تجعلَ القرآنَ ربيعَ قلبِي، ونورَ صدري، وجلاءَ حزنِي، وذهابَ هَمِّي، إلَّا أذهب اللهُ هَمَّه وحزنَه، وأبدله مكانه فرَحاً، قال: فقيل: يا رسول الله! ألا نتعلَّمُها؟ فقال: بلى! ينبغي لَن سَمعَها أن يتعلَّمها» رواه الإمام أحمد في المسند (٣٧١٢)، وقال المحققون للمسند: إسناده ضعيف، كما قال الدارقطني، ونقلوا عن الحافظ ابن حجر تحسينَه، وصحَّحه الألباني في السلسلة الصحيحة (١٩٨)، وقد صحَّح هذا الحديث ابنُ القيم، وشرحه شرحاً واسعاً في كتابه شفاء العليل، في الباب السابع والعشرين منه (ص:٣٦٩\_٣٧٤).

والأصلُ عدم حصر الأسماء بعدد معيّن إلّا بدليل يدلُّ على ذلك، ولا أعلم دليلاً يدلُّ عليه، وأمَّا الحديث الذي رواه البخاري (٢٧٣٦، ٢٤١٠، ١٤٢، اعلم دليلاً يدلُّ عليه، وأمَّا الحديث الذي رواه البخاري (٧٣٩٢) ومسلم (٧٣٩٢) عن أبي هريرة المحيّن: أنَّ رسول الله عَلَيْ قال: ﴿ إنَّ لله تسعة وتسعين الله تسعة إلّا واحدًا، مَن أحصاها دخل الجنَّة »، فلا يدلُّ على أنَّ من أسماء الله تسعة وتسعين على حصر أسماء الله في هذا العدد، بل يدلُّ على أنَّ من أسماء الله تسعة وتسعين السماً، من شأنها أنَّ مَن أحصاها دخل الجنَّة، كما لو قال قائل: عندي مائة كتاب أعددتُها لطلبة العلم؛ فإنَّه لا يدلُّ على أنَّه ليس عنده إلَّا هذا العدد.

٥ - لمَ يثبت في سرد الأسهاء حديثٌ، وقد اجتهد بعضُ العلماء في استخراج تسعة وتسعين اسهاً من الكتاب والسُّنَّة، منهم الحافظ ابن حجر فقد جمع هذا العددَ في كتاب فتح الباري (١١/ ٢١٥)، وفي التلخيص الحبير (٤/ ١٧٢)، ومنهم الشيخ محمد بن عثيمين في كتابه القواعد المثلَى (ص:١٥ - ١٦)، وهذه الكتب الثلاثة متفقةٌ في أكثر الأسهاء، ويوجد في أحدها ما لا يوجد في الآخر.

وأسرُدُ فيها يلي تسعة وتسعين من أسهاء الله الحسنَى، مرتَّبةً على حروف الهجاء، ومع كلِّ اسم دليلَه من الكتاب أو السُّنَّة، وفيها زيادة على ما في الكتب الثلاثة اسْمَا: (الستِّير، والديَّان).

الله: يُطلق على هذا الاسم لفظ الجلالة، ويأتي مراداً به المسمَّى مبتداً، ويُخبر عنه بالأسهاء، مثل: ﴿ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾، ﴿ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾، وتُنسبُ له الأسهاء، كها قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَىٰ ﴾، وقال: ﴿ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْخُسْنَىٰ ﴾.

- ٢ الآخر: دليلُه ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ ﴾.
  - ٣ الأحد: دليله ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُّ ﴾.
- الأعلى: دليله ﴿ سَبِّح ٱسۡمَرَبِّكَ ٱلْأَعۡلَى ﴾.
  - الأكرم: دليله ﴿ ٱقْرَأْ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ﴾ .
- الإله: دليله ﴿ وَقَالَ ٱللَّهُ لَا تَتَّخِذُوٓا إِلَهَيْنِ ٱثْنَيْنِ ۖ إِنَّمَا هُوَ إِلَهٌ وَحِد ۖ فَإِيَّنَ فَارْهَبُونِ ﴾.
  - ٧ الأول: دليله ﴿ هُو ٱلْأُوَّلُ وَٱلْآخِرُ ﴾.
  - البارئ، دليله ﴿ هُو ٱللهُ ٱلْخَالِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾.
  - 9 الباطن: دليله ﴿ هُو ٱلْأُوَّلُ وَٱلْاَخِرُ وَٱلظَّنهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ﴾.
    - ١٠ البَرُّ: دليله ﴿ إِنَّهُ مُو ٱلْبُرُّ ٱلرَّحِيمُ ﴾.
  - ١١ البصير: دليله ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى اللَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾.
    - ١٢ التَّوَّاب: دليله ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ تَوَّابٌ رَّحِيمٌ ﴾.
- ١٣ الجَبَّار: دليله ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَـٰمُ

## ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِنُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجَبَّارُ ٱلْمُتَكَبِّرُ ﴾.

- ١٤٠ الجميل: دليله حديث: «إنَّ الله َجميلٌ يُحبُّ الجمالَ » رواه مسلم (١٤٧).
  - 10 الحافظ: دليله ﴿ فَٱللَّهُ خَيْرُ حَنفِظًا وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴾.
    - ١٦ الحسيب: دليله ﴿ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ حَسِيبًا ﴾.
    - ١٧ الحفيظ: دليله ﴿إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴾.
- ١٨ الحق: دليله ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقَّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مُو ٱلْبَطِلُ ﴾.
- 19 الحَكَم: دليله حديث: «إنَّ اللهَ هو الحَكَم، وإليه الحُكم » رواه أبو داود (٤٩٥٥) وغيره، وإسناده حسن.
- ٢٠ الحكيم: دليله ﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾.
  - ٢١ الحليم: دليله ﴿ وَٱللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾.
  - ٢٢ الحميد: دليله ﴿ وَهُو ٱلْوَلَّى ٱلْحَمِيدُ ﴾.
  - ٢٣ الحيُّ: دليله ﴿ هُوَ ٱلْحَيُّ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَٱدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾.
- ٢٤ الحَيِيُّ: دليله حديث: «إنَّ الله عزَّ وجلَّ حَيِيٌّ سِتِّير، يُحبُّ الحياءَ والسّتر »
   رواه أبو داود (٢١٢) وغيرُه، وإسناده حسن.
  - ٧٥ الخالق: دليله ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَالِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾.
    - ٢٦ الخبير: دليله ﴿ قَالَ نَبَّأَنِي ٱلْعَلِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴾.
    - ٢٧ الخلاَّق: دليله ﴿ إِنَّ رَبُّكَ هُوَ ٱلْحَلَّاقُ ٱلْعَلِيمُ ﴾.
- ٢٨ الديَّان: دليله قول رسول الله ﷺ: « يَحشرُ اللهُ العبادَ ـ أو قال: الناس ـ

عُراةً غُرُلاً بُها، قال: قلنا: ما بُهاً؟ قال: ليس معهم شيء، ثمَّ يُناديهم بصوت يسمعه من بعد كما يسمعه من قرب: أنا الملك، أنا الديَّان » الحديث، أخرجه الحاكم في المستدرك في موضعين (٢/ ٤٣٨)، (٤/ ٥٧٤)، وصحَّحه وأقرَّه الذهبي، وحسَّنه الحافظ في الفتح (١/ ٤٧٤)، والألباني في صحيح الأدب المفرد (٧٤٦).

٢٩ - الرَّبُّ: دليله ﴿ سَلَمٌ قَوْلاً مِن رَّبِّ رَّحِيمٍ ﴾.

• ٣ - الرَّحْن: دليله ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾.

٣١ - الرحيم: دليله ﴿ وَإِلَّهُ كُرْ إِلَنَّهُ وَاحِدٌ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴾.

٣٢ - الرزاق: دليله ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾.

٣٣ - الرَّفيق: دليله حديث: ﴿ إِنَّ الله رِفَيِّقُ يُحُبُّ الرِّفق ﴾ رواه البخاري (٦٩٢٧)، ومسلم (٢٥٩٣).

٣٤ - الرقيب: دليله ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيبًا ﴾.

٣٥ - الرؤوف: دليله ﴿ إِنَّ رَبُّكُمْ لَرَ ءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾.

٣٦ - السُّبُّوح: دليله حديث: ‹‹ سبُّوح قدُّوس ربُّ الملائكة والرُّوح ›› رواه مسلم (٤٨٧).

٣٧ - الستِّير: دليله مرَّ عند اسم الحَيي.

٣٨ - السلام: دليله ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَمُ ﴾.

٣٩ - السَّميع: دليله ﴿ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَأْ إِنَّ ٱللَّهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾.

• ٤ - السيِّد: دليله حديث: « السيِّد اللهُ تبارك وتعالَى » رواه أبو داود (٤٨٠٦) وإسناده صحيح.

- 13 الشافي: دليله حديث: « اشف أنت الشافي لا شافي إلَّا أنت » رواه البخاري (٥٧٤٢)، ومسلم (٢١٩١).
  - ٢٤ الشاكر: دليله ﴿ وَكَانَ آللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا ﴾.
  - ٣٤ الشَّكور: دليله ﴿ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴾.
  - ع عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدٌ للله ﴿ أُولَمْ يَكْفِبِرَبِّكَ أَنَّهُ مَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدٌ ﴾.
    - ٥٤ الصَّمد: دليله ﴿ ٱللَّهُ ٱلصَّمَدُ ﴾.
  - ٢٠١٥). الطيّب: دليله حديث: «إنّ الله طيّب ولا يقبل إلّا طيّباً» رواه مسلم (١٠١٥).
    - ٧٧ الظاهر: دليله ﴿ هُو ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ﴾.
  - ٨ = العزيز: دليله ﴿ يُسَبِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَا وَالْأَرْضُ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾.
    - ٩ ٤ العظيم: دليله ﴿ وَلَا يَئُودُهُ اللَّهِ عَلَمُهُمَا ۚ وَهُوَ ٱلْعَلَى ٱلْعَظِيمُ ﴾.
- ٥ العفوُّ: دليله ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنكَرًا مِّنَ ٱلْقَوْلِ وَزُورًا ۚ وَإِنِّ ٱللَّهَ لَعَفُوُّ عَفُوُّ عَفُوُّ .
  - ١ العليم: دليله ﴿ وَٱللَّهُ مَوْلَنكُمْ ۖ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾.
    - ٥٢ العليُّ: دليله ﴿ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾.
  - ٥٣ الغالب: دليله ﴿ وَٱللَّهُ عَالِبٌ عَلَىٰ أُمْرِهِ ، وَلَكِنَّ أَكْتُرْ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.
    - الغفَّار: دليله ﴿ فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبُّكُمْ إِنَّهُ رَكَانَ غَفَّارًا ﴾.
    - 00 الغفور: دليله ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾.
      - ٥٦ الغنييُّ: دليله ﴿ وَٱللَّهُ ٱلْغَنِيُّ وَأَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ ﴾.
- الفتّاح: دليله ﴿ قُلْ يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا ثُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِٱلْحَقِّ وَهُو ٱلْفَتّاحُ الْفَتّاحُ.
   الْعَليمُ ﴾.

القادر: دليله ﴿ قُلْ هُو ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾.

٩ - القاهر: دليله ﴿ وَهُو ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ - وَهُو ٱلْحَكِمُ ٱلْخَبِيرُ ﴾.

١٠ القدُّوس: دليله ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ٱللَّلِكِ ٱلْقُدُّوسِ
 ٱلْعَزيز ٱلْحَكِيمِ ﴾.

١٦ - القدير: دليله ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾.

٢٢ - القريب: دليله ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ ﴾.

٣٣ - القهَّار: دليله ﴿ وَبَرَزُواْ لِلَّهِ ٱلْوَاحِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴾.

٤ ٦ - القويُّ: دليله ﴿ يَرْزُقُ مَن يَشَآءُ ۖ وَهُوَ ٱلْقَوِئُ ٱلْعَزِيزُ ﴾.

٦٥ - القيُّوم: دليله ﴿ ٱللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ﴾.

٦٦ - الكبير: دليله ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مُوَ ٱلْبَاطِلُ وَأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلَیُ ٱلْکَبِیرُ ﴾.

٧٧ - الكريم: دليله ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ﴾.

١٨ - الكفيل: دليله ﴿ وَلَا تَنقُضُوا ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ ٱللهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً ﴾، وحديث قصَّة الإسرائيليِّ الذي قال لَمِن أَسْلَفه: «كفى بالله كفيلاً » رواه البخاري (٢٩١).

٦٩ - اللطيف: دليله ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾.

٧٠ المبين: دليله ﴿ يَوْمَبِنْ يُوفِيهِمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْحَقُّ الْمُبِينُ ﴾.

٧١ - المتَعال: دليله ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ﴾.

٧٢ - المتكبِّر: دليله ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِی لَا إِلَنهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّلَنمُ
 ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيِّمِنُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجَبَّارُ ٱلْمُتَكِيرُ ﴾.

٧٣ - المَتِين: دليله ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلرَّزَّاقُ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾.

٧٤ - المُجيب: دليله ﴿ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مِّجِيبٌ ﴾.

٧٥ - المجيد: دليله ﴿ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكَتُهُ مُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنَّهُ مَمِيدٌ تَجِيدٌ ﴾.

٧٦ - المُحسن: دليله حديث: «إنَّ الله مُحسنٌ يُحبُّ المُحسنين » رواه ابن أبي عاصم في الديَّات (ص:٥٦)، وابن عدي في الكامل (٦/ ٢١٤٥)، وأبو نعيم في أخبار أصبهان (٢/ ١١٣)، وإسناده حسن كما ذكر الشيخ الألباني في السلسلة الصحيحة (٤٧٠)، وانظر صحيح الجامع الصغير (١٨١٩) و(١٨٢٠).

٧٧ - المُحيط: دليله ﴿ أَلاَّ إِنَّهُ رَبِكُلِّ شَيْءٍ مُّحِيطٌ ﴾.

٧٨ - المصوِّر: دليله ﴿ هُو ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾.

٧٩ - المُعطي: دليله حديث: ‹‹ والله المُعطِي وأنا القاسم ›› رواه البخاري
 (٣١١٦).

٠ ٨ - المُقتدر: دليله ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيِّءٍ مُّقْتَدِرًا ﴾.

١٨ - المقدِّم: دليله حديث «أنتَ المُقدِّمُ ، وأنتَ المُؤخِّرُ » رواه البُخاري
 (١١٢٠) ومسلم (٧٧١).

٨٢ - المُقيت: دليله ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقِيتًا ﴾.

٨٣ - المَلِك: دليله ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ﴾.

١ ٨٠ - المليك: دليله ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾.

٠٨ - المَّنَّان: دليله حديث: « اللهمَّ إنِّي أسألك بأنَّ لك الحمد لا إله إلَّا أنت

المَنَّان » رواه أبو داود (١٤٩٥)، وإسناده حسن.

٨٦ - المُهيمن: دليله ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُوسُ ٱلسَّلَمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِنِ.
 ٨٦ - المُهيمرِ.
 ١ المُؤْمِنُ ٱلْمُهَيْمِرِ.

٨٧ - المؤخّر: دليله، مرَّ عند اسم المقدِّم.

٨٨ - المولَى: دليله ﴿ نِعْمَ ٱلْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴾.

٨٩ - المؤمن: دليله ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُوسُ ٱلسَّلَـمُ السَّلَـمُ الْمُؤمِنُ ﴾.

• ٩ - النَّصير: دليله ﴿ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ وَلِيًّا وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ نَصِيرًا ﴾.

٩ - الهادي: دليله ﴿ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِيًا وَنَصِيرًا ﴾.

٩٢ - الواحد: دليله ﴿ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءِ وَهُوَ ٱلْوَاحِدُ ٱلْقَهَّارُ ﴾.

٩٣ - الوارث: دليله ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ثُمِّي - وَنُمِيتُ وَخَنَّ ٱلْوَارِثُونَ ﴾.

9 - الواسع: دليله ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ ۚ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجَّهُ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ وَالسِّعُ عَلِيمٌ ﴾.

• **٩ - الوتر**: دليله حديث: « إِنَّ الله وِترٌ يُحبُّ الوتر » رواه البخاري (٦٤١٠)، ومسلم (٢٦٧٧).

٩٦ - الوَدود: دليله ﴿ إِنَّهُ مُو يُبْدِئُ وَيُعِيدُ ﴿ وَهُو ٱلْغَفُورُ ٱلْوَدُودُ ﴾.

٩٧ - الوكيل: دليله ﴿ فَزَادَهُمْ إِيمَنَّا وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾.

٩٨ - الوليُّ: دليله ﴿ فَٱللَّهُ هُوَ ٱلْوَلِيُّ وَهُوَ يُحْيِ ٱلْمَوْتَىٰ ﴾.

99 - الوهَّاب: دليله ﴿ رَبَّنَا لَا تُرِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ﴾.

وقد أورد ابن القيم في كتابه إعلام الموقعين (٣/ ١٤٩ \_ ١٧١) تسعةً وتسعين وجهاً تدلُّ لقاعدة سدِّ الذرائع، مُقتصراً على ذلك؛ موافقة لعدَّة أسهاء الله الحُسنَى الواردة في الحديث.

وأوردتُ في كتابي: دراسة حديث (نضَّر الله امرءاً سمع مقالَتِي) رواية ودراية (ص:۲۰۱ ـ ۲۱۰) تسعاً وتسعين فائدة مُستنبطة من هذا الحديث، الذي ورد بألفاظ كثيرة مختصراً ومُطوَّلاً.

آ - من أسماء الله ما يُطلق على غيره، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَسُوكُ مِن أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾، وقال: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطْفَةٍ أُمْشَاجٍ نَّبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾، والمعاني التي تدلُّ عليها الأسماء لا يشبه فيها الخالقُ المخلوقَ، ولا المخلوقُ الخالقُ.

ومنها ما لا يُطلق إلَّا على الله، ولا يُطلق على غيره، مثل: الله، والرحمن، والخالق، والبارئ، والرزاق، والصمد، قال ابن كثير: في تفسيره عند تفسير البسملة في أول سورة الفاتحة: « والحاصلُ أنَّ من أسمائه تعالى ما يُسمَّى به غيره، ومنها ما لا يُسمَّى به غيرُه، كاسم الله، والرحمن، والخالق، والرزاق، ونحو ذلك ».

### \* \* \*

١٠ ـ قوله: (﴿ لَم يَزَل بِجَميعِ صفاتِه وأسمائِه، تَعالى أن تكونَ صفاتُه تَخلوقَةً، وأسماؤُه مُحْدَثَةً ».

الله عزَّ وجلَّ متَّصفٌ بصفاته، متَسَمِّ بأسمائه أزَلاً وأبداً، فلَم يتَسمَّ باسم

بعد أن كان غير متسمٍّ به.

وأمَّا صفات الله عزَّ وجلَّ، فهي تنقسمُ إلى قسمين:

صفات ذاتية قائمة بالذات، لازمة لها أزَلاً وأبداً، ولا تتعلَّق بمشيئة وإرادة، كالوجه واليد والحياة والعلم والسَّمع والبصر والعلو.

وصفات فعليَّة متعلِّقة بالمشيئة والإرادة، كالخُلْق والرَّزق والاستواء والنُرول والمجيء، وهذه الصفات نوعُها قديمٌ، وآحادها حادثة، وهو متَّصف بصفتَي الخلْق والرَّزق أزَلاً، لم يكن غيرَ متَّصف بهاتين الصفتين ثمَّ اتَّصف بها، والاستواء على العرش حصل بعد خلق السموات والأرض، والنُرول إلى السهاء الدنيا حصل بعد خلق السموات والأرض، والمجيئ في قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿وَجَآءَ رَبُكَ وَٱلْمَلكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ يحصلُ يوم القيامة لفصل القضاء بين العباد، واتِّصافُه بكونه يفعل ما يريد قديمُ النَّوع، وهذه الأفعال من الآحاد التي حصلت في الأوقات التي شاء الله فعلَها فيها، والله تعالى بذاته وصفاته هو الخالق، ومَن سواه مخلوق، فليس في صفاته شيءٌ مخلوق، وأسهاؤه لا بداية المتَّسَمِّى بها، فهي غير مُحدَثة.

### \* \* \*

١١ ـ قوله: «كلَّم موسى بكلامِه الَّذي هو صفةُ ذاتِه، لا خَلْقٌ مِن خَلقِه،
 وَتَجَلَّى للجَبَل فصار دَكَّا مِن جلالِه، وأنَّ القرآنَ كلامُ الله، ليس بمخلُوقٍ فيبِيدُ،
 ولا صفةً لمخلوقٍ فَيَنْفَدُ ».

الله متَّصف بصفة الكلام أزَلاً وأبداً، وهو متكلِّم بلا ابتداء، ويتكلَّم بلا انتهاء؛ لأنَّه سبحانه وتعالى لا بداية له ولا نهاية له، فلا بداية لكلامه ولا نهاية

له، وصفةُ الكلام صفةٌ ذاتيَّة فعلية، فهي ذاتيَّةٌ باعتبار أنَّه لا بداية للاتَّصاف بها، وفعلية بكونها تتعلَّق بالمشيئة والإرادة، فكلامُه متعلِّقٌ بمشيئته، يتكُلُّم إذا شاء، كيف شاء، وهو قديمُ النوع، حادثُ الآحاد، وقد كلُّم موسى في زمانه، وكلُّم نبيَّنا محمداً ﷺ ليلة المعراج، ويُكلِّم أهلَ الجنَّة إذا دخلوا الجنَّة، وهذه من أمثلة آحاد الكلام التي حصلت وتحصل في الأزمان الَّتي شاء الله عزَّ وجلَّ حصولهًا فيها، والله تعالى يتكلَّم بحرف وصوت، ليس كلامُه مخلوقاً ولا معنى قائماً بالذات، قال الله تعالى: ﴿ وَكُلُّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴾، ففي هذه الآية إثبات صفة الكلام لله عزَّ وجلَّ، وأنَّ كلامَه سَمعَه موسى منه، وقوله: ﴿ تَكْلِيمًا ﴾ تأكيدٌ لحصول الكلام، وأنَّه منه سبحانه وتعالى، وكلام الله عزَّ وجلَّ لا بداية له ولا نهاية له، فلا حصرَ له، بخلاف كلام المخلوق، فإنَّ له بدايةً وله نهاية، فيكون كلامُّه محصوراً، قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ قُل لَّوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِّكَلِّمَتِ رَبِّي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنفَدَ كَلِمَتُ رَبِّي وَلَوْ جِعْنَا بِمِثْلِمِ مَدَدًا ﴾، وقال: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَن رُوَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ، مِنْ بَعْدِهِ ع سَبْعَةُ أَحْرُ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللهِ **ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزً حَكِيمٌ ﴾ ، ففي** هاتين الآيتين إثباتُ صفة الكلام لله عزَّ وجلَّ، وأنَّ كلامَه غيرُ محصور؛ لأنَّ البحورَ الزاخرةَ ولو ضوعِفَت أضعافاً مضاعفة، وكانت مداداً يُكتبُ به كلام الله، وكان كلُّ ما في الأرض من شجر أقلاماً يُكتبُ بها، فلا بدَّ أن تنفدَ البحورُ والأقلامُ؛ لأنَّها مخلوقةٌ محصورةٌ، ولا ينفدُ كلام الله الذي هو غير مخلوق ولا محصور، والقرآن من كلام الله، والتوراة والإنجيل من كلام الله، وكلُّ كتاب أنزله الله فهو من كلامه، وكلامُه غيرُ مخلوق، فلا يَحصل له الفناءُ الذي يحصل للمخلوقات، وهو صفة الخالق الذي لا نهاية له فلا ينفذُ كلامُه، والمُخلوقون يَبيدون فينفذُ كلامُهم.

وأمَّا قوله: ﴿ وَتَجَلَّى للجبل فصار دكًّا من جلاله › فقد قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَسِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ وَال رَبِّ أَرِنِيٓ أَنظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَنني وَلَكِن ٱنظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرُّ مَكَانَهُ وَسَوْفَ تَرَكِي ۚ فَلَمَّا تَجَلَّىٰ رَبُّهُ لِلْجَبَل جَعَلَهُ. دَكًّا وَخَرٌ مُوسَىٰ صَعِقًا ۚ فَلَمَّآ أَفَاقَ قَالَ سُبْحَىٰنَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَاْ أَوَّلُ ٱلمُؤْمِنِينَ ﴾، وفي هذه الآية الكريمة إثباتُ حصول الكلام من الله لموسى عندما جاء لميقات ربِّه، وفيها أنَّ موسى لَّا سمع كلام الله طمِعَ في الرؤية فسألهَا، فلَم تحصل؛ لأنَّ اللهَ شاء أن تكون رؤيتُه في الدار الآخرة، وهي أكملُ نعيم يَحصُلُ لأهل الجنَّة، وشاء أن لا تقوى الأبصارُ في هذه الحياة الدنيا على رؤيته، ولهذا قال الله عزَّ وجلَّ لموسى: لَن ﴿ تَرَانِي ﴾، أي: في الدنيا، بل إنَّ الجبلَ مع صلابَته لَم يثبت أمام تَجَلِّي الله، فصار دكًّا، وأمَّا في الدار الآخرة فإنَّه سبحانه وتعالى يجعل عبادَه المؤمنين قادرين على رؤيته؛ بها يُعطيهم من القوَّة على ذلك، ويدلُّ لعدم رؤية الله عزَّ وجلَّ في الدنيا قوله ﷺ: ﴿ تعلمُوا أَنَّهُ لَنْ يَرَى أَحَدُّ مَنْكُم ربَّه عزَّ وجلَّ حتى يموت » رواه مسلم (٢٩٣٠).

### \* \* \*

١٢ \_ قوله: «والإيهانُ بالقَدَرِ خَيْرِه وشَرِّه، حُلْوِهِ وَمُرِّهِ، وكلُّ ذلك قَد قَدَّرَهُ اللهُ رَبُّنا، ومقاديرُ الأمورِ بيدِه، ومَصدَرُها عن قضائِه.

عَلِمَ كلَّ شيْءٍ قَبل كَونِه، فجَرَى على قَدَرِه، لا يَكون مِن عبادِه قَولُ ولا عَمَلُ إلَّا وقدْ قَضَاهُ وسبق عِلْمُه به، ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾.

يُضِلُّ مَن يَشاء، فَيَخْذُلُه بعدْلِه، ويَهدي مَن يَشاء، فَيُوَفِّقُه بفضلِه، فكَلُّ مُيَسَّرٌ بتَيْسيره إلى ما سَبَقَ مِن علمه وقَدَرِه، مِن شَقِيٍّ أو سعيدٍ.

تعالَى أن يكونَ في مُلْكِهِ ما لا يُريد، أو يكونَ لأَحَد عنه غِنَى خالقاً لكلِّ شيءٍ إلَّا هو، رَبُّ العباد ورَبُّ أعهالهِم، والمُقَدِّرُ لِحَركاتِهم وآجالهِم».

المشهور، فإنّه سأله عن الإيهان، فقال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله المشهور، فإنّه سأله عن الإيهان، فقال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشرّه »أخرجه مسلم في صحيحه، وهو أوّل حديث في كتاب الإيهان، الذي هو أوّل كتب صحيحه، وجاء في إسناده أنّ عبد الله بن عمر عدّ به عن أبيه؛ للاستدلال به على الإيهان بالقدر، عندما سأله يحيى بن يعمر وحميد بن عبد الرحمن الحميري عن أناس وُجدوا في العراق يُنكرون القدر، وأنّ الأمرَ أُنُفٌ، فقال للسائل: «فإذا لقيتَ أولئك فأخبرهم أنّي بريء منهم، وأنّهم بُرآءُ منّي، والذي يَحلف به عبد الله بن عمر! لو أنّ لأحدهم مثل أُحد ذهباً فأنفقه، ما قبل الله منه حتّى يُؤمنَ بالقدر »، ثمّ حدّث بالحديث عن أبيه، وحديث جبريل عن عمر من أفراد مسلم، وقد اتّفق الشيخان على إخراجه من حديث أبي هريرة ﷺ.

٢ جاء في القرآن آياتُ كثيرةٌ، وفي السُّنَة أحاديثُ عديدة تدلَّ على إثبات القَدر، قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾، وقال: ﴿ قُل لَّن يُصِيبَنَا القَدر، قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ مِا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسِكُمْ إِلاَّ مَا كَتَب ٱللهُ لَنَا ﴾، وقال: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلا فِي أَنفُسِكُمْ إِلاَّ فِي كَتَب مِن قَبْلِ أَن نَّبَراً هَا أَ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللهِ يَسِيرُ ﴾، وأمّا السُّنَة فقد عقد كلَّ من الإمام البخاري والإمام مسلم في صحيحيها كتاباً للقدر، اشتملاً على أحاديث عديدة في إثبات القدر، روى مسلم في صحيحه (٢٦٦٤) عن أبي أحاديث عديدة في إثبات القدر، روى مسلم في صحيحه (٢٦٦٤) عن أبي هريرة الشَّخَيُّ قال: قال رسول الله وَيَّ اللهُ مَن القويُّ خيرٌ وأَحَبُّ إلى الله من المؤمن الضَّعيف، وفي كلِّ خير، احرص على ما ينفعُك، واستَعن بالله ولا تَعجز، وإن أصابك شيءٌ فلا تَقل: لو أنِّ فعلتُ كان كذا وكذا، ولكن قل: قدرُ تَعجز، وإن أصابك شيءٌ فلا تَقل: لو أنِّ فعلتُ كان كذا وكذا، ولكن قل: قدرُ

الله وما شاء فعل؛ فإنَّ لو تفتحُ عملَ الشيطان ».

وروى مسلمٌ (٢٦٥٥) بإسناده إلى طاوس قال: « أدركتُ ناساً من أصحاب رسول الله ﷺ يقولون: كلُّ شيء بقَدر، قال: وسمعتُ عبد الله بن عمر يقول: قال رسول الله ﷺ: كلُّ شيء بقدر، حتى العَجز والكيس، أو الكيسُ والعجز».

والعجزُ والكيس ضدَّان، فنشاطُ النشيط وكسل الكَسول وعجزه، كلَّ ذلك بقدر، قال النووي في شرح الحديث (٢١/ ٢٠٥): « ومعناه أنَّ العاجزَ قد قُدِّر عجزُه، والكَيِّسُ قد قُدِّر كيسُه».

وقال ﷺ: «ما منكم من أحد إلا وقد كُتب مقعدُه من الجنّة، ومقعدُه من الجنّة، ومقعدُه من النّار، فقالوا: يا رسول الله! أفلا نتّكِلُ؟ فقال: اعملوا فكلٌ ميَسَّرٌ، ثمَّ قرأ ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَٱتَّقَىٰ ﴿ وَصَدّقَ بِٱلْحُسْنَىٰ ﴾ إلى قوله: ﴿ لِلْعُسْرَىٰ ﴾ » رواه البخاري (٤٩٤٥) ومسلم (٢٦٤٧) من حديث علي الشخيئ.

والحديثُ يدلُّ على أنَّ أعمالَ العباد الصالحة مقدَّرَةٌ، وتؤدِّي إلى حصول السعادة وهي مقدَّرة، وأعمالهُم السيِّئة مقدرَّةٌ، وتؤدِّي إلى الشقاوة وهي مقدَّرةٌ، واللهُ سبحانه وتعالى قدَّر الأسباب والمسببات، وكلُّ شيءٍ لا يخرج عن قضاء الله وقدره وخلقه وإيجاده.

وعن عبد الله بن عباس على قال: «كنت خلف رسول الله عَلَيْة يوماً، فقال: يا غلام! إنِّي أُعلَّمُك كلماتٍ: احفظ الله يُخفظُك، احفظ الله تجده تجاهك، إذا سألتَ فاسأل الله، وإذا استعنتَ فاستعن بالله، واعلم أنَّ الأمَّة لو اجتمعت على أن ينفعوك بشيءٍ لم ينفعوك إلَّا بشيءٍ قد كتبه الله لك، ولو اجتمعوا على أن يَضُرُّوك بشيءٍ لم يضرُّوك إلَّا بشيءٍ قد كتبه الله عليك، رُفعت اجتمعوا على أن يَضُرُّوك بشيءٍ لم يضرُّوك إلَّا بشيءٍ قد كتبه الله عليك، رُفعت

الأقلامُ وجفَّت الصُّحُف » رواه الترمذي (٢٥١٦)، وقال: ﴿ هذا حديثٌ حسن صحيح ».

وهذا الحديث شرحه الحافظ ابن رجب في كتابه جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلِم (١/ ٤٥٩)، وهو الحديث التاسع عشر من الأربعين النَّوويّة.

٣- الإيمانُ بالقدر له أربعُ مراتب لا بدَّ من اعتقادها:

المرتبةُ الأولى: عِلْمُ الله الأزلِيّ في كلِّ ما هو كائنٌ، فإنَّ كلَّ كائنٍ قد سبق به علمُ الله أزلاً، ولا يتجدَّد له علمٌ بشيءٍ لمَ يكن عالماً به أزلاً، وقد سبق إيضاح هذه المرتبة عند الكلام على صفة علم الله في الفقرة رقم (٧).

الثانية: كتابة كلِّ ما هو كائنٌ في اللَّوح المحفوظ قبل خلق السهاوات والأرض بخمسين ألف سنة، لقوله ﷺ: «كتب الله مقادير الخلائق قبل أن يخلق الله السهاوات والأرض بخمسين ألف سنة قال: وعرشُه على الماء »رواه مسلم (٢٦٥٣) من حديث عبد الله بن عمرو ﴿ الله على الله على الله بن عمرو ﴿ الله بن عمرو ﴿ الله الله بن عمرو لله الله بن عمرو ﴿ الله الله بن عمرو الله الله بن عمرو الله الله بن عمرو الله الله الله الله بن عمرو الله بن عمرو الله الله بن عمرو الله الله بن عمرو الله الله بن عمرو الله بن عم

الرابعة: إيجاد كلّ ما هو كائنٌ وخَلْقُه بمشيئة الله، وفقاً لما علِمَه أَزَلاً وكتبه في اللَّوح المحفوظ؛ فإنَّ كلَّ ما هو كائنٌ من ذوات وأفعال هو بخلْق الله وإيجاده، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾، وقال: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُرٌ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾.

٤ ـ ما قدَّره الله وقضاه وكتبه في اللَّوح المحفوظ هو من الغيب الذي لا يعلمه إلَّا الله، ويُمكن أن يَعلَم الخلقُ ما هو مُقدَّرٌ بأحد أمرَين:

الأمر الأول: الوقوع، فإذا وقع شيءٌ عُلم بأنَّه مُقدَّر؛ لأنَّه لو لم يُقدَّر لَم يَقع، فإنّه ما شاء الله كان وما لمَ يشأ لمَ يكن.

الثاني: حصولُ الإخبار من رسول الله ﷺ عن أمور تقع في المستقبل، مثل إخباره عن الدَّجَال ويأجوج ومأجوج ونزول عيسى بن مريم، وغيرها من الأمور التي تقع في آخر الزمان، فهذه الأخبارُ تدلُّ على أنَّ هذه الأمور لا بدَّ أن تقع، وأنَّه سبق بها قضاءُ الله وقدَرُه، ومثل إخباره عن أمور تقع قرب زمانه على ومن ذلك ما جاء في حديث أبي بكرة و النَّبَيُّ قال: سمعتُ النَّبِيَّ على المنبر، والحسن إلى جنبه، يَنظرُ إلى الناس مرَّة وإليه مرَّة، ويقول: « ابْنِي هذا سيِّد، ولعلَّ الله أن يُصلحَ به بين فئتين من المسلمين » رواه البخاري (٣٧٤٦).

وقد وقع ما أخبرَ به الرسول ﷺ في عام (٤١هـ) حيث اجتمعت كلمةُ المسلمين، وسُمِّي عام الجماعة، والصحابةُ وأرضاهم فَهموا من هذا الحديث أنَّ الحسن السَّيِّ لن يموتَ صغيراً، وأنَّه سيعيش حتى يحصل ما أخبر به الرسول ﷺ من الصُّلح، وهو شيءٌ مقدَّرٌ، علم الصحابةُ به قبل وقوعه.

٥ ـ قوله: « والإيهانُ بالقَدَرِ خَيْرِه وشَرِّه، حُلْوِهِ وَمُرِّهِ، وكلُّ ذلك قَد قَدَّرَهُ اللهُ رَبُّنا » جاء في حديث جبريل: « وأن تؤمن بالقَدر خيره وشرِّه »، والله سبحانه خالقُ كلِّ شيء ومُقدِّرُه، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ ٱللهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾، وقال: ﴿ وَخَلَقَ كُلِّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيرًا ﴾، فكلُّ ما هو كائنٌ من خير وشرِّ هو بقضاء الله وقدره، ومشيئته وإرادته، وأمَّا ما جاء في حديث عليٍّ الشِيْئُ في دعاء النَّبِيِّ وَعَلَيْ الطويل وفيه: « والخير كلُّه في يديك، والشرُّ ليس إليك » رواه مسلم النَّبِيِّ وَاللهُ اللهُ الله

(۱۷۷۱)، فلا يدلُّ على أنَّ الشَّرَ لا يقع بقضائه وخلقه، وإنَّما معناه أنَّ اللهَ لا يخلقُ شَرَّا محضاً لا يكون لحكمة، ولا يترتَّب عليه فائدةٌ بوجه من الوجوه، وأيضاً الشرُّ لا يُضاف إليه استقلالاً، بل يكون داخلاً تحت عموم، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ اللهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾، وقال: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَرٍ ﴾، فيتأدَّب مع الله بعدم نسبة الشرِّ وحده إلى الله، ولهذا جاء فيما ذكره الله عن الجنِّ أَدُّ بُهم بنسبة الخير إليه، وذكر الشرِّ على البناء للمجهول، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَأَنَّا لاَ نَدْرِى أَمَّا أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلأَرْضِ أَمَّا أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴾.

آ - من مراتب القدر الأربع كما مرَّ قريباً مشيئة الله وإرادتُه، والفرق بين المشيئة والإرادة أنَّ المشيئة لم تأت في الكتاب والسُّنَة إلَّا لمعنى كونيٍّ قدري، وأمَّا الإرادة فإنَّها تأتي لمعنى كونيٍّ ومعنى دينيٍّ شرعيٍّ، ومن مجيئها لمعنى كونيٍّ قدري قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَنفَعُكُمْ نُصْحِى إِنْ أَرَدتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيَكُمْ ﴾ ، وقوله: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللهُ أَن يَهْدِيَهُ ويَشْرَحْ صَدْرَهُ ولِلإِسْلَمِ وَمَن يُرِد أَللهُ أَن يَهْدِيهُ ويَشْرَحْ صَدْرَهُ ولِللْإِسْلَمِ وَمَن يُرِد أَللهُ أَن يَهْدِيهُ وَمَن يُرِد اللهُ أَن يُهْدِيهُ وَمَن يُرِد اللهُ أَن يَهْدِيهُ وَمَن يُرِد اللهُ اللهِ مَا حَرَجًا ﴾ .

ومن مجيء الإرادة لمعنى شرعيٍّ قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ يُرِيدُ ٱللهُ بِكُمُ ٱلْيُسَرَ وَلَا يُرِيدُ اللهُ عِنَّ عَلَيْكُمْ الْعُسْرَ ﴾، وقوله: ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ وَلَلْمِتُ مِنْ حَرَجٍ وَلَلْمِنَ لَيُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ وَعَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾، والفرقُ بين الإرادتَ الإرادةَ الشرعيَّة فلا أنَّ الإرادةَ الكونيَّة تكون عامَّةً فيها يُحبُّه الله ويسخطُه، وأمَّا الإرادةَ الشرعيَّة فلا تكون إلَّا فيها يُحبُّه الله ويرضاه، والكونيَّة لا بدَّ من وقوعها، والدينيَّة تقع في تحقِّ مَن لم يحصل له التوفيقُ من الله، وهناك حقِّ مَن لم يحصل له التوفيقُ من الله، وهناك كلهاتُ تأتي لمعنى كونيٍّ وشرعي، منها القضاء، والتحريم، والإذن، والكلمات، والأمر وغيرها، ذكرها ابن القيم وذكر ما يشهد لها من القرآن والسنَّة في كتابه والأمر وغيرها، في الباب التاسع والعشرين منه.

٧ ـ ما قدَّره الله وقضاه وكتَبه في اللوح المحفوظ لا بدَّ من وقوعه، ولا تغييرَ فيه ولا تبديل، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ مَآ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا تغييرَ فيه ولا تبديل، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ مَآ أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ فَتِلِ أَن نَّبَراً هَا أَن اللهُ عَنْ اللهُ عَن الأقلام، وقوله عَلَيْهُ: ﴿ رُفعت الأقلام، وجَفَّت الصَّحف ﴾.

وأمَّا قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ يَمْحُواْ ٱللهُ مَا يَشَآءُ وَيُنْبِتُ وَعِندَهُ ٓ أُمُّ ٱلْكِتَبِ ﴾ فقد فُسِّر بأنَّ ذلك يتعلَّق بالشرائع، فينسخ الله منها ما يشاء ويُثبت ما يشاء حتى خُتمت برسالة نبيّنا محمد ﷺ التي نسخت جميع الشرائع قبلها، وفُسِّر بالأقدار التي هي في غير اللّوح المحفوظ، كالذي يكون بأيدي الملائكة، وانظر: شفاء العليل لابن القيم، في الأبواب: الثاني والرابع والخامس والسادس، فقد ذكر في كلِّ باب تقديراً خاصًا بعد التقدير في اللّوح المحفوظ.

وأمّّا قوله ﷺ: « لا يَردُّ القضَاءَ إلَّا الدعاءُ، ولا يزيد في العُمر إلَّا البِرُّ » أخرجه الترمذي (٢١٣٩)، وحسنه، وانظر: السلسلة الصحيحة للألباني (١٥٤)، فلا يدلُّ على تغيير ما في اللَّوح المحفوظ، وإنَّما يدلُّ على أنَّ الله قدَّر السّلامة من الشرور، وقدَّر أسباباً لتلك السَّلامة، والمعنى أنَّ الله دفع عن العبد شرَّا؛ وذلك مقدَّرُ بسبب يفعله وهو الدّعاء، وهو مقدَّرُ، وكذلك قدَّر أن يطولَ عُمرُ الإنسان، وقدَّر أن يحصلَ منه سببُ لذلك، وهو البِرُّ وصلة الرَّحم، فالأسبابُ والمسبَّباتُ كلُّها بقضاء الله وقدره، وكذلك يُقال في قوله البخاري (٢٠٦٧)، ومسلم (٢٥٥٧)، وأجَلُ كلّ إنسان مُقدَّرُ في اللوح المحفوظ، لا يتقدَّم عنه ولا يتأخّر، كما قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَلَن يُوَخِّرَ ٱللهُ نَفْسًا المحفوظ، لا يتقدَّم عنه ولا يتأخّر، كما قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَلَن يُؤَخِّرَ ٱللهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسْتَغْخِرُونَ

سَاعَةُ وَلا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾، وكلُّ مَن مات أو قُتل فهو بأجله، ولا يُقال كما قالت المعتزلة: إنَّ المقتولَ قُطع عليه أجله، وأنَّه لو لَم يُقتَل لعاش إلى أجل آخر؛ فإنَّ كلَّ إنسان قدَّر الله له أجلاً واحداً، وقدَّر لهذا الأجل أسباباً، فهذا يموتُ بالمرض، وهذا يموت بالغرق، وهذا يموتُ بالقتل، وهكذا.

٨- لا يجوز الاحتجاجُ بالقدر على ترك مأمور ولا على فعل محظور، فمَن فعل معصيةً لها عقوبة محدَّدة شرعاً، واعتذر عن فعله بأنَّ ذلك قدر، فإنَّه يُعاقَبُ بالعقوبة الشرعية، ويُقال له: إنَّ معاقبتَك بهذه العقوبة قدرٌ، وأمَّا ما جاء في حديث مُحاجَّة آدم وموسى في القدر، فليس من قبيل الاحتجاج بالقدر على فعل معصية، وإنَّما هو على المصيبة التي كانت بسبب المعصية، فقد روى البخاري (٣٤٠٩)، ومسلم (٢٦٥٢) عن أبي هريرة المحيَّقُ قال: قال رسول الله علي الموسى، فقال له موسى: أنت آدم الذي أخرجتُك خطيئتُك من الجنَّة، فقال له آدم: أنت موسى الذي اصطفاك الله برسالاته وبكلامه، ثم تلومُني على أمرٍ قُدِّر عليَّ قبل أن أُخلق؟ فقال رسول الله عَلَيْ : فحجَ آدمُ موسى، مرَّتين».

وقد عقد ابن القيم في كتابه شفاء العليل الباب الثالث للكلام عن هذا الحديث، فذكر ما قيل في معناه من أقوال باطلة، وذكر الآيات التي فيها احتجاج المشركين على شركهم بالقدر، وأنَّ الله أكذبهم؛ لأنَّهم باقون على شركهم وكفرهم، وما قالوه هو من الحقّ الذي أُريد به باطل، ثم ذكر توجيهين لعنى الحديث، أوَّلها لشيخه شيخ الإسلام ابن تيمية، والثاني من فهمه واستنباطه، فقال (ص:٣٥ ـ ٣٦): « إذا عرفتَ هذا، فموسى أعرفُ بالله وأسائه وصفاته من أن يَلومَ على ذنب قد تاب منه فاعلُه، فاجتباه ربُّه بعده

وهداه واصطفاه، وآدمُ أعرفُ بربِّه من أن يحتجُّ بقضائه وقدَره عل معصيته، بل إنَّما لامَ موسى آدمَ على المصيبة التي نالت الذريَّة بخروجهم من الجنَّة، ونزولهم إلى دار الابتلاء والمحنة، بسبب خطيئة أبيهم، فذكر الخطيئةَ تنبيهاً على سبب المصيبة والمحنة التي نالت الذريَّةَ، ولهذا قال له: أخرجتَنا ونفسَك من الجنة، وفي لِفظ (خيَّبتنَا)، فاحتجَّ آدمُ بالقدر على المصيبة، وقال: إنَّ هذه المصيبةَ التي نالت الذريَّة بسبب خطيئتِي كانت مكتوبةً بقدره قبل خلْقي، والقدرُ يُحتِجُّ به في المصائب دون المعائب، أي: أتلومُنِي على مصيبة قُدِّرت عليَّ وعليكم قبل خلْقي بكذا وكذا سنة، هذا جوابُ شيخنا ﷺ، وقد يتوجُّه جوابٌ آخر، وهو أنَّ الاحتجاجَ بالقدر على الذنب ينفعُ في موضع ويضرُّ في موضع؛ فينفع إذا احتجَّ به بعد وقوعه والتوبة منه وترك مُعاودته، كما فعل آدمُ، فيكون في ذِكر القدر إذ ذاك من التوحيد ومعرفة أسماء الربِّ وصفاته وذكرها ما ينتفع به الذَّاكر والسامع؛ لأنَّه لا يدفعُ بالقدر أمراً ولا نَهياً، ولا يُبطل به شريعةً، بل يُخبر بالحقِّ المحض على وجه التوحيد والبراءة من الحول والقوَّة، يوضحه أنَّ آدمَ قال لموسى: أتلومُنِي على أن عملتُ عملاً كان مكتوباً عليَّ قبل أن أُخلَق، فإذا أذنب الرَّجلُ ذنباً ثم تاب منه توبةً وزال أمرُه حتى كأن لم يكن، فَأَنَّبُه مُؤَنِّبٌ عليه و لاَمَه، حسُنَ منه أن يَحتجَّ بالقدر بعد ذلك، ويقول: هذا أمرٌ كان قد قُدِّر عليَّ قبل أن أُخلق، فإنَّه لم يَدفع بالقدر حقًّا، ولا ذكر حجَّةً له على باطل، ولا محذورَ في الاحتجاج به، وأمَّا الموضع الذي يضُرُّ الاحتجاجُ به ففي الحال والمستقبل، بأن يرتكبَ فعلاً محرَّماً أو يتركَ واجباً، فيلُومُه عليه لائمٌ، فيحتجُّ بالقدر على إقامته عليه وإصراره، فيُبطلُ بالاحتجاج به حقًّا ويرتكبُ باطلاً، كما احتجَّ به المُصِرُّون على شركهم وعبادتهم غير الله، فقالوا: ﴿ لَوْ شَآءَ

ٱللَّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلَا ءَابَاؤُنَا ﴾، ﴿ لَوْ شَآءَ ٱلرَّحْمَنُ مَا عَبَدْنَاهُم ۗ ﴾، فاحتجُّوا به مُصَوِّبين لِمَا هم عليه، وأنَّهم لم يَندموا على فعله، ولم يعزموا على تركه، ولمَ يُقرُّوا بفساده، فهذا ضدُّ احتجاج مَن تبيَّن له خطأُ نفسه وندم وعزَم كلَّ العزم على أن لا يعودَ، فإذا لاَمَه لائمٌ بعد ذلك قال: كان ما كان بقدر الله، ونُكتة المسألة أنَّ اللَّومَ إذا ارتفع صحَّ الاحتجاجُ بالقدر، وإذا كان اللَّومُ واقعاً فالاحتجاجُ بالقدر باطلٌ ... ».

9 ـ وقوله: «تعالَى أن يكونَ في مُلْكِهِ ما لا يُريد، أو يكونَ لأَحَد عنه غِنَى خالقاً لكلِّ شيء إلَّا هو، رَبُّ العباد ورَبُّ أعمالهِم، والمُقدِّرُ لَحِركاتِهم وآجالهِم» الظاهر أنَّ في قولَه: «خالقاً لكلِّ شيء إلَّا هو » سقطاً يدلُّ عليه ما قبله، تقديره: «وأن يكون خالقاً لكلِّ شيء إلَّا هو » وفي هذه الجُمل كلِّها ردُّ على القدرية الذين يقولون: إنَّ العبادَ يَخلقون أفعالهَم، وأنَّ الله لم يُقدِّرها عليهم، فإنَّ الله لم يُقدِّرها عليهم، فإنَّ الله لم يُقدِّرها عليهم، وأنَّ الله ليس خالقاً لكلِّ شيء، بل فإنَّ مقتضى قولهم هذا أنَّ أفعالَ العباد وقعت في مُلك الله وهو لم يُقدِّرها، وأنَّ مه بخلقهم لأفعالهِم مُستغنون عن الله، وأنَّ الله ليس خالقاً لكلِّ شيء، بل العباد خلقوا أفعالهم، والله سبحانه وتعالى خالق العباد وخالق أفعال العباد، فهو خالق الذوات والصفات، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلِ ٱللهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾، وقال: ﴿ ٱللهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾، وقال: ﴿ وَٱللهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾،

ويُقابل نفاةَ القدر فرقةٌ ضالَّةٌ هم الجبرية، الذين سَلَبُوا عن العبد الاختيار، ولمَ يجعلوا له مشيئةً وإرداةً، وسَوَّوا بين الحركات الاختيارية والحركات الاضطرارية، وزعموا أنَّ كلَّ حركاتهم بمنْزلة حركات الأشجار، وأنَّ حركة الأكلِ والشارب والمصلِّي والصائم كحركة المُرتعش، ليس للإنسان فيها كسبُ

ولا إرادة، وعلى هذا فيا فائدة إرسال الرُّسل وإنزال الكتب، ومن المعلوم قطعاً أنَّ للعبد مشيئة وإرادة، يُحمَد على أفعاله الحسنة، ويُثاب عليها، ويُذمُّ على أفعاله السيِّئة ويُعاقب عليها، وأفعالُه الاختيارية يُنسبُ إليه فعلُها وكسبُها، وأمَّا الحركات الاضطرارية كحركة المرتعش فلا يُقال: إنَّها فعلُ له، وإنَّها هي صفةٌ له، ولهذا يقول النَّحويُّون في تعريف الفاعل: هو اسمٌ مرفوعٌ يدلُّ على من حصل منه الحدَث أو قام به، ومرادُهم بحصول الحدَث: الأفعال الاختيارية التي وقعت بمشيئة العبد وإرادته، ومرادُهم بقيام الحدَث: ما لا يقع تحت المشيئة، كالموت والمرض والارتعاش ونحو ذلك، فإذا قيل: أكل زيدٌ وشرب وصلًى وصام، فزيدٌ فيها فاعلٌ حصل منه الحدَث، الذي هو الأكل والشربُ والصلاة والصيام، وإذا قيل: مرض زيدٌ أو مات زيدٌ أو ارتعشت يدُه، فإنَّ الحدث ليس من فعل زيد، وإنَّا هو وصفٌ قام به.

وأهل السُّنَة والجهاعة وسَطُّ بين الجبرية الغلاة في الإثبات، والقدرية النفاة؛ فإنهم أثبتوا للعبد مشيئة، وأثبتوا للربِّ مشيئة عامَّة، وجعلوا مشيئة العبد تابعة لشيئة الله، كها قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَا لَمُ للشيئة الله، كها قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَا أَن يَشَآءَ الله مَل لَم يشأه الله، بخلاف القدرية القائلين: إنَّ العباد يخلقون أفعالهم، ولا يُعاقب العباد على أشياء لا إرادة لهم فيها ولا مشيئة، كها هو قول الجبرية، وبهذا يُجابُ عن السؤال الذي يتكرَّر طرحُه، وهو: هل العبدُ مسيَّرٌ أو مُخيَّر؟ فلا يُقال: إنَّه مسيَّرٌ بإطلاق، ولا يُعالى الله على حَسنها ويُعاقب على سيِّئها، وهو مسيَّرٌ باعتبار أنَّه لا يحصل منه شيءٌ يُثاب على حَسنها ويُعاقب على سيِّها، وهو مسيَّرٌ باعتبار أنَّه لا يحصل منه شيءٌ خارجٌ عن مشيئة الله وإرادته وخلقه وإيجاده.

١٠ - قوله: « يُضِلُّ مَن يشاء، فيَخْذُلُه بعدْلِه، ويَهدي مَن يَشاء، فَيُوَفِّهُ بفضلِه، فكَلُّ مُيسَّرٌ بتَيْسيره إلى ما سَبَقَ مِن علمه وقَدَرِه، مِن شَقِيٍّ أو سعيدٍ ».

هداية كلّ مُهتد وضلالُ كلّ ضال، كلّ ذلك حصل بمشيئة الله وإرادته، والعبادُ قد بيّن الله لهم طريق السعادة وطريق الضلالة، وأعطاهم عقولاً يُميّزون بها بين النافع والضار، فمَن اختار طريق السعادة فسلكه انتهى به إلى السعادة، وقد حصل ذلك بمشيئة العبد وإرادته، التابعة لمشيئة الله وإرادته، وذلك فضلٌ من الله وإحسان، ومَن اختار طريق الضلالة وسلكه انتهى به إلى الشقاوة، وقد حصل ذلك بمشيئة العبد وإرادته، التابعة لمشيئة الله وإرادته، وذلك عدلٌ من الله سبحانه، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ أَلَمْ خَعُلُ لَهُ مَيْنَيْنِ ﴿ وَلِلَا الله عَزَّ وجلَّ: ﴿ أَلَمْ خَعُلُ لَهُ وَلِلَا أَلَى الله وإلا الله عَرَّ وجلَّ: ﴿ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِلَّا وَاللَّهُ و

والهداية التوفيق، وهي حاصلة لكن شاء الله هدايته، ومن أدلّة الهداية الأولى قول وهداية التوفيق، وهي حاصلة لكن شاء الله هدايته، ومن أدلّة الهداية الأولى قول الله عزّ وجلّ لنبيه عَلَيْت: ﴿ وَإِنّكَ لَهُ لِي صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾، أي: أنّك تدعو كلّ أحد إلى الصراط المستقيم، ومن أدلّة الهداية الثانية قول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنّكَ لَا تَجْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِكنّ الله يَهْدِى مَن يَشَآءٌ ﴾، وقد جمع الله بين الهدايتين في قوله: ﴿ وَالله يَدْعُوا إِلَىٰ دَارِ السَّلَمِ وَيَهْدِى مَن يَشَآءٌ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾، فقوله: ﴿ وَالله يَدْعُوا إِلَىٰ دَارِ السَّلَمِ ﴾ أي: كلَّ أحد، فحُذف المفعول الإرادة العموم، وهذه هي هداية الدلالة والإرشاد، وقوله: ﴿ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِمٍ ﴾ أظهرَ المفعول لإرادة العموم، وهي هداية التوفيق.

وقد أورد شيخنا الشيخ محمد الأمين الشنقيطي وكتابه دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب في سورة الشمس حكايتين توضّحان فساد مذهب المعتزلة في باب القضاء والقدر، فقال: « ولَمَّا تناظر أبو إسحاق الإسفرائيني مع عبد الجبار المعتزلي، قال عبد الجبار: سبحان مَن تنزَّه عن الفحشاء، وقصْدُه أنَّ المعاصي كالسرقة والزنى بمشيئة العبد دون مشيئة الله؛ لأنَّ الله أعلى وأجَلُّ من أن يشاء القبائح في زعمهم، فقال أبو إسحاق: كلمة حق أُريد بها باطل، ثم قال: سبحان مَن لا يقع في ملكه إلَّا ما يشاء، فقال عبد الجبار: أتراه يخلقه ويُعاقبُني عليه؟ فقال أبو إسحاق: أتراك تفعله جبراً عليه؟ أأنتَ الرَّب وهو العبد؟! فقال عبد الجبار: أرأيتَ إن دعاني إلى المُدى، وقضى عليَّ بالرَدَى، أتراه أحسن إليَّ أم أساء؟ فقال أبو إسحاق: إن كان الذي منعك منه مُلكاً لك فقد أساء، وإن كان له: فإن أعطاك ففضل، وإن منعك فعدل، فبُهت عبد الجبار، وقال الحاضرون: والله! ما لهذا جواب!

وجاء أعرابي إلى عمرو بن عُبيد وقال: ادعُ الله َ لِي أن يرُدَّ علي حمارةً سُرقت منِي، فقال: اللَّهمَّ إنَّ حمارتَه سُرقت ولَم تُرِدْ سرقتَها فاردُدْها عليه، فقال الأعرابي : يا هذا! كُفَّ عنِي دُعاءَك الخبيث؛ إن كانت سُرقَت ولَم يُرِدْ سرقتَها، فقد يريد رَدَّها ولا تُردُّ ».

### \* \* \*

١٣ \_ قوله: ((الباعثُ الرُّسُل إليهِم لإقَامَةِ الحُجَّةِ عَلَيهم ».

١ \_ أعظمُ نعم الله على عباده أن أرسل إليهم رسُلاً وأنزل كتُباً؛ لهدايتهم إلى الصراط المستقيم، وإخراجهم من الظلمات إلى النور بإذن ربِّهم، وإقامة الحجّة

عليهم، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا اللهَ عَزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوحِيَ وَاجْتَنِبُوا الطَّغُوتَ ﴾، وقال سبحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ لِلَا إِلَيْهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾، وقال: ﴿ رُسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِعَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ ﴾، وقال: ﴿ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ ، وقال: ﴿ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ ، وقال: ﴿ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ ، وقال: ﴿ وَاللَّهُ وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن نِّي فِي الْأُولِينَ ﴾ .

٣ ـ رسُل الله عزَّ وجلَّ منهم مَن قصَّهم علينا في القرآن ومنهم من لم يقصُص، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن قَصَصَنا عَلَيْكَ أَي، وجملةُ الذين قصَّهم علينا في القرآن خسة وعشرون، جاء في سورة الأنعام ثمانية عشر منهم في قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِم ۚ نَرْفَعُ دَرَجَنتٍ مَّن نَّشَاءُ أَنِ رَبَّكَ حَكِيمً عَلِيمً حَلَيْ قَوْمِهِم أَن قَوْمِهِم عَلَىٰ قَوْمِهِم عَلَىٰ قَوْمِهِم عَلَىٰ قَوْمِهِم عَلَىٰ قَوْمِهِم أَن رَفَعُ دَرَجَنتٍ مَن نَشَاءُ أَن رَبَّكَ حَكِيمً عَلِيمً عَلِيم عَلَىٰ قَوْمِهِم أَن قَدُ مَن الله عَنْ وَمُوم عَلَىٰ قَوْمِهِم عَلَىٰ قَوْمِهِم أَن وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِيَّتِهِم عَلَىٰ الله عَلَيْ وَمِن ذُرِيَّا عَلَىٰ الله عَنْ الله عَنْ وَمُعْمَا الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَلَىٰ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَلَيْنَا أَوْمُومُ الله عَلَيْ الله عَلَيْنَا عَنْ فَتِلُ أَوْمِن ذُرِيَّاتِهِم عَلَىٰ الله عَنْ وَمُعْمَىٰ عَلَيْهُ عَلَيْكُ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَلَيْنَا أَوْمُومُ الله عَلَيْنَا الله عَنْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْنَا أَلُهُ مِن فَبْلُكُ وَمِن دُومًا هَمُ الله عَلَيْكُ عَلَيْمُ الله الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله وَالله الله عَلَيْنَا أَوْمُ الله مَنْ الله الله عَلَيْنَا الله وَاللّه عَلَيْنَا الله وَاللّه الله عَلَيْنَا الله وَاللّه الله عَلَيْنَا الله وَاللّه الله الله عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْمِ الله عَلَيْنَا الله وَاللّه عَلَيْنَا الله وَاللّه الله الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله وَاللّه عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله وَالله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله الله عَلْمُ الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلَيْنَا الله عَلْلَاللّه عَلَيْنَا الله عَ

دَاوُردَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَرُونَ ۚ وَكَذَالِكَ خَرْنِ الْمُحْسِنِينَ 
وَزَكِرِيًّا وَسَحِيْنَ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسَ كُلُّ مِّنَ الصَّلِحِينَ فَي وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَزُكِرِيًّا وَسَحِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَزُكِرِيًّا وَسَحِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وَكُلاً فَضَلْنَا عَلَى الْعَلَمِينَ ﴾، والباقون: محمد وآدم وهود وشعيب وصالح وذو الكفل وإدريس.

والواجب هو الإيهان بالرُّسل والأنبياء جميعاً مَن قُصَّ ومَن لَم يُقصَّ، ومَن كَذَّب واحداً منهم فقد كذَّب جميعهم، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحٍ كَذَّبَتْ مُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾، ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوحٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾، ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوحٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾، ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾، ﴿ كَذَّبَ أَنَّهُ رسولها، لُوطٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾، فقد كذَّبت كلُّ أمَّة رسولها، وأضاف إليها تكذيب المرسلين؛ لأنَّ تكذيبَ واحد منهم تكذيبٌ لجميعهم، ومَن آمن برسول وكذَّب بغيره فهو مُكذِّبٌ بذلك الرسول الذي يزعم أنَّه آمن به.

2 وأمّّا الفرق بين النّبِيّ والرسول فقد اشتهر أنّ النّبِيّ هو مَن أُوحي إليه بشرع ولم يُؤمَر بتبليغه، والرسول هو مَن أُوحي إليه بشرع وأُمر بتبليغه، لكن هذا التفريق قد جاء في بعض الأدلّة ما يدلُّ على عدم صحّته، قال الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن نَبِيّ فِي ٱلْأَوْلِينَ ﴾، وقال: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رّسُولٍ وجلّ : ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رّسُولٍ وجلّ : ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رّسُولٍ وَجَلّ : ﴿ وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رّسُولٍ وَجَلّ : ﴿ وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن نَبِيّ فِي ٱلْأَوْلِينَ ﴾، وقال: ﴿ وَنَا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَلَةَ فِيهَا هُدًى وَثُورٌ مَّ مَكُمُ مِهَا ٱلنّبِيقُونَ مَامُورٌ بالتبليغ، وقال: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَلَةَ فِيهَا هُدًى وَثُورٌ مَّ مَكُمُ مِهَا ٱلنّبِيُونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُواْ مِن كِتَبِ ٱللّهِ وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهُكَا أَمَّ اللّهُ عَلَى أَنْ أَنبِياءَ بنِي إسرائيل من بعد وَكَانُواْ عَلَيْهِ شُهُكَا أَمَّ اللّهِ الله على أنّ أنبياءَ بنِي إسرائيل من بعد موسى يَحكمون بالتوراة ويدعون إليها، وعلى هذا فيُمكن أن يُقال في الفرق موسى يَحكمون بالتوراة ويدعون إليها، وعلى هذا فيُمكن أن يُقال في الفرق بين الرسول والنّبيّ: إنّ الرّسول مَن أُوحي إليه بشرع وأُنزل عليه كتاب، والنّبيّ هو الذي أُوحي إليه بأن يُبلّغ رسالةً سابقة، وهذا هو المتّفق مع الأدلّة، والله قال في المُوتُ والله قال في المُوتُ السُولَةُ مَا اللّهُ عَرَالُهُ مَا المُوتُ الْمَانُ اللّهُ مِن المُوتِ الذِي أُوحِي إليه بأن يُبلّغ رسالةً سابقة، وهذا هو المتّفق مع الأدلّة،

لكن يبقى عليه إشكال، وهو أنَّ من المرسَلين مَن وُصف بأنَّه نبِيُّ رسول، كما قال الله عزَّ وجلَّ في نبينا محمد ﷺ: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلرَّسُولُ يَلِغُ مَا أَيْلِ اللهِ عَنَّ وَجَلَّ فِي نبينا محمد ﷺ: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلرَّسُولُ يَلِغُ مَا أَيْلُ اللهُ لَكَ تَبْعَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَجِكَ ﴾، وقال في موسى: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِتَنبِ مُوسَى ۚ إِنَّهُ وَكَانَ مُسَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًا ﴾، وقال في الساعيل: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِتَنبِ إِسْمَعِيلَ ۚ إِنَّهُ وَكَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًا ﴾، وقال في الساعيل: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِتَنبِ إِسْمَعِيلَ ۚ إِنَّهُ وَكَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًا ﴾، وقال في ونبيننا محمد ﷺ ذَلُ عليه الوحي أوَّلاً ولم يُؤمَر بالتبليغ، ثم أُمر بعد ذلك بالتبليغ بقوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلْمُدَّيِّرُ ﴾ قَمْ فَأَنذِرَ ﴾، ولهذا قال شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب ﷺ في الأصول الثلاثة: « نُبِّع بـ ﴿ ٱقْرَأُ ﴾، وأُرسل بـ ﴿ ٱلْمُدَيْرُ ﴾ »، عبد الوهاب ﷺ في الأصول الثلاثة: « نُبِّع بـ ﴿ ٱقْرَأُ ﴾، وأُرسل بـ ﴿ ٱلْمُدَيْرُ ﴾ »، وعلى هذا فيقال: النَّبِيُّ مَن أُوحي إليه ولم يُؤمَر بالتبليغ في وقت ما، أو أُمر بأن يبلغ شريعة سابقة.

## \* \* \*

١٤ - قوله: ﴿ ثُمَّ خَتَمَ الرِّسالةَ والنَّذَارَةَ والنَّبُوَةَ بِمِحمَّد نَبِيِّه ﷺ فَجَعَلَه آخَرَ المُرْسَلين، بَشِيراً ونَذِيراً، وداعياً إلى الله بإذنِه وسِرَاجاً منيراً، وأنزَلَ عَليه كتابَه الحَكِيمَ، وشَرَحَ به دينَه القَويمَ، وهَدَى به الصِّرَاطَ المستقيمَ ».

أعظمُ نعمة أنعم الله تعالى بها على الجنِّ والإنس في آخر الزمان أن بعث فيهم رسوله الكريم محمداً ﷺ فدهَّم على كلِّ خير، وحذَّرهم من كلِّ شرِّ، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لَقَدْ مَنْ ٱللهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيمِ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لَقَدْ مَنْ ٱللهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيمِ رَسُولاً مِن قَبْلُ لَفِي يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينتِهِ وَيُزَكِّيمِ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَنبَ وَٱلْحِثَمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينتِهِ وَيُزَكِّيمِ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَنبَ وَٱلْحِثَمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي مَنْكُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينتِهِ وَيُزَكِّيمِ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَنبَ وَٱلْحِثَمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَوا عَلَيْهِمْ وَاللهِ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلّا كَآفَةً لِلنّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَ أَكَثَرُ أَلْكُوا مِن قَبْلُ مُعَلِيمُهُمْ النّاسِ لَا يَعْلَمُونَ فَي وَاللّهُ وَلَا يَتَأْتُهُمَا ٱلنّاسُ لِي رَسُولُ ٱللّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾،

وقال: ﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَسِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيْنُ لَكُمْ عَلَىٰ فَثْرَةٍ مِّنَ ٱلرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنا مِن بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَٱللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ وقال: ﴿ قُلْ أُوحِي إِلَى أَنّهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ ٱلجِّنِ فَقَالُواْ إِنّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ﴿ يَهِ اللّهِ مِنَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَمَا اللّهُ عَمَا اللّهُ عَمَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وأمَّةُ نبيِّنا محمد عَلَيْ أمَّةُ دعوة وأمَّةُ إجابة، فأمَّةُ الدعوة كلَّ إنسيِّ وجنِيِّ من حين بعثته عَلَيْ إلى قيام الساعة، وأمَّة الإجابة هم الذين وفَّقهم الله للدخول في دينه الحنيف، فشريعتُه عَلَيْ لازمةٌ للجنِّ والإنس، والدعوة إليها مُوجَّهةٌ لهم جيعاً، ليست لأحد دون أحد، بل هي للجميع، قال رسول الله عَلَيْ : «والذي نفس محمد بيده لا يسمعُ بي أحدٌ من هذه الأمَّة: يهودي ولا نصراني، ثمَّ يموت ولم يُؤمن بالذي أُرسلتُ به، إلَّا كان من أصحاب النار» رواه مسلم (٢٤٠).

فاليهود والنصارى بعد بعثة نبينًا محمد ﷺ لا ينفعُهم زعمُهم أنّهم أتباعُ موسى وعيسى، بل يتعيّنُ عليهم الإيمانُ بنبينًا محمد ﷺ الذي نسخت شريعتُه الشرائعَ قبلها، وخُتم به النبيُّون، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَمَا أَحَدٍ مِّن رِجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّانَ ﴾.

وقوله: « وأنزَلَ عَليه كتابَه الحَكِيمَ، وشَرَحَ به دينَه القَويمَ »، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلْكِتَنبَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ ٱلْكِتَنبِ

وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾، فهذه الآية تدلُّ على أنَّ القرآنَ مُهيمنٌ على الكتب السابقة، وسنَّة رسول الله شارحةٌ للكتاب وموضّحة له، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْمِ مَ لَئْزِلَ إِلَيْمِ مَ لَعُولَ اللهُ عَزَّ وجلَّ وَلَا بَدَّ من العمل بما جاء في الكتاب والسُّنَّة، ومن كفر بالسُّنَة فقد كفر بالقرآن، والله عزَّ وجلَّ فرض الصلوات الخمس والزكاة والصيام والحج، وبيائها وبيان غيرها حصل بالسُّنَّة، فالله قد أمر بإقام الصلاة، وبيَّنت السُّنَّة أوقاتَ تلك الصلوات وعدد ركعاتها، وبيَّنت كيفياتها، وقال عَيَّلَة: «صلُّوا كما رأيتُمونِي أُصلِّي » رواه البخاري (٣١٦).

وأمر بإيتاء الزكاة، وبيَّنت السُّنَّة شروطَ وجوبها، وأنصباءها ومقاديرها، وأمر بالصيام، وبيَّنت السُّنَّة أحكامَه ومُفطِّراته.

وأمر بالحبِّ، وبيَّن الرسول ﷺ كيفياته، وقال: «لتأخذوا مناسككم، فإنِّي لا أحبُّ بعد حَجَّتِي هذه » رواه مسلم (١٢٩٧).

وقوله: «وهدى به الصراطَ المستقيم »، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْ عُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾، وقال: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَدْعُوهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾، وقال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَأَنَّ هَنذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ وَلاَ تَتَبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سِيلِهِ عَذَا لِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾، فسبيلُ الهداية مقصورٌ على اتباع سبيله عَلَيْ ، ولا طريق يُوصلُ النَّبِيِّ عَلَيْ ، ولا طريق يُوصلُ إلى الله إلّا باتباع ما جاء به وسوله الكريم عَلَيْ ، ولا طريق يُوصلُ إلى الله إلّا باتباع ما جاء به عَلَيْ .

وحاجةُ المسلم إلى الهداية إلى الصراط المستقيم أعظمُ من حاجته إلى الطعام والشراب؛ لأنَّ الطعام والشرابَ زادُه في الحياة الدنيا، والصراط المستقيم زادُه للدار الآخرة، ولهذا جاء الدعاءُ لطلب الهداية إلى الصراط المستقيم في سورة

الفاتحة، التي تجب قراءتُها في كلِّ ركعة من ركعات الصلاة، سواء كانت فريضةً أو نافلةً، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمُغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾، فالمسلمُ يدعو بهذا الدعاء باستمرار ليهديه ربُّه صراطَ المنعَم عليهم من النبيِّين والصِّدِيقين والشهداء والصالحين، وأن يُجنبه طريق المغضوب عليهم والضالين، من اليهود والنصارى وغيرهم من أعداء الدِّين.

وهدايةُ النّبِيِّ عَلَيْ الْجَنَّ والإنسَ إلى الصراط المستقيم هو النور الذي وصفه الله عزَّ وجلَّ به في قوله: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ وَدَاعِيًا وَصفه الله عزَّ وجلَّ في هذه الآية بأنّه سراجٌ منير، يُضيء به للعباد الطريق إليه سبحانه وتعالى، وهذا أيضاً هو معنى النور الذي وصف به القرآن في قوله: ﴿ فَعَامِنُواْ بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ وَٱلنّورِ ٱلّذِي أَنزَلْنَا ﴾، فنور القرآن ما اشتمل عليه من الهداية إلى الصراط المستقيم.

## \* \* \*

٥١ \_ قوله: « وأنَّ السَّاعةَ آتيَةٌ لا رَيْبَ فيها، وأنَّ اللهَ يَبعَثُ مَن يَموتُ، كما بدأَهم يعودون ».

ا ـ علمُ قيام الساعة اختصَّ به الله عزَّ وجلَّ ، ففي صحيح البخاري (٤٦٩٧) أنَّ رسول الله ﷺ قال: ﴿ مفاتيحُ الغيب خمسٌ لا يعلمها إلَّا الله ››، وآخرها: ﴿ ولا يعلمُ متى تقوم الساعةُ إلَّا الله ››.

وكان ﷺ عندما يُسأل عنها يُجيب بذكر بعض أماراتها، فلا يَعلمُ أحدٌ غير الله في أيِّ سنة وفي أيِّ شهر وفي أيِّ يوم من الشهر يكون قيامها، وقد جاء في

السُّنَّة عن الرسول ﷺ أنَّهَا تقوم يوم الجمعة، قال: «خيرُ يوم طلعت عليه الشَّمس يوم الجمعة؛ فيه خُلق آدم، وفيه أُدخلَ الجنَّة، وفيه أُخرجَ منها، ولا تقوم الساعةُ إلَّا في يوم الجمعة » رواه مسلم (٨٥٤).

٢ ـ والساعةُ تُطلقُ ويُراد بها الموت عند النفخ في الصور، كما قال ﷺ: « لا تقومُ الساعة إلَّا على شرار الناس » رواه مسلم (٢٩٤٩) وكلُّ مَن مات قبل ذلك فقد جاءت ساعتُه وقامت قيامتُه، وانتقل من دار العمل إلى دار الجزاء.

وتُطلقُ ويُرادُ بها البعث، كما قال الله عزَّ وجلَّ في آل فرعون: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًا ۖ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدٌ الْعَرْضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًا ۖ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدٌ اللَّهُ عَلَى وَرَبِي لَتَأْتِينَا كَمْ ﴾ الْعَذَابِ ﴾ ، وقال: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِي لَتَأْتِينَا كُمْ وَقَالَ الله عَنْ وجلَّ : ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَن لَّن يُبْعَثُواْ قُلْ وَرَبِي لَتَبْعَثُواْ أَقُلْ بَلَىٰ وَرَبِي لَتَبْعَثُواْ أَقُلْ بَلَىٰ وَرَبِي لَتَبْعَثُونَا أَن لَّن يُبْعَثُواْ قُلْ اللهِ عَنْ وجلَّ : ﴿ زَعَمَ ٱللّٰذِينَ كَفَرُواْ أَن لَن يُبْعَثُواْ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِي لَتَبْعَثُونَا أَن لَان يُبَعَثُواْ قُلْ اللهِ عَنْ وَجلَّ : ﴿ زَعَمَ ٱللّٰذِينَ كَفَرُواْ أَن لَان يُبْعَثُواْ قُلْ اللهِ عَنْ وَجلَّ اللهِ عَنْ وَجلَّ اللّٰهِ يَسِيرٌ ﴾ .

٣ ـ قوله: (( وأنَّ السَّاعة آتيةٌ لا رَيْبَ فيها، وأنَّ الله يَبعَثُ مَن يَموتُ، كها بدأَهم يعودون )، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَة لَا تَيْهُ لَا رَيْبَ فِيها وَلَكِنَّ أَلسَّاعَة لَا رَيْبَ فِيها وَلَكِنَّ أَلسَّاعَة لَا رَيْبَ فِيها وَلَكِنَّ أَلسَّاعَة لَا رَيْبَ فِيها وَالَ: ﴿ وَكَذَالِكَ أَعْثَرَنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُواْ أَنَّ وَعْدَ ٱللّهِ حَقَّ وَأَنَّ ٱلسَّاعَة لَا رَيْبَ فِيها وَأَنَّ ٱلسَّاعَة وَالِيَهُ لَا رَيْبَ فِيها وَأَنَّ ٱلسَّاعَة وَاتِيه لَّا رَيْبَ فِيها وَأَنَّ ٱللهَ يَبعَثُ مَن فِي القبور؛ إذ الغالب على مَن فِي القبور؛ إذ الغالب على مَن فِي القبور؛ إذ الغالب على الناس أنهَم يُدفنون في القبور، والبعثُ يكون لكلِّ مَن مات قُبرَ أو لم يُقبَر، كما قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ ٱللَّهُ مَن يَمُوتُ بَلَىٰ وَعَدًا الله عَنْ وعبارةُ المؤلِّف: (( وأنَّ اللهُ يبعث مَن يموت )) تشملُ كلَّ مَن مات قُبر أو لمَ يُقبَر، ولعلَه اختار هذه العبارة لشمولِها. مَن يموت )) تشملُ كلَّ مَن مات قُبر أو لمَ يُقبَر، ولعلَه اختار هذه العبارة لشمولِها.

# ٤ \_ كثيراً ما يأتي في القرآن تقريرُ أمر البعث ببيان ثلاثة أمور:

الأمر الأول: التنبية بخلق الإنسان أوَّلَ مرَّة، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ أُولَمْ يَرَ الْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُو خَصِيمُ مُّيِنٌ ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِى خَلْقَهُ وَ قَالَ مَن يُحْيِ الْعِظْمَ وَهِى رَمِيمُ ﴿ قُلْ يُحْيِهَا الَّذِي أَنشَأَهَا أُوَّلَ مَرَّةٍ وَهُو لَلْقِ عَلِيمُ ﴾، وقال: ﴿ وَهُو الَّذِي يَبْدَوُا الْخَلْق ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو أَهْوَن عَلَيْهِ كُلِّ خَلْقٍ عَلِيمُ ﴾، وقال: ﴿ وَهُو اللَّذِي يَبْدَوُا الْخَلْق ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُو أَهْوَن عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴾، وقال تعالى: ﴿ يَتَقَلَّهُ النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُم مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن عُلْقَةٍ ﴾، وقال سبحانه: ﴿ يَوْمَ نَطُوى السَّمَاءَ مَنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُضْفَةٍ خُلَقةٍ وَغَيْرِ حُلَقةٍ ﴾، وقال سبحانه: ﴿ يَوْمَ نَطُوى السَّمَاءَ صَلَّى السَّمَاءَ وَعَلَى السَّمَاءَ وَعَلَى السَّمَاءَ وَعَلَى اللَّهُ الْوَلِ أَبَلُ مُدَّ فِي لَبْسِ مِن خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ وقال: ﴿ أَفَعَيينَا بِالْخَلْقِ الْأُولِ أَبَلُ هُمْ فِي لَبْسِ مِن خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ وقال تعالى: ﴿ أَخَمَّ سُولًا إِنسَانُ أَن يُثْرَك سُدًى ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطُفَةً مِن مَّى يُمْنَىٰ ﴿ وَقال تعالى: ﴿ أَفَعَيينَا بِالْخَلْقِ الْأُولِ أَبَلُ هُمْ فِي لَبْسِ مِن خَلْقِ جَدِيدِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ أَخَمَّ مُولَى فَسُولِى ﴾ وقال تعالى: ﴿ أَخَمَ مَسَلَّ الْمُولِ عَلَى مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكُرَ وَالْأُنْثَى ۚ أَلَيْسَ ذَلِكَ وَالْمُعَلِي عَلَى مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكُرَ وَالْأُنْثَى ۚ أَلَى الْيَقِي فَى الْسَلَى عَلَى الْمُؤْلِ أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْوَلِ عَلَى الللَّهُ وَالْمُ الْمُؤْلِ أَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى أَلْمُ اللَّهُ عَلَى أَلُولُ مَا اللَّهُ مُن مَا اللَّهُ عَلَى أَلَى الْمُعَلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْمِ اللْهُ عَلَى أَلَا اللَّهُ عَلَى أَلْمُ اللْمُ الْمُ الْقَالُ اللَّهُ الْقَوْمِ اللَّالُولُ أَلْمُ اللْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ اللْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ الللْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُ اللَّالَ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ ا

الأمر الثاني: التنبيه بإحياء الأرض بعد موتها، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَتَرَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَرَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ رَفْحِ بَهِيجِ وَلَا لَكَ بِأَنَّ ٱللهَ هُو ٱلْحَقُّ وَأَنْدُر مُحْي ٱلْمَوْتَىٰ وَأَنْدُر عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةُ عَالِيَةً لَا رَيْبَ فِيهَا وَأَنَّ ٱللهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾، وقال سبحانه: ﴿ وَمِنْ ءَايَسِمِ اللهَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَسِفِعَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَرَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِي أَحْيَاهَا أَنْكَ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَسِفِعَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَرَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلْذِي أَلْفِي مِن ٱلْمَيِّتِ وَمُحْيِبُ أَنْكُ تَرَى ٱلْمَوْتَىٰ إِنَّهُ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُحْيِبُ أَلْمَا وَقَالَ: ﴿ مُخْرِجُ ٱلْمَى مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُحْيِبُ أَلْمَا مَا اللهَ عَلَىٰ كُلِّ مَن ٱلْمَيِّتِ وَمُحْيِبُ أَلْمَ مَنْ اللهَ مَا عَلَيْهَا وَكَذَالِكَ تُحْرِجُ وَلَى هُو اللهِ اللهَ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ مَن ٱلْمَيِّتِ وَمُحْيِبُ وَقَالَ تعالَى: ﴿ مُخْرِجُ الْمَكَ مِنَ ٱلْمَيْتِ وَمُعْيَلُ وَلَىٰ اللهُ مَنْ اللهُ مَنَ اللهُ مَا عَلَيْهَا اللهُ مَا عَلَيْهَا أَلْمَالُونَ مَنْ اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مُلَا عَلَيْهَا وَكَذَالِكَ تُخْرِجُ اللّهُ مَن ٱلْمَقِي وَاللّهُ مِنَ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا عَلَيْهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ وَقَالَ تعالَى: ﴿ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مِنَ ٱلْمُولِ اللّهُ مَنَ مِنَ ٱلْمُولِ اللّهُ مَا عَلَىٰ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا عَلَىٰ اللهُ مَنْ اللهُ مَا عَلَالِكَ مُنْ اللهُ مَا عَلَيْهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا عَلَىٰ اللهُ مَا مُؤْتِلُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا عَلَىٰ اللهُ مَا عَلَيْ اللهُ مَا عَلَيْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا عَلَىٰ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا عَلَيْ اللهُ مَا عَلَيْ اللّهُ مَا عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللّهُ مَا مُنْ اللهُ مَا عَلَيْ عَلَىٰ اللهُ مَا اللّهُ مَا مُنْ اللهُ مَا مُنْ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا مُنْ اللهُ مَا اللهُ مَا مُنْ مِنْ اللهُ مَا مُنْ اللهُ مَا مُنْ مِنْ اللهُ مَا مُولِلْ مُنْ مَا مُوا

وقال عزَّ وجلَّ: ﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً مُّبَرَكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّنَ وَحَبَّ آخَصِيدِ

وَ وَالنَّخْلَ بَاسِقَسَ مُّا طَلْعٌ نَضِيدٌ ﴿ رِزْقًا لِلْعِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَّيْتًا كَذَالِكَ الْخُرُوجُ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِع يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَى رَحَمَتِهِ حَتَّى إِذَا أَقَلَّتْ سَحَابًا ثِقَالاً سُقْنَهُ لِبَلَدٍ مَّيْتٍ فَأَنزَلْنَا بِهِ ٱلْمَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلِّ إِنَّا أَقَلَتْ سَحَابًا ثِقَالاً سُقْنَهُ لِبَلَدٍ مَّيْتٍ فَأَنزَلْنَا بِهِ ٱلْمَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِن كُلِّ النَّهُ مَرَّتِ كَذَالِكَ خُرْجُ ٱلْمَوْتَىٰ لَعَلَّكُمْ تَذَكُرُونَ ﴾، وقال: ﴿ وَاللّهُ ٱلَّذِى أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَتُومُ مَوْتِا كَذَالِكَ النَّهُ وَلَى اللّهُ مَنْ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

الأمر الثالث: التنبية بخلق السموات والأرض وهو أعظم من خلق الناس، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لَحَلَّى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكَبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ قَالَ الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لَحَلَّى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعَى عَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَندِرٍ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ وقال تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَندِرٍ عَلَى أَن يَحْلُقَ مِثْلَهُم فَالله وَالله وَالله وَلَمْ يَرَوْا أَنَّ الله الله الله الله الله مَوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقِيدٍ فَلَى الله مَوْتِ وَالْأَرْضَ بِقَدِرٍ عَلَى الله مَوْتِ الله وَالله وَاله وَالله وَا

• البعثُ يوم القيامة يكون بإعادة الأجساد التي كانت في الدنيا لتلقى مع الأرواح الثواب والعقاب، وليس لأجساد جديدة لم تكن موجودةً في الدنيا، وهذا هو الذي استبعده الكفّارُ وأنكروه، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ بَلْ عَجِبُواْ أَن جَاءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُمْ مُنذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَنذَا شَى يَّ عَجِيبُ فَا أَوْلَا مِتْنَا وَكُنّا تُرَابًا ذَالِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ فَي قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنقُصُ ٱلأَرْضُ مِنْهُمْ وَعِندَنا كِتَنبُ حَفِيظٌ ﴾، فبين رَجْعٌ بَعِيدٌ في قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنقُصُ ٱلأَرْضُ مِنْهُمْ وَعِندَنا كِتَنبُ حَفِيظٌ ﴾، فبين سبحانه أنّه عالم بكلّ ذرّة من ذرّات أجسادهم التي تنقصها الأرض منهم، فيعيدُها كما كانت فيبعث ذلك الميت بجسده الذي كان عليه في الدنيا، وقال

تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِ عَمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَىٰ قَالَ أَوْلَمْ تُوْمِن قَالَ بَكَٰ وَلَكِن لِيَطْمَئِنَ قَلِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ٱدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيَا قَاعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزً حَكِمٌ ﴾ والمعنى كما ذكر ابن كثير عن جماعة من السلف أنَّ إبراهيم عليه الصلاة والسلام قطع الطيورَ الأربعة وخلط لحومَها، وجعل على كلِّ رأس جبل منها قطعة، ثم دعاهنَّ فتجمَّعت أجزاءُ كلِّ طائر، حتى عادت الطيورُ على ما كانت عليه، وأتت إليه سعياً.

وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَآءُ ٱللّهِ إِلَى ٱلنّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ حَتَّىٰ إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْمِ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَرُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا قَالُواْ أَنطَقَنَا ٱللّهُ ٱلّذِى أَنطَقَ كُلّ شَيْءٍ وَهُو خَلَقَكُمْ أَوَّلَ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنَا قَالُواْ أَنطَقَنَا ٱللّهُ ٱلّذِى أَنطَقَ كُلّ شَيْءٍ وَهُو خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَرَرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَرُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَكِن ظَنتُم أَنَّ ٱللّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَذَالِكُمْ ظَنتُمُ اللّهُ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَذَالِكُمْ ظَنتُمُ اللّهُ كُولًا مُناتَعُم بِرَبِّكُمْ أَلَادِي طَنتُم بِرَبِّكُمْ أَلَادِي كَاللّهُ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَذَالِكُمْ ظَنتُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ كَثِيرًا مِمّا تَعْمَلُونَ ﴿ وَذَالِكُمْ ظَنتُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَكُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَولُهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِكُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

ومثل هذه الآيات قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ خَنْتِمُ عَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَتَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَتَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَغْمَلُونَ ﴾.

ويدلُّ على ذلك من السُّنَّة حديث قصَّة الرَّجل الذي أوصى بَنِيه إذا مات أن يحرقوا جسدَه ويَرموا جزءاً من رماده في البَرِّ وجزءاً منه في البحر، فأمر الله عزَّ وجلَّ البحر بأن يُخرج ما فيه، والبَرَّ بأن يُخرج ما فيه، حتى عاد الجسدُ كما

كان، والحديث رواه البخاري (٧٥٠٦)، ومسلم (٢٧٥٦) من حديث أبي هريرة اللهيئ.

## \* \* \*

١٦ ـ قوله: « وأنَّ الله سبحانه وتعالى ضاعَفَ لعباده المؤمنين الحسنات، وصَفَحَ لهم بالتَّوبَة عن كبائر السيِّئات، وغَفَرَ لهم الصَّغائِر باجْتناب الكبائِر، وجَعَلَ مَن لَم يَتُبْ مِنَ الكبائر صَائراً إلى مَشيئتِه ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِمِـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءً ﴾ ».

الله عزّ وجلَّ على عباده أنّه يُضاعف لهم الحسنات، ومن عدله أنّه يُضاعف لهم الحسنات، ومن عدله أنّه يجزي على السيّنة مثلَها، قال الله عزّ وجلَّ: ﴿ مَن جَآءَ بِالسّيّنةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَآءَ بِالسّيّنةِ فَلَا يَجْزَى إِلّا مِثْلَها وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾، وقال: ﴿ مَن جَآءَ بِالسّيّنةِ فَكُبّت بِالسّيّنةِ فَكُبّت بِالسّيّنةِ فَكُبّت وُمُوهُهُمْ فِي النّارِ هَل مَجَزَوْنَ إِلّا مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾، وقال: ﴿ مَن جَآءَ بِالسّيّنةِ فَكُبّت فَكُبّت فَلُهُ خَيْرٌ مِبْهَا وَهُم مِن فَزع يَوْمَ بِنْ عَلَى اللّذِيرَ عَمِلُوا السّيّقاتِ إِلّا مَا كَانُوا فَكُبُ مَنْهُ وَمَن جَآءَ بِالسّيّنةِ فَلا يُجْزَى الّذِيرَ عَمِلُوا السّيّقاتِ إِلّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾، وقال: ﴿ مَن جَآءَ بِالسّيّقةِ فَلَا يُجْزَى الّذِيرَ عَمِلُوا السّيقاتِ إِلّا مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾، وقال: ﴿ مَن جَآءَ بِالسّيّقةِ فَلَا يُجْزَى الّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَ لَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ كَمَثَلِ حَبّةٍ أَنبُتَت مَعْمَلُونَ ﴾، وقال: ﴿ مَن خَآء بِالسّيّقةِ فَلَا يُحْبَرُ وَاللّهُ يُضعِفُ لِمَن يَشَآءُ وَاللّهُ وَسِعْ عَلِيمُ ﴾ من عَلَى الله عَلْ عَلَمْ اللّهُ عَرْق مِلْ الله عَرْق مِلْ ابن آدم يُضاعف؛ الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعائة ضعف، قال الله عزَّ وجلّ : إلَّا الصوم فإنّه لِي وأنا أجزي به ... » الحديث، رواه معف، قال الله عزَّ وجلّ : إلَّا الصوم فإنّه لِي وأنا أجزي به ... » الحديث، رواه مسلم (١١٥١) من حديث أبي هريرة السَّيْنَ

وفي صحيح البخاري (٦٤٩١) ومسلم (١٣١) عن ابن عباس النها، عن

النّبِي عَلَيْتُ فيها يرويه عن ربّه عزّ وجلّ قال: «إنّ الله كتب الحسنات والسيّئات، ثمّ بيّن ذلك، فمن همّ بحسنة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة، فإن هو همّ بها فعملها كتبها الله له عنده عشر حسنات إلى سبعهائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، ومَن همّ بسيّئة فلَم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة، فإن هو همّ بها فعملها كتبها الله له سيّئة واحدة ».

ومن فضل الله وإحسانه أنَّ العبدَ إذا كان يعملُ أعمالاً صالحِةً، وشغله عنها مرضٌ أو سفر كتب اللهُ له في حال سفره ومرضه مثل ما كتب له في حال صحَّته وإقامته؛ لقوله ﷺ: «إذا مرض العبدُ أو سافر كُتب له مثلُ ما كان يعملُ مقيهً صحيحاً » رواه البخاري (٢٩٩٦) عن أبي موسى السَّحَيْنُ.

٢ ـ الفرقُ بين الكبيرة والصغيرة، أنَّ الكبيرةَ هي ما جُعل له حدُّ في الدنيا أو توعد عليه بلعنة أو غضب أو نار أو حبوط عمل ونحو ذلك، والصغيرة ما لم تكن كذلك.

والكبائر تُكفِّرُها التوبةُ؛ قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلْ يَعْبَادِى ٱلَّذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَّحُمَةِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ وهُو ٱلْغَفُورُ الدُّنوبِ جَمِيعًا ۚ إِنَّهُ وهُو ٱلْغَفُورُ اللَّهَ الرَّحِيمُ ﴾، وقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِيرَ إِذَا فَعَلُواْ فَنحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكُرُواْ ٱللَّهَ فَالسَّعَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبِ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىٰ مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِيرَ عَامَنُواْ تُوبُواْ إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَيُدَّ خِلَكُمْ جَنَّتُ عَبِّرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾.

وللتوبة النَّصوح شروطٌ ثلاثة:

الأول: أن يُقلعَ عن الذنب بأن يتركه ويبتعد عنه.

الثاني: أن يندمَ على ما مضى من فعل الذنب.

الثالث: أن يعقدَ العزم على أن لا يعودَ إليه.

وإذا كان الذنب يتعلَّق بحقوق الآدميِّين فيُضاف إلى ما تقدَّم شرطُّ رابع، وهو أن يَردَّ الحقوقَ إلى أهلها إن كانت أموالاً، أو يستبيحهم منها إذا كانت غيبة لهم أو كذباً عليهم، ونحو ذلك، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَتُوبُواْ إِلَى ٱللهِ جَمِيعًا عَيبة لهم أو كذباً عليهم، ونحو ذلك، وقال: ﴿ قُل لِلَّذِينَ كَفَرُواْ إِن يَنتَهُواْ يُغْفَرُ أَيُّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّمُ الذّيونِ يعفره الله لَهُم مًا قَدْ سَلَفَ ﴾، والآيةُ تدلُّ على أنَّ الكفرَ وهو أعظمُ الذنوب يغفره الله بالتوبة منه، والانتهاء عنه، وكلُّ الذنوب دون هذا الذنب فهي أولى بالمغفرة إذا تيبَ منها.

والكبيرة إذا كان لها حدُّ في الدنيا وأُقيم على مَن ارتكبها، كان ذلك كفَّارة له؛ لأنَّ إقامة الحدود عند أهل السُّنَة والجهاعة فيها جبر النَّقص، وفيها أيضاً الزَّجر لَمِن أُقيم عليه الحد وغيره عن فعل تلك الكبيرة، ويدلُّ لذلك حديث عبادة بن الصامت المحين أنَّ رسول الله قال وحوله عصابة من أصحابه: «بايعوني على أن لا تشركوا بالله شيئاً، ولا تسرقوا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا أولادكم، ولا تأتوا ببهتان تفترونه بين أيديكم وأرجلكم، ولا تعصوا في معروف، فمَن وفَى منكم فأجره على الله، ومَن أصاب من ذلك شيئاً فعُوقب به في الدنيا فهو كفَّارة له، ومَن أصاب من ذلك شيئاً ثم سترَه الله فهو إلى الله، ومَن أساء عفا عنه، وإن شاء عاقبه، فبايعناه على ذلك » رواه البخاري (١٨)، ومسلم (١٧٠٩).

٣- الصغائرُ تُكفَّرُ بالأعمال الصالحة وباجتناب الكبائر، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِن تَجَتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا تُنَهُ نَكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّعَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُم مُّدْخَلاً كَرِيمًا ﴾. وروى مسلم في صحيحه (٢٢٨) عن عثمان بن عفَّان الشِيَّئُ قال: سمعتُ

رسول الله ﷺ يقول: « ما من امرئ مسلم تحضره صلاةٌ مكتوبة، فيُحسن وضوءها وخشوعها وركوعها إلّا كانت كفّارةً لِما قبلها من الذنوب ما لم يؤت كبيرة، وذلك الدّهر كلّه ».

وروى مسلم أيضاً (٢٣٣) عن أبي هريرة السحين: أنَّ رسول الله عَلَيْ كان يقول: « الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة، ورمضان إلى رمضان، مكفِّرات ما بينهنَّ إذا اجتُنبت الكبائر ».

والصغيرةُ تضخم وتعظم إذا أُصِرَّ عليها، والكبيرةُ تتضاءل وتتلاشى إذا نُدم على فعلها، كما قال ابن عباس على الله المعارة مع الإصرار، ولا كبيرة مع الاستغفار ».

٤ - إذا مات المسلمُ مرتكباً كبيرةً ولم يَتُبْ منها، فإنَّ أمرَه إلى الله عزَّ وجلَّ، إن شاء عذَّبه وإن شاء عفا عنه، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَالَى الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَفا عنه، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَٰلِكَ لِمَن يَشَآءُ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللهِ فَقَد ضَلَّ ضَلَلاً بَعِيدًا ﴾ ، وقال وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَٰلِكَ لِمَن يَشَآءُ وَمَن يُشْرِكُ بِٱللهِ فَقَد ضَلَّ ضَلَلاً بَعِيدًا ﴾ ، وقال وَيَعْفِرُ مَا دُونَ عبادة بن الصامت الذي تقدَّم قريباً: « . . . ومَن أصاب من ذلك شيئاً ثم ستَرَه الله فهو إلى الله ، إن شاء عفا عنه ، وإن شاء عاقبه ».

## \* \* \*

١٧ \_ قوله: « ومَن عاقَبَه اللهُ بنارِه أخرجه مِنها بإيهانِه، فأدخَلَه به جَنْتُه ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴿ هُ مِنْ اللهِ اللهُ النَّبِيِ عَلَيْكُمْ مَن شَفَعَ لَه مِن أَهْلِ الكبائِر مِن أُمَّتِه ».

مَن ارتكب كبيرةً وتاب منها تاب الله عليه، ومَن ارتكب كبيرةً ومات من غير توبة فأمرُه إلى الله عزَّ وجلَّ: غير توبة فأمرُه إلى الله الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ ٱللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾، والذين يدخلون النارَ صنفان:

أحدهما: الكفَّار، وهؤلاء يبقون في النار أبد الآباد، لا سبيل لهم إلى الخروج منها، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ الْخَرَّةِ مَنهُ ٱللَّهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَقَالَ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ لِهِ وَقَالَ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾.

والصنف الثاني: مسلمون عُصاة، وهؤلاء إذا دخلوا النارَ عُذِّبوا فيها على قدر جُرمهم، ثم يخرجون منها بها عندهم من الإيهان وشفاعة الشافعين، قال رسول الله ﷺ: «يُدخل الله أهلَ الجنَّة الجنَّة، يُدخلُ مَن يشاء برحمته، ويُدخل أهلَ النار النار، ثم يقول: انظروا مَن وجدتُم في قلبه مثقال حبَّة من خردل من إيهان فأخرجوه، فيُخرَجون منها حُمَا قد امتُحشوا، فيُلْقُون في نهر الحياة أو الحيا، فيَنتُون فيه كها تنبُت الحبَّة إلى جانب السَّيل، ألمَ تروها كيف تخرج صفراء الحيا، فيَنتُون فيه كها تنبُت الحبَّة إلى جانب السَّيل، ألمَ تروها كيف تخرج صفراء مئتوية؟ » رواه البخاري (٢٢) ومسلم (٣٠٤) من حديث أبي سعيد الخدري

وقال رسول الله ﷺ: «لكلِّ نَبِيٍّ دعوةٌ مستجابة، فتعجَّلَ كلُّ نَبِيٍّ دعوتَه، وقال رسول الله ﷺ ولكِّ نَبِيِّ دعوتَه، وإنِّي اختبأتُ دعوتِي شفاعة لأمَّتِي يوم القيامة، فهي نائلةٌ إن شاء الله مَن مات من أمَّتِي لا يُشرك بالله شيئاً » رواه البخاري (٢٣٠٤)، ومسلم (٣٣٨) واللفظ له ـ من حديث أبي هريرة المُنْكَىنُ.

وأحاديثُ الشفاعة في خروج العُصاة من النار متواترةٌ، وأمَّا ما جاء من

ذكر الحلود في النار لبعض العُصاة، كما في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُوْمِنًا مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ مَهَ مَن لَمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدٌ لَهُ عَذَابًا مُومِنا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ مَهَ فَي نار جهنّم عَظِيمًا ﴾، وكما في قوله عَلَيْة: « مَن تردَّى من جبل فقتل نفسه فهو في نار جهنّم يتردَّى فيها خالداً مُحلَّداً فيها أبداً، ومن تَحسَّى سُمَّا فقتل نفسه بحديدة، فحديدتُه يتحسَّاه في نار جهنَّم خالداً مُحلَّداً فيها أبداً ، ومَن قتل نفسه بحديدة، فحديدتُه في يده يَجأُ بها في بطنه في نار جهنَّم خالداً مُحلَّداً فيها أبداً » رواه البخاري في يده يَجأُ بها في بطنه في نار جهنَّم خالداً مُحلّود الحَقَّار الذين يبقون في النار إلى نسبيِّ، يُرادُ به طول البقاء، لكنَّه ليس كخلود الحَقَّار الذين يبقون في النار إلى غير نهاية؛ لأنَّ كلَّ ذنب دون الشِّرك تحت مشيئة الله، كما قال الله: ﴿ إِنَّ ٱللهُ لَا يَعْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءً ﴾.

## \* \* \*

١٨ ـ قوله: « وأنَّ الله سبحانه قد خَلَقَ الجَنَّة فأَعَدَّها دارَ خُلُود لأوليائِه، وأكرَمهم فيها بالنَّظر إلى وَجْهِه الكريم، وهي الَّتِي أَهْبَطَ منها آدَمَ نبِيَّه وخليفته إلى أَرضِه، بِما سَبَقَ فِي سابِق عِلمِه، وخَلَق النَّارَ فأعَدَّها دَارَ خُلُود لَمِن كَفَرَ به وأَلُّدَ في آياتِه وكتُبه ورُسُلِه، وجَعَلَهم مَحجُويِين عن رُؤييته ».

١ - الجنّةُ والنّارُ مخلوقتان موجودتان الآن، أعدَّ الله الجنّةَ لأوليائه، وأعدَّ النّارَ لأعدائه، فمن الآيات التي فيها إعداد الجنّة لأوليائه قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّنِهُونَ مَنَ ٱلْمُهَنجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رُضِي اللّهُ عَهْمٌ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدٌ لَهُمْ جَنّت تِجْرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا رُخِي اللّهُ عَهْمٌ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدٌ لَهُمْ جَنّت تِجْرِي تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبُدًا ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾، وقوله: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُمْ وَجَنّةٍ عَرْضُهَا أَبُدًا ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾، وقوله: ﴿ وَسَارِعُواْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَبِّكُمْ وَجَنّةٍ عَرْضُهَا

ٱلسَّمَاوَاتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴾، وقوله: ﴿ سَابِقُوٓاْ إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُعِدَّتْ لِلَّذِيرَ عَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرُسُلِهِ عَ ﴾.

ومن الآيات التي فيها إعداد النار لأعدائه قوله تعالى: ﴿ وَيُعَذِّبَ اللَّهُ عَلَيْمِ مَ اللَّهُ عَلَيْمٍ وَالْمُشْرِكَتِ الظّآنِينِ بِاللَّهِ ظَرَّ السَّوْءِ وَعَضِبَ اللّهُ عَلَيْمٍ مَ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدٌ لَهُمْ جَهَنّمَ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴾ عَلَيْمٍ مُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْمٍ مَ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدٌ لَهُمْ جَهَنّمَ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴾ وقوله: ﴿ وَالنّقُوا النّارَ الّي وَقُودُهَا وقوله: ﴿ وَالنّقُوا النّارَ الّي وَقُودُهَا النّاسُ وَالْحِجَارَةُ النّارَ اللّي وَقُودُهَا النّاسُ وَالْحِجَارَةُ الْحَدِ اللّهَ اللّهُ وَلِلّهُ مِن السُّنَة لكون الجنّة والنّار موجودتين الآن حديث ابن عباس على في صلاة الكسوف، وفيه: ﴿ قالوا: يا رسول الله! رأيناك تناولتَ شيئاً في مقامك، ثم رأيناك كَعْكَعْتَ، قال عَلَيْتُهُ: إنّي رسول الله! رأيناك تناولتَ شيئاً في مقامك، ثم رأيناك كَعْكَعْتَ، قال عَلَيْتُهُ: إنّي رأيتُ الجنّة، فتناولتُ عنقوداً، ولو أصبته لأكلتُم منه ما بقيت الدنيا، وأُريتُ رأيتُ النّار، فلَم أَرَ منظراً كاليوم قطّ أفظع، ورأيتُ أكثرَ أهلها النساء ... » الحديث، رواه البخاري (١٠٥٢)، ومسلم (٩٠٧).

وأمَّا ما جاء عن بعض المبتدعة كالمعتزلة من أنَّها لا تُخلقان إلَّا يوم القيامة؛ لأنَّ خلقها قبل ذلك عبث، حيث إنَّها تبقيان مدَّة طويلة دون أن ينتفع بالجنَّة أحدٌ ودون أن يتضرَّر بالنَّار أحد، فذلك قولٌ باطل، ويدلُّ لبطلانه وجوه:

الأول: ما جاء في الآيات والأحاديث الدَّالة على خَلْقِهما ووجودِهما قبل يوم القيامة، ومن ذلك ما تقدَّم قريباً.

الثاني: أنَّ وجودَ الجنَّة فيه ترغيبٌ بها وتشويقٌ إليها، ووجودَ النار فيه تحذيرٌ منها وتخويف.

الثالث: أنَّه قد جاء في نصوص الكتاب والسُّنَّة ما يدلُّ على حصول الانتفاع بنعيم الجنَّة قبل يوم القيامة، وما يدلُّ على التضرُّر بعذاب النار قبل يوم

القيامة، قال الله عزَّ وجلَّ في آل فرعون: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوَّا وَعَشِيًا ۗ وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدٌ ٱلْعَذَابِ ﴾، فالآيةُ تدلُّ على أنَّهم يُعذَّبون في النار وهم في قبورهم، وإذا حصل البعث انتقلوا إلى عذاب أشدَّ.

وأمَّا الجنَّة فقد جاء في الحديث أنَّ أرواح الشهداء في أجواف طير خُضر، لها قناديل معلَّقة بالعرش، تسرحُ من الجنَّة حيث شاءت، ثم تأوي إلى تلك القناديل، رواه مسلم (١٨٨٧) عن عبد الله بن مسعود السيخي، وروى الإمام أحمد في مسنده (١٥٧٧٨) عن الإمام الشافعي، عن الإمام مالك، عن ابن شهاب، عن عبد الرحمن بن كعب بن مالك، عن أبيه، عن النَّبِيِّ عَلَيْةٌ قال: « إنَّما نسَمة المؤمن طائرٌ يعلقُ في شجر الجنَّة حتى يُرجعه الله تبارك وتعالى إلى جسده يوم يبعثُه »، وهو حديث صحيح، في إسناده ثلاثة من الأئمة الأربعة أصحاب المذاهب المشهورة لأهل السنَّة، قال الإمام ابن كثير في تفسيره عند قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أُمْوَاتًّا ۚ بَلَ أَحْيَآءً عِندَ رَبِّهِم يُرْزَقُونَ ﴾: ﴿ وَقَدَ رُوِّينَا فِي مُسْنَدُ الْإِمَامُ أَحْمَدُ حَدَيثًا فَيُهُ الْبَشَارَةُ لَكُلِّ مُؤْمِنَ بَأَنَّ رُوحَه تكون في الجنَّة تسرَح أيضاً فيها وتأكل من ثهارها، وترى ما فيها من النَّضرة والسرور، وتشاهدُ ما أعدَّ الله لها من الكرامة، وهو بإسناد صحيح عزيز عظيم، اجتمع فيه ثلاثة من الأئمَّة الأربعة أصحاب المذاهب المتبَّعة » ثم ذكر سند الحديث ومتنه.

وفي حديث البراء بن عازب التخصيط الطويل في موعظته كلي عند القبر الذي يُلحَد، قال في المؤمن: « فأفرِ شوه من الجنّة، وألبسوه من الجنّة، وافتحوا له باباً إلى الجنّة، قال: فيأتيه من رَوْحها وطيبها، ويُفسَح له في قبره مدَّ بصره »، وقال في الكافر: « فأفرِ شوا له من النّار، وافتحوا له باباً إلى النّار، فيأتيه من حرِّها وسَمومِها، ويضيق عليه قبرُه حتى تختلف أضلاعه »، وهو حديث حسن،

رواه أحمد في مسنده (١٨٥٣٤).

والأحاديث في عذاب القبر والاستعاذة بالله منه كثيرة، وهذه الأدلَّة تدلُّ على أنَّ المؤمنين يُنعَّمون في قبورهم، والكافرين يُعذَّبون فيها، والنَّعيمُ والعذابُ يكون للأرواح والأجساد.

٢ ـ الجنّة والنّارُ باقيتان لا تفنيان ولا تبيدان، وأهل الجنّة منعّمون فيها إلى غير نهاية، والكفّار مُعذَّبون في النار إلى غير نهاية، ومن الآيات التي جاءت في بقاء الجنّة وخلودِ أهلها فيها قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَبَشِرِ ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ بِقَاء الجنّة وخلودِ أهلها فيها قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَبَشِرِ ٱلْذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ أَنَّ هُمْ جَنّتِ بَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنهَ رُ كُلّما رُزِقُواْ مِبّا مِن ثَمَرة رِزْقًا لَا الصَّلِحَتِ أَنَّ هُمْ جَنّتُ قَالُواْ هَنذَا ٱلّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأَتُواْ بِهِ مُتَشَيها وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَجٌ مُطَهَّرة وَهُمْ فَالُواْ هَنذَا ٱلّذِي رُزِقْنَا مِن قَبْلُ وَأَتُواْ بِهِ مُتَشَيها وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَجٌ مُطَهَّرة وَهُمْ اللهِ عَنْ عَلْكُونَ عَنْهَا حِوَلاً ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللّذِينَ فِيهَا لَا يَبْعُونَ عَنْهَا حِوَلاً ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِي الْفِرَدُوسِ ثُولاً ﴿ إِنَّ ٱللّذِينَ فِيهَا لَا يَبْعُونَ عَنْهَا حِوَلاً ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِي الْمُتَلِينَ ﴿ وَمُلُوا ٱلصَّلِحَتِ أُولَة عِنْهَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ غِلِّ إِخْوَنَا عَلَى سُرُر مُتَقَيلِينَ ﴿ إِنَّ اللّذِينَ عَامِنِينَ ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِنْ غِلِّ إِخْوَنَا عَلَى سُرُر مُتَقَيلِينَ ﴿ لَا يَمَسُهُمْ فِيهَا نَصَبُ وَمَا هُم مِنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلُواْ ٱلصَّلِحَتِ أُولَتِهِكَ هُمْ حَمَّ ٱلْمِرَادِينَ فِيهَا أَبُولُ وَعَلَوا الصَّلِحَتِ أُولَتِهِكَ هُمْ حَمَّ ٱلْمِيلِينَ فِيهَا أَلِكَلِمَنْ خَيْمَ اللّهُ عَنْمَ وَلَا عَلَى اللّهُ لِكَلِمَ الْفِي مَنْ عَلَيْمِنَ وَيَهُ اللّهُ عِنْمَ وَلَيْهُ اللّهُ عَنْمَ وَمُ اللّهُ عَنْمُ وَلَهُ اللّهُ عَنْمَ وَلَا عَنْ وَيَهُ اللّهُ لِكَلِمَ اللّهُ لِكَلِهُ لِكَلِمَ اللّهُ عَنْمَ وَلَا عَلَى اللّهُ عَنْمَ وَلَوْلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْمُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

ومن الآيات التي جاءت في بقاء النار وخلود الكفار فيها قول الله عزَّ وجلَّ ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِعَايَتِنَاۤ أُوْلَتِهِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾، وقوله: ﴿ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾، وقوله: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَخَرُّجُواْ مِنَ ٱلنَّارِ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾، وقوله: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَخَرُّجُواْ مِنَ ٱلنَّارِ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْ ٱلنَّارِ ﴾، وقوله: ﴿ فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَعَةُ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْ آلَذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا الشَّيْفِينَ ﴾، وقوله: ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا

يَحُنَّفُ عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا كَذَالِكَ نَجْزِى كُلَّ كَفُورٍ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ لَمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَ فَإِنَّ لَهُ وَنَالَ فَهَا أَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴾، وقوله: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالِنَّ لَهُ وَنَالَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾، وقوله: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهُ وَرَسُولَهُ وَالْ لَهُ مَنَالَ حَمَلَا فِيهَا أَبَدًا ﴾، وقوله: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهُ وَرَسُولَهُ مَا سَعِيرًا ﴾ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ وقوله: ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا مَنْ أَمْلُونُ مِنْ أَلْهُ لَعَنَ الْكَنْفِرِينَ وَأَعَدُ هُمْ سَعِيرًا ﴾ خَلِدِينَ فِيهَا أَبُدًا لَا يَجَدُونَ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهِ يَنَ كَفُرُواْ مِنَ أَهْلِ خَلِدِينَ فِيهَا أَبُدًا لَهُ مَنْ رَكُونُ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهِ يَنَ كَفُرُواْ مِنَ أَهْلِ خَلِدِينَ فِيهَا أَبُدًا لَهُ مَنْ أَلَهُ لَهُ مَا شَرُّ ٱلْبُرِيَّةِ ﴾.

وبقاءُ الجنَّة والنَّار وخلودُ أهلهما فيهما إلى غير نهاية لا يُنافي كون الله عزَّ وجلَّ الآخرَ الذي ليس بعده شيء؛ لأنَّ بقاءَ الله عزَّ وجلَّ لازمٌ لذاته، وبقاءَ الجنَّة والنار وأهلهما فيهما حصل بإبقاء الله لهما، وليس لهما إلَّا الفناء لولا إبقاء الله لهما، وقد تقدَّمت الإشارةُ إلى هذا عند قول المؤلِّف: «ليس لأوليَّته ابتداء، ولا لآخريَّته انقضاء».

٣ ـ قوله: « وهي الَّتِي أَهْبَطَ منها آدَمَ نبِيَّه وخلِيفَتَه إلى أَرضِه، بِما سَبَقَ فِي سابِق عِلمِه »، هذا أحدُ أقوال ثلاثة في المراد بالجنَّة التي أُهبط منها آدم إلى الأرض، وهو أظهرُها.

والقول الثاني: أنَّها جنَّة في مكان عالٍ من الأرض.

والقول الثالث: التوقُّف.

وقد ذكر ابن القيم الخلافَ وأدلَّهَ أصحاب القول الأول والثاني، وإجابةً كلِّ منهما عمَّا استدلَّ به الآخر، ولمَ يُرجِّح شيئاً، وذلك في كتابه حادي الأرواح (ص:١٦ ـ ٣٢)، وفي قصيدته الميمية ما يدلُّ على ترجيحه القولَ الأول، حيث قال:

منازلك الأولى وفيها المخيَّم نعود إلى أوطاننا ونسلَّم

فحيَّ عل جنَّات عدن فإنَّها ولكنَّنا سَبي العدو فهل ترى ٤ ـ رؤية المؤمنين ربّهم بأبصارهم في الدار الآخرة، هي أكبر نعيم يحصل لهم في دار النّعيم، وقد دلّ على ذلك الكتاب والسُّنة والإجماع، فمن أدلّة الكتاب قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَبِذٍ نّاضِرَةٌ ﴿ إِلَّى رَبّهَا نَاظِرَةٌ ﴾، وقوله: ﴿ كَلّاۤ إِبّهم عَن رّبّهم يَوْمَبِذٍ لّمُحجُوبُونَ ﴾، قال الشافعي عَلَيْهُ: ﴿ لَمّا حُجب هؤلاء في حال السخط، دلّ على أنّ المؤمنين يرونه في حال الرّضَى »، وقوله: ﴿ لِلّاّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسْنَىٰ وَزِيادَةٌ ﴾ الحُسنَى: الجنّة، والزيادة: النّظرُ إلى وجه الله عزّ وجلّ، فسرها بذلك رسول الله ﷺ كما في صحيح مسلم (٢٩٧) عن صُهيب المنتئ عن النّبِي ﷺ قال: ﴿ إذا دخل أهلُ الجنّة الجنّة، قال: يقول الله تبارك وتعالى: تريدون شيئاً أزيدُكم؟ فيقولون: ألمَ تبيض وجوهنا؟ ألمَ تُدخلنا الجنّة وتنجنا من النار؟ قال: فيكشف الحجاب، فها أعطُوا شيئاً أحبَّ إليهم من النظر إلى ربّهم عزّ وجلّ، ثم تلا هذه الآية ﴿ لِلّذِينَ أَحْسَنُواْ ٱلْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةٌ ﴾ ».

وقوله تعالى: ﴿ لَا تُدرِكُهُ ٱلْأَبْصَرُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَرَ ﴾ وهو يدلُّ على إثبات الرؤية بدون إدراك، فهو يُرى ولا يُدرَك، أي: لا يُحاطُ به رؤيةً، كما أنَّه يُعلمُ ولا يُحاطُ به علمًا، ونفيُ الإدراك وهو أخصُّ، لا يستلزم نفي الرؤية وهي أعمُّ.

وقوله: ﴿ وَلَمَّا جَآءَ مُوسَىٰ لِمِيقَتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُهُ وَ قَالَ رَبِّ أَرِنِيَ أَنظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَكَ قَالَ رَبُهُ وَلَا يَوْلِ اللّهَ عَلَى اللّهُ لَن تَرَانِي وَلَكِنِ النظر إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ السّتَقرَّ مَكَانَهُ وفسوف تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلّىٰ رَبُّهُ لَى تَرَانِي وَلَكِنِ النظر إِلَى الْجَبَلِ جَعَلَهُ وَكَن اللّهُ عَلَيْهِ الصلاة والسلام سأل لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ وَكَن الله مستحيلاً، والله عزَّ وجلَّ شاء ألاَّ يُرَى إلَّا في الدار الله أمراً مُكناً، ولمَ يسأله مستحيلاً، والله عزَّ وجلَّ شاء ألاَّ يُرَى إلَّا في الدار الآخرة؛ لأنَّ رؤيتَه أكملُ نعيم يكون فيها، وقوله: ﴿ لَن تَرَانِي ﴾، أي: في الدنيا. وقد ذكر ابن القيم عَلَيْكَ هذه الأدلَّة من الكتاب وغيرها في كتاب حادي وقد ذكر ابن القيم عَلَيْكَ هذه الأدلَّة من الكتاب وغيرها في كتاب حادي

الأرواح (ص:١٧٩ ـ ١٧٩)، ثم ذكر الأدلَّة من السُّنَّة عن سبعة وعشرين صحابيًّا، وساق أحاديثهم، ثم ذكر الآثارَ عن الصحابة والتابعين ومَن بعدهم من أهل السُّنَّة والجماعة، وهي تدلُّ على الاتِّفاق والإجماع على ذلك من الصحابة ومَن سار على طريقتهم.

### \* \* \*

١٩ ـ قوله: « وأنَّ الله تبارك وتعالى يَجِيءُ يَومَ القيامَةِ وَالمَلَكُ صَفًّا صَفًّا وَلَوْضِ الأُمْمِ وَحِسَابِهَا وعقُوبَتِها وثَوابِها، وتُوضَعُ الموازِينُ لَوَزْنِ أَعْهَالِ العِبَادِ، فَمَن ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولئك هم المُفلِحون، ويُؤْتَوْنَ صَحائِفهم بأعهَالهِم، فمَن أُوتِي كتابَه بيمينه فسوف يُحاسَبُ حِساباً يَسيراً، ومَن أُوتِي كتابَه ورَاء ظَهْرِه فأولئك يَصْلَوْنَ سَعيراً».

المناء ويحكم ما يريد، والقولُ في المجيء كالقول في سائر الصفات، أنّه على ما يشاء ويحكم ما يريد، والقولُ في المجيء كالقول في سائر الصفات، أنّه على ما يليق بالله، من غير تكييف أو تمثيل، ومن غير تأويل أو تعطيل، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَآءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ﴾، قال ابن كثير في تفسير هذه الآية: « يعني لفصل القضاء بين خلقه، وذلك بعدما يستشفعون إليه بسيّد ولد آدم على الإطلاق محمد صلوات الله وسلامه عليه، بعدما يسألون أولي العزم من الرسل واحداً بعد واحد، فكلُهم يقول: لست بصاحب ذاكم، حتى تنتهي النّوبة إلى محمد واحد، فكلُهم يقول: لست بصاحب ذاكم، حتى تنتهي النّوبة إلى محمد واحد، فكلُهم يقول: لست بصاحب ذاكم، حتى تنتهي النّوبة إلى محمد واحد، في أنا لها، فيذهبُ فيشفعُ عند الله تعالى في أن يأتي لفصل القضاء، فيشفعُه الله تعالى في ذلك، وهي أول الشفاعات، وهي المقام المحمود كما تقدّم بيانه في سورة سبحان، فيجيء الرّبُ تبارك وتعالى المقام المحمود كما تقدّم بيانه في سورة سبحان، فيجيء الرّبُ تبارك وتعالى

لفصل القضاء كما يشاء، والملائكةُ يجيئون بين يديه صفوفاً صفوفاً ».

وأولو العزم من الرُّسل المستَشفَع بهم قبل نبيِّنا محمد ﷺ هم نوح وإبراهيم وموسى وعيسى، وهم المذكورون في سورتي الأحزاب والشورى، في قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنلَكَ وَمِن نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرِّيَمُ وَأَخَذْنَا مِنَهُم مِيثَقًا عَلِيظًا ﴾، وقوله: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ مَنُ وَحُوسَىٰ وَعِيسَىٰ آلَادِينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ مَنُوحًا وَٱلَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ مَ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَىٰ أَنْ أَقِيمُوا ٱلدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ﴾.

٢ ـ يُعرَض العبادُ على الله فيُحاسبُهم على أعمالهم، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًّا لَّقَدْ جِئْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُرُ أَوَّلَ مَرَّةٍ ۖ ﴾، وقال: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْلَتِهِكَ يُعْرَضُونَ عَلَىٰ رَبِّهِمْ وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَادُ هَتَؤُلَآءِ ٱلَّذِيرَ كَذَبُواْ عَلَىٰ رَبِّهِمْ ۚ أَلَا لَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّلِمِينَ ﴾، وقال: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِتَابُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَنوَيْلُتَنَا مَالِ هَنذَا ٱلْكِتنبِ لا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلْهَا ۚ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُواْ حَاضِرًا ۗ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾، وقال: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِتَابَهُ ، بِيَمِينِهِ عَ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا وَيَنقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَنبَهُ وَرَآءَ ظَهْره ﴿ فَسَوْفَ فَسَوْفَ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ مَسْرُورًا ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَنبَهُ وَرَآءَ ظَهْره مِن فَسَوْفَ يَدْعُواْ ثُبُورًا ۞ وَيَصْلَىٰ سَعِيرًا ﴾، وقال: ﴿ يَوْمَبِذِ تُعْرَضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُمْ خَافِيَةٌ هَ فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِتَنبَهُ وبِيَمِينِهِ - فَيَقُولُ هَآؤُمُ ٱقْرَءُواْ كِتَنبِيَهُ ﴿ إِنِّي ظَننتُ أَنِّي مُلَقٍ حِسَابِيَهْ ۞ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ۞ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ۞ قُطُوفُهَا دَانِيَةٌ ۞ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ هَنِيَّنَّا بِمَا أَسْلَفْتُمْرِ فِي ٱلْأَيَّامِ ٱلْخَالِيَةِ ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَنْبَهُ وبِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَلَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَسِيّة ، وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيّة ، يَلِيَّهَا كَانَتِ ٱلْقَاضِيّة ، مَآ أَعْنَىٰ عَنِي مَالِيَهُ ﴿ هَاكَ عَنِي سُلْطَنِيَهُ ۞ خُذُوهُ فَغُلُّوهُ ۞ ثُمَّ ٱلجَحِمَ صَلْوهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ فَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَآسْلُكُوهُ ﴾، وقال: ﴿ يَوْمَبِنْدِ يَصْدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْتَاتًا لِيُرَوْا أَعْمَالُهُمْ ۞ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرَهُ ﴾.

وقال رسول الله ﷺ: « مَن حوسب عُذّب، قالت عائشة: فقلت: أوليس يقول الله: ﴿ فَسَوْفَ مُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾، قالت: فقال: إنّها ذلكِ العَرْض، ولكن مَن نُوقش الحساب يهلك » رواه البخاري (١٠٣)، ومسلم (٢٨٧٦).

٣ - ثُحَصَى أعمال العباد ثم توزن، فمن ثقلت موازينه نجا، ومن خفّت موازينه هلك، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ فَلَا مُوازِينه هلك، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِينَا مِا أَوْكَفَىٰ بِنَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْعًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلِ أَتَيْنَا مِا أَوكَفَىٰ بِنَا حَسِيبِنَ ﴾، وقال: ﴿ وَٱلْوَزْنُ يَوْمَ بِنِ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُ وَ فَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ وَقَالَ: ﴿ فَأَوْلَتِيكَ ٱلّذِينَ خَسِرُواْ أَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِعَايَتِنَا يَعَلَمُونَ ﴾، وقال: ﴿ فَإِذَا نُفِحَ فِي ٱلصُّورِ فَلَا أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَ بِنِ وَلَا يَتَسَاءَلُونَ فَي فَمَن ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُ وَ فَإِذَا نُفِحَ فِي ٱلصُّورِ فَلَا أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَ بِنِ وَلَا يَتَسَاءَلُونَ فَي فَمَن ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُ وَ فَأُولَتِيكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴿ وَقَالَ: ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُ وَ فَا أَنْهُ مَ مَوْزِينُهُ وَ فَا أَنْهُ مَا مَن خَفْتُ مَوَزِينُهُ وَ فَا أَمُهُ مَ مَا لَنْ خَفْتْ مَوَزِينُهُ وَ فَا أَمُهُ وَ فَا عِيشَةٍ وَّا ضِيَةً ﴿ وَأَمَّا مَن خَفْتْ مَوَزِينُهُ وَ فَا أَمُهُ وَالْ عَيْهُ وَلِي اللَّهُ وَالْ اللَّهُ مَا أَلْمُولُونَ ﴾، وقال: ﴿ فَأَمّا مَن خَفْتُ مَوْزِينُهُ وَ أَمْهُ وَ فَى عِيشَةٍ وَّاضِيَةً ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفْتْ مَوَزِينُهُ وَ فَا عَيْمُ وَالْ وَالْمَالَعُ مَا مَن خَفْتُ مَوْزِينُهُ وَ فَا عَيْمُ وَلَوْ وَالْمَ وَالَا عَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ مَا وَيَهُ فَى وَمَالًا مَن خَفْتُ مَوْزِينُهُ وَ فَا وَالْمَا مَن خَفْتُ مَوْزِينُهُ وَ وَالْمَا مَن عَلَمُ اللَّهُ وَالَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَوْلَ اللَّهُ وَلِي عَلَيْ وَالْمُلْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي عَلَيْهُ الللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلِي عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُو

وقال رسول الله عَلَيْة: «الطُّهور شطرُ الإيهان، والحمد لله تملأُ الميزان، وسبحان الله والحمد لله تَمَلآن أو تَملأ ما بين السموات والأرض »رواه مسلم (٢٢٣)، وقال رسول الله عَلَيْة: «كلمتان حبيبتان إلى الرحمن، خفيفتان على اللِّسان، ثقيلتان في الميزان: سبحان الله وبحمده، سبحان الله العظيم »رواه البخاري (٢٥٦٣)، ومسلم (٢٦٩٤).

والأعمالُ وإن كانت أعراضاً فالله يجعلها أجساماً توضَع في الميزان،

والحكمة من وزن أعمال العباد إظهار عدل الله وإيقاف العبد على أعماله؛ فإنَّه سبحانه وتعالى عليمٌ بكلِّ شيء.

والوزنُ كما يكون للأعمال يكون لصحائف الأعمال، كما في حديث البطاقة والسِّجِلاَّت، قال رسول الله ﷺ: « إنَّ الله سيُخلِّصُ رجلاً من أمَّتي على رؤوس الخلائق يوم القيامة، فينشر عليه تسعة وتسعين سجلاً، كلُّ سجِلً مثلُ مدِّ البصر، ثمَّ يقول: أتُنكرُ من هذا شيئاً؟ أَظلَمَكَ كَتَبَتِي الحافظون؟ فيقول: لا يا ربِّ! فيقول: بلى، إنَّ لك عندنا يا ربِّ! فيقول: بلى، إنَّ لك عندنا حسنة، فإنَّه لا ظُلم عليك اليوم، فتخرج بطاقة فيها: أشهد أن لا إله إلَّا الله وأشهدُ أنَّ محمداً عبدُ الله ورسولُه، فيقول: احضر وزنك، فيقول: يا ربِّ! ما هذه البطاقة أمام السِّجِلات؟ فقال: إنَّك لا تُظلَم، قال: فتُوضَع السِّجِلاَّت في كفَّة والبطاقة في كفَّة، فطاشت السِّجِلاَّت وثقلت البطاقةُ، فلا يثقُلُ مع اسم كفَّة والبطاقة في كفَّة، فطاشت السِّجِلاَّت وثقلت البطاقةُ، فلا يثقُلُ مع اسم الله شيء » أخرجه الترمذي (٢/٣) وحسَّنه، والحاكم (١/٦) وصحَّحه على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، وانظر: السلسلة الصحيحة للألباني (١٣٥).

#### \* \* \*

٢٠ ـ قوله: « وأنَّ الصِّرَاطَ حَقُّ، يَجُوزُه العبادُ بِقَدْرِ أعمالهِم، فناجُون مُتفاوِتُون في سُرعَة النَّجاةِ عليه مِن نار جَهَنَّم، وقَوْمٌ أَوْبَقَتْهُمْ فيها أعمالهُم ».

الصِّراطُ حقُّ ثابتٌ بسُنَّة رسول الله ﷺ، وهو جسرٌ منصوبٌ على متن جهنَّم، يَمرُّ عليه المسلمون للوصول إلى الجنَّة على قَدْر أعماهم، فمنهم مَن يَمُرُّ كالرِّيح، ومنهم مَن يَزحف زحفاً، ففي صحيح كالبرق، ومنهم مَن يَمُرُّ كالرِّيح، ومنهم مَن يَزحف زحفاً، ففي صحيح البخاري (٨٠٦)، ومسلم (٢٩٩) من حديث أبي هريرة السَّحَيُّ، وفيه: «فيصُربُ

الصِّراطُ بين ظهراني جهنَّم، فأكون أوَّلَ مَن يجوز من الرُّسل بأمَّته، ولا يتكلَّمُ يومئذ أحدٌ إلَّا الرُّسُل، وكلامُ الرُّسل يومئذ: اللَّهمَّ سلِّم سلِّم، وفي جهنَّم كلاليب مثل شوك السَّعدان، هل رأيتُم شَوكَ السَّعدان؟ قالوا: نعم، قال: فإنَّها مثل شوك السَّعدان، غير أنَّه لا يَعلمُ قدر عِظَمها إلَّا الله، تَخطفُ الناسَ بأعمالهم، فمنهم مَن يُوبَقُ بعمله، ومنهم مَن يُخردَل ثم ينجو ».

وفي صحيح مسلم (٣٢٩) من حديث أبي هريرة وحذيفة وفيه: «وثرسَلُ الأمانةُ والرَّحم، فتقومان جنبَتَي الصِّراط يميناً وشهالاً، ويَمُرُّ أوَّلُكم كالبرق، قال: قلت: بأبي أنت وأمِّي! أيُّ شيء كمَرِّ البرق؟ قال: أو لَم ترَوا إلى البرق كيف يَمُرُّ ويرجع في طرفة عين؟ ثمَّ كمَرِّ الرِّيح، ثمَّ كمرِّ الطير وشدِّ الرِّجال، تجري بهم أعهاهم، ونبيُّكم قائمٌ على الصِّراط يقول: ربِّ سلم سلم! الرِّجال، تجري بهم أعهاهم، ونبيُّكم قائمٌ على الصِّراط يقول: ربِّ سلم سلم! حتى تعجز أعهالُ العباد، حتَّى يجيء الرَّجل فلا يستطيع السيرَ إلَّا زحفاً، قال: وفي حافتي الصِّراط كلاليب معلَّقة، مأمورةُ بأخذ مَن أُمرت به، فمخدوشٌ ناج، ومكدُوسٌ في النَّار».

وفي صحيح مسلم (٣٠٢) من حديث أبي سعيد الخدري السُّيَّ ، وفيه: « ثمَّ يُضرَبُ الجسرُ على جهنَّم وتحلُّ الشفاعة، ويقولون: اللَّهمَّ سلِّم سلِّم سلِّم قيل: يا رسول الله! وما الجسرُ! قال: دحضٌ مزلَّة، فيه خطاطيفُ وكلاليبُ وحسك، تكون بنَجد فيها شُويْكةٌ يُقال لها السَّعدان، فيَمُرُّ المؤمنون كطرْف العين، وكالبرق، وكالرِّيح، وكالطير، وكأجاويد الخيل والرِّكاب، فناجٍ مُسلَّم، ومخدوشٌ مرسَل، ومكدوسٌ في نار جهنَّم ».

٢١ ـ قوله: « والإيمانُ بِحَوْض رسولِ الله ﷺ، تَرِدُهُ أُمَّتُهُ لاَ يَظْمَأُ مَن شَرب مِنه، ويُذَادُ عنه مَنْ بَدَّلَ وَغَيَرَ ».

ومِمَّا جاء في صفة حوض النَّبِيِّ وَلَّهِ وَلَهُ وَكَيْرَانُه كنجوم السماء، مَن ماؤُه أبيضُ من اللَّبن، وريحُه أطيبُ من المسك، وكيزانُه كنجوم السماء، مَن شرب منها فلا يظمأ أبداً » رواه البخاري (٢٥٧٩) من حديث عبد الله بن عمرو على ورواه مسلمٌ في صحيحه (٢٢٩٢) ولفظه: «حوضي مسيرة شهر، وزواياه سواء، وماؤُه أبيضُ من الوَرِق، وريحُه أطيب من المسك، وكيزانُه كنجوم السماء، فمَن شرب منه فلا يظمأ بعده أبداً ».

وفي صحيح مسلم (٢٣٠٠) من حديث أبي ذر اللي وفيه: «يشخبُ فيه ميزابان من الجنة، من شرب منه لم يظمأ، عرضُه مثل طوله، ما بين عمّان إلى أيلة، ماؤه أشدُّ بياضاً من اللّبن، وأحلَى من العسل».

ومن الناس مَن يُذادُ عن ورود الحوض، فقد روى البخاري في صحيحه (٦٥٧٦) عن ابن مسعود السيخين، عن النَّبِيِّ عَلَيْتُ قال: « أنا فَرَطُكم على الحوض،

وليُرفعَنَّ رجالٌ منكم، ثمَّ ليُختلَجنَّ دونِي، فأقول: يا ربِّ أصحابي! فيُقال: إنَّك لا تدرى ما أحدثوا بعدك ».

والمراد بهؤلاء الأصحاب أُناسٌ قليلون ارتدُّوا بعد موت النَّبِيِّ ﷺ، وقُتلوا على أيدي الجيوش المظفَّرة التي بعثها أبو بكر الصديق اللَّكِيُّ لقتال المرتدِّين.

والرافضة الحاقدون على الصحابة تزعمُ أنَّ الصحابة ارتدُّوا بعد وفاة النَّبِيِّ إِلَّا نفراً يسيراً منهم، وأنَّهم يُذادون عن الحوض، والحقيقة أنَّ الرافضة هم الجديرون بالذَّود عن حوض رسول الله ﷺ؛ لأنَّهم لا يغسلون أرجلهم في الوضوء، بل يمسحون عليها، وقد قال رسول الله ﷺ: «ويلُ للأعقاب من النار» أخرجه البخاري (١٦٥) ومسلم ((٢٤٢) من حديث أبي هريرة الشَّكُ، وليست فيهم سِيمَ التحجيل التي قال فيها رسول الله ﷺ: «إنَّ أمَّتِي يُدعون يوم القيامة غُرًّا مُحجَّلين من آثار الوضوء» أخرجه البخاري (١٣٦) من حديث أبي هريرة السَّكُ.

وقد نبت في هذا الزمان نابتة يزعم أنّه من أهل السُّنة وهو ليس منهم، بل هو على طريقة الرافضة الحاقدين على الصحابة، وهو حسن بن فرحان المالكي، نسبة إلى بني مالك في أقصى جنوب المملكة، وقد كتب رسالة سيئة بعنوان: « الصحابة بين الصحبة اللغوية والصُّحبة الشرعية » زعم فيها أنَّ الصحابة هم المهاجرون والأنصار قبل الحُديبية فقط، وأنَّ كلَّ مَن أسلَم وهاجر بعد الحُديبية أنّه ليس له نصيبٌ في الصحبة الشرعية، وأنَّ صحبتهم كصحبة المنافقين والكفار، فأخرج بذلك الكثيرين من أصحاب رسول الله عَلَيْ ، وفي مقدِّمتهم العباس بنُ عبد المطلب عمُّ رسول الله عَلَيْ ، وابنه عبد الله عَلَيْ ، وابنه عبد الله عمر سول الله عَلَيْ ، وابنه عبد الله عمر سول الله عَلَيْ ، وابنه عبد الله عمر سول الله س

ابن عباس حبر الأمَّة وترجمان القرآن، رضي الله تعالى عنه وعن أبيه وعن الصحابة أجمعين، كما أخرج أبا موسى الأشعري وأبا هريرة وخالد ابن الوليد وغيرَهم عِنَّن لا يُحصون، وهو قولُ مُحدَث في القرن الخامس عشر، لمَ يسبقه إليه إلَّا شابُّ حديث السِّنِ مثله اسمه عبد الرحمن بن محمد الحكمي، وعمَّا جاء في كتابه السيِّء إنكارُ القول بعدالة الصحابة، وزعمُه أنَّ أكثرَ الصحابة يُذادون عن حوض الرسول عَنِّهُ، وأنَّه يُؤمَرُ بهم إلى النار، وأنَّه لا ينجو منهم إلَّا القليل مثل همل النعم، وبهذا يتبيَّن مُماثلتُه للرافضة الحاقدين على الصحابة، وقد رددتُ عليه في كتاب بعنوان: « الانتصار للصحابة الأخيار في ردِّ أباطيل حسن المالكي ».

ويمَّا جاء في الكتاب مِمَّا يتعلَّق بالذَّود عن الحوض ما يلي:

السابع: (أي من وجوه الردِّ عليه في إنكاره عدالة الصحابة) قوله (ص: ٦٣): « ومن الأحاديث في الذمِّ العامِّ: قول النَّبِيِّ عَلَيْقُ في أحاديث الحوض في ذهاب أفواج من أصحابه إلى النَّار، فيقول النَّبِيُّ وَلَيْقُة: (أصحابي! أصحابي! فيقال: لا تدري ما أحدثوا بعدك)، الحديث متفق عليه، وفي بعض ألفاظه في البخاري: (فلا أرى ينجو منكم إلَّا مثل هَمَل النَّعَم).

فيأتي المعارِض للثناء العام بهذا الذمِّ العامِّ، ويقول: كيف تجعلون للصحابة ميزةً وقد أخبر النَّبِيُّ وَاللَّهُ لا ينجو منهم إلَّا القليلُ، وأنَّ البقيَّة يؤخذون إلى النَّار؟! ».

وقال عن هذا الحديث أيضاً (ص:٦٤): «كما أخبر النّبِيُّ ﷺ أنّه لا ينجو من أصحابه يوم القيامة إلّا القليلُ (مثل همل النعم)، كما ثبت في صحيح البخاري\_كتاب الرقاق».

ویُجابُ عنه بأنَّ لفظ الحدیث فی صحیح البخاری فی کتاب الرقاق (۲۰۸۷) عن أبی هریرة النَّی عن النَّبِیِّ قَالِیْ قال: «بینا أنا نائمٌ فإذا زمرةٌ، حتی إذا عرفتُهم خرج رجلٌ من بینی وبینهم، فقال: هلمَّ، فقلتُ: أین؟ قال: إلی النار والله! قلت: وماشأنهم؟ قال: إنَّهم ارتدُّوا بعدك علی أدبارهم القهقری، ثمَّ إذا زمرةٌ، حتی إذا عرفتُهم خرج رجلٌ من بینی وبینهم، فقال: هلمَّ، قلتُ: أین؟ قال: إلی النار والله! قلت: ماشأنهم؟ قال: إنَّهم ارتدُّوا بعدك علی أدبارهم القهقری، فلا أراه یخلصُ منهم إلَّا مثل همل النعم».

قال الحافظ في شرحه: (( قوله: (بينا أنا نائمٌ) كذا بالنون للأكثر، وللكشميهني (قائم) بالقاف، وهو أوجه، والمراد به قيامُه على الحوض يوم القيامة، وتوجه الأولى بأنَّه رأى في المنام في الدنيا ما سيقع له في الآخرة »، وقال أيضاً: (( قوله: (فلا أُراه يُخْلُصُ منهم إلَّا مثل همل النعم) يعني من هؤلاء الذين دَنَوْا من الحوض وكادوا يَردونه فصُدُّوا عنه »، وقال أيضاً: (( والمعنى أنّه لا يردُه منهم إلَّا القليل؛ لأنَّ الهمل في الإبل قليلٌ بالنسبة لغيره ».

واللفظُ الذي ورد في الحديث: «فلا أُراه يُخلُصُ منهم إلَّا مثل همل النعم» أي من الزمرتين المذكورتين في الحديث، وهو لا يدلُّ على أنَّ الذين عُرضوا عليه هاتان الزمرتان فقط، والمالكي أورد لفظ الحديث على لفظ خاطئ لم يرد في الحديث، وبناءً عليه حكم على الصحابة حكماً عاماً خاطئاً، فقال فيه: «وفي بعض ألفاظه في البخاري: (فلا أرى ينجو منكم إلَّا مثل همل النعم)، فجاء بلفظ «منكم» على الخطاب بدل «منهم»، وبناءً عليه قال: «كيف تجعلون بلفظ «منكم» على الخطاب بدل «منهم»، وبناءً عليه قال: «كيف تجعلون للصحابة ميزة وقد أخبر النَّبِيُّ عَلَيْ أَنَّه لا ينجو منهم إلَّا القليل، وأنَّ البقية يُؤخذون إلى النار»، وقال: «كما أخبر النَّبِيُّ وَالْتَهُ الله ينجو من أصحابه يوم



القيامة إلّا القليل (مثل همل النعم)، كما ثبت في صحيح البخاري ـ كتاب الرقاق!! »، وهذا كذب على الرسول ﷺ؛ فإنّه لمَ يُخبر أنَّ أصحابَه لمَ يَنْجُ منهم إلّا القليل، ولعل هذا الذي وقع من المالكي حصل خطأً لا عمداً.

وأمَّا ما جاء في بعض الأحاديث مِن أنَّه يُذاد عن حوضه أُناسٌ من أصحابه، وأنَّه يقول «أصحابي! » وفي بعض الألفاظ «أُصيْحابي! »، فيُقال: « إنَّك لا تدري ما أحدثوا بعدك »، فهو محمولٌ على القلّة التي ارتدَّت منهم بعد وفاة النَّبِيّ عَيَالِيْهُ، وقُتِلوا في ردَّتِهم على أيدي الجيوش المظفرة التي بعثها أبو بكر الصديق المنتَ المنتَّخين ).

وأقول: إذا كان مصيرُ أكثر أصحاب رسول الله ﷺ إلى النار، وأنَّه لا ينجو منهم إلَّا القليل: مثل هَمَل النَّعم بزعم هذا الزاعم، فليت شعري ما هو المصير الذي يُفكِّر به المالكي لنفسه؟!

نسأل الله السلامةَ والعافية ونعوذ بالله من الخذلان.

بل إنَّ الصُّحبة الشرعيَّة بزعم المالكي لم تحصل إلَّا للمهاجرين والأنصار قبل صلح الحُديبية، ومَن بعدهم ليسوا من الصحابة بزعمه، وعلى هذا فإنَّ قولَه: إنَّه لا ينجو من الصحابة إلَّا القليل مثل هَمَل النَّعم، وأنَّ البقيَّة يُؤخذون إلى النار، يكون المراد به الصحابة الذين كانوا قبل الحديبية، فإذا كان أصحاب رسول الله عَلِيَّة الذين هم خيرُ هذه الأمَّة لا يَسلَمون من النار، فمَن الذي يَسلَمُ منها؟!

بل إنَّ اليهودَ والنصارى لمَ يقولوا في أصحاب موسى وعيسى مثلَ هذه المقالة القسحة.

وهذا يُبيِّن لنا منتهى السوء الذي وقع فيه المالكي، وإنَّ مَن يسمَع أو يطَّلع

على كلامه في الصحابة، يتّهمه في عقله أو يستدلُّ به على منتهى خُبثه وحقده على خير هذه الأمَّة، لا سيها زعمه أنَّ العبَّاس بنَ عبد المطلب وابنَه عبد الله على خير هذه الأمَّة، لا سيها وزعمه أنَّ أكثرَ الصحابة إلَّا قليلاً منهم مثل همل النَّعم يُؤخذون إلى النار!

وأيضاً إذا كان أكثر الصحابة إلَّا قليلاً منهم يُؤخذون إلى النار في زعم هذا الزاعم، مع أنَّ الكتابَ والسُّنَة لم تصل إلى هذه الأمَّة إلَّا عن طريق الصحابة؛ لأنَّهم الواسطة بين الناس وبين الرسول ﷺ، فأيُّ حقِّ وهدى يكون بأيدي المسلمين؛ فإنَّ القدح في الناقل قدحٌ في المنقول، قال أبو زرعة الرازي المتوفَّ سنة (١٦٤هـ) ﷺ: «إذا رأيت الرجلَ ينتقصُ أحداً من أصحاب رسول الله ﷺ فاعلم أنَّه زنديقٌ؛ وذلك أنَّ رسول الله ﷺ عندنا حقُّ والقرآن حقُّ، وإنَّما أدَّى إلينا هذا القرآن والسننَ أصحاب رسول الله ﷺ، وإنَّما يريدون أن يجرحوا شهودَنا ليُبطلوا الكتاب والسنة، والجرحُ بهم أولى، وهم زنادقةٌ ». الكفاية للخطيب البغدادي (ص:٤٩).

وسأكشف أباطيلَه الأخرى التي اشتمل عليها كتابُه « قراءة في كتب العقائد » وأدحضُها إن شاء الله تعالى في كتابي: « الانتصار لأهل السُّنَّة والحديث في ردِّ أباطيل حسن المالكي ».

## \* \* \*

٢٢ ـ قوله: « وأنَّ الإيهانَ قَولُ باللِّسانِ، وإخلاَصُ بالقلب، وعَمَلٌ بالجوارِح، يَزيد بزيادَة الأعهالِ، ويَنقُصُ بنَقْصِها، فيكون فيها النَّقصُ وبها الزِّيادَة، ولا يَكْمُلُ قَولُ الإيهانِ إلَّا بالعمل، ولا قَولُ وعَمَلُ إلَّا بنِيَّة، ولا قولُ

## وعَمَلٌ وَنِيَّةٌ إِلَّا بِمُوَافَقَة السُّنَّة. وأنَّه لا يكفرُ أَحدٌ بذَنب مِنْ أهْل القِبْلَة ».

الله الله عند أهل السُّنَّة والجهاعة يتألَّف من اعتقاد بالقلب وقول بالله وعمل بالجوارح، فهذه الأمورُ الثلاثة داخلةٌ عندهم في مُسمَّى الإيهان، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ ءَايَئَهُ وَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ ٱلْذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَئَهُ وَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ ٱلمُؤْمِنُونَ حَقَّا أَلَّهُمْ دَرَجَعَتُ عِندَ الصَّلَوٰة وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقًّا أَلَّمُ مَرَجَعتُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةً وَرِزْقُ كَرِيمٌ ﴾ ففي هذه الآيات دخول أعمال القلوب وأعمال الجوارح في الإيمان.

وروى مسلم في صحيحه (٥٨) عن أبي هريرة الله قال: قال رسول الله عَلَيْتُهُ: ﴿ الْإِيمَانُ بَضِعٌ وسبعون أو بضعٌ وستون شعبة، فأفضلُها قول لا إله إلَّا الله، وأدناها إماطة الأذي عن الطريق، والحياءُ شعبة من الإيمان »، فقد دلُّ الحديثُ على أنَّ ما يقوم بالقلب واللِّسان والجوارح من الإيمان، وأمَّا ما جاء في القرآن من آيات كثيرة فيها عطف العمل الصالح على الإيمان، كما في قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ كَانَتْ لَمُمْ جَنَّاتُ ٱلْفِرْدَوْس نُزُلا ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ أُوْلَتِهِكَ هُرْ خَيْرُ ٱلْبُرِيَّةِ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْمَنُ وُدًّا ﴾ ، فلا يدلُّ العطف على عدم دخول الأعمال في مسمَّى الإيمان، بل هو من عطف الخاص على العام؛ وذلك أنَّ التفاوتَ بين الناس في الإيهان يكون غالباً لتفاوتهم في الأعمال، وفي الأقوال أيضاً؛ لأنَّ القولَ عملُ اللِّسان، بل إنَّهم يتفاوتون فيها يقوم بقلوبهم، قال الحافظ في الفتح (١/ ٤٦) نقلاً عن النووي: ﴿ وَالْأَظْهُرُ المختار أنَّ التصديق يزيد وينقص بكثرة النَّظر ووضوح الأدلَّة، ولهذا كان إيهانُ

الصدِّيق أقوى من إيهان غيره؛ بحيث لا يعتريه الشُّبهة، ويؤيِّده أنَّ كلَّ أحد يعلمُ أنَّ ما في قلبه يتفاضل، حتى إنَّه يكون في بعض الأحيان الإيهان أعظم يقيناً وإخلاصاً وتوكُّلاً منه في بعضها، وكذلك التصديق والمعرفة بحسب ظهور البراهين وكثرتها».

٢ ـ الذين أخرجوا الأعمال من أن تكون داخلةً في مسمَّى الإيمان طائفتان: المرجئة الغلاة، الذين يقولون: إنَّ كلَّ مؤمن كاملُ الإيمان، وأنَّه لا يضرُّ مع الإيمان ذنبُّ، كما لا ينفع مع الكفر طاعة، وهذا القول من أبطل الباطل، بل هو كفر.

ومرجئة الفقهاء من أهل الكوفة وغيرهم كأبي حنيفة، الذين قالوا بعدم دخول الأعمال في مسمّى الإيمان، مع مخالفتهم للمرجئة الغلاة في أنَّ المعاصي تضرُّ فاعلَها، وأنَّه يُؤاخذُ على ذلك ويُعاقب، وقوهُم غيرُ صحيح؛ لأنَّه ذريعةٌ إلى بدع أهل الكلام المذموم من أهل الإرجاء ونحوهم، وإلى ظهور الفسق والمعاصي، كما في شرح الطحاوية (ص:٤٧٠).

٣ ـ الإيهانُ يزيد بالطاعة وينقصُ بالمعصية، فمن أدلَّة زيادته قول الله عزَّ وجلَّ فَلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ وجلَّ فَلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ وجلَّ فَلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ وَجلَّ فَلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ وَرَادَتُهُمْ إِيمَننَا وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوكَّلُونَ ﴾، وقوله: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَننَا وَهُو اللهِ عَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوكَّلُونَ ﴾، وقوله: ﴿ هُو ٱلَّذِينَ قَالَ ٱلسَّكِينَة فِي قُلُوبِ ٱلمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُواْ إِيمَننَا مَع إِيمَنِهِمْ ﴾، وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ وَعُولُهُ وَقُولُه: ﴿ وَلَمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَنذَا مَا وَعَدَنَا ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَ وَلَمَّا رَءَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْأَحْزَابَ قَالُواْ هَنذَا مَا وَعَدَنَا ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ ٱللهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيمَننَا وَتَسْلِيمًا ﴾.

ومن أدلَّة نقصانه قوله ﷺ: ﴿ من رأى منكم منكراً فليُغيِّره بيده، فإن لم

يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه، وذلك أضعفُ الإيمان » رواه مسلم (٧٨).

وما جاء في حديث الشفاعة من إخراج مَن في قلبه مثقال ذرَّة من إيهان من النار، رواه البخاري (٧٤٣٩) ومسلم (٣٠٢) من حديث أبي سعيد الخدري الشيخ وحديث وصف النَّبِيِّ فَالْمُ للنساء بأنَّهنَّ ناقصاتُ عَقل ودين، أخرجه البخاري (٣٠٤) ومسلم (١٣٢).

قال الحافظ في الفتح (١/ ٤٧): « وروى ـ يعني اللالكائي ـ بسنده الصحيح عن البخاري قال: لقيت أكثر من ألف رجل من العلماء بالأمصار، فما رأيت أحداً منهم يختلف في أنَّ الإيمانَ قولٌ وعملٌ، ويزيد وينقص. وأطننب ابن أبي حاتم واللاَّلكائي في نقل ذلك بالأسانيد عن جمع كثير من الصحابة والتابعين، وحكاه فضيل والتابعين، وكلِّ من يدور عليه الإجماع من الصحابة والتابعين، وحكاه فضيل ابن عياض ووكيع عن أهل السُّنَة والجماعة».

\$ - الإسلامُ والإيمانُ من الألفاظ التي إذا جُمع بينهما في الذِّكر فرِّق بينهما في المعنى، وإذا أُفرد أحدُهما شَمل المعنيين جميعاً؛ ففي حديث جبريل المشهور الذي جُمع فيه بين الإسلام والإيمان، لمَّا سُئل عن الإيمان فسَّره بها يُناسبُ معناه اللغوي، وهو الأمور الباطنة، بقوله: «أن تؤمنَ بالله وملائكته وكتبه ورُسله واليوم الآخر والقَدَر خيره وشرِّه »، ولمَّا سُئل عن الإسلام فسَّره بها يُناسبُ معناه اللغوي، وهو الأمور الظاهرة، بقوله: «أن تشهدَ أن لا إله إلَّا الله وأنَّ معناه اللغوي، وقو الأمور الظاهرة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحجَّ البيتَ محمداً رسولُ الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحجَّ البيتَ ان استطعت إليه سبيلاً ».

وإذا ذُكر الإسلام غير مقترن بالإيهان كان معناه شاملاً للأمور الظاهرة والباطنة، وكذا إذا أُفرد الإيهانُ عن الإسلام، فإنَّه يشمل الأمورَ الظاهرة

والباطنة، وهذا من جنس لفظ: « الفقير والمسكين »، و « البر والتقوى »، وغير ذلك.

• لا بدَّ في الإيهان من اجتهاع الأمور الثلاثة: الاعتقادُ والقول والعمل، فلا يكفي الاعتقاد والقول دون العمل، وكلُّ قول وعمل لا بدَّ أن يكون بنيَّة؛ لقوله ﷺ في الحديث: « إنَّها الأعهالُ بالنيَّات، وإنَّها لكلِّ امرئ ما نوى » أخرجه البخاري (١) ومسلم (١٩٠٧).

واجتماع القول والعمل والنيَّة لا يكون نافعاً إلَّا إذا كان على السُّنَّة؛ لقوله وَلَّة: « مَن أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردُّ » متفق عليه، وفي لفظ لمسلم: « من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو ردُّ ».

7 ـ قوله: « ولا يكفرُ أحدٌ بذنب من أهل القبلة »: إذا جحد المرءُ واجباً عُلم وجوبُه من الدِّين بالضرورة كالصلاة والزكاة والصيام والحج، فإنَّه يكفُر، وكذا إذا جَحَد تحريم ما عُلم تحريمُه من الدِّين بالضرورة، كشرب الخمر والزنا ونحو ذلك فإنَّه يكفر، وأما إذا فعل شيئاً من الكبائر غير مستحلٍ لها، فعند أهل السُّنَّة أنَّه يكون مؤمناً ناقصَ الإيهان، وإذا مات من غير توبة فأمرُه إلى الله، إن شاء عذَّبه، وإن شاء عفا عنه، وإذا عذَّبه فإنَّه لا يخلده في النار، وذلك بخلاف قول المعتزلة والخوارج القائلين بخروجه من الإيهان في الدنيا، وبتخليده في النار في الآخرة.

## \* \* \*

٢٣ \_ قوله: ﴿ وَأَنَّ الشُّهداءَ أَحياءٌ عند ربِّهم يُرْزَقونَ، وأَرُواحُ أَهْل السَّعادَةِ بَاقِيةٌ ناعِمةٌ إلى يوم يُبْعَثون، وأرواحُ أَهلِ الشَّقاوَةِ مُعَذَّبَةٌ إلى يوم الدِّين ».

قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَا تَعُولُوا لِمَن يُقتُلُ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ أَمْوَا ثَا بَلَ أَحْيَا مُوَا فَي سَبِيلِ ٱللّهِ أَمْوَا بَلَ أَخْيَا مُوَا فَي سَبِيلِ ٱللّهِ عَلَم كيفيتَها إلّا وَلَكِن لا يَعلم كيفيتَها إلّا الله عزَّ وجلَّ، وجاءت السُّنَةُ مبينة أنَّ أرواح الشهداء في أجواف طير خُضر، وأنَّ أرواح الشهداء في أجواف طير خُضر، وأنَّ أرواح المؤمنين على صورة طير، وأنَّ المؤمن يُفرَش له من الجنَّة، ويُفتَحُ له باب إلى الجنَّة، ويأتيه من رَوْحها وطيبها، ويُفسَحُ له في قبره مدَّ بصره، وأنَّ الكافرَ يُفرَشُ له من النار، ويُفتَحُ له باب إلى النار، ويأتيه من حرِّها وسَمومها، الكافرَ يُفرَشُ له من النار، ويُفتَحُ له باب إلى النار، ويأتيه من حرِّها وسَمومها، ويضيقُ عليه قبرُه حتى تختلف فيه أضلاعُه، وقد تقدَّم إيرادُ هذه الأحاديث ويضيقُ عليه قبرُه حتى تختلف فيه أضلاعُه، وقد تقدَّم إيرادُ هذه الأحاديث وتخريجُها عند قول ابن أبي زيد: « وأنَّ الله سبحانه قد خلق الجنَّة فأعدَّها دارَ خلود لأوليائه، وأكرمَهم فيها بالنَّظر إلى وجهه الكريم ».

## \* \* \*

٢٤ - قوله: « وأنَّ المؤمنِينَ يُفْتَنُونَ فِي قُبُورِهم ويُسْأَلُون، ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِيرَ َ عَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلْحَيْوةِ ٱلدُّنْيَا وَفِى ٱلْاَحِرَةِ ۗ ﴾ ».

الناسُ يُفتَنون في قبورهم ويُمتَحنون، فيُثبّتُ الله الذين آمنوا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة، وقد وردت الأحاديثُ في فتنة القبر والسؤال فيه، فروى البخاري في صحيحه (٨٦) عن فاطمة بنت المنذر، عن أسماء، عن عائشة في قصة صلاة الكسوف، وفيه أنَّ النَّبِيَ وَاللَّهِ قال: «ما من شيء لم أكن أريتُه إلَّا رأيتُه في مقامي، حتى الجنَّة والنار، فأوحي إليَّ أنَّكم تُفتنون في قبوركم مثلَ أو قريباً له أدري أيَّ ذلك قالت أسماء - من فتنة المسيح الدجال، يُقال: ما عِلمُك بهذا الرَّجل؟ فأمَّا المؤمن أو المُوقن - لا أدري بأيِّما قالت أسماء -

فيقول: هو محمدٌ هو رسول الله، جاءنا بالبيّنات والهُدى، فأجبنا واتّبعنا، هو محمد ثلاثاً، فيُقال: نَمْ صالحِاً، قد علمنا إن كنتَ لمُوقناً به، وأمّا المنافق أو المرتاب ـ لا أدري، سمعتُ الناسَ يقولون شيئاً فقُلتُه ».

وفي مسند الإمام أحمد بإسناد حسن عن البراء بن عازب السيخ في الحديث الطويل (١٨٥٣٤)، وفيه: « فيأتيه \_ أي المؤمن \_ مَلكان فيُجلسانه، فيقولان له: مَن ربُّك؟ فيقول: ربِّي الله، فيقولان له: ما دينُك؟ فيقول: ديني الإسلام، فيقولان له: ما هذا الرَّجل الذي بُعث فيكم؟ فيقول: هو رسول الله عَلَيْقُ ».

وفيه: « ويأتيه \_ أي الكافر \_ مَلكان فيُجلسانه، فيقولان له: مَن ربُّك؟ فيقول: هاه هاه لا أدري! فيقول: هاه هاه لا أدري! فيقولان له: ما دينُك؟ فيقول: هاه هاه لا أدري! فيقولان له: ما هذا الرَّجل الذي بُعث فيكم؟ فيقول: هاه هاه لا أدري! ».

وفي مصنّف عبد الرزاق (٢٧٤٤) عن ابن جريج قال: أخبرني أبو الزبير: أنّه سَمع جابر بن عبد الله يقول: «إنّ هذه الأمّة تُبتكي في قبورها، فإذا دخل المؤمن قبره، وتولّى عنه أصحابُه، أتاه ملَكُ شديد الانتهار، فقال: ما كنتَ تقول في هذا الرَّجل؟ فيقول المؤمن: أقول إنّه رسول الله ﷺ وعبده، فيقول له الملكُ: اطّلع إلى مقعدك الذي كان لك من النار، فقد أنجاك الله منه، وأبدلك مكانَه مقعدَك الذي ترى من الجنّة، فيراهما كلتيهما، فيقول المؤمن: أُبشّرُ أهلي؟

فيُقال له: اسكن؛ فهذا مقعدُك أبداً، والمنافق إذا تولَّى عنه أصحابُه يُقال له: ما كنتَ تقول في هذا الرَّجل؟ فيقول: لا أدري، أقول ما يقول الناس، فيُقال له: لا دريت، انظر مقعدَك الذي كان لك من الجنَّة، قد أبدلك الله مكانه مقعدَك من النار »، وإسناده صحيح، وله حكم الرفع.

وروى مسلم في صحيحه (٥٨٨) عن أبي هريرة الله قال: قال رسول الله عن أبي هريرة الله قال: قال رسول الله عن الله عن أربع، يقول: الله من أربع، يقول: الله من أعوذ بك من عذاب القبر، ومن فتنة المحيا والمات، ومن شرّ فتنة المسيح الدجال ».

وفي صحيح البخاري (١٣٧٧) عن أبي هريرة قال: «كان رسول الله ﷺ يَشِيَّةُ المحيا يُعَانِي ومن فتنة المحيا والله ﷺ والمات، ومن فتنة المحيا والمات، ومن فتنة المسيح الدجال ».

وهذه الأمور الثلاثة التي يُسأل عنها في القبر ورد ذكرُها مجتمعة في حديث العباس بن عبد المطلب في صحيح مسلم (٥٦) أنّه سمع رسول الله عَلَيْ يقول: « ذاق طعمَ الإيهان مَن رضي بالله ربَّا وبالإسلام ديناً وبمحمد رسولاً »، وجاء ذكرُها أيضاً في أدعية الصباح والمساء، والدعاء عند الأذان، وقد بنَى عليها شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب عَلَيْ رسالتَه النفيسة التي لا يستغني عنها عاميٌّ ولا طالب علم: « الأصول الثلاثة وأدلَّتُها »، فإنَّ مرادَه بالأصول الثلاثة: معرفة العبد ربّه ودينه ونبيّه عَلَيْهُ.

٢٥ \_ قوله: « وأنَّ على العباد حَفَظةً يَكتُبون أعمالهَم، ولا يَسقُطُ شيْءٌ مِن ذلك عَن عِلم ربِّهِم، وأنَّ مَلَكَ الموتِ يَقْبِضُ الأرواحَ بإذن ربِّه ».

وهم ذَوُو أجنحة؛ كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتِهِكَةِ رُسُلاً أُولِى أَجْنِحَةٍ مَّثْنَىٰ وَتُلَثَ وَرُبَعَ مَّ يَزِيدُ فِي ٱلْحَلْقِ مَا يَشَآءً ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾، ولجبريل ستائة جناح، كما في صحيح البخاري (٣٢٣٢) وصحيح مسلم (٢٨٠).

وهم خلقٌ كثير لا يَعلم عددَهم إلَّا الله عزَّ وجلَّ، ويدلُّ لذلك أنَّ البيتَ المعمور \_ وهو في السهاء السابعة \_ يدخله كلَّ يوم سبعون ألف مَلَك لا

يعودون إليه، رواه البخاري (٣٢٠٧) ومسلم (٢٥٩).

وروى مسلم في صحيحه (٢٨٤٢) عن عبد الله بن مسعود الشخ قال: قال رسول الله ﷺ: « يُؤتَى بجهنَّم يومئذ لها سبعون ألف زمام، مع كلِّ زمام سبعون ألف ملَك يَجرُّونها ».

والملائكةُ منهم الموكَّلون بالوحي، والموكَّلون بالقَطر، والموكَّلون بالموت، والموكَّلون بالموت، والموكَّلون بالنار، والموكَّلون بالخفظ، والمُوكَّلون بالجنَّة، والمُوكَّلون بالنار، والمُوكَّلون بنير ذلك، وكلُّهم مستسلمون منقادون لأمر الله، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يُؤمَرون.

والواجبُ على المسلم الإيهانُ والتصديق بكلِّ ما جاء في الكتاب العزيز وصحَّت به السُّنَّة من أخبار عن الملائكة.

٢ ـ من الملائكة من وُكِّل بالحفظ والكتابة، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ﴾ ، وقال: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الله عَن وَنعْلَمُ مَا تُوسِينِ ﴾ ، وقال: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا اللهِ عَن وَنعْلَمُ مَا تُوسِينِ وَعَن نَفْسُهُ وَ فَخْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴿ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ ﴾ يَتَلَقَى الْمُتَلَقِينَانِ عَنِ الْيَعِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ ﴾ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ .

والكَتبة يكتبون أقوال العباد وأفعالهم، بل ويكتبون الهم بالحسنة والسيّعة؛ فقد روى البخاري (٧٠١) ومسلم (٢٠٣) عن أبي هريرة الله الله عنى البخاري (١٠٥٠) ومسلم (٢٠٣) عن أبي هريرة الله الله عتى على الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله على الله عنه الله الله عنه الله الله عنه الله عن

خَلْفِهِ عَنْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللهِ ﴾، والمعنى أنَّ حفظ الملائكة للإنسان هو مِمَّا أمرهم الله به، والله بكلِّ شيء عليم، وهو يعلم أقوال العباد وأفعالهم كُتبت أو لم تُكتب، والكتابة إنَّها هي لإحصاء أعمال العباد وأقوالهم وإيقافهم عليها وإظهار عدل الله عزَّ وجلَّ فيهم، وأنَّه يُشبُهم على أعمالهم الحسنة، ويُعاقبهم على أعمالهم السبيّة، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَهَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مَنْ اللهُ عَنْ وَجَلّ فَيْ مَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ مَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً وَشَرًا يَرَهُ وَهُ إِلَّا لَا للهُ عَنْ وَجَلَ فَعَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةً مَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ فَرَالِهُ مِنْ اللهُ عَنْ عَمْ لَهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَالَمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ وَجَلّ فَيْهِ مِنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ فَرَالِهُ مِنْ عَبْعَالًا لَهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ وَجَلّ فَعَنْ يَعْمَلُ مِنْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ عَمْ لَا عَلَا لَعْلَا لَوْلُولُولُولُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَمْ لَا عَلَا لَا لَهُ عَمْ لَا عَلَا لَا عَلَا لَا لَا عَلَا اللهُ عَلَى الْعَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْفِرَاقِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى المِلْعَلَى المَل

والعقابُ يقع على الشرك، وكلُّ ذنب دونه فهو تحت مشيئة الله، كما قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾.

٣ ـ من الإيهان بالملائكة الإيهان بالملائكة الموكَّلين بالموت، وقد جاء التَّوَفِّي في القرآن مضافاً إلى الله عزَّ وجلَّ، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ ٱللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا ۖ فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾، وجاء مُضافاً إلى مَلَك الموت، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلْ يَتَوَفَّدُكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾، وجاء مضافاً إلى الملائكة، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا جَآءَ أُحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾، ولا تنافي بين هذه الإضافات؛ فإضافةُ الموت إلى الله لكونه الآمرَ به والمقدِّرَ له والموجدَ له، وإضافتُه إلى مَلَك الموت لكونه المباشرَ لقبض الأرواح، وإضافتُه إلى الملائكة لأخذهم الأرواح من مَلَك الموت بعد قبضها، وقد جاء ذلك مُبيَّناً في حديث البراء بن عازب في مسند الإمام أحمد بإسناد حسن (١٨٥٣٤) قال رسول الله ﷺ: « إنَّ العبدَ المؤمنَ إذا كان في انقطاع من الدنيا وإقبال من الآخرة، نزل إليه ملائكةٌ من السماء بيض الوجوه، كأنَّ وجوهَهم الشمسُ، معهم كفنٌ من أكفان الجنَّة، وحَنوطٌ من حَنوط الجنَّة،

حتى يجلسوا منه مدَّ البصر، ثم يجيء ملكُ الموت عليه السلام حتى يجلسَ عند رأسه، فيقول: أيَّتُها النفسُ الطيِّبة! اخرُجي إلى مغفرة من الله ورضوان، قال: فتَخرُجُ تسيلُ كها تسيلُ القَطرةُ مِن فِي السِّقاء فيأخذها، فإذا أخذها لمَ يَدعوها في يده طرفة عين حتى يأخذوها، فيجعلوهًا في ذلك الكفن وفي ذلك الحنوط، في يده طرفة عين حتى يأخذوها، فيجعلوهًا في ذلك الكفن وفي ذلك الحنوط، ويخرج منها كأطيب نفحة مسك وُجدت على وجه الأرض ... » إلى أن قال: «وإنَّ العبدَ الكافرَ إذا كان في انقطاع من الدنيا وإقبال من الآخرة، نزل إليه من السهاء ملائكةٌ سودُ الوجوه، معهم المسوح، فيجلسون منه مدَّ البصر، ثم يجيء ملكُ الموت حتى يجلس عند رأسه، فيقول: أيَّتُها النفس الخبيثة! اخرجي إلى سخط من الله وغضب، قال: فتفرَّق في جسده، فيَنتزعُها كها يُنتزَعُ السفود من الصوف المبلول، فيأخذها، فإذا أخذها لمَ يَدَعوها في يده طرفة عين حتى يجعلوها في تلك المسوح، ويخرج منها كأنتن ريح جيفة وُجدت على وجه الأرض ... » الحديث.

#### \* \* \*

٢٦ ـ قوله: « وأنَّ خيْرَ القرون القرنُ الَّذين رَأُوا رسولَ الله ﷺ وآمَنوا به، ثمَّ الَّذين يَلُونَهم ثمَّ الَّذين يَلونَهم، وَأَفْضَلُ الصحابة الخُلَفَاءُ الرَّاشدون المَهديُّون؛ أبو بكر ثمَّ عُمر ثمَّ عُثمان ثمَّ علىُّ عَلَىٰ الْجَعين.

وأن لاَ يُذكرَ أَحَدٌ مِن صحابَةِ الرَّسولِ ﷺ إلَّا بأَحْسَن ذِكْرٍ، والإمساك عمَّا شَجَرَ بَينهم، وأنَّهم أحَقُّ النَّاس، أن يُلْتَمَسَ لَهُم أَحَسَن المخارج، ويُظنَّ بهم أَحْسن المذاهب».

١ ـ أصحابُ رسول الله ﷺ هم كلُّ مَن لقي الرسول ﷺ مؤمناً به ومات

على الإسلام، ذكر هذا التعريف الحافظُ ابنُ حجر في مقدمة كتابه الإصابة في تمييز الصحابة (ص:١٠)، فقال: « وأصحُّ ما وقفتُ عليه من ذلك أنَّ الصحابيَّ مَن لقيَ النَّبِيَّ صلى الله عليه وآله وسلم مؤمناً به ومات على الإسلام » وقال في (ص:١٢): « وهذا التعريف مبنيُّ على الأصحِّ المختار عند المحققين كالبخاري وشيخه أحمد بن حنبل ومَن تبعها ».

وقد شرح هذا التعريف، فقال: «فيدخل في (مَن لقيَه) مَن طالت مجالستُه له أو قصرت، ومَن رَوى عنه أو لَم يَرو، ومَن غزا معه أو لم يغز، ومن رآه رؤية ولو لم يجالسه، ومَن لَم يره لعارض كالعمى.

ويخرج بقيد (الإيمان) من لقيه كافراً ولو أسلم بعد ذلك إذا لم يجتمع به مرَّة أخرى.

وقولنا (به) يخرج من لقيه مؤمناً بغيره، كمَن لقيه من مؤمني أهل الكتاب قبل البعثة، وهل يدخل من لقيه منهم وآمن بأنَّه سيبعث أو لا يدخل؟ محلُّ احتمال، ومن هؤلاء بَحيرا الراهب ونظراؤه.

ويدخل في قولنا: (مؤمناً به) كلُّ مكلَّف من الجنِّ والإنس ».

إلى أن قال: « وخرج بقولنا (ومات على الإسلام) من لقيه مؤمناً به، ثمّ ارتد ومات على ردّته والعياذ بالله، وقد وُجد من ذلك عدد يسير كعبيد الله بن جحش الذي كان زوج أمّ حبيبة، فإنّه أسلَم معها وهاجر إلى الحبشة، فتنصّر هو ومات على نصرانيته، وكعبد الله بن خطل الذي قُتل وهو متعلّق بأستار الكعبة، وكربيعة بن أميّة بن خلف على ما سأشرح خبر وفي ترجمته في القسم الرابع من حرف الراء، ويدخل فيه مَن ارتد وعاد إلى الإسلام قبل أن يموت، سواء اجتمع به صلى الله عليه وآله وسلم مرّة أخرى أم لا، وهذا هو الصحيح

المعتمَد، والشِّقُ الأول لا خلاف في دخوله، وأبدا بعضُهم في الشَّقِ الثاني احتمالاً وهو مردودٌ؛ لإطباق أهل الحديث على عدِّ الأشعث بن قيس في الصحابة، وعلى تخريج أحاديثه في الصحاح والمسانيد، وهو مِمَّن ارتدَّ ثم عاد إلى الإسلام في خلافة أبي بكر».

وقول ابن أبي زيد على الله الحافظ عن البخاري والإمام أحمد ومن تبعها وآمنوا به » موافقٌ لَما نقله الحافظ عن البخاري والإمام أحمد ومن تبعها من أنَّ الصُّحبة حاصلةٌ لَمِن جمع بين رؤيته على والإيمان به، وهذا بخلاف ما قاله النابتةُ في هذا العصر الذي مرَّ ذكرُه في مبحث حوض رسول الله على الذي زعم زوراً وبهتاناً أنَّ الذين أسلموا وهاجروا بعد الحديبية ليسوا من أصحاب رسول الله على مُحبتهم كصحبة المنافقين والكفار، وقد أوضحتُ بُطلان هذا الزعم الجائر الخاطئ في كتاب « الانتصار للصحابة الأخيار في ردِّ أباطيل حسن المالكي ».

٢ ـ أصحابُ رسول الله وَ التَّابِعِين، وقد دلَّ الكتاب والسُّنَة على فضلهم ويليهم التابعون، ثم أتباع التابعين، وقد دلَّ الكتاب والسُّنَة على فضلهم ونبلهم، فمِمَّا جاء في القرآن في فضلهم قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَٱلسَّبِقُونَ اللهُ عَنْهُمْ الْمُولُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدٌ هُمْ جَنَّت تَجْرِي تَحَتّهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا آبُدًا ذَالِكَ ٱلْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴾، وقوله: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ ٱللهِ وَرَضُونًا أَسِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهم مِنْ أَثَرِ السَّجُودِ قَالَدَهُمْ أَسِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهم مِنْ أَثَرِ السَّجُودِ قَالَدِينَ مَعَهُ وَالْإِنْ إِلَى اللهِ وَرِضُونًا أَسِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهم مِنْ أَثَرِ السَّجُودِ قَالَدَهُمْ وَيَ التَّوْرَاةِ ۚ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنْجِيلِ كَرَرْعِ أَخْرَجَ شَطَّعَهُ وَعَالَرَهُ وَعَلَى اللهُ وَرَضُونًا أَسِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهم مِنْ أَثَر السُّجُودِ قَالِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَاةِ ۚ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنْجِيلِ كَرَرْعِ أَخْرَجَ شَطَّعَهُ وَعَالَرَهُ وَاللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾، وقوله: ﴿ وَمَا لَكُرُ أَلًا تُنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلِلَّهِ مِيرَاثُ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ لَا يَسْتَوِى مِنكُم مِّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْح وَقَنتَلُ أَوْلَتِيكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَنتَلُواْ وَكُلاَّ وَعَدَ اللَّهُ ٱلحُسْنَى وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾، وقوله: ﴿ لِلْفُقرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِينِهِمْ وَأُمُّولِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلاً مِن ٱللَّهِ وَرِضُونَا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَ أُولَتِيلَكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ فَ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَانِ مِن قَبْلِهِمْ مُؤُونَ مَنْ هَاجَرَ أُولَا إِنْ مِن وَيَلِهِمْ وَلَوْكَانَ عِمْ أَلْسَلِم وَلَوْكَانَ عِمْ فَأُولَتِيلَكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ عَلَى أَنفُسِمْ وَلَوْكَانَ عِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِمِ فَأُولَتِيلَكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ عَلَى أَنفُسِمْ وَلَوْكَانَ عِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِمِ فَأُولَتِيلَكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ عَلَى أَنفُسِمْ وَلَوْكَانَ عِمْ خَطَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِمِ فَأُولَتِيلَكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ فَى وَالَّذِينَ عَلَى الْمُقْلِحُونَ فَى وَالَّذِينَ وَلَا الْفَيْرُونَ عَلَى اللّهِ عَنْ اللّهِ يَعْدِهِمْ يَقُولُونَ مَن يُوقَ شُحْ نَفْسِمِ فَأُولَتِيلَكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ عَلَى أَنفِينَ وَلَا تَعِلَى مَا وَلَا اللّهِ عِلْ اللّهُ عِلَى اللّهُ عِلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا وَلَا وَلِا خَوْلِينَا اللّهِ عِلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ وَلَا وَلَا وَلَا وَلِ خَوْلِنَا اللّهُ عِلْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللهُ وَلَا وَلِهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ وَلَا وَلَا وَلِهُ حَوْلَ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَى الللللّهُ وَلَا وَلِهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

ومِمَّا جاء في السُّنَّة في فضلهم عَلَى قُولُه بَالِيَّة: «خيرُ الناس قرني ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم » رواه البخاري (٣٦٥١) ومسلم من حديث ابن مسعود البين واللفظ للبخاري.

ورَوَيَا أَيضاً واللفظ للبخاري (٣٦٥٠) عن عمران بن حُصين عَلَيْ قال: قال رسول الله ﷺ: «خير أمَّتي قرني، ثم الذين يلونَهم، ثم الذين يلونَهم، قال عمران: فلا أدري أذكر بعد قرنه قرنين أو ثلاثة » الحديث.

وقوله ﷺ: «يأتي على الناس زمان، يغزو فئامٌ من الناس، فيُقال لهم: فيكم مَن رأى رسولَ الله ﷺ؛ فيقولون: نعم! فيُفتَح لهم، ثمَّ يغزو فئامٌ من الناس، فيُقال لهم: فيكم مَن رأى مَن صَحب رسولَ الله ﷺ؛ فيقولون: نعم! فيُفتَح لهم، ثمَّ يغزو فئامٌ من الناس، فيُقال لهم: هل فيكم مَن رأى مَن صَحِب من صَحِب رسولَ الله ﷺ؛ فيقولون: نعم! فيُفتَح لهم » رواه البخاري (٣٦٤٩)

ومسلم (٢٥٣٢)، واللفظ لمسلم.

وقوله ﷺ: «لا تسبُّوا أصحابي، فلو أنَّ أحدَكم أنفق مثلَ أُحُدِ ذهباً ما بلغ مُدَّ أحدهم ولا نصيفَه » رواه البخاري (٣٦٧٣) ومسلم (٢٥٤١) من حديث أبي سعيد الخدري اللهين.

وقوله ﷺ: «النُّجومُ أَمَنَةٌ للسماء، فإذا ذهبت النجومُ أتى السماءَ ما تُوعَد، وأنا أَمنةٌ لأصحابي، فإذا ذهبتُ أتى أصحابي ما يُوعَدون، وأصحابي أَمنةٌ لأَصحابي، فإذا ذهب أصحابي أتى أمَّتي ما يوعَدون » رواه مسلم (٢٥٣١) من حديث أبي موسى الأشعري المُنتئين.

" وأفضلُ أصحاب الرسول عَلَيْ الحَلفاءُ الراشدون الهادون الهادون المهديُّون: أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي، وترتيبُهم في الفضل كترتيبهم في الخلافة، ويدلُّ على ذلك ما رواه البخاري في صحيحه (٣٦٧١) عن محمد بن الحنفية وهو محمد بن علي بن أبي طالب قال: «قلتُ لأبي: أيُّ الناس خيرٌ بعد رسول الله عَلَيْهُ؟ قال: أبو بكر، قلت: ثمَّ مَن؟ قال: عمر، وخشيتُ أن يقول عثمان، قلتُ: ثمَّ أنت؟ قال: ما أنا إلَّا رجلٌ من المسلمين ».

وروى الإمام أحمد في مسنده (٨٣٥) \_ تحقيق شعيب الأرنؤوط وعادل مرشد \_ قال: حدَّ ثنا إسهاعيل بن إبراهيم، أخبرنا منصور بن عبد الرحمن يعني الغداني الأشل، عن الشعبي، حدَّ ثني أبو جُحيفة الذي كان عليٌّ يُسمِّيه: وهب الخير، قال: قال لي علي: « يا أبا جُحيفة! ألا أُخبرك بأفضل هذه الأمة بعد نبيّها؟ قال: قلت: بلى، قال: ولم أكن أرى أنَّ أحداً أفضل منه، قال: أفضلُ هذه الأمَّة بعد نبيّها أبو بكر، وبعد أبي بكر عمر، وبعدهما آخر ثالث، ولم يُسمِّه »، وإسناده صحيح، رجاله رجال الشيخين إلَّا منصور بن عبد الرحمن فهو من

رجال مسلم، وأثر علي هذا عن أبي جُحيفة جاء في مسند الإمام أحمد وزوائده لابنه عبد الله من طرق صحيحة أو حسنة، وأرقامها من (٨٣٣) إلى (٨٣٧) و(٨٧١).

وروى البخاري في صحيحه (٣٦٥٥) عن عبد الله بن عمر أنَّه قال: «كنَّا نُخيِّر بين الناس في زمن النَّبِيِّ ﷺ، فنخيِّر أبا بكر، ثمَّ عمر، ثمَّ عثمان بن عفّان، وليُسْتَق ».

وقال الحافظ ابن حجر في التقريب في ترجمة على بن أبي طالب الشخيئ: « مات في رمضان سنة أربعين، وهو يومئذ أفضلُ الأحياء من بني آدم بالأرض بإجماع أهل السُّنَّة ».

ومِمَّا جاء في فضلهم وفضل خلافتهم قوله ﷺ في حديث العرباض بن سارية ﷺ في حديث العرباض بن سارية ﷺ في اختلافاً كثيراً، فعليكم بسُنَّتِي وسُنَّة الخلفاء المهديِّين الراشدين، تمسَّكوا بها وعضُّوا عليها بالنواجذ، وإيَّاكم ومحدثات الأمور، فإنَّ كلَّ محدثة بدعة، وكلَّ بدعة ضلالة » رواه أبو داود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٦)، وقال الترمذي: «حديث حسن صحيح».

وقوله ﷺ في حديث سفينة مولى رسول الله ﷺ: «خلافةُ النبوة ثلاثون سنة، ثمَّ يُؤتي اللهُ اللَّكَ أو مُلْكَه مَن يشاء » رواه أبو داود (٤٦٤٦) وغيرُه، وهو حديث صحيح، أورده الألباني في السلسلة الصحيحة (٤٦٠) ونقل تصحيحه عن تسعة من العلماء.

٤ - صحابة الرسول ﷺ عدولٌ؛ لثناء الله عزَّ وجلَّ عليهم، وثناء الرسول ﷺ، فلا يحتاجون مع ذلك لتعديل المعدِّلين وتوثيق الموثِّقين، ولهذا دَرَجَ السَّلفُ في التراجم إذا كان المترجَمُ صحابيًا أن يقولوا عنه: صحابي، لا

يذكرون توثيقاً ولا غيرَه عِمَّا كانوا يذكرون في غير الصحابة، قال ابن عبد البر في التمهيد (٢٢/ ٤٧): «ولا فرق بين أن يُسمِّي التابعُ الصاحبَ الذي حدَّثه أو لا يُسميه في وجوب العمل بحديثه؛ لأنَّ الصحابةَ كلَّهم عدولٌ مرضيُّون ثقاتٌ أثباتٌ، وهذا أمر مجتمعٌ عليه عند أهل العلم بالحديث».

وقال القرطبي في تفسيره (٢١/ ٢٩٩): « فالصحابة كلُّهم عدولٌ، أولياء الله تعالى وأصفياؤه، وخِيرتُه من خلقه بعد أنبيائه ورسله، هذا مذهب أهل السنَّة والذي عليه الجهاعة من أئمَّة هذه الأمَّة، وقد ذهبت شِرذمةٌ لا مبالاة بهم إلى أنَّ حالَ الصحابة كحال غيرهم، فيلزم البحث عن عدالتهم!! ».

وقال الحافظ ابن حجر في الإصابة (١/١٧): ﴿ وَاتَّفَقَ أَهُلُ السَّةَ عَلَى أَنَّ الْجَمِيعَ عَدُولٌ، وَلَمَ يَخَالُف فِي ذَلِكَ إِلَّا شَذُوذَ مِنَ المبتدعة ››.

وقد أشار السيوطي في تدريب الراوي (ص: ٠٠٤) إلى هؤلاء الشذوذ من المبتدعة، فقال: « وقالت المعتزلة: عدول إلّا من قاتل عليًّا ».

وقال أبو عمرو بن الصلاح في علوم الحديث (ص:٢٦٤): « للصحابة بأسرهم خصيصة، وهي أنَّه لا يُسأل عن عدالة أحدٍ منهم، بل ذلك أمر مفروغ منه؛ لكونهم على الإطلاق معدَّلين بنصوص الكتاب والسنَّة وإجماع مَن يُعتدُّ به في الإجماع من الأمَّة ... ».

إلى أن قال: (ص: ٢٦٥): «ثمَّ إنَّ الأمَّةَ مجمعةٌ على تعديلِ جميع الصحابة، ومَن لابس الفتنَ منهم فكذلك بإجماع العلماء الذين يُعتدُّ بهم في الإجماع؛ إحساناً للظَّنِّ بهم، ونظراً إلى ما تمهّد لهم من المآثر، وكأنَّ الله سبحانه وتعالى أتاح الإجماعَ على ذلك لكونهم نقلة الشريعة، واللهُ أعلم ».

وقال النووي في شرحه على مسلم (١٥/ ١٤٩): ﴿ وَلَهَٰذَا اتَّفَقَ أَهُلُ الْحُقِّ

ومن يُعتدُّ به في الإجماع على قبول شهاداتهم ورواياتهم وكمال عدالتهم، ويُخَالَ عدالتهم، والمُخَالِقَة المُحالِي

وقال الخطيب البغدادي في الكفاية (ص: ٤٦): « كلُّ حديثٍ اتَّصل إسنادُه بين من رواه وبين النَّبِيِّ عَلَيْةٍ لَم يلزم العمل به إلَّا بعد ثبوت عدالة رجاله، ويجب النظرُ في أحوالهم سوى الصحابي الذي رفعه إلى رسول الله عن عدالَة الصحابة ثابتةٌ معلومةٌ بتعديل الله لهم، وإخباره عن طهارتهم، واختياره لهم في نص القرآن» ثمَّ ذكر الآيات والأحاديث في ذلك.

ومِمَّا يوضِّحُ ذلك أنَّ دواوينَ السنَّة صحاحها وجوامعها وسننها ومسانيدها ومعاجمها وغير ذلك مشتملةٌ على الرواية عن الصحابة على الإبهام، وما ثبت بالإسناد إليهم فهو حجَّةٌ عند أهل السنَّة، ولا تؤثِّر جهالتُهم؛ لأنَّ المجهول منهم في حكم المعلوم.

ثمَّ إِنَّ قولَ أهل السُّنَة والجهاعة بعدالة الصحابة لا يعني عصمتهم؛ لأنَّ العصمة عندهم لا تكون إلَّا للرُّسُل والأنبياء، قال شيخ الإسلام ابن تيمية في العقيدة الواسطية (ص:٢٨): « وهم مع ذلك (يعني أهل السنة والجهاعة) لا يعتقدون أنَّ كلَّ واحدٍ من الصحابة معصومٌ عن كبائر الإثم وصغائره، بل يجوز عليهم الذنوب في الجملة، ولهم من السَّوابِق والفضائل ما يوجب مغفرة ما يصدر منهم إن صدر، حتى إنَّهم يُغفر لهم من السيِّئات ما لا يُغفر لَمِن بعدهم، وقد ثبت بقول رسول الله عَلَيْ أنَّهم خير القرون، وأنَّ المُدَّ من أحدِهم إذا تصدَّق به كان أفضلَ من جبل أُحد ذهباً عَن بعدهم، ثمَّ إذا كان قد صدر عن أحدٍ منهم ذنبٌ فيكون قد تاب منه، أو أتى بحسنات تمحوه، أو غفر له بفضل سابقته، أو بشفاعة محمد عَلَيْ الذي هم أحقُّ الناس بشفاعته، أو ابتلي بفضل سابقته، أو بشفاعة محمد عَلَيْ الذي هم أحقُّ الناس بشفاعته، أو ابتلي

ببلاء في الدنيا كفِّر به عنه، فإذا كان هذا في الذنوب المُحقَّقة فكيف الأمور التي كانوا فيها مُجتهدين، إن أصابوا فلهم أجران، وإن أخطأوا فلهم أجر واحد، والخطأ مغفور.

ثمَّ القدر الذي يُنكر من فِعل بعضِهم قليل نزر مغمور في جنب فضائل القوم ومحاسنِهم من الإيمان بالله ورسوله والجهاد في سبيله والهجرة والنُّصرة والعلم النافع والعمل الصالح، ومن نظر في سيرة القوم بعلم وبصيرة وما منَّ الله عليهم من الفضائل علِمَ يقيناً أنَّهم خيرُ الخلق بعد الأنبياء، لا كان ولا يكون مثلهم، وأنَّهم الصَّفوةُ من قرون هذه الأمَّة التي هي خير الأمم وأكرمها على الله ».

وقول أهل السُّنَّة بتعديل الصحابة، كما أنَّه مستندُّ إلى نصوص من الكتاب والسُّنَّة، فهو مَبنِيُّ على حُسن الظنِّ بهم، ومَن أحسن الظنَّ بهم فهو مأجورٌ، والقول بخلاف ذلك مَبنِيُّ على إساءة الظنِّ بهم، ومَن أساء الظنَّ بهم فهو آثمٌ. والواجبُ لأصحاب رسول الله ﷺ تولِّيهم ومَجَبَّتُهم والثناءُ عليه

والجاعة: « ونحبُّ أصحاب رسول الله ويهم وعبتهم والتناء عليه بالجميل اللاَّئق بهم، وألاَّ يُذكروا إلَّا بخير، قال الطحاوي في عقيدة أهل السُّنة والجماعة: « ونحبُّ أصحاب رسول الله ﷺ ولا نفرط في حبِّ أحدٍ منهم، ولا نتبرًا من أحدٍ منهم، ونبغض من يبغضهم وبغير الخير يذكرهم، ولا نذكرهم إلَّا بخير، وحبُّهم دينٌ وإيمانٌ وإحسانٌ، وبغضُهم كفرٌ ونفاقٌ وطغيانٌ ».

وروى الخطيبُ البغدادي في كتابه الكفاية (ص: ٤٩) بإسناده إلى أبي زرعة الرازي أنَّه قال: « إذا رأيت الرجلَ ينتقصُ أحداً من أصحاب رسول الله ﷺ فاعلم أنَّه زنديقٌ؛ وذلك أنَّ رسول الله ﷺ عندنا حقٌّ والقرآن حقٌّ، وإنَّما أدَّى إلينا هذا القرآن والسننَ أصحابُ رسول الله ﷺ وإنَّما يريدون أن يجرحوا

شهودَنا ليُبطلوا الكتاب والسنة، والجرحُ بهم أولى وهم زنادقةٌ ».

وقال البغوي في شرح السنة (١/ ٢٢٩): «قال مالك: مَن يبغض أحداً من أصحاب رسول الله عليه وكان في قلبه عليه عليه على فليس له حقٌ في في المسلمين، ثم قرأ قوله سبحانه وتعالى: ﴿ مَّا أَفَاءَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ ﴾ المسلمين، ثم قرأ قوله سبحانه وتعالى: ﴿ مَّا أَفَاءَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱللَّهِ قُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرُ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱللَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَنِ ﴾ الآية، وذُكر بين يديه رجلٌ ينتقص أصحابَ رسول الله عَلَيْ فقرأ مالكُ هذه الآية ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَأَشِدَاءُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ أَلَىٰ قوله: ﴿ لِيَغِيظَ بِمُ ٱلكُفَّارُ ﴾، ثم قال: مَن أصبح من الناس في قلبه غِلًا على أحدٍ من أصحاب النَّبِي عَلَيْ فقد أصابته هذه الآية ».

وقال الإمام أحمد في كتابه السنة: «ومن السنّة ذكرُ محاسن أصحاب رسول الله عَلَيْ كلّهم أجمعين، والكفّ عن الذي جرى بينهم، فمَن سبّ أصحاب رسول الله عَلَيْ أو واحداً منهم فهو مبتدعٌ رافضيٌّ، حبُّهم سنَّةٌ والدعاءُ لهم قربةٌ والاقتداءُ بهم وسيلةٌ والأخذُ بآثارهم فضيلةٌ ».

وقال أيضاً: « لا يجوز لأحدٍ أن يذكر شيئاً من مساوئهم ولا يطعن على أحدٍ منهم فمَن فعل ذلك فقد وجب على السلطان تأديبُه وعقوبتُه ليس له أن يعفوَ عنه بل يعاقبُه ثمَّ يستتيبُه فإن تاب قبِلَ منه وإن لمَ يتب أعاد عليه العقوبة وخلَده في الحبس حتى يتوب ويراجع ».

وقال ابن أبي حاتم في كتابه الجرح والتعديل (١/ ٨٧): « فأمَّا أصحابُ رسول الله ﷺ فهم الذين شهدوا الوحي والتنزيل، وعرفوا التفسيرَ والتأويل، وهم الذين اختارهم اللهُ عزَّ وجلَّ لصحبة نبيِّه ﷺ ونصرتِه وإقامةِ دينه وإظهارِ حقِّه، فرضيهم له صحابةً، وجعلهم لنا أعلاماً وقدوةً، فحفظوا عنه

ونهى وحظر وأدّب، ووعَوْه وأتقنوه، ففقهوا في الدين، وعلموا أمرَ الله ونهيه ونهى وحظر وأدّب، ووعَوْه وأتقنوه، ففقهوا في الدين، وعلموا أمرَ الله ونهيه ومراده بمعاينة رسول الله عَلَيْ ومشاهدتهم منه تفسيرَ الكتاب وتأويله، وتلقّفهم منه واستنباطهم عنه، فشرَّ فهم اللهُ عزَّ وجلَّ بها مَنَّ عليهم وأكرمهم به من وضعه إيَّاهم موضع القدوة »، إلى أن قال: « فكانوا عدولَ الأمَّة وأئمَّة الهدى وحججَ الدِّين ونقلةَ الكتاب والسنة.

وندب الله عزَّ وجلَّ إلى التمسُّك بهديهم والجري على منهاجهم والسلوك لسبيلهم والاقتداء بهم، فقال: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَسَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَّىٰ ﴾ الآية.

ووجدنا النَّبِيَّ وَلَيْلِا قد حضَّ على التبليغ عنه في أخبار كثيرة، ووجدناه يخاطبُ أصحابَه فيها، منها أن دعا لهم فقال: (نضَّر اللهُ امرءاً سمع مقالتي فحفظها ووعاها حتى يبلِّغها غيرَه)، وقال وَلَيْلِيْ في خطبته: (فليبلِّغ الشّاهدُ منكم الغائب)، وقال: (بلِّغوا عنِّي ولو آيةً، وحدِّثوا عن بني إسرائيل ولا حرج).

ثمَّ تفرَّقت الصحابةُ عَنِي النَّواحي والأمصار والثغور، وفي فتوح البلدان والمغازي والإمارة والقضاء والأحكام، فبثَّ كلُّ واحدٍ منهم في ناحيته وبالبلد الذي هو به ما وعاه وحفظه عن رسول الله عَنَيْ، وحكموا بحكم الله عزَّ وجلَّ وأمضوا الأمور على ما سنَّ رسول الله عَنَّة، وأفتوا فيما سئلوا عنه مِمَّا حضرهم من جواب رسول الله عَنَّة عن نظائرها من المسائل، وجرّدوا أنفسهم مع تقدمة حسن النيّة والقربة إلى الله تقدّس اسمُه، لتعليم الناس الفرائض والأحكام والسنن والحلال والحرام، حتى قبضهم اللهُ عزَّ الناس الفرائض والأحكام والسنن والحلال والحرام، حتى قبضهم اللهُ عزَّ

وجلَّ رضوانُ الله ومغفرته ورحمته عليهم أجمعين ».

وقال أبو عثمان الصابوني في كتابه عقيدة السلف وأصحاب الحديث: « ويَرون الكفَّ عمَّا شجر بين أصحاب رسول الله ﷺ وتطهير الألسنة عن ذكر ما يتضمَّن عيباً لهم أو نقصاً فيهم ويرون التَّرَّحُم على جميعهم والموالاة لكافَّتهم ».

ونقل الحافظ في الفتح (٤/ ٣٦٥) عن أبي المظفر السمعاني أنَّه قال: «التعرُّضُ إلى جانب الصحابة علامةٌ على خذلان فاعله، بل هو بدعةٌ وضلالةٌ ».

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه العقيدة الواسطية: «ومن أصول الله وقال السنة والجهاعة سلامة قلوبهم وألسنتهم لأصحاب رسول الله وقلي كما وصفهم الله في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا آغْفِرْ لَنَا وَصفهم الله في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا آغْفِرْ لَنَا وَلِا خُوانِنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ وَيُولُونَ رَبُونُ رَحِيمٌ ﴾ ، وطاعة للنبي وقله: (لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أنَّ أحدكم أنفق مثلَ أُحُدِ ذهباً ما بلغ مُدَّ أحدهم ولا نصيفه) إلى أن قال: ويتبرَّءون من طريقة الروافض الذين يبغضون الصحابة ويسبّونهم، وطريقة النواصب الذين يؤذون أهلَ البيت بقول أو عمل، ويُمسكون عمَّا جرى بين الصحابة، ويقولون إنَّ هذه الآثار المرويّة في مساوئهم منها ما هو كذبٌ ومنها ما قد زيد فيه ونُقص وغُيِّر عن وجهه، والصحيحُ منه هم فيه مغذورون إمَّا مجتهدون مصيبون وإمَّا مجتهدون مخطئون».

وقال الحافظ ابن كثير في تفسير قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَٱلسَّبِقُونَ ٱلْأَوْلُونَ مِنَ ٱلْمُهَا حِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَن رَّضِي ٱللهُ عَهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ الآية قال: « فقد أخبر اللهُ العظيم أنَّه قد رضي عن السابقين الأوَّلين من

المهاجرين والأنصار والذين اتّبعوهم بإحسان، فيا ويلَ مَن أبغضهم أو سبّهم أو أبغضَ أو سبّ بعضهم ولا سِيها سيّدُ الصحابة بعد الرَّسول وَ اللَّهُ وخيرُهم وأفضلُهم أعني الصّديق الأكبر والخليفة الأعظم أبا بكر بن أبي قحافة اللَّيْن، فإنَّ الطائفة المخذولة من الرافضة يعادون أفضل الصحابة، ويبغضونهم ويسبُّونهم عياذاً بالله من ذلك، وهذا يدلُّ على أنَّ عقولهم معكوسةٌ وقلوبهم منكوسةٌ، فأين هؤلاء من الإيهان بالقرآن إذ يسبون مَن الله ويوالون من فإنهم ميرضَّون عمَّن رضي الله عنه ويسبُّون من سبّه الله ورسوله ويوالون من يوالي الله ويعادون من يعادي الله، وهم متَّبعون لا مبتدعون ويقتدون ولا يبتدعون، ولهذا هم حزبُ الله المفلحون وعبادُه المؤمنون».

وقال ابن أبي العز الحنفي في شرح الطحاوية (ص:٤٦٩): « فمن أضلُّ عِمَّن يكون في قلبه غلُّ على خيار المؤمنين وسادات أولياء الله تعالى بعد النبيِّين، بل قد فضَلهم اليهودُ والنصارى بخصلة، قيل لليهود مَن خيرُ أهل ملَّتكم؟ قالوا: أصحابُ موسى، وقيل للنصارى: من خير أهل ملَّتكم؟ فقالوا: أصحابُ عيسى، وقيل للرافضة: من شرُّ أهل ملَّتكم؟ فقالوا: أصحابُ محمد، ولم يستثنوا منهم إلَّا القليل، وفيمن سبوهم من هو خير عِمَّن استثنوهم بأضعافٍ مضاعفةٍ ».

وهذا المعنى جاء في شعر أحد علمائهم بين القرن الثاني عشر والثالث عشر الهجري، وهو كاظم الأزري، فقال:

أهم خير أمة أخرجت للنّا سهيهات ذاك بل أشقاها!!! وقفتُ عليه في نقد الأستاذ محمود الملاح لقصيدته الأزرية المطبوع بعنوان: «الرزيّة في القصيدة الأزرية » (ص: ٥١).

وما جاء في هذا البيت غايةٌ في الجفاء والخبث، وهو مُصادمٌ للقرآن لقوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾.

وقال الحافظ ابن حجر في كتابه فتح الباري (١٣/ ٣٤): « واتّفق أهلُ السنة على وجوب منع الطعن على أحد من الصحابة بسبب ما وقع لهم من حروبٍ ولو عُرف المحقُّ منهم؛ لأنّهم لم يقاتلوا في تلك الحروب إلّا عن اجتهادٍ وقد عفا اللهُ تعالى عن المخطئ في الاجتهاد بل ثبت أنّه يؤجر أجراً واحداً وأنّ المصيبَ يؤجر أجرين».

وقال الشيخ يحيى بن أبي بكر العامري في كتابه الرياض المستطابة في من له روايةٌ في الصحيحين من الصحابة (ص: ٣١١): « وينبغي لكلِّ صيِّنِ متديِّنِ مسامحة الصحابة فيها صدر بينهم من التشاجر والاعتذار عن مخطئهم وطلب المخارج الحسنة لهم وتسليم صحة إجماع ما أجمعوا عليه على ما علموه، فهم أعلم بالحال، والحاضرُ يرى ما لا يرى الغائبُ، وطريقةُ العارفين الاعتذارُ عن المعائب، وطريقةُ المنافقين تتبُّعُ المثالب، وإذا كان اللاَّزمُ من طريقة الدين ستر عورات المسلمين فكيف الظنُّ بصحابة خاتم النبيّن مع اعتبار قوله عليه المنه تسبُّوا أحداً من أصحابي)، وقوله: (من حُسْن إسلام المرء تركُه ما لا يعنيه) هذه طريقةُ صلحاء السلف وما سواها مهاو وتلف ».

#### \* \* \*

٢٧ ـ قوله: «والطاعةُ لأئمَّة المسلمين مِن ولاة أمورهم وعلمائهم».

ا \_ قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِى آلاً مَن مِنكُمْ ﴾ ، أولو الأمر هم العلماء والأمراء، فيسمع للعلماء ويُطاع فيما

يبيّنونه من أمور الدِّين، ويُسمع للأمراء ويُطاع فيها يأمرون به مِمَّا ليس معصيةً لله عزَّ وجلَّ، وقد رجَّح تفسيرَ وُلاة الأمر بها يشمل العلماء والأمراء القرطبيُّ وابنُ كثير في تفسيريها، فعزا القرطبيُّ تفسيرَ ﴾ أُولِي آلأَمْرِ ﴿ بالأمراء إلى الجمهور وأبي هريرة وابن عباس وغيرهم، وقال أيضاً: « وقال جابر بن عبد الله ومجاهد (أولو الأمر): أهلُ القرآن والعلم، وهو اختيارُ مالكِ عَلَيْكَ، ونحوُه قولُ الضحّاك، قال: يعني الفقهاء والعلماء في الدِّين ».

وقال ابن كثير في تفسيره: « وقال علي بن أبي طلحة عن ابن عباس: ﴿ وَأُولِي آلاً مَرِ مِنكُمْ ﴾ يعني أهل الفقه والدِّين، وكذا قال مجاهد وعطاء والحسن البصري وأبو العالية: ﴿ وَأُولِي آلاً مَرِ مِنكُمْ ﴾ يعني العلماء ».

ويدلُّ لطاعة العلماء قولُ الله عزَّ وجلَّ: ﴿ فَسَّعَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ، وقولُه: ﴿ لَوْلَا يَنْهَنَهُمُ ٱلرَّبَّنِيُّونَ وَٱلْأَحْبَارُ عَن قَوْلِمُ ٱلْإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ ٱلشَّحْتَ ﴾.

ويدلُّ لطاعة الأمراء قوله ﷺ: « السمعُ والطاعةُ على المرء المسلم فيها أحبَّ وكرِهَ ما لم يُؤمَر بمعصيةٍ، فإذا أُمر بمعصيةٍ فلا سمعَ ولا طاعة » رواه البخاري (٧١٤٢) ومسلم (١٨٣٩) مِن حديث عبد الله بن عمر ﷺ.

وقولُه ﷺ: « إنَّمَا الطاعةُ في المعروف » رواه البخاري (٧١٤٥) ومسلم (١٨٤٠) من حديث على السيخة.

وقولُه ﷺ: «عليك السمع والطاعة في عُسرِك ويُسرِك، ومَنشَطِك ومَكرَهِك، وأَثرَةٍ عليك »رواه مسلم (١٨٣٦) مِن حديث أبي هريرة السِيَكُ.

وروى مسلم أيضاً (١٨٣٧) عن أبي ذر السَّخَةُ قال: «إنَّ خليلي أوصاني أن أسمعَ وأُطيعَ، وإن كان عبداً مُجَدَّعَ الأطرافِ ». قال سهل بن عبد الله التستري

كما في تفسير القرطبي (٥/ ٢٦٠): « لا يزالُ النَّاسُ بخيرٍ ما عظَّموا السلطانَ والعلماء، فإذا عظَّموا هذين أصلح اللهُ دنياهم وأُخراهم، وإذا استخفُّوا بهذين أفسد دنياهم وأُخراهم ».

٢ \_ تَتمُّ ولايةُ الأمر بأحد أمورٍ أربعة:

الأول: النّصُّ من رسول الله ﷺ، لو نصَّ على أحدٍ بعينه فإنّه يكون خليفةً بذلك، وقد قال بعضُ أهل العلم: إنَّ خلافة أبي بكر الشيخُ مَّتْ بذلك، والصحيحُ أنّه لم يأت نصُّ خاصُّ عن رسول الله ﷺ بتعيين خليفةٍ مِن بعده، لا أبي بكر ولا غيره، كما قال عمر الشيخُ لمَّا طُلب منه أن يستخلف في مرض موته، قال: «إن أستخلف فقد استخلف مَن هو خيرٌ مني: أبو بكر، وإن أتركُ فقد ترك مَن هو خيرٌ مني: أبو بكر، وإن أتركُ فقد ترك مَن هو خيرٌ مني: رسول الله ﷺ » رواه البخاري (٢١٨٧) ومسلم (١٨٢٣).

وجاء عنه على نصوصٌ تدلُّ على أنَّ أبا بكر الله على الأَولى والأَوْلى بالأمر مِن بعده، مثل تقديم النَّبيِّ إيّاه في الصلاة بالناس في مرض موته على الأَمر مِن بعده، مثل تقديم النَّبيِّ إيّاه في الصلاة بالناس في مرض موته على وأوضحُ شيءٍ في ذلك ما رواه البخاري (٥٦٦٦) ومسلم (٢٣٨٧)، واللَّفظُ لسلم، عن عائشة على قالت: قال لي رسولُ الله على مرضه: ادعي لي أبا بكر وأخاكِ حتَّى أكتُبَ كتاباً؛ فإنِّي أخاف أن يتمنَّى مُتَمَنِّ ويقولَ قائلٌ: أنا أولى، ويأبى الله والمؤمنون إلَّا أبا بكر ».

الثاني: اتّفاقُ أهلِ الحلّ والعقد على تعيين خليفة، ويدلُّ له اتّفاقُ الصّحابةِ على اختيار أبي بكر للخلافة بعد رسول الله ﷺ، وهو اتّفاقُ مُستندُّ إلى نصوص دالَّة على أنَّه الأحقُّ بالخلافة بعد رسول الله ﷺ، ومنها ما تقدَّمَت الإشارةُ إليه قريباً.

الثالث: أن يعهد الخليفة إلى رجل يلي الخلافة مِن بعده، كما حصل مِن الشَّكَ الذي تقدَّم قريباً. استخلاف أبي بكر لعمر الشَّكَ ، ويدلُّ له أثرُ عمر الشَّكَ الذي تقدَّم قريباً.

الرابع: أن يتغلَّب على النَّاس رجلٌ بالقهر والغلبة، فيستقرَّ له الأمرُ، كما حصل مِن انتزاع أبي العباس السَّفَّاح الخلافةَ مِن بني أُميَّةَ.

وقد ذكر هذه الأمورَ الأربعة القرطبيُّ في تفسيره عند تفسير قولِ الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلْتِكِ لِلْمَلْتِكِةِ إِنِي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ ، وذكرها شيخُنا الشيخُ محمد الأمين الشنقيطي عظلتُه في كتابه « أضواءُ البيان » عند هذه الآية ، قال القرطبي: « فإن تغلّب مَن له أهليَّةُ الإمامة وأخذها بالقهر والغلبة ، فقد قيل: إنَّ ذلك يكون طريقاً رابعاً ، وقد سُئل سهل بن عبد الله التستري: ما يجب علينا لمن غلب على بلادنا وهو إمامٌ ؟ قال: تُجيبُه وتُؤدِّي إليه ما يُطالبُك مِن حقّه ، ولا تُنكر فعالَه ولا تفرّ منه ، وإذا ائتمنك على سرِّ مِن أمر الدِّين لم تُفشِه ، وقال ابن خويز منداد: ولو وثب على الأمر مَن يصلُحُ له مِن غير مشورةٍ ولا اختيارٍ وبايع له النَّاسُ مَتَتْ له البيعةُ ، والله أعلم ».

وقال النووي في شرحه على صحيح مسلم (١٢/ ٢٣٤) في قولِ عبد الله ابن عمرو: « أَطِعْه في طاعةِ الله، واعْصِهِ في معصيةِ الله » قال: « فيه دليلٌ لوجوب طاعةِ المتَوَلّين للإمامة بالقهر مِن غير إجماع ولا عهدٍ ».

وقال الحافظ في الفتح (١٣/ ١٢٢): « وأمَّا لُو تغلَّب عبدٌ حقيقةً بطريقِ الشَّوْكة فإنَّ طاعتَه تجبُ إخماداً للفتنة، ما لم يأمُر بمعصية ».

وقال الإمامُ أحمد في اعتقاده كها في السنَّة لِلاَّلكائي (١/ ١٦١): « ومَن خرج على إمامِ المسلمين وقد كان النَّاسُ اجتمعوا عليه وأقرُّوا له بالخلافة بأيِّ وجهٍ كان: بالرِّضا أو بالغلَبة، فقد شقَّ هذا الخارجُ عصا المسلمين وخالف

الآثارَ عن رسول الله ﷺ، فإن مات الخارجُ عليه مات مِيتةً جاهليَّة ».

وقال الحافظ في الفتح (٧/١٣) في شرح حديث: « مَن رأى مِن أميره شيئاً يكرهُه فليصبر عليه؛ فإنّه مَن فارق الجماعة شِبراً فهات، إلّا مات مِيتة جاهليّة » قال: « قال ابن بطّال: في الحديث حجّة في ترك الخروج على السلطان ولو جار، وقد أجمع الفقهاء على وجوب طاعة السلطان المتغلّب والجهاد معه، وأنّ طاعته خيرٌ مِن الخروج عليه؛ لما في ذلك مِن حَقنِ الدِّماء وتسكينِ الدَّهماء، وحجتُّهم هذا الخبرُ وغيرُه مِمّا يساعده، ولم يستثنوا مِن ذلك إلّا إذا وقع من السلطان الكفرُ الصَّريحُ، فلا تجوزُ طاعتُه في ذلك، بل تجب مجاهدتُه لَين قدر عليها كما في الحديث الذي بعده ».

يشيرُ بذلك إلى حديث عبادة بن الصَّامت السَّخَّ : « بايعَنَا على السَّمع والطَّاعة في مَنشَطِنا ومَكرَهِنا وعُسرِنا ويُسرِنا، وأثرَةٍ علينا، وأن لا نُنازع الأمرَ أهلَه، إلَّا أن ترَوا كفراً بَواحاً عندكم مِن الله فيه بُرْهانٌ ».

٣ ـ حقُّ وُلاة الأمر على الرَّعيَّة النُّصحُ لهم، ويكون النُّصحُ بالسمع والطَّاعة لهم في المعروف، والدّعاءِ لهم، وترْكِ الخروج عليهم ولو كانوا جائرين، ومِن أدلَّة النُّصح لهم قولُه ﷺ: «الدِّينُ النَّصيحةُ، قلنا: لَمِن؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله ولأئمَّة المسلمين وعامَّتِهم »رواه مسلم (٩٥).

وروى الإمامُ مالك في الموطأ (٢/ ٩٩٠) عن سهيل بن أبي صالح، عن أبيه، عن أبي هريرة الله عن أبي هريرة الله عن أبي هريرة الله عن أن رسول الله عليه قال: « إنَّ الله يرضى لكم ثلاثاً، وان تعتصموا ويسخطُ لكم ثلاثاً، يرضى لكم أن تعبدوه ولا تُشركوا به شيئاً، وأن تعتصموا بحبل الله جميعاً، وأن تناصحوا مَن ولاَّه الله أمركم، ويسخطُ لكم قيلَ وقالَ، وإضاعة المال، وكثرة السؤال ». ورواه أيضاً الإمامُ أحمد في مسنده (٨٧٩٩)،

وهو حديثٌ صحيحٌ.

وفي مسند الإمام أحمد (٢١٥٩٠) بإسنادٍ صحيحٍ عن زيد بن ثابت اللهجيَّة في حديثٍ طويلٍ، وفيه: « ثلاثُ خصال لا يغِلُّ عليهنَّ قلبُ مسلم أبداً: إخلاصُ العمل لله، ومناصحةُ وُلاة الأمر، ولزومُ الجهاعة؛ فإنَّ دعوَتَهم تُحيطُ مِن ورائهم ».

قال ابن القيِّم في مفتاح دار السعادة (ص:٧٩) في معنى « لا يغِلُ عليهنَّ قلبُ مسلم »: « أي لا يحمل الغِلَّ ولا يبقى فيه مع هذه الثلاثة؛ فإنَّها تنفي الغِلَّ والغِشَّ وفسادَ القلب وسخائمَه » إلى أن قال: « وقولُه (ومناصحةُ أئمّة المسلمين ): هذا أيضاً منافٍ للغلِّ والغشِّ؛ فإنَّ النَّصيحةَ لا تجامعُ الغلَّ؛ إذ هي ضدّه، فمَن نصح الأئمَّةَ والأمَّةَ فقد برِئَ مِن الغلِّ.

وقولُه: (ولزومُ جماعتهم): هذا أيضاً عِمَّا يطهِّرُ القلبَ مِن الغلِّ والغشِّ؛ فإنَّ صاحبَه للزومه جماعةَ المسلمين يحبُّ لهم ما يحبُّ لنفسه، ويكره لهم ما يكره لها، ويسوؤه ما يسوؤهم، ويسرُّه ما يسرُّهم ».

وقال النووي في شرحه على مسلم (٢/ ٣٨): « وأمَّا النَّصيحةُ لأئمّة المسلمين فمعاونتُهم على الحقّ وطاعتُهم فيه، وأمْرُهم به، وتنبيهُهم وتذكيرُهم برفق ولطف، وإعلامُهم بها غفلوا عنه ولم يبلغُهم مِن حقوق المسلمين، وتركُ الخروج عليهم، وتألُّفُ النَّاس لطاعتهم، قال الخطّابي على النَّفية ومِن النّصيحة لهم الصلاةُ خلفَهم، والجهادُ معهم، وأداءُ الصّدقات إليهم، وتركُ الخروج بالسّيف عليهم إذا ظهر منهم حيفٌ أو سوءُ عِشرةٍ، وأن لا يُغرُّوا بالثّناء الكاذب عليهم، وأن يُدعى لهم بالصّلاح ».

وقال ابن حجر في الفتح (١/ ١٣٨): ﴿ وَالنَّصِيحَةُ لأَئَّهُ المُسلمين إعانَتُهم

على ما حمِّلُوا القيامَ به، وتنبيهُهم عند الغفلة، وسدُّ خلَّتهم عند الهفوة، وجمعُ الكلمة عليهم، وردُّ القلوب النَّافرة إليهم، ومِن أعظم نصيحتهم دفعُهم عن الظلم بالتي هي أحسن، ومِن جملة أئمَّة المسلمين أئمَّةُ الاجتهاد، وتقع النَّصيحةُ لهم ببَثِ علومِهم، ونشرِ مناقبِهم، وتحسينِ الظّنِّ بهم».

ثمَّ إِنَّ النَّصِيحةَ لُولاة الأمور وغيرِهم تكون سرَّا وبرفقٍ ولينٍ، ويدلَّ لذلك قولُ الله عزَّ وجلَّ لموسى وهارون: ﴿ ٱذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ مَا فَعُىٰ ﴿ اَذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ مَا فَعَیٰ ﴿ اَذَلَكَ قُولًا لَذَلكَ قَوْلًا لَیْنَا لَعَلَّهُ مَا يَعَلَّمُ اللهِ عَنَّ النَّبِيِّ عَلَیْتُ قال: ﴿ إِنَّ لَلْمُ اللهِ عَلَى النَّبِيِّ عَلَیْتُ قال: ﴿ إِنَّ الرِّفقَ لا يكون في شيءٍ إلَّا زانَه، ولا يُنزَع من شيءٍ إلَّا شانَه ﴾ رواه مسلم الرِّفقَ لا يكون في شيءٍ إلَّا زانَه، ولا يُنزَع من شيءٍ إلَّا شانَه ﴾ رواه مسلم (٢٥٩٤).

وفي صحيح البخاري (٣٢٦٧) ومسلم (٢٩٨٩)، واللفظُ لمسلم، عن أبي وائل شقيق بن سلمة قال: قيل لأسامة: « ألا تدخل على عثمان فتكلّمه؟ فقال: أثرون أنّي لا أُكلّمُه إلّا أُسمعُكم؟ والله! لقد كلّمْتُه فيما بيني وبينه ما دون أن أفتحَ أمراً لا أُحبُّ أن أكون أوّلَ مَن فتحه » الحديث.

قال الحافظ ابن حجر في الفتح (١٣/ ٥١): « أَيْ كلَّمْتُه فيها أَشْرْتم إليه، لكن على سبيل المصلحة والأدب في السرِّ بغير أن يكون في كلامي ما يثير فتنةً أو نحوَها ».

وعن عياض بن غنم الله على عن رسول الله على قال: « مَن أراد أن ينصح السلطانَ بأمرٍ فلا يُبدِ له علانيةً، ولكن لِيأخذُ بيدِه فيخلو به، فإن قَبِل منه فذاك، وإلاَّ كان قد أدَّى الذي عليه له » رواه أحمد (١٥٣٣٣) والحاكم (٣/ ٢٩٠) وابن أبي عاصم في السنَّة (١٠٩٦ ـ ١٠٩٨)، قال الألبانيُّ في تخريجه (٢/ ٥٢٣): «فالحديثُ صحيحٌ بمجموع طرقه».

وإذا خلا النَّصحُ من الرِّفق واللِّين وكان علانيةً فإنَّه يضرُّ ولا ينفعُ، ومِن المعلوم أنَّ أيَّ إنسانٍ إذا كان عنده نقصٌ يجبُّ أن يُنصح برفقٍ ولينٍ، وأن يكون ذلك سرَّا، فعليه أن يعامل النَّاسَ بمثل ما يجبُّ أن يعاملوه به، ففي صحيح مسلم (١٨٤٤) في حديثٍ طويلٍ عن عبد الله بن عمرو بن العاص عَنِي أنَّ النَّبيَ عَلَيْتُ قال: « فمَن أحبَّ أن يُزحْزح عن النَّار ويُدخل الجنَّة فلتأته منيَّتُه وهو يؤمنُ بالله واليوم الآخِر، وليأتِ إلى النَّاس الذي يحبُّ أن يُؤتى إليه ».

٤ ـ مِنَ النَّصح للوُلاة السمعُ والطاعةُ في المعروف، فإذا أُمروا بمعصيةٍ فلا سمعَ ولا طاعة في ذلك، ويدلُّ لذلك قولُ الله عزَّ وجلَّ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَطِيعُوا ٱللهُ وَلَا طاعة في السنَّة أحاديثُ كثيرةٌ أَطِيعُوا ٱللهُ وَالرَّسُولَ وَأُولِى ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ أَ ﴾، وجاء في السنَّة أحاديثُ كثيرةٌ في السمع والطاعة لولاة الأمور، وقد مرَّ منها قريباً حديثُ عبد الله ابن عمر، وأبي هريرة، وأبي ذر، وعبادة ابن الصامت.

وروى النَّسائي (٤١٦٨) بإسنادٍ صحيح عن جرير اللَّيِّ قال: بايعْتُ النَّبِيَ ﷺ على السَّمع والطَّاعة، وأن أنصح لكلِّ مسلم ».

وفي صحيح مسلم (١٨٤٧) في حديثٍ طويلٍ عن حذيفةَ الله الله الله وأخذَ مالك، رسولُ الله وَاللهُ الله وأخذَ مالك، فاسمعْ وأطعْ ».

وروى البخاري (٧١٣٧) ومسلم (١٨٣٥) واللفظُ لمسلم، عن أبي هريرة عن النّبيّ وَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ومَن يعصِني فقد عصى الله ومَن يعصِني فقد عصى الله ومَن يُطع الأميرَ فقد أطاعني، ومَن يعصِ الأميرَ فقد عصاني ».

وروى مسلم في صحيحه (١٨٤٦) عن وائل بن حجر السيخ قال: «سأل سلمة بن يزيد الجعفي رسولَ الله ﷺ، فقال: يا نبيَّ الله! أرأيتَ إن قامتْ علينا

أُمراءُ يسألونا حقَّهم ويمنعونا حقَّنا؟ فقال رسول الله ﷺ: اسمعوا وأطيعوا؛ فإنَّما عليهم ما حُمِّلوا وعليكم ما حُمِّلتُم ».

وفي تفسير القرطبي (٥/ ٢٥٩) أنَّ سهلَ بن عبد الله التستري قال: «إذا نهى السلطانُ العالمَ أن يُفتِي فليس له أن يُفتي، فإن أفتى فهو عاص، وإنْ كان أميراً جائراً »، ويدلُّ لذلك حديثُ عوف بن مالك الأشجعي السيخ أنَّ رسولَ الله عَلَيْ قال: « لا يقصُّ إلَّا أميرٌ أو مأمورٌ أو مختالٌ » رواه الإمام أحمد (٢٤٠٠٥) وأبو داود (٣٦٦٥) وهو حديثٌ صحيحٌ بطرقه، وانظر تعليقَ الألباني على المشكاة على حديث رقم (٢٤٠).

وكان أبو موسى الأشعري الشخي يُفتي بالتَّمتُّع في الحجِّ، فبلغه عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب الشخي أنَّه يأمر بالإفراد، فقال: ((يا أيها الناس! مَن كنَّا أفتيناه فُتيا فلْيتَّئِدْ؛ فإنَّ أميرَ المؤمنين قادمٌ عليكم، فبه فائتمُّوا »، أخرجه مسلم في صحيحه (١٢٢١).

وفي سنن البيهقي (٣/ ١٤٤) عن عبد الرحمن بن يزيد قال: «كنّا مع عبد الله ابن مسعود بجمع، فلمّا دخل مسجد منى قال: كم صلّى أميرُ المؤمنين؟ قالوا: أربعاً، فصلّى أربعاً، قال: فقلنا: ألم تُحدّثنا أنّ النّبِيّ وَاللّهُ صلّى ركعتين، وأبا بكر صلّى ركعتين، فقال: بلى! وأنا أُحدّثكموها الآن، ولكنّ عثمان كان إماماً فها أخالفه، والخلافُ شرٌّ ».

وهو عند أبي داود (١٩٦٠)، ورواه البيهقي مِن طريقه (٣/ ١٤٣)، وفي إسناده مَن أُبهم، وعند البيهقي من طريقٍ أخرى فيها مَن أُبهم، وفيها: ((قال: إنِّي أكرهُ الخلافَ ». وإتمامُ الصلاة في السّفر خلافُ الأَوْلى، قد فعله ابنُ مسعود تركاً لمخالفة عثمان.

وفي صحيح البخاري (٩٥٦) ومسلم (٨٨٩) في قصَّة بَدْء مرُوان بالخُطبة يومَ العيد قبل الصلاة، وإنكارِ أبي سعيد الخدري عليه ذلك، ذكر الحافظ في الفتح (٢/ ٤٥٠) مِن فوائد الحديث: «جوازُ عمل العالم بخلاف الأوْلى إذا لم يوافقه الحاكمُ على الأوْلى؛ لأنَّ أبا سعيد حضر الخطبةَ ولم ينصرفْ، فيستدلُّ به على أنَّ البداءة بالصلاة فيها ليس بشرطٍ في صحَّتِها، والله أعلم ».

وقال الحافظ ابن رجب في جامع العلوم والحكم (١١٧/٢): « وأمَّا السمعُ والطاعةُ لوُلاة أمور المسلمين، ففيها سعادةُ الدنيا، وبها تنتظم مصالح العباد في معايشِهم، وبها يستعينون على إظهار طاعة ربِّهم ».

• \_ مِن النُّصح للوُلاة الدعاءُ لهم وعدمُ الدعاء عليهم، وهي طريقةُ أهل السنَّة والجهاعة، قال شيخُ الإسلام ابن تيمية في السياسة الشرعيَّة (ص١٢٩): «ولهذا كان السَّلَفُ كالفُضيل بن عياض وأحمد بن حنبل وغيرهما يقولون: لو كان لنا دعوةٌ مجابةٌ لدعونا بها للسلطان ».

وقال الشيخ أبو محمد الحسن البربهاري في كتابه شرح السنَّة (ص١١): « وإذا رأيتَ الرَّجلَ يدعو على السلطان فاعلم أنَّه صاحبُ هوى، وإذا رأيتَ الرَّجلَ يدعو للسلطان بالصّلاح فاعلم أنَّه صاحبُ سنَّةٍ إن شاء الله، يقول فضيل بن عياض: لو كانت لي دعوةٌ ما جعلتُها إلَّا في السلطان ».

ثمَّ أسند إلى فضيل قولَه: « لو أنَّ لي دعوةً مستجابةً ما جعلتُها إلَّا في السلطان، قيل له: يا أبا عليّ! فسِّر لنا هذا، قال: إذا جعلتُها في نفسي لم تعْدُنِي، وإذا جعلتُها في السلطان صلح، فصلح بصلاحه العبادُ والبلاد، فأمرنا أن ندعو عليهم، وإن ظلموا وإن جاروا؛ لأنَّ ندعو عليهم وجورَهم على أنفسهم، وصلاحهم لأنفسهم وللمسلمين».

وقال الطحاوي في عقيدة أهل السنَّة والجماعة: « ولا نرى الخروجَ على أئمَّتِنا ووُلاة أمورنا وإن جاروا، ولا ندعو عليهم، ولا نَنْزعُ يداً مِن طاعتهم، ونرى طاعتَهم مِن طاعة الله عزَّ وجلَّ فريضة، ما لم يأمروا بمعصيةٍ، وندعو لهم بالصّلاح والمعافاة ». العقيدة مع شرحها لابن أبي العزّ (ص ٥٤٠).

وقال الشيخ أبو إسماعيل الصابوني في كتابه عقيدة السلف أصحاب الحديث (ص٩٢ ـ ٩٣): «ويرى أصحاب الحديث الجمعة والعيدين وغيرهما من الصلوات خلف كلِّ إمام مسلم، برَّا كان أو فاجرًا، ويرون جهادَ الكفرة معهم وإن كانوا جورَةً فجرةً، ويرون الدعاءَ لهم بالإصلاح والتوفيق والصّلاح وبسط العدل في الرَّعيَّة».

٦-إذا حصل مِن وُلاة الأمر فسقٌ أو جَورٌ فلا يجوز الخروجُ عليهم؛ لأنّه يترتّب على الخروج عليهم مِنَ الفوضى والفساد أضعاف ما يحصل مِن الجور، ولا يجوز الخروجُ عليهم إلّا إذا حصل منهم كفرٌ واضحٌ بيّنٌ، وقد دلّ على ذلك سنّةُ رسولِ الله عَلَيْةُ وعملُ السلف الصالح، ومِن ذلك ما رواه البخاري ذلك سنّةُ رسولِ الله عَلَيْةً وعملُ السلف الصالح، ومِن ذلك ما رواه البخاري (٧٠٥٥) ومسلم (١٧٠٩) عن عبادة بن الصامت السيّك قال: بايعنا رسول الله عَلَيْ على السّمع والطّاعة في مَنشَطِنا ومَكرَهِنا وعُسرِنا ويُسرِنا، وأثرةٍ علينا، وأن لا نُنازع الأمرَ أهلَه، إلّا أن تروا كفراً بواحاً عندكم مِن الله فيه بُرُهانٌ ».

وروى مسلم في صحيحه (١٨٥٥) عن عوف بن مالك الأشجعي السَّيَّ قال: سمعت رسولَ الله وَ عَلَيْ يقول: «خيارُ أَنَّمَتكم الذين تحبُّونهم ويحبّونكم، وتُصلُّون عليهم ويُصلُّون عليكم، وشِرارُ أَنَّمَتكم الذين تُبغضونهم ويُبغضونكم، وتلعنونهم ويلعنونكم، قالوا: قلنا: يا رسول الله! أفلا ننابذُهم عند ذلك؟ قال: لا! ما أقاموا فيكم الصلاة، لا! ما أقاموا فيكم الصلاة، ألا

مَن وليَ عليه والٍ، فرآه يأتِي شيئاً مِن معصيةٍ، فليكره ما يأتِي مِن معصية الله، ولا ينزعنَّ يداً مِن طاعةٍ ».

وروى مسلم (١٨٥٤) عن أمّ سلمة على عن النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ أَنَّهُ قال: « إِنَّهُ يُستعمل عليكم أُمراء، فتعرفون وتنكرون، فمن كره فقد برئ، ومَن أنكر فقد سلِّم، ولكن مَن رضي وتابع، قالوا: يا رسول الله! ألا نقاتلُهم؟ قال: لا! ما صلّوا».

وروى البخاري (٧٠٥٤) ومسلم (١٨٤٩) عن ابن عباس عن عن النَّبيِّ وَاللَّهِ عَلَيْهُ عَن اللَّهِ عَلَيْهُ عَن اللَّهِ وَاللَّهُ عَن اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

قال الحافظ في شرحه (٧/١٣): «قال ابن أبي جمرة: المرادُ بالمفارقة السعيُ في حلّ عقد البيعة التي حصلتُ لذلك الأمير ولو بأدنى شيء، فكنَّى عنها بمقدار الشِّبر؛ لأنَّ الأخذَ في ذلك يؤول إلى سفك الدماء بغير حقٍّ ».

وقال الإمام أحمد في اعتقاده كما في السنَّة للالكائي (١/ ١٦١): (( ولا يحلُّ قتالُ السلطان ولا الخروجُ عليه لأحدٍ مِن النَّاس، فمن فعلَ ذلك فهو مبتدعٌ على غير السنَّة والطريق ».

ومرَّ قريباً قولُ الطحاوي: «ولا نرى الخروجَ على أَتَمَّتِنا ووُلاة أمورنا وإن جاروا، ولا ندعو عليهم، ولا نَنْزعُ يداً مِن طاعتهم، ونرى طاعتَهم مِن طاعة الله عزَّ وجلَّ فريضة، ما لم يأمروا بمعصيةٍ، وندعو لهم بالصّلاح والمعافاة ».

وقال الصابوني في عقيدة السلف أصحاب الحديث (ص٩٣): « ولا يرون الخروجَ عليهم بالسيف، وإن رأوا منهم العدولَ عن العدل إلى الجور والحيف ».

ومِن قواعد الشريعة ارتكابُ أخف الضررين في سبيل التخلُّص مِن أشدِّهما، قال ابنُ القيّم في كتاب إعلامُ الموقِّعين (٣/ ١٥): «إنَّ النَّبيَّ وَاللَّهُ شرع لأمَّته إيجاب إنكار المنكر ليحصل بإنكاره مِن المعروف ما يجبُّه اللهُ ورسولُه، فإذا كان إنكارُ المنكر يستلزم ما هو أنكر منه وأبغض إلى الله ورسوله، فإنَّه لا يسوغ إنكارُه، وإن كان اللهُ يُبغضُه ويمقتُ أهلَه، وهذا كالإنكار على الملوك والولاة بالخروج عليهم؛ فإنَّه أساسُ كلِّ شرِّ وفتنةٍ إلى آخر الدهر ».

وما أحسنَ وأجملَ قولَ عبد الله بن مسعود السَّحَيُّ: «تكون أمورٌ مشتبهاتٌ، فعليكم بالتؤدة؛ فإنَّ أحدَكم أن يكون تابعاً في الخير خيرٌ مِن أن يكون رأساً في الشرِّ » رواه البيهقي في الشعب (٧/ ٢٩٧).

### \* \* \*

٢٨ \_ قوله: (( واتّباعُ السلف الصّالح واقتفاءُ آثارهم والاستغفارُ لهم ».

الخيرُ كلَّ الخير والسعادةُ كلَّ السعادة في اتِّباع ما كان عليه رسول الله عَلَيْهُ وأصحابه الكرام ومَن تبعهم بإحسان، وقد أخبر النَّبِيُ عَلَيْهُ عن افتراق هذه الأمَّة إلى ثلاثٍ وسبعين فِرقةٍ، كلُّها في النَّار إلَّا واحدة، قيل: مَن هي يا رسول الله ؟ قال: ﴿ هي الجهاعة ﴾، وقد مرَّ ذلك، ومرَّ أيضاً قولُ النَّبِيِّ عَلَيْهُ في حديث العرباض بن سارية: ﴿ ... فإنَّه مَن يعش منكم بعدي فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسُنَّتِي وسُنَّة الخلفاء المهديين الراشدين، تمَسَّكوا بها، وعضُّوا عليها بالنواجذ، وإيَّاكم ومحدثات الأمور؛ فإنَّ كلَّ محدثة بدعة، وكلَّ بدعة ضلالة ﴾.

ومرَّ أيضاً قولُ مالكِ ﷺ: « لن يصلُح آخرُ هذه الأمَّة إلَّا بها صلح به أَوَّ لُهَا ».

وقال الإمام أحمد في أوّل اعتقاده كما في السنّة للالكائي (١/ ١٥٦): «أصولُ السنّة عندنا التمسُّكُ بها كان عليه أصحابُ رسول الله ﷺ والاقتداء بهم، وتركُ الجصومات والجلوسِ مع أصحاب الأهواء، وتركُ المراء والجدال والخصومات في الدِّين ».

وقد أثنى اللهُ على مَن جاء بعد المهاجرين والأنصار، مستغفراً لهم سائلاً اللهَ اللهَ عَلَمْ عَلَمْ سَائلاً اللهَ أَلاَ يَجعل فِي قلبه غِلاً للمؤمنين، فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجَعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلاَّ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوكُرَّحِيمٌ ﴾ .

قالت عائشة ﷺ فيمَن نال مِن بعض الصحابة: « أُمروا أن يستغفروا لأصحاب النَّبِيِّ ﷺ فسبُّوهم » أخرجه مسلم (٣٠٢٢).

وقال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَنُصَّلِهِ عَهَنَّمَ ۖ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴾ .

وقال عبد الله بن مسعود السلطي كما في جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر (٢/ ٩٧): « مَن كان منكم متأسياً فليتأس بأصحاب محمد والله فإنهم كانوا أبر هذه الأمَّة قلوباً، وأعمقها علماً، وأقلها تكلُّفاً، وأقومها هدياً، وأحسنها حالاً، قوماً اختارهم الله تعالى لصحبة نبية والله فاعرفوا لهم فضلهم، واتَّبعوهم في آثارهم؛ فإنهم كانوا على الهدي المستقيم».

وقال أيضاً كما في سنن الدارمي (٢١١): « اتَّبعوا ولا تبتدعوا؛ فقد كُفيتم ».

وفي سنن الدارمي أيضاً (١٤١) عن عثمان بن حاضر، قال: « دخلتُ على ابن عباس، فقلت: أوْصني، فقال: نعم! عليك بتقوى الله والاستقامة، اتَّبع ولا تبتدع! ».

وفيه أيضاً (١٤٢) عن ابن سيرين قال: ﴿ كَانُوا يُرُونُ أَنَّهُ عَلَى الطريقُ مَا

كان على الأثر ».

وفيه أيضاً (١٤٤) عن ابن مسعود السَّخَيُّ قال: (( تعلُّموا العلمَ قبل أن يُقبض، وقبضُه أن يذهب أهلُه، ألا وإيّاكم والتَّنطُّع والتَّعمُّق والبدع، وعليكم بالعتيق ».

والمراد بالعتيق ما دلَّ عليه دليلٌ، وكان عليه السلف، ولم يكن محدَثاً.

وفي كتاب السنَّة لمحمد بن نصر المروزي (٨٠) أنَّ عبد الله بن مسعود الله قال: ﴿ إِنَّكُمُ اليُّومُ عَلَى الفطرة، وإنَّكُمُ سَتَحَدَثُونَ وَيُحَدَّثُ لَكُم، فإذا رأيتم محدَثةً فعليكم بالهدي الأوَّل ».

وفيه أيضاً (٨٧) أنَّ حذيفة بن اليهان السَّحَيُّ قال: ‹‹ يا معشر القرّاء! اسلكوا الطريق؛ فوالله! لئن سلكتموه لقد سبقتم سبقاً بيِّناً، وإن أخذتم يميناً وشِمالاً لقد ضللتم ضلالاً بعيداً ».

وفيه أيضاً (١٠٠) عن أبي الدرداء الله قال: ﴿ اقتصادٌ في سنَّة خيرٌ مِن اجتهادٍ في بدعةٍ، إنَّك إنْ تتَّبعْ خيرٌ مِن أنْ تبتدع، ولن تخطئ الطريقَ ما اتَّبعْتَ الأثرَ ».

وفيه أيضاً (٩٤): « أنَّ عمر بن عبد العزيز كتب إلى النَّاس أنَّه لا رَأْيَ لأحدٍ مع سنَّةٍ سنَّها رسول الله ﷺ ».

وفيه (١١٠) عن عروة بن الزبير أنَّه قال: « السنن! السنن! فإنَّ السننَ قوامُ الدِّينِ ».

ولقد أحسن مَن قال:

دِينُ النَّبِيِّ محمَّد أخبارُ لا ترْغبنَّ عن الحديث وأهله ولرُبَّها جهل الفَتَى أثرَ الهــُدى

نِعم المطيَّةُ للفــتَى آثــارُ فالرَّأْيُ ليلٌ والحديثُ نَهَارُ والشَّمسُ بازغةٌ لَها أنـوارُ



وقال آخر وأحسن فيها قال:

مقترنٌ فاشغل زمانك في فقه وفي أثرِ رتفعٌ بقاصد الله فوق الشَّمس والقمر

الفقهُ في الدِّين بالآثار مقترنٌ فالشغلُ بالفقه والآثـار مرتفعٌ

# \* \* \*

٢٩ ـ قوله: « وتركُ المراء والجدال في الدِّين ».

طريقةُ أهل السنَّة والجماعة اتِّباعُ الكتاب والسنَّة، والاستسلامُ والانقيادُ لنصوصها، بخلاف غيرهم مِّن يعوِّل على العقول، ويتَّهم النُّقول، ويجادل بالباطل ليدحض به الحقَّ.

وقد جاءت الأدلَّةُ من الكتاب والسنَّة في التحذير مِن ذلك، قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ أَلَا إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونَ فِي ٱلسَّاعَةِ لَفِي ضَلَىلٍ بَعِيدٍ ﴾ ، وقال : ﴿ وَجَدَلُوا لِهِ ٱلْذِينَ كَفَرُوا بِٱلْبَطِلِ بِالْبَطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ ٱلْحَقَّ ﴾ ، وقال : ﴿ وَيُجَدِلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِٱلْبَطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ ٱلْحَقَّ ﴾ ، وقال : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَبِعُ كُلَّ لَيْدَحِضُوا بِهِ ٱلْحَقَّ ﴾ ، وقال : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلا شَيْطِن مِّرِيدٍ ﴾ ، وقال : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرٍ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلا كُتَابٍ مُّنِيرٍ ﴾ ، وقال : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرٍ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلا كُتَابٍ مُّنِيرٍ ﴾ ، وقال : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرٍ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلا كُتَابٍ مُّنِيرٍ ﴾ .

وروى البخاري (٢٤٥٧) ومسلم (٢٦٦٨) عن عائشة عن النَّبِيِّ قال: « إنَّ أبغضَ الرِّجال إلى الله الألدُّ الخَصِم ».

قال الحافظ في شرحه (٨/ ١٨٨): «أي الشديد اللّدد الكثيرُ الخصومة ». وذكر في (١٨٨/١) أنَّ المرادَبه الكافر أو مَن خاصم بباطل مِن المسلمين. وقال ﷺ: « ما ضلَّ قومٌ بعد هدى كانوا عليه إلَّا أوتوا الجدلَ، ثمَّ تلا رسولُ الله ﷺ هذه الآية: ﴿ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ّ بَلَ هُرْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ » رواه

الترمذي (٣٢٥٣)، وقال: «هذا حديثٌ حسنٌ صحيحٌ ».

وروى مسلم في صحيحه (٢٦٦٦) عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال: « هجَّرتُ إلى رسول الله ﷺ يوماً، قال: فسمع أصوات رجلين اختلفا في آية، فخرج علينا رسول الله يُعرف في وجهه الغضبُ، فقال: إنَّما هلك مَن كان قبلكم باختلافهم في الكتاب».

وروى ابن ماجه (٢٥٤) عن جابر بن عبد الله أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال: « لا تعلَّموا العلمَ لتباهوا به العلماء، ولا لتُهاروا به السفهاء، ولا تخيَّروا به المجالس، فمَن فعل ذلك فالنَّار النَّار ».

قال ابن أبي العزّ الحنفي في شرح قول الطحاوي (ص٤٢٧): (( ولا نُماري في دين الله ))، قال: (( معناه لا نخاصمُ أهلَ الحقّ بإلقاءِ شبُهات أهلِ الأهواء عليهم؛ الْتهاساً لامترائهم ومَيْلِهم؛ لأنّه في معنى الدعاء إلى الباطل وتلبيسِ الحقّ وإفسادِ دين الإسلام ».

ومِن طريقة أهل الزَيغ والضلال الجدالُ بالباطلُ واتباعُ ما تشابه مِن القرآن، بخلاف طريقة أهلِ الحق، الذين يؤمنون بالمُحكم والمتشابه ويردُّون المتشابه إلى المُحكم، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي َ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَمِنَهُ ءَايَتَ المتشابه إلى المُحكم، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْخُ فَيَتَبِعُونَ مَا عُمْكَمَتُ هُنَ أُمُّ ٱلْكِتَبِ وَأَخَرُ مُتَشَبِهِتُ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْخُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْدَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي تَشْبَهُ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْدَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأُويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي اللهِ اللهُ أُولُوا ٱلْأَلِبُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي اللهِ اللهِ عَنْ عِندِ رَبِنَا وَمَا يَذَكُمُ إِلّا أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ فَي رَبَّنَا لَا تُرْغُ اللهِ اللهِ عَنْ إِنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُل

وروى البخاري (٤٥٤٧) ومسلم (٢٦٦٥) عن عائشة أنَّ النَّبِيَّ ﷺ تلا قولَه تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَنبِ مِنْهُ ءَايَنتُ مُّحَكَمَتُ هُنَّ أَمُّ ٱلْكِتَنبِ وَأُخَرُ مُتَشَيهِ الله عَلَيْه الآية، فقال: «إذا رأيتم الذين يتَّبعون ما تشابه منه فأولئك الذين سمَّى الله ، فاحذَرُوهم ».

وفي سنن الدارمي (٤٠٦) عن أبي جعفر محمد بن عليّ الباقر قال: « لا تُجالسوا أصحابَ الخصومات؛ فإنّهم الذين يخوضون في آيات الله ».

وفي جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر (١/ ١٣٤) عن مالكِ قال: « المِراءُ يُقسِّى القلبَ ويُورث الضِّغن ».

وقال عمر بن عبد العزيز كما جامع بيان العلم وفضله (٢/ ٩٣): « مَن جعل دينَه غرَضاً للخصومات أكثرَ التَّنقُّلَ ».

وأمَّا المجادلةُ بالتي هي أحسن لإظهار الحقّ وردِّ الباطل فذلك حقَّ، وقد أمر اللهُ به في قوله: ﴿ آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم أَمر اللهُ به في قوله: ﴿ وَلَا تَجُدِلُواْ أَهْلَ ٱلْكِتَدِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

وقد عقد ابن عبد البر في كتابه جامع بيان العلم وفضله باباً مِن (ص٩٢ \_ ٩٢) لِمَا ثَكَرَه فيه المناظرةُ والجدالُ والمِراءُ، وباباً من (ص٩٩ \_ ١٠٨) لإثبات المناظرة والمجادلة وإقامة الحجَّة، أورد فيهما جملةً مِن النُّصوص والآثار في ذلك.

## \* \* \*

٣٠ ـ قوله: « وتركُ ما أحدثه المُحدِثون، وصلَّى اللهُ على سيِّدِنا محمَّد نبيِّه، وعلى آلِه وأزواجِه وذُرِّيَّتِه، وسلَّم تسليهاً كثيراً ».

لَمَّا بِيَّنِ ابنُ أَبِي زيد ﷺ أنَّ طريقةَ أهل السنَّة والجهاعة اتِّباعُ السَّلف الصّالح واقتفاءُ آثارهم والاستغفارُ لهم، وتركُ المِراء والجدالِ في الدِّين، عقَّب

ذلك ببيان أنَّ طريقتَهم تركُ ما أحدثه المُحدِثون، أيْ ابتدعه المبتدعون في دين الله، وقد جاءتْ أدلَّة في الكتاب والسنَّة وآثار السلف الصّالح في التّحذير مِن البدع والمحدثات، قال اللهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَأَنَّ هَنذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَٱتَبِعُوهُ وَلَا البدع والمحدثات، قال اللهُ عزَّ وجلَّ: ﴿ وَأَنَّ هَنذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَٱتَبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِمِ فَذَالِكُمْ وَصَّلكُم بِمِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾، وقال: وَتَبِعُوا مَن دُونِهِ مَ أَولِيآ اللهُ مَّا تَذَكّرُونَ ﴾، وقال: ﴿ وَاللَّهُ عَن سَبِيلِمِ قَلْ تَتَبِعُوا مِن دُونِهِ آولِيآ اللهُ مَا تَذَكّرُونَ ﴾، وقال: وقال وقال وقال وقال الله عليه على صحته عن عائشة على المحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردٌّ »، وفي لفظ لمسلم: « مَن عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو ردٌّ ».

وقال ﷺ في آخر حديث العرباض بن سارية وقد مرَّ ذكرُه في الفائدة الأولى: «وإيَّاكم ومحدثات الأمور؛ فإنَّ كلَّ محدثة بدعة، وكلَّ بدعة ضلالة ».

ومرَّ أيضاً حديثُ جابرٍ في صحيح مسلم (٧٦٧) أنَّ رسول الله ﷺ كان يقول في خطبة الجُمعة: « أمَّا بعد، فإنَّ خيرَ الحديث كتابُ الله، وخيرَ الهَدي هَديُ محمَّد، وشرَّ الأمور محدَثاتُها، وكلَّ بدعةٍ ضلالة ».

ومرَّ أيضاً في آخر الحديث الطويل عن أنس: « فمَن رغِب عن سنَّتي فليس منِّي ».

وقال ﷺ: «إنَّ اللهَ حجب التَّوبةَ عن كلِّ صاحب بدعةٍ حتى يدَعَ بدعتَه »، قال المنذري: « رواه الطبراني وإسناده حسن » كما في الترغيب والترهيب (١٥)، وصحّحه الألباني في صحيح الترغيب (٥٢).

ومرَّ في الفقرة الأولى مِن فقرات هذا الشرح حديثُ قصّة الصحابي الذي ذبح أضحيتَه قبل صلاة العيد، وقال له ﷺ: «شاتُك شاةُ لحم »، وأثرُ ابن مسعود ﷺ، الذي أنكر فيه على الذين يُسبِّحون بالحصى، وقال: « فعُدوا

سيِّئاتكم فأنا ضامنٌ أن لا يَضيعَ من حسناتكم شيءٌ ».

وفي كتاب السنّة لمحمد بن نصر المروزي (٨٢) عن عبد الله بن عمر قال: «كلُّ بدعة ضلالة وإن رآها النّاسُ حسنة ».

وذكر الشاطبي في الاعتصام (٢٨/١) أنَّ ابن الماجشون قال: سمعتُ مالكاً يقول: « مَن ابتدع في الإسلام بدعةً يراها حسنة، فقد زعم أنَّ محمّداً خان الرسالة؛ لأنَّ الله يقول: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾، فما لم يكن يومئذٍ ديناً فلا يكون اليوم ديناً ».

وفي حلية الأولياء لأبي نعيم (١٠/ ٢٤٤) قال أبو عثمان النيسابوري: «مَن أُمَّر السنَّةَ على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالحكمة، ومَن أُمَّر الهوى على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالبدعة ».

وقال سهل بن عبد الله التستري كها في فتح الباري (٢٩٠/١٣): « ما أحدث أحدٌ في العلم شيئاً إلَّا سُئل عنه يوم القيامة، فإن وافق السنَّة سلِمَ، وإلاَّ فلا ».

وقال ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله (٢/ ٩٥): «أجمع أهلُ الفقه والآثار مِن جميع الأمصار أنَّ أهلَ الكلام أهلُ بدَع وزيغ، ولا يُعدُّون عند الجميع في جميع الأمصار في طبقات العلماء، وإنَّما العلماء أهلُ الأثر والتفقُّه فيه، ويتفاضلون فيه بالإتقان والميز».

وما أحسن ما قاله الإمام بن الإمام عبد الله بن أبي داود السجستاني في مطلع منظومته الحائية:

ولا تكُ بدعيًّا لعلَّك تُفلحُ أتتْ عن رسول الله تنجو وتربحُ

تمسَّكْ بحبل الله واتَّبِع الهُدى ودِنْ بكتاب الله والسنن الـتـي

ومِن أعظم ما أحدثه المُحدِثون وابتدعه المبتدعون ما زعمه أحدُ النوابت في هذا العصر الذي مرَّ ذكرُه في بحثَيْ الحوض والصحابة مِن أنَّ الصحبة الشرعية مقصورةٌ على المهاجرين والأنصار قبل الحديبية، وأنَّ كلَّ مَن أسلم وهاجر بعد الحديبية أو لم يهاجر مِمَّن لقي النَّبِيَ وَاللَّهُ أَنَّه ليس مِن أصحابه، وأنَّ صحبتهم كصحبة المنافقين والكفّار وفي مقدِّمتهم العباسُ بن عبد المطّلب وابنه عبد الله وهي بدعةٌ ضلالةٌ لم يُسبق إليها خلال القرون الماضية، وفي المثل «كم ترك الأوَّلُ للآخر » فكم ترك الأوَّلُ مِن المبتدعة للآخر منهم، فقد تركوا له هذه البدعة، فظفر بها، وعليه وِزرُها ومثلُ أوزار مَن ابتُلي بها من بعده.

وقد ختم ابنُ أبي زيد عَلَى مقدِّمةَ رسالته بالصلاة والسلام على رسول الله على وسول الله على وسول الله على وهي طريقةٌ متَّبعةٌ، سلكها بعضُ المؤلِّفين، فختموا مؤلفاتهم بالصلاة والسلام على رسول الله عَلَيْلِةً.

وكان الفراغُ مِن تأليف هذا الشرح في صباح الخميس، الموافق للثامن مِن شهر جمادي الأولى مِن عام ١٤٢٣ هـ.

والحمدُ لله أوّلاً وآخراً على نِعمه الظاهرة والباطنة، وصلّى الله وسلّم وبارك على عبده ورسوله نبيّنا وإمامنا محمد ومَن سلك سبيله واهتدى بِهَديه إلى يوم الدّين.



## فهرس الموضوعات

| ٩   | لقدمة                                                                      |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
| ١٤  | نرجمة ابن أبي زيد القيرواني                                                |
|     | عشر فوائد بين يدي الشرح:                                                   |
|     | ١ ـ منهج أهل السنَّة والجماعة في العقيدة اتِّباع الكتاب والسُّنَّة على فهم |
| ١٥  | السلف الصالح                                                               |
| ۲۳  | ٢ ـ وسطيَّة أهل السُّنَّة والجماعة في العقيدة بين فرق الضلال               |
| ۲۷  | ٣ـ عقيدة أهل السُّنَّة والجماعة مطابقة للفطرة                              |
| فات | ٤ ـ الكلام في الصفات فرعٌ عن الكلام في الذات، والقول في بعض الص            |
| ۲٩  | كالقول في البعض الآخر                                                      |
| ٣٠  | ٥ ـ السَّلفُ ليسوا مؤوِّلة ولا مفوِّضة                                     |
| ٣١  | ٦ ـ كلُّ من المشبِّهة والمعطِّلة جمعوا بين التمثيل والتعطيل                |
| ٣٣  | ٧_متكلِّمون يذمُّون علمَ الكلام ويُظهرون الحيرة والنَّدم                   |
| ٣٧  | ٨ ـ هل صحيح أنَّ أكثر المسلمين في هذا العصر أشاعرة؟                        |
| ۳٩  | ٩ ـ عقيدة الأئمَّة الأربعة ومَن تفقَّه بمذاهبهم                            |
| ٤٣  | ١٠ ـ التأليف في العقيدة على منهج السَّلف                                   |
| ٤٧  | نصُّ مقدِّمة الرسالة                                                       |
| ٥٢  | نظم مقدّمة الرسالة للشيخ أحمد بن مشرّف الأحسائي المالكي                    |
|     | أوَّل الشَّرح:                                                             |
| ٥٧  | إثبات ألوهية الله عزَّ وجلَّ ونفي أمور سبعة يتضمَّن نفيُها إثبات كمال الله |
|     | ء.<br>بيان أنواع التوحيد الثلاثة وتعريفها                                  |
|     | بيان اشتهال سورة الفاتحة والناس على أنواع التوحيد الثلاثة                  |

| ٦٠        | النسبة بين انواع التوحيد الثلاثة                                |
|-----------|-----------------------------------------------------------------|
| 7117      | العمل المقبول عند الله ما كان خالصاً ومطابقاً للسُّنَّة         |
| ٠, ۳      | شرح الأمور السبعة المنفية التي ذكرها المصنّف                    |
| ٦٦        | من أسهاء الله الأول والآخر                                      |
| ٦٧        | شرح ‹‹ لا يبلغ كُنه صفته الواصفون ››                            |
| ٦٧        | شرح ‹‹ ولا يحيطِ بأمره المتفكِّرون ››                           |
| <b>ገለ</b> | شرح ‹‹ يعتبر المتفكِّرون في آياته ››                            |
| ٦٩        | شرح ‹‹ ولا يتفكَّرون في ماهية ذاته ››                           |
| ٧٠        | علم الغيب لله، وغيرُه لا يعلم منه إلَّا ما علَّمه إيَّاه        |
| ٧٣        | من صفات الله العلو والقدرة والسَّمع والبصر                      |
| ٧٤        | إثبات علو الله على عرشه بذاته                                   |
| <b>YY</b> | إثبات صفة العلم لله وإحاطته بكلِّ شيء                           |
| ٧٩        | إثبات صفة استواء الله على عرشه، والرد على من تأوَّله بالاستيلا. |
| ۸۲        | أسهاء الله وصفاته من علم الغيب، فلا يتكلُّم فيها إلَّا بالوحي   |
| ۸۲        | أسهاء الله كلُّها حسنى وهي مشتقَّة                              |
| ٨٤        | أسهاء الله غير محصورة بعدد                                      |
| ٨٥        | سرد تسعة وتسعين اسهاً مع ذكر أدلّتها                            |
| ٩٢        | من أسماء الله ما يُطلق على غيره ومنها ما لا يُطلق إلَّا عليه    |
| ٩٢        | الله متَّصف بصفات ومُتَسَمِّ بأسهاء أزلاً وأبداً                |
|           | إثبات صفة الكلامِ لله عزَّ وجلَّ وبيان أنَّه لا يتناهى          |
| 90        | الإيهان بالقدر وأدلَّته من الكتاب والسُّنَّة                    |
| ٩٨        | مراتب القدر: العلم والكتابة والإرادة والخلق والإيجاد            |
| 99        | الإيمان بالقدر من الإيمان بالغيب ويُمكن معرفة المقدَّر بأمرين   |

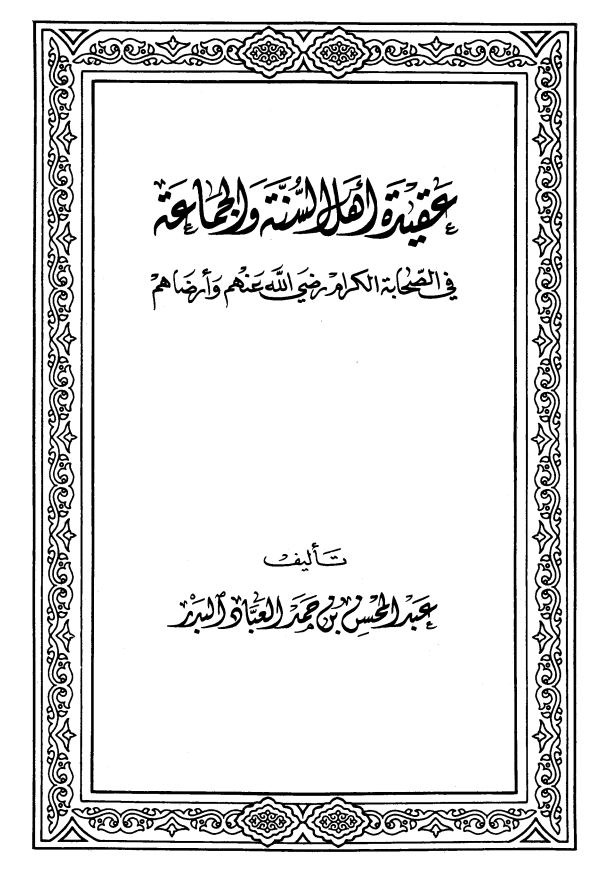
| ٥  | 19         | كلُّ ما هو كائن من خير وشر فبقضاء الله وقدره                             |
|----|------------|--------------------------------------------------------------------------|
| ١. | •          | مجيء الإرادة لمعنى كوني قدري ومعنى شرعي ديني                             |
| ١. | ١          | ما قدَّره الله وقضاه لا بدَّ من وقوعه                                    |
| ١. | 1          | بيان معنى قول الله: ﴿ يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِتُ ﴾         |
| ١. | لېر»۱      | بيان معنى حديث: « لا يرد القضاء إلَّا الدعاء، ولا يزيد في العمر إلَّا ال |
| ١. | ۲          | لا يجوز الاحتجاج بالقدر على ترك مأمور ولا على فعل محظور                  |
| ١. | ۲          | بيان معنى حديث محاجة آدم وموسى عليهما الصلاة والسلام                     |
| ١. | ξ          | أفعال العباد مخلوقة لله عزَّ وجلَّ، وتقع بمشيئتهم، والعبد مسيَّر مخيَّر. |
| ١. | 7          | هداية المهتدين وضلال الضالِّين بقضاء الله وقدره                          |
| ١. | ٦          | الفرق بين هداية الدلالة والإرشاد وهداية التوفيق                          |
| ١. | <b>V</b>   | أعظم نعم الله على عباده إرسال الرسل وإنزال الكتب لهدايتهم                |
|    | Λ          | وجوب الإيهان برسل الله من قُصَّ علينا ومن لم يقصص                        |
| ١. | ٩          | الفرق بين النَّبِيِّ والرسول                                             |
| ١١ | 1          | عموم رسالة نبيِّنا ﷺ، وأمَّتُه أمَّتان: أمَّة دعوة وأمَّة إجابة          |
| ۱۱ | ٣          | علم قيام الساعة لله وحده                                                 |
| ۱۱ | ξ          | الساعةُ تُطلَق على الموت عند النفخ في الصور وعلى البعث                   |
| ١١ | 0          | تقرير أمر البعث في القرآن يأتي ببيان ثلاثة أمور                          |
| ١١ | ٦          | البعثُ يكون بإعادة الأجساد التي كانت في الدنيا                           |
|    |            | من فضل الله مضاعفته للمؤمنين الحسنات                                     |
|    |            | تكفير الكبائر بالتوبة منها، والفرقُ بين الصغيرة والكبيرة                 |
| ۱۲ | <b>' •</b> | تكفير الصغائر باجتناب الكبائر                                            |
| ۱۲ | ' 1        | من مات على كبيرة ولم يتب منها فأمرُه إلى الله                            |
| ۱۲ | ۲۲         | من عُذِّب بالنار من أهل الكبائر لا يُخلَّد فيها                          |

|       | الجنَّة والنَّارُ مخلوقتان موجودتان الآن، والردُّ على من قال: إنَّهما لا يُخلقان إلَّا |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۲۳.  | يوم القيامة                                                                            |
| ۱۲٦.  | الجُنَّةُ والنَّار لا تفنيان ولا تبيدان                                                |
| ۱۲۷.  | المراد بالجنَّة التي أُهبط منها آدم عليه الصلاة والسلام                                |
| ۱۲۸   | إثبات رؤية المؤمنين ربّهم في الدار الآخرة                                              |
| 179.  | إثباتُ صفة مجيء الله عزَّ وجلَّ لفصل القضاء بين العباد                                 |
| 14.   | عرض العباد على الله ومحاسبتهم على أعمالهم                                              |
| 171   | إثبات وزن أعمال العباد                                                                 |
| ١٣٢   | إثبات الصراط وعبور الخلق عليه                                                          |
| ١٣٤   | الإيمان بحوض نبيِّنا محمد ﷺ                                                            |
| ۱۸۳   | بيان فساد مقالة أحد نوابت العصر أنَّ أكثر الصحابة يؤخذون إلى النار ١٥٢، ١٥٥،           |
| ١٤٠   | الإيهانُ قولٌ واعتقادٌ وعمل                                                            |
| ١٤١   | الذين قالوا: العمل غير داخل في مسمى الإيهان طائفتان                                    |
| ١٤١   | الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية                                                    |
| 187   | الفرق بين الإسلام والإيهان                                                             |
| 184   | لا يكفر أحد بذنب من أهل القبلة ما لم يستحلُّه                                          |
| ١٤٤   | حياة الشهداء ونعيمهم                                                                   |
| 1 { { | وصول النعيم للمؤمنين والعذاب للكافرين في القبور                                        |
| ١٤٥   | إثبات فتنة القبر وسؤال المَلكين فيه                                                    |
| ١٤١   | الإيهان بالملائكة                                                                      |
| ١٤/   | من الملائكة الحفظة والكَتَبَة الذين يكتبون الحسنات والسيِّئات                          |
| 189   | من الملائكة الموكَّلون بقبض الأرواح                                                    |
|       | بان مَن هم أصحاب رسم ل الله عَلَاقَة                                                   |

| 107    | فضائل الصحابة في الكتاب والسنَّة                |
|--------|-------------------------------------------------|
| 108    | أفضل الصحابة الخلفاء الراشدون                   |
| 100    | ثبوت الإجماع على عدالة الصحابة                  |
| ١٥٨    | الواجب على المسلمين لأصحاب رسول الله ﷺ          |
| 175    | السَّمع والطاعة لولاة الأمر من العلماء والأمراء |
| 170    | الطرق التي تتمُّ بها ولاية الأمر                |
| ١٦٧٧٢١ | النصح لولاة الأمور                              |
| ١٧٠    | السمع والطاعة للولاة إنَّما يكون في المعروف     |
| ١٧٢    | الدعاء لولاة الأمور وعدم الدعاء عليهم           |
| ١٧٥    | اتِّباع السَّلف واقتفاء آثارهم                  |
| ١٧٨    | ترك المراء والجدال في الدِّين                   |
| ١٨٠    |                                                 |

## \* \* \*







## بنيي لينوال جنالجي

#### المقت زمته

الحمد لله، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى آله وصحبه.

أما بعد: فمن رحمة الله بعباده وإحسانه إليهم وفضله عليهم أن بعث فيهم رسولاً من أنفسهم؛ ليبلغهم رسالة ربهم، ويرشدهم إلى كل ما ينفعهم، ويحذرهم من كل ما يضرهم، وقد قام علي أرسل به على التهام والكهال، فدل أمته على كل خير، وحذرها من كل شر، ونصح غاية النصح، وقد اختار الله لصحبته وتلقي الشريعة عنه قوماً هم أفضل هذه الأمة التي هي خير الأمم، فشر فهم بصحبة نبيه علي وخصهم في الحياة الدنيوية بالنظر إليه، وسماع حديثه من فمه الشريف، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

## أدلة من الكتاب والسّنّة على فضل الصحابة وعظم منزلتهم

وقد بلّغ الصحابة عن رسول الله ﷺ ما بعثه الله به من النور والهدى على أكمل الوجوه وأتمها، فكان لهم الأجر العظيم، لصحبتهم رسول الله ﷺ والجهاد معه في سبيل الله، وأعمالهم الجليلة في نشر الإسلام، ولهم مثل أجور من بعدهم؛ لأنهم الواسطة بينهم وبين رسول الله ﷺ ومن دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً، كما ثبت ذلك عن رسول الله ﷺ في الحديث الذي أخرجه مسلم في صحيحه.

وقد أثنى الله عليهم في كتابه العزيز، وأثنى عليهم رسول الله عَلَيْتُم في سنته المطهرة، وحسبهم ذلك فضلاً وشرفاً.

قال تعالى: ﴿ وَٱلسَّبِقُونَ ٱلْأَوْلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى تَخْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة:١٠٠].

وقال تعالى: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَأَشِدَاءُ عَلَى ٱلْكُفّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ ٱللّهِ وَرِضُوانًا سِيمَاهُمْ فِي وَجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ ۚ ذَالِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَانَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَانَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلرِّخِيلِ كَرَرَعِ وُجُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ ۚ ذَالِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَانَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَانَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلرَّخِيلِ كَرَرَعِ أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَفَازَرَهُ وَٱسْتَعْلَظَ فَٱسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ يُعْجِبُ ٱلزُّرَاعَ لِيَغِيظً أَخْرَجَ شَطْعَهُ وَفَازَرَهُ وَٱسْتَعْلَظَ فَٱسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ يُعْجِبُ ٱلزُّرَاعَ لِيَغِيظً بِمُ ٱلْكُفّارَ \* وَعَدَ ٱللّهُ ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَّغُفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَّغُفِرَةً وَأَجْرًا عَلَيْهُمْ فَي اللّهُ وَلِيمَا اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَّغُفِرَةً وَأَجْرًا عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ

وفي قوله - سبحانه - في حق الصحابة الكرام وفي قوله - سبحانه - في حق الصحابة الكرام وفي قوله - سبحانه - في حق الصحاب رسول الله وعيد في حق من غيظ بأصحاب رسول الله وعيد أو كان في قلبه غل لهم.

وقال تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَنتَلَ أَوْلَتَهِكَ أَوْلَتَهِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَنتَلُواْ وَكُلاَّ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْخُسْنَى وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرً ﴾ [الحديد: ١٠].

وقال تعالى في بيان مصارف الفيء: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَأُمُوالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلاً مِنَ ٱللَّهِ وَرِضُوانًا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَأُولَتِهِا فَيَارِهِمْ وَأُمُوالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَلاً مِنَ ٱللَّهِ وَرِضُوانًا وَيَنصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَأُولَتِهِا هُمُ الصَّدِقُونَ فَي وَالَّذِينَ تَبَوَّءُ و ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِمْ يُجُبُونَ مَنْ هَا جَدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤثِرُونَ عَلَىٰ هَا جَدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤثِرُونَ عَلَىٰ الْفُسِمِ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً وَمَن يُوقَ شُحَ نَفْسِهِ عَافُولُونَ وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ وَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا ٱلْمُفْلِحُونَ فَي وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ وَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا

وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجَعَلَ فِي قُلُوبِنَا غِلاَّ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبَّنَآ إِنَّكَرَءُوكُّرَّحِيمً ﴿ الحشر: ٨-١٠].

هذه ثلاث آيات من سورة الحشر، الأولى منها في المهاجرين، والثانية في الأنصار، والثالثة في الذين يجيئون بعد المهاجرين والأنصار مستغفرين لهم سائلين الله تعالى أن لا يجعل في قلوبهم غلاً لهم وليس وراء هذه الأصناف الثلاثة إلّا الخذلان، والوقوع في حبائل الشيطان.

وقال النووي في شرحه بعد ذكر آية الحشر: «وبهذا احتج مالك في أنه لا حق في الفيء لمن سبّ الصحابة ﴿ الله إنها جعله لمن جاء بعدهم ممن يستغفر لهم ».

وقال ابن كثير على في تفسير هذه الآية: «وما أحسن ما استنبط الإمام مالك على من هذه الآية الكريمة أن الرافضي الذي يسب الصحابة ليس له في مال الفيء نصيب؛ لعدم اتصافه بها مدح الله به هؤلاء في قولهم: ﴿ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رّحِيمٌ ﴾.

وقال ﷺ: «خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم » أخرجه البخاري ومسلم وغيرهما من حديث عمران بن حصين، وعبد الله بن مسعود ﷺ.

وأخرجه مسلم من حديث أبي هريرة الله الله الله الله الله الله أعلم ذكر الثالث أم لا. بعثت فيهم، ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم » والله أعلم ذكر الثالث أم لا.

وأخرجه مسلم من حديث عائشة على قالت: «سأل رجل النبي عَلَيْةُ أي الناس خير؟ قال: « القرن الذي أنا فيه ثم الثاني ثم الثالث ».

وفي الصحيحين عن أبي سعيد الخدري الله على الناس زمان فيغزو فئام من الناس فيقال: هل فيكم من صاحب رسول الله على الناس زمان فيغزو فئام من الناس فيقال: هل فيكم من صاحب رسول الله على الناس زمان فيغزو فئام من الناس فيقال: هل فيكم من صاحب أصحاب رسول الله على فيقولون: نعم، فيفتح لهم، ثم يأتي على الناس زمان فيغزو فئام من الناس فيقال لهم: هل فيكم من صاحب أصحاب رسول الله على فيقولون: نعم، فيفتح لهم، ثم يأتي على الناس زمان فيغزو فئام من الناس فيقال لهم: هل فيكم من صاحب من صاحب أصحاب رسول الله على فيقولون: نعم، فيفتح لهم».

وروى ابن بطة بإسناد صحيح - كها في منهاج السنة لابن تيمية - عن ابن عباس أنه قال: «لا تسبوا أصحاب محمد على فلمقام أحدهم ساعة - يعني مع رسول الله على حير من عمل أحدكم أربعين سنة ».

وفي رواية وكيع: «خير من عمل أحدكم عمره».

ولما ذكر سعيد بن زيد الله العشرة المبشرين بالجنة قال: « والله لمشهد رجل منهم مع رسول الله ﷺ يغبر فيه وجهه خير من عمل أحدكم ولو عمر عمر نوح » أخرجه أبو داود والترمذي.

وعن جابر المعنى قال: قيل لعائشة: إن أناساً يتناولون أصحاب النبي عَلَيْهُ حتى أبا بكر وعمر فقالت: «ما تعجبون من هذا؟ انقطع عنهم العمل فأحب الله أن لا ينقطع عنهم الأجر » ذكره ابن الأثير في جامع الأصول.

ويشهد لذلك قوله ﷺ في الحديث الصحيح: « إن المفلس من أمتي يأتي يوم القيامة بصلاة، وصيام، وزكاة، ويأتي وقد شتم هذا، وقذف هذا، وأكل

مال هذا، وسفك دم هذا، وضرب هذا، فيعطي هذا من حسناته، وهذا من حسناته، فإن فنيت حسناته قبل أن يقضي ما عليه أُخذ من خطاياهم فطرحت عليه ثم طرح في النار ».

وروى البخاري في صحيحه عن أبي سعيد الخدري الله قال: قال رسول الله وعلى الله الله عنه أحدكم أنفق مثل أحد ذهباً ما بلغ مدَّ أحدهم ولا نصيفه ».

وأخرجه من حديث أبي سعيد الشخ ولفظه: «كان بين خالد بن الوليد وبين عبد الرحمن بن عوف شيء فسبه خالد فقال رسول الله علية: «لا تسبوا أحداً من أصحابي؛ فإن أحدكم لو أنفق مثل أحد ذهباً ما أدرك مد أحدهم ولا نصيفه ».

فإذا كان سيف الله خالد بن الوليد وغيره ممن أسلم بعد الحديبية لا يساوي العمل الكثير منهم القليل من عبد الرحمن بن عوف وغيره ممن تقدم إسلامه مع أن الكل تشرف بصحبته عليه فكيف بمن لم يحصل له شرف الصحبة بالنسبة إلى أولئك الأخيار؟ إن البون لشاسع، وإن الشقة لبعيدة؛ فما أبعد الأرض السابعة عن السماء السابعة، ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

هذه بعض الآيات القرآنية والأحاديث النبوية الدالة على فضل أولئك الأخيار الذين مثلهم ما كانوا ولا يكونون الشيخيا.

#### الصحابة كلهم عدول

وصحابة رسول الله ﷺ كلهم عدول بتعديل الله تعالى لهم، وثناء رسوله عليهم ﷺ.

قال النووي في التقريب الذي شرحه السيوطي في تدريب الراوي: « الصحابة كلهم عدول، من لابس الفتن وغيرُهم بإجماع من يعتدبه » انتهى.

وقال الحافظ ابن حجر في الإصابة: « اتفق أهل السنة على أن الجميع عدول، ولم يخالف في ذلك إلَّا شذوذ من المبتدعة » انتهى.

ولهذا لا تضر جهالة الصحابي فإذا قال التابعي: عن رجل صحب النبي على يُعَلِّمُ لَم يؤثّر ذلك في المروي؛ لأن الجهالة في الصحابة لا تضر؛ لأنهم كلَّهم عدول.

قال الخطيب البغدادي في كتابه الكفاية: «كل حديث اتصل إسناده بين من رواه وبين النبي عَلَيْتُ لم يلزم العمل به إلَّا بعد ثبوت عدالة رجاله ويجب النظر في أحوالهم سوى الصحابي الذي رفعه إلى رسول الله عَلَيْتُ لأن عدالة الصحابة ثابتة معلومة بتعديل الله لهم، وإخباره عن طهارتهم، واختياره لهم في نص القرآن».

ثم ساق بعض الآيات والأحاديث في فضلهم ثم قال: «على أنه لو لم يرد من الله على ورسوله على أنه لو لم يرد من الله على ورسوله على فيهم شيء مما ذكرناه لأوجبت الحال التي كانوا عليها من الهجرة، والجهاد، والنصرة، وبذل المهج، والأموال وقتل الآباء والأولاد، والمناصحة في الدين، وقوة الإيهان واليقين، القطع على عدالتهم، والاعتقاد لنزاهتهم، وأنهم أفضل من جميع المُعَدَّلين والمزَكِّين الذين يجيئون بعدهم أبد الآبدين ».

وروى بإسناده عن أبي زرعة قال: « إذا رأيت الرجل ينتقص أحداً من أصحاب رسول الله على فاعلم أنه زنديق، وذلك أن رسول الله على عندنا حق، والقرآن حق، وإنها أدى إلينا هذا القرآن والسنن أصحاب رسول الله على وإنها يريدون أن يجرحوا شهودنا؛ ليبطلوا الكتاب والسنة، والجرح بهم أولى وهم زنادقة ».

## ملخص عقيدة أهل السُّنة والجماعة في الصحابة عَلَيْكُمُ

ومذهب أهل السّنة والجهاعة فيهم وسط بين طرفي الإفراط والتفريط، وسط بين المُفْرطين الغالين الذين يرفعون من يُعَظَّمون منهم إلى ما لا يليق إلا بالله أو برسله، وبين المُفرِّطين الجافين الذين ينتقصونهم ويسبونهم؛ فهم وسط بين الغلاة والجفاة؛ يحبون الصحابة جميعاً وينزلونهم منازلهم التي يستحقونها بالعدل والإنصاف، فلا يرفعونهم إلى ما لا يستحقون، ولا يقصرون بهم عما يليق بهم؛ فألسنتهم رطبة بذكرهم بالجميل اللائق بهم، وقلوبهم عامرة بحبهم.

وما صح فيها جرى بينهم من خلاف فهم فيه مجتهدون، إما مصيبون ولهم أجر الاجتهاد وأجر الإصابة، وإما مخطئون ولهم أجر الاجتهاد وخطؤهم مغفور، وليسوا معصومين، بل هم بشر يصيبون ويخطئون، ولكن ما أكثر صوابهم بالنسبة لصواب غيرهم، وما أقل خطأهم إذا نسب إلى خطأ غيرهم ولهم من الله المغفرة والرضوان.

وكتب أهل السنّة مملوءة ببيان هذه العقيدة الصافية النقية في حق هؤلاء الصفوة المختارة من البشر لصحبة خير البشر ﷺ ورضي الله عنهم أجمعين.



#### من أقوال أئمة السلف في الصحابة

#### ١ ـ قول الإمام الطحاوي:

ومن ذلك قول الطحاوي في عقيدة أهل السنة: « ونحب أصحاب رسول الله ولا نفرط في حب أحد منهم، ولا نتبرأ من أحد منهم ونبغض من يبغضهم، وبغير الخير يذكرهم، ولا نذكرهم إلّا بخير، وحبهم دين وإيهان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان ».

#### ٢ ـ قول ابن أبي زيد القيرواني:

وقال ابن أبي زيد القيرواني المالكي في مقدمة رسالته المشهورة وهو يبين عقيدة أهل السنة: « وأن خير القرون الذين رأوا رسول الله وأفضل الصحابة الخلفاء الراشدون المهديون أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علي المعين، وأن لا يذكر أحد من صحابة رسول الله والإمساك عما شجر بينهم، وأنهم أحق الناس أن يلتمس لهم أحسن المخارج، ويظن بهم أحسن المذاهب».

## ٣ ـ قول الإمام أحمد:

وقال الإمام أحمد بن حنبل في كتاب السنة: « ومن السّنة ذكر محاسن أصحاب رسول الله ﷺ كلهم أجمعين والكف عن الذي جرى بينهم، فمن سبّ أصحاب رسول الله ﷺ أو واحداً منهم فهو مبتدع رافضي، حبهم سنّة، والدعاء لهم قربة، والاقتداء بهم وسيلة، والأخذ بآثارهم فضيلة ».

وقال: « لا يجوز لأحد أن يذكر شيئاً من مساويهم، ولا يطعن على أحد منهم؛ فمن فعل ذلك فقد وجب على السلطان تأديبه وعقوبته، وليس له أن يعفو عنه، بل يعاقبه ثم يستتيبه فإن تاب قبل منه، وإن لم يتب أعاد عليه

العقوبة، وخلده في الحبس حتى يتوب ويراجع ».

### ٤ \_ قول الإمام أبي عثمان الصابوني:

وقال الإمام أبو عثمان الصابوني في كتاب عقيدة السلف وأصحاب الحديث: « ويرون الكف عما شجر بين أصحاب رسول الله ﷺ وتطهير الألسنة عن ذكر ما يتضمن عيباً لهم أو نقصاً فيهم، ويرون الترحم على جميعهم والموالاة لكافتهم ».

#### ٥ \_ قول شيخ الإسلام ابن تيمية:

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في كتابه العقيدة الواسطية: ‹‹ من أصول أهل السُّنَّة والجماعة، سلامة قلوبهم وألسنتهم لأصحاب رسول الله ﷺ كما وصفهم الله في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلاًّ لِّلَّذِينَ ءَامَنُواْ رَبُّنَآ إِنَّكَ رَءُوكُرُّحِيمٌ ﴾.

وطاعة للنبي رَكِيْكِيْرُ في قوله: ﴿ لا تسبوا أصحابي فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أُحدٍ ذهباً ما بلغ مد أحدهم و لا نصيفه ».

ويقبلون ما جاء به الكتاب والسنة والإجماع من فضائلهم، ومراتبهم، ويفضلون من أنفق من قبل الفتح ـ وهو صلح الحديبية ـ وقاتل، ويقدمون المهاجرين على الأنصار، ويؤمنون بأن الله قال لأهل بدر ـ وكانوا ثلاثمائة وبضعة عشر رجلاً ــ: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم، وبأنه لا يدخل النارَ أحدٌ بايع تحت الشجرة كما أخبر به النبي ركالله .

بل لقد رضي الله عنهم ورضوا عنه، وكانوا أكثر من ألف وأربعهائة، ويشهدون بالجنة لمن شهد له رسول الله ﷺ كالعشرة، وثابت بن قيس بن شماس وغيرهم، ويقرون بها تواتر به النقل عن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب وغيره من أن خير هذه الأمة \_ بعد نبيها \_ أبو بكر، ثم عمر، ويثلثون بعثمان، ويربعون بعليّ على كها دلت عليه الآثار، وكها أجمع على تقديم عثمان في البيعة مع أن بعض أهل السنة كانوا قد اختلفوا في عثمان وعليّ على اتفاقهم على تقديم أبي بكر وعمر أيها أفضل، فقدم قوم عثمان وسكتوا، وربعوا بعلي، وقدم قوم علياً، وقوم توقفوا، لكن استقرّ أمر أهل السنة على تقديم عثمان، ثم عليّ وإن كانت هذه المسألة \_ مسألة عثمان وعليّ \_ ليست من الأصول التي يضلل المخالف فيها عند الجمهور من أهل السنة، لكن التي يضلل فيها مسألة الخلافة وذلك أنهم يؤمنون أن الخليفة بعد رسول الله علي أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم عليّ، ومن طعن في خلافة أحدٍ من هؤلاء فهو أضل من حمار أهله ».

ثم ذكر محبتهم لأهل بيت رسول الله ﷺ وتوليهم لهم وحفظهم فيهم وصية رسول الله ﷺ أمهات المؤمنين، وإيانهم بأنهن أزواجه في الآخرة.

ثم قال: « ويتبرؤون من طريقة الروافض الذين يبغضون الصحابة ويسبونهم، وطريقة النواصب الذين يؤذون أهل البيت بقول أو عمل، ويمسكون عما جرى بين الصحابة، ويقولون: إن هذه الآثار المروية في مساويهم منها ما هو كذب، ومنها ما قد زيد فيها ونُقِص وغُيِّر عن وجهه، والصحيح منه هم فيه معذورون إما مجتهدون مصيبون، وإما مجتهدون مخطئون، وهم مع ذلك لا يعتقدون أن كل واحد من الصحابة معصوم عن كبائر الإثم وصغائره، بل يجوز عليهم الذنوب في الجملة ولهم من السوابق

والفضائل ما يوجب مغفرة ما يصدر منهم ـ إن صدر ـ حتى أنه يغفر لهم من السيئات ما لا يغفر لمن بعدهم؛ لأن لهم من الحسنات التي تمحو السيئات ما ليس لمن بعدهم، وقد ثبت بقول رسول الله على أنهم خير القرون وأن المد من أحدهم إذا تصدق به كان أفضل من جبل أحد ذهباً ممن بعدهم، ثم إذا كان قد صدر من أحدهم ذنب فيكون قد تاب منه، أو أتى بحسنات تمحوه، أو غفر له بفضل سابقته، أو بشفاعة محمد على الذي هم أحق الناس بشفاعته، أو ابتلي ببلاء في الدنيا كفر به عنه.

فإذا كان هذا في الذنوب المحققة فكيف بالأمور التي كانوا فيها مجتهدين، إن أصابوا فلهم أجران وإن أخطأوا فلهم أجر واحد والخطأ مغفور.

ثم إن القدر الذي ينكر من فعل بعضهم قليل نزر مغمور في جنب فضائل القوم ومحاسنهم من الإيهان بالله ورسوله، والجهاد في سبيله، والهجرة، والنصرة، والعلم النافع، والعمل الصالح.

ومن نظر في سيرة القوم بعلم، وبصيرة، وما مَنَّ الله عليهم به من الفضائل علم يقيناً أنهم خير الخلق بعد الأنبياء، لا كان ولا يكون مثلهم، وأنهم الصفوة من قرون هذه الأمة التي هي خير الأمم وأكرمها على الله ».

هذه (خمسة) نهاذج من أقوال السلف الصالح فيها يجب اعتقاده في حق خيار الخلق بعد الأنبياء والمرسلين صلوات الله عليهم وسلامه، ورضي الله عن الصحابة أجمعين.

#### القدح في الصحابة قدح في الكتاب والسُّنَّة

ومما ينبغي التفطن له أنَّ القدح في هؤلاء الصفوة المختارة والله على قدح في الدين؛ لأنه لم يصل إلى من بعدهم إلَّا بواسطتهم، وتقدم في كلام أبي زرعة

قوله: « وإنها أدى إلينا هذا القرآن والسنن أصحاب رسول الله ﷺ وإنها يريدون أن يجرحوا شهودنا ليبطلوا الكتاب والسنة، والجرح بهم أولى وهم زنادقة » يعني: الذين ينتقصون أحداً من الصحابة.

#### القدح في الصحابة لا يضرهم

وأن القدح في الصحابة لا يضرهم شيئاً، بل يفيدهم كما في حديث المفلس المتقدم، ولا يضر القادح إلّا نفسه، فمن وجد في قلبه محبّةً لهم وسلامة من الغل لهم، وصان لسانه عن التعرض لهم إلّا بخير، فليحمد الله على هذه النعمة، وليسأل الله الثبات على هذا الهدى، ومن كان في قلبه غلَّ لهم، وأطلق لسانه بذكرهم بها لا يليق بهم فليتق الله في نفسه، ويقلع عن هذه الجرائم، وليتب إلى الله ما دام باب التوبة مفتوحاً أمامه قبل أن يندم حيث لا ينفع الندم.

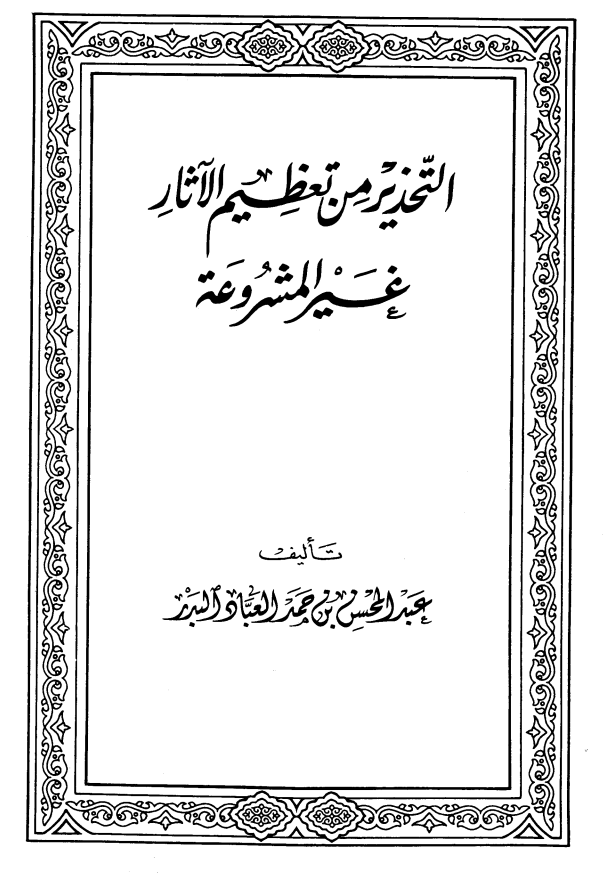
ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب، ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيهان، ولا تجعل في قلوبنا غلاً للذين آمنوا ربنا إنك رؤوف رحيم.

# الفهرس

| 194   | المقدمةا                                                                                              |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۹۳   | أدلة من الكتاب والسنة على فضلهم وعظم منزلتهم                                                          |
| ١٩٨   | الصحابة كلهم عدول                                                                                     |
| 199   | ملخص عقيدة أهل السنة في الصحابة عصله عليه المنه |
| Y • • | من أقوال أئمة السلف في الصحابة                                                                        |
| ۲۰۰   | قول الإمام الطحاوي                                                                                    |
| ۲۰۰   | قول ابن أبي زيد القيرواني                                                                             |
| ۲۰۰   | قول الإمام أحمد                                                                                       |
| ۲۰۱   | قول الإمام أبي عثمان الصابوني                                                                         |
| ۲۰۱   | قول شيخ الإسلام ابن تيمية                                                                             |
| ۲۰۳   | القدح في الصحابة قدح في الكتاب والسّنة                                                                |
| بادح  | القدح في الصحابة لا يضم هم بل يعو د بالضر ر على الق                                                   |

#### \* \* \*







## ينيب لِنْهُ الْعَزَالِحِيْمِ

الحمد لله ربِّ العالمين، وصلى الله وسلَّم وبارك على نبيِّنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فقد اطَّلعتُ على المقال المنشور في (صحيفة المدينة ـ ملحق الرسالة)، الصادرة الجمعة ١٨ المحرم ١٤٢٤هـ، للدكتور: عمر كامل، بعنوان: « لا خوف على بلاد الحرمين من الشرك والوثنية، وهل في إحياء آثار النبوة ومواطئ الرسالة ما يدعو إلى التخوف من الشرك؟ وهل الاهتمام بتلك الآثار يؤدِّي بالضرورة إلى عبادتها من دون الله؟ ».

## وتعقيباً على هذا المقال أقول:

اشتمل مقالُه على تقرير أنَّ الشركَ لا يعود إلى مهد الإسلام، وأنَّ الإسلام يَّالِيْنُ وذِكْرِ آثار فيها يأرز إلى المدينة والحجاز، وتتبع ابن عمر لآثار الرسول ﷺ، وذِكْرِ آثار فيها إباحة التبرك بقبر النَّبيِّ ﷺ ومنبره.

أمّا ما قرّره من أنّ الشرك لا يعود إلى مهد الإسلام، فقد قال: «بعد أن انتشر الدينُ الإسلامي في أرجاء المعمورة ودخل الناس في دين الله أفواجاً، تكفّل الله بحفظ مهد رسالة الإسلام من عودة الكفر والوثنية والشرك إليها، وبشرنا بذلك على لسان مبلّغ الرسالة سيدنا محمد ﷺ، عن جابر قال: سمعت النّبي ﷺ يقول: (إنّ الشيطان قد أيسَ من أن يعبده المصلُّون في جزيرة العرب، ولكن في التحريش بينهم) [صحيح مسلم ٢١٦٦٢: ٢١٦٦] » العرب، ولكن في التحريش بينهم) [صحيح مسلم ١٦٦٦٤: ٢٨١٢] » ثم ذكر حديثاً عند الترمذي (٢١٥٩) في خطبة النّبي ﷺ يوم الحج الأكبر، وفيه: « ألا وإنّ الشيطان قد أيس من أن يُعبد في بلادكم هذه أبداً، ولكن ستكون له طاعة فيها تحتقرون من أعهالكم، فسيرضى به »، ثم قال بعد ذلك:

« ومع ذلك فبين الفينة والأخرى يخرج علينا خارجٌ يدَّعي الغيرة على دين الله والخوف على بلاد الحرمين من عودة الشرك إليها!!! ولعلّ أمثال هؤلاء قد غفلوا عن حديث رسول الله ﷺ الذي أوضح لنا مصدر الخوف الذي كان يخافه على أمته، عن عبادة بن نسى قال: دخلت على شدَّاد بن أوس اللَّحِيُّ في مصلاه وهو يبكى، فقلت: يا أبا عبد الرحمن ما الذي أبكاك؟ قال: حديث سمعته من رسول الله ﷺ، فقلت: وما هو؟ قال: بينها أنا عند رسول الله ﷺ إذ رأيت بوجهه أمراً ساءني، فقلت: بأبي وأمِّي يا رسول الله، ما الذي أرى بوجهك؟ قال: أمر أتخوَّفه على أمتى من بعدي، قلت: وما هو؟ قال: الشرك وشهوة خفية، قال: قلت: يا رسول الله، أتشرك أمَّتُك من بعدك؟ قال: يا شدَّاد، أما إنَّهم لا يعبدون شمساً ولا قمراً ولا وثناً ولا حجراً، ولكن يُراؤون الناسَ بأعمالهم، قلت: يا رسول الله، الرياء شرك هو؟ قال: نعم، قلت: فما الشهوة الخفية؟ قال: يصبح أحدُكم صائماً فتعرض له شهوة من شهوات الدنيا فيفطر. هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. [المستدرك على الصحيحين ٤/ ٣٦٦ \_ ٢٩٤٠]، فهل هناك أوضح من هذا البيان؟ فقد نفى رسول الله ﷺ وقوع الشرك وعبادة الأوثان والأحجار من بعده، وكلُّ ما خاف منه هو الرياء، فهل نصدِّق رسول الله أم نركن إلى إرجاف المرجفين وأوهام المتنطعين؟! ».

والجواب: أنَّ حديث شدَّاد بن أوس النَّكَ غيرُ صحيح؛ لأنَّ في إسناده عبد الواحد بن زيد، وقد قال فيه الذهبي في تلخيص المستدرك متعقبًا تصحيح الحاكم: « عبد الواحد متروك »، والمتروك لا يُحتبُّ بروايته، وقال الذهبي في ترجمته في الميزان: « روى عباس عن يحيى: ليس بشيء، وقال البخاري: عبد الواحد صاحب الحسن: تركوه، وقال الجوزجاني: سيِّء المذهب، ليس من

معادن الصدق ».

وأمًّا حديث جابر الذي أخرجه مسلم في صحيحه في إياس الشيطان من أن يُعبَد في جزيرة العرب، فليس فيه دليل على عدم عودة الكفر والشرك إلى الجزيرة، وذلك لثبوت الأحاديث عن رسول الله ﷺ في ذلك، ومنها حديث أبي هريرة في صحيح مسلم (٢٩٠٦) قال: قال رسول الله ﷺ: « لا تقوم الساعة حتى تضطرب أليات نساء دوس حول ذي الخلصة »، وكانت صنَماً تعبدُها دوسٌ في الجاهلية بتبالة، ومنها حديث عائشة في صحيح مسلم (٢٩٠٧) قالت: سمعت رسول الله علي يقول: ﴿ لا يذهبُ الليل والنهار حتى تُعبَد اللاَّت والعُزَّى » الحديث، ومنها حديث أنس، عن النَّبيِّ ﷺ قال: « ليس من بلد إلَّا سيطؤه الدَّجَّال إلَّا مكة والمدينة، ليس له من نقابها نقبٌ إلَّا » عليه الملائكة صافِّين يحرسونها، ثم ترجف المدينة بأهلها ثلاث رَجَفات، فيخرج الله كلُّ كافر ومنافق » رواه البخاري (١٨٨١)، ومسلم (٢٩٤٣)، فهذه أحاديث صحيحة محكمة تدلّ على عودة الشرك والكفر إلى الجزيرة بعد النَّبِيِّ ﷺ، وبِمَّا يوضح ذلك أنَّ بعضَ العرب ارتدَّوا بعد وفاة النَّبيِّ ﷺ، فقاتلهم أبو بكر الصديق السِّيَّكُ، فرجع أكثرُهم، وقتل بعضهم على ردَّته، وهؤلاء هم الذين عُنوا في حديث الذيادة عن الحوض، وقال عنهم النَّبيُّ ﷺ : «أصحابي »، فقيل له: « إنَّك لا تدري ما أحدثوا بعدك » أخرجه البخاري (YAOF).

ويُجمع بين هذه الأحاديث وحديث جابر في إياس الشيطان من أن يُعبد في جزيرة العرب من وجهين:

أحدهما: بحمل حديث جابر على نفي عودة الجميع إلى الشرك دون البعض، فإنَّه يقع منهم.

الثاني: أنَّ إياس الشيطان من عبادته في جزيرة العرب هو ظنَّ من الشيطان، وهو لا يعلم الغيب، كما أخبر الله عن الجنِّ في قوله: ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَهَمُ عَلَىٰ مَوْتِهِ ۚ إِلَّا دَابَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ وَلَا كُلُ مَن يَع الله عَلَىٰ مَوْتِهِ إِلَّا دَابَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتَهُ وَقال تعالى: ﴿ قُل لا الله فَي السَّمَ وَ الله عَلَىٰ وَقال تعالى: ﴿ قُل لا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَ وَ تِ وَ الْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱلله أَل وقد ذكر هذه الأجوبة الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبا بطين في إجابته على سؤال عن ثلاثة أحاديث، هذا أحدها (ص:٣٥-٣٦).

وأمَّا أحاديث كون الإيهان يأرز إلى المدينة وإلى الحجاز، فهي لا تنافي الأحاديث الصحيحة الدَّالَّة عل عودة الشرك إلى الجزيرة.

وأمّا الآثار التي أوردها الكاتب في تتبّع آثار النّبيّ ﷺ المكانية، فهي عن البن عمر الشخيّ، وهذا مشهور عنه، والمشهور عن الخلفاء الراشدين وغيرهم خلاف ذلك، قال شيخ الإسلام ابن تيمية في اقتضاء الصراط المستقيم (٢/ ٢٧٨ - ٢٧٨): « فأمّا قصدُ الصلاة في تلك البقاع التي صلّى فيها اتفاقاً، فهذا لم يُنقل عن غير ابن عمر من الصحابة، بل كان أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وسائر السابقين الأوّلين من المهاجرين والأنصار يذهبون من المدينة إلى مكة حُجَّاجاً وعُهَاراً ومسافرين، ولم يُنقل عن أحد منهم أنّه تحرّى الصلاة في مصليّات النّبي ﷺ ومعلوم أنّ هذا لو كان عندهم مستحبًا لكانوا إليه أسبق؛ فإنهم أعلمُ بسنته وأتبعُ لها من غيرهم، وقد قال ﷺ (عليكم بسنتي وسنّة الخلفاء الراشدين المهديّين من بعدي، تمسّكوا بها وعضُوا عليها بالنواجذ، وإيّاكم ومحدثات الأمور، فإنّ كلّ محدثة بدعة، وكلّ بدعة ضلالة)، وتحرّي هذا ليس من سنة الخلفاء الراشدين، بل هو عمّا ابتُدع، وقول الصحابي إذا

خالفه نظيره ليس بحجة، فكيف إذا انفرد به عن جماهير الصحابة؟! أيضاً فإنَّ تحرِّي الصلاة فيها ذريعةٌ إلى اتِّخاذها مساجد، والتشبُّه بأهل الكتاب عِمَّا نُهينا عن التشبه بهم فيه، وذلك ذريعة إلى الشرك بالله، والشارعُ قد حسَم هذه المادة بالنهي عن الصلاة عند طلوع الشمس وعند غروبها، وبالنهي عن اتخاذ القبور مساجد، فإذا كان قد نهي عن الصلاة المشروعة في هذا المكان وهذا الزمان سدًّا للذريعة، فكيف يُستحبُّ قصد الصلاة والدعاء في مكان اتفق قيامهم فيه، أو صلاتهم فيه، من غير أن يكونوا قد قصدوه للصلاة فيه والدعاء فيه؟! ».

أقول: بل إنَّ عمر السِّيِّكُ نهى عن ذلك، فعن المعرور بن سويد قال: «كنت مع عمر بين مكة والمدينة، فصلى بنا الفجر فقرأ ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأُصِّحَنبِ ٱلْفِيلِ ﴾، و﴿ لِإِيلَفِ قُرَيْشٍ ﴾، ثمَّ رأى قوماً ينزلون فيُصلُّون في مسجد فسأل عنهم، فقالوا: مسجد صلَّى فيه النَّبيُّ عَلَيْتُهُ، فقال: إنَّما هلك مَن كان قبلكم أنَّهم اتخذوا آثار أنبيائهم بيَعا، مَن مرَّ بشيء من المساجد فحضرت الصلاة فليُصلُّ، وإلاّ فليمض » رواه عبد الرزاق (٢/ ١١٨ ـ ١١٩) وابن أبي شيبة (٢/ ٣٧٦\_ ٣٧٧) بإسناد صحيح، قال شيخ الإسلام معلِّقاً على هذا الأثر: « فليًّا كان النَّبيُّ ﷺ لم يقصد تخصيصَه بالصلاة فيه، بل صلَّى فيه لأنَّه موضع نزوله، رأى عمر أنّ مشاركتَه في صورة الفعل من غير موافقة له في قصده ليس متابعة، بل تخصيص ذلك المكان بالصلاة من بدع أهل الكتاب التي هلكوا بها، ونهى المسلمين عن التشبه بهم في ذلك، ففاعل ذلك متشبِّه بالنَّبيِّ عَلَيْتُ في الصورة، ومتشبِّه باليهود والنصاري في القصد الذي هو عمل القلب » مجموع الفتاوي (1\ (AY)<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) إلى هنا سبق نشره في صحيفة المدينة ملحق الرسالة، الصادرة يوم الجمعة ١٦ صفر ١٤٢٤هـ.

وأمَّا الآثار في التبرُّك بالقبر والمنبر، فإنَّ ما جاء من آثار في التبرُّك بالمنبر إنَّها كان في منبره الذي كان يجلس عليه، والرمانة التي يضع يده عليها، وهو تبرُّك بها لأَمَسَه جسدُه ﷺ، وهذا سائغ؛ فإنَّ الصحابةَ ﴿ عَلَيْكَ كَانُوا يَتَبَّ كُونَ بشعره وعرقه ومخاطه وبصاقه وغير ذلك مِمَّا ثبت في الأحاديث الصحيحة، وهذا من خصائصه ﷺ، وعلى ذلك يُحمل ما جاء عن الإمام أحمد في ذلك، وفي التبرُّك بشعرة النَّبِيِّ ﷺ وقصعته إن صحَّ ذلك عنه، وكذلك ما جاء عن غيره في منبره عَلَيْكُ، وقد احترق المنبر، فلم يكن هناك مجال للتبرُّك بشيء مسَّه رسول الله عَلَيْكُ، كما ذكر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية في الاقتضاء (٢/ ٢٤٤ \_ ٢٤٥)، وقال: « فقد رخّص أحمد وغيرُه في التمسح بالمنبر والرمانة، التي هي موضع مقعد النَّبِيِّ ﷺ ويده، ولَم يرخِّصوا في التمسح بقبره »، وقال الإمام النووي في المجموع شرح المهذب (٨/ ٢٠٦): « لا يجوز أن يُطاف بقبره ﷺ، ويُكره إلصاق الظّهر والبطن بجدار القبر، قاله أبو عبيد الله الحليمي وغيره، قالوا: ويُكره مسحُّه باليد وتقبيله، بل الأدب أن يَبعد منه كما يَبعد منه لو حضره في حياته ﷺ، هذا هو الصواب الذي قاله العلماء وأطبقوا عليه، ولا يغتر بمخالفة كثير من العوام وفعلهم ذلك؛ فإنَّ الاقتداءَ والعملَ إنَّها يكون بالأحاديث الصحيحة وأقوال العلماء، ولا يُلتفت إلى محدثات العوام وغيرهم وجهالاتهم، وقد ثبت في الصحيحين عن عائشة ﴿ اللَّهِ عَالِمُهُ وَ اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ عَالَيْهُ قال: (مَن أحدث في ديننا ما ليس منه فهو رد)، وفي رواية لمسلم: (من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد)، وعن أبي هريرة النه الله عليه: (لا تجعلوا قبري عيداً، وصلُّوا عليَّ؛ فإنَّ صلاتكم تبلغني حيثها كنتم) رواه أبو داود بإسناد صحيح، وقال الفضيل بن عياض على ما معناه: (اتبع طريق الهدى ولا يضرك قلَّة السالكين، وإيَّاك وطرق الضلالة ولا تغتر بكثرة الهالكين)، ومَن خطر بباله أنَّ المسحَ باليد ونحوه أبلغ في البركة، فهو من جهالته وغفلته؛ لأنَّ البركة فيها وافق الشرع، وكيف يُبتغى الفضل في مخالفة الصواب».

وآثار النَّبِيِّ رَبِّكُ اللَّهُ تنقسم إلى ثلاثة أقسام:

الأول: الآثار المروية، وهي حديثه وسنته عليه فهذا القسم تجب المحافظة عليه؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا بَنكُمْ عَنهُ فَٱنتَهُوا ﴾، وقوله عليه؛ لقوله تعليم بسُنتي وسُنة الخلفاء الراشدين المهديّين من بعدي » الحديث، وقوله علي « ما نهيتكم عنه فاجتنبوه، وما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم » الحديث، رواه البخاري ومسلم.

الثاني: الآثار المكانية، وهذا القسم يؤخذ منه بها ثبتت به السنّة، كالصلاة في مسجده على وفي مسجد قباء؛ لقوله على: «لا تُشدُّ الرحال إلَّا إلى ثلاثة مساجد: مسجدي هذا، ومسجد الحرام، ومسجد الأقصى » رواه البخاري مساجد: مسجدي هذا، واللفظ له عن أبي هريرة الله وقوله على: «صلاة في مسجدي هذا خيرٌ من ألف صلاة فيها سواه إلَّا المسجد الحرام » رواه البخاري (١١٩٠) ومسلم (١٣٩٤) عن أبي هريرة الله ولقوله على : «الصلاة في مسجد قباء كعمرة » رواه الترمذي (٣٢٤) وابن ماجه (١١٤١) عن أسيد في مسجد قباء كعمرة » رواه الترمذي : «حديث حسن صحيح »، وقوله على: «من أبن ظهير الله أبي مسجد قباء، فصلى فيه صلاة، كان له كأجر عمرة » رواه ابن ماجه (١٤١١) عن سهل بن حنيف الله و« كان النّبي على يأتي مسجد قباء كلّ سبت ماشياً وراكباً فيصلي فيه ركعتين » رواه البخاري (١٩٩١) عن ابن عمر المناه ومسلم (١٩٩٩) عن ابن عمر النه ومسلم (١٩٩٩) عن ابن عمر النه ومسلم (١٩٩٩) عن ابن عمر المناه ومسلم ومسلم (١٩٩٩) عن ابن عمر المناه ومسلم ومسلم (١٩٩٩) عن ابن عمر المناه ومسلم ومسلم (١٩٩٩) عن ابن عمر المناه ومسلم ومسلم (١٩٩٩) عن ابن عمر المناه ومسلم ومسلم ومسلم ومسلم ومسلم ومسلم ومسلم والمناه والمسلم ومسلم ومسلم والمناه والمناه والمناه والمناه والمناه والمناه والمسلم ومسلم والمناه والمن

وأمَّا المساجد والأماكن التي لَم ترد فيها سُنَّةٌ عن الرسول ﷺ فتُترك ولا تُقصَد، وهو الذي يُفيده نهي عمر السِّينَ عن قصد الصلاة في المسجد الذي بين مكة والمدينة، كما في الأثر الذي ذكرته عنه قريباً، وإنَّما جاء النهي عن التعلق بالآثار المكانية غير الشرعية؛ لأنَّه وسيلة إلى الشرك، كما هو واضح من كلام ابن تيمية الذي تقدُّم قريباً، وسدُّ الذرائع التي تؤدِّي إلى محذور أصلٌ من أصول الشريعة، ومقصَدُّ من مقاصدها، وقد أورد ابن القيم في كتابه إعلام الموقعين (٣/ ١٤٧) وما بعدها تسعة وتسعين دليلاً من أدلَّة سدِّ الذرائع، ومنها قوله في (ص:١٥١): « الوجه الثالث عشر: أنَّ النَّبيَّ ﷺ نهي عن بناء المساجد على القبور، ولَعَن مَن فعل ذلك، ونهى عن تجصيص القبور وتشريفها واتخاذها مساجد، وعن الصلاة إليها وعندها، وعن إيقاد المصابيح عليها، وأَمَرَ بتسويتها، ونهى عن اتخاذها عيداً، وعن شدِّ الرحال إليها؛ لئلاًّ يكون ذلك ذريعةً إلى اتخاذها أوثاناً والإشراك بها، وحرم ذلك على من قصده ومن لم يقصده، بل قصد خلافه سدًّا للذريعة ».

الثالث: الآثار الجسدية، والمراد بها ما مسّه جسدُه ﷺ، فهذه التبرُّك بها سائغ، وقد تقدَّم الكلام فيها قريباً، وقد ظفر بذلك الصحابة ومَن ومَن وصلَه شيءٌ منها من التابعين ومَن بعدهم، وبعد ذلك انقرضت، ولم يكن لها وجود على الحقيقة، ولا مجال للتعلق بها.

وتقدَّم أيضاً أنَّ هذا من خصائصه؛ لِمَا جعل الله فيه من البركة، وغيرُه ﷺ لا يُقاس عليه، ولهذا لَم يفعل الصحابة على مثل ذلك مع خيارهم، كأبي بكر وعمر وعثمان وعلي على الله على مغمى الإمام البخاري على الله عيث عقد « باب صبّ النّبيّ على وضوء على مغمى

فتعبيره على مغمى عليه » وتعبيره على مغمى عليه » إشارة إلى أنَّه من خصائصه عليه الله وذلك لما جعل الله فيها مس جسده من المركة.

وقد ذكر الشاطبي في كتاب الاعتصام (٢/٢): «أنّه ثبت في الصحاح عن الصحابة وقد أنّه م يتبرّكون بأشياء من رسول الله على ففي البخاري عن أبي جُحيفة المنطق قال: خَرَج علينا رسول الله على الماجرة، فأي بوضوئه فتوضًا، فجعل الناسُ يأخذون من فضل وَضوئه فيتمسّحون به، الحديث، وفيه: كان إذا توضّأ يقتتلون على وَضوئه، وعن المسور المنطق في حديث الحديبية: (وما انتخم النبيُ عَلَيْ نخامة إلّا وقعت في كفّ رجل منهم فدلك بها وجهه وجلده) ... » ثم قال: «فالظاهر في مثل هذا النوع أن يكون مشروعاً في حقي مَن ثبتت ولايته واتباعه لسنّة رسول الله عَلَيْ ، وأن يتبرّك بفضل وَضوئه، ويتدلّك بنخامته، ويستشفى بآثاره كلّها، ويُرجى نحو عِمّا كان في آثار المتبوع الأصل عَلَيْ ».

ثم ذكر أنَّ هذا الاحتمال لقياس غيره عَلَيْ عليه في التبرُّك به عارضه أصلُ مقطوع به، فقال: «إلَّا أنَّه عارضنا في ذلك أصل مقطوع به في متنه، مشكل في تنزيله، وهو أنَّ الصحابة على بعد موته عليه السلام لم يقع من أحد منهم شيء من ذلك بالنسبة إلى مَن خَلفَه؛ إذ لم يترك النَّبيُّ عَلَيْ بعده في أمَّته أفضلَ من أبي بكر الصديق المُنَّفَى، فهو كان خليفتَه، ولم يُفعل به شيء من ذلك ولا عمر بكر الصديق المُنَّفى، فهو كان خليفتَه، ولم يُفعل به شيء من ذلك ولا عمر مائر، وهو كان أفضل الأمَّة بعده، ثم كذلك عثمان، ثم علي، ثم سائر

الصحابة الذين لا أحد أفضل منهم في الأمَّة، ثم لم يثبت لواحد منهم من طريق صحيح معروف أنَّ متبرِّكاً تبرَّك به على أحد تلك الوجوه أو نحوها، بل اقتصروا فيهم على الاقتداء بالأفعال والأقوال والسير التي اتبعوا فيها النَّبيَّ وَهذا إذاً إجماع منهم على ترك تلك الأشياء.

وبقي النظر في وجه ترك ما تركوا منه، ويحتمل وجهين:

أحدهما: أن يعتقدوا فيه الاختصاص، وأنَّ مرتبة النبوة يسع فيها ذلك كله للقطع بوجود ما التمسوا من البركة والخير ... فصار هذا النوع مختصًا به كاختصاصه بنكاح ما زاد على الأربع، وإحلال بُضع الواهبة نفسها له، وعدم وجوب القسم على الزوجات وشبه ذلك، فعلى هذا المأخذ لا يصح لَن بعده الاقتداء به في التبرك على أحد تلك الوجوه ونحوها، ومَن اقتدى به كان التداؤه بدعة، كما كان الاقتداء به في الزيادة على أربع نسوة بدعة.

الثاني: أن لا يعتقدوا الاختصاص، ولكنّهم تركوا ذلك من باب الذرائع؛ خوفاً من أن يجعل ذلك سنة كها تقدّم ذكره في اتباع الآثار والنهي عن ذلك، أو لأنّ العامّة لا تقتصر في ذلك على حدّ، بل تتجاوز فيه الحدود، وتبالغ بجهلها في التهاس البركة حتى يداخلها للمتبرّك به تعظيم يخرج به عن الحدّ، فربّها اعتقد في التبرّك به ما ليس فيه، وهذا التبرّك هو أصل العبادة، ولأجله قطع عمر السخي الشجرة التي بويع تحتها رسول الله وسلم العبادة، وكان أصل عبادة الأوثان في الأمم الخالية، حسبها ذكره أهل السير ...».

ولا تأثير للشك بتنزيل المنع على أحد الوجهين المذكورَين؛ لأنَّ كلاً منهما مقتض ترك التبرُّك بغيره ﷺ، وسواء عُلِّلِ التركُ بهذا أو بهذا فالنتيجة واحدة، وما أشار إليه الشاطبي عَلَى من تقدُّم ما ذكره في اتِّباع الآثار والنهي عن ذلك

تقدَّم ذكرُه عنده في (١/ ٢٨٥).

وقال الإمام محمد بن وضاح القرطبي في كتابه البدع والنهي عنها (ص:٩١-٩١): «وكان مالك بن أنس وغيرُه من علماء المدينة يكرهون إتيان تلك المساجد وتلك الآثار للنّبيّ عَلَيْتُ بالمدينة ما عدا قباء وأُحداً، قال ابن وضاح: وسمعتهم يذكرون أنَّ سفيان الثوري دخل مسجد بيت المقدس فصلَّى فيه ولم يتبع تلك الآثار ولا الصلاة فيها، وكذلك فعل غيرُه أيضاً عِنَّن يُقتدى به، وقدِم وكيعٌ أيضاً مسجد بيت المقدس فلَم يَعْدُ فِعْلَ سفيان، قال ابن وضاح: فعليكم بالاتِّباع لأئمَّة الهدى المعروفين، فقد قال بعضُ مَن مضى: كم من أمر هو اليوم معروف عند كثير من الناس كان منكراً عند من مضى، ومتحبِّب إليه بها يبغضه عليه، ومتقرِّب إليه بها يُبعدُه منه، وكلُّ بدعة عليها زينة وبهجة ».

وقوله: « كلُّ بدعة عليها زينة وبهجة » يعني: أنَّ الشيطان يزيِّنها للناس حتى يقعوا فيها.

وقال شيخنا الشيخ عبد العزيز بن باز بَرِاللهِ في مجموع فتاوى ومقالات متنوعة (٤/ ٣٥٣ \_ ٣٥٤) في بيان أنَّه لا يُتبرَّك بغيره ﷺ قياساً عليه، قال: «ولا شكَّ أنَّ هذا تبرُّك خاصٌّ بالنَّبيِّ ﷺ ولا يُقاس عليه غيرُه لأمرين:

الأول: ما جعله الله سبحانه في جسده وشعره من البركة التي لا يلحقه فيها غيره.

الثاني: أنَّ الصحابة وَ الله لَمُ يَفْعَلُوا ذلك مع غيره، كأبي بكر وعمر وعثمان وعلى وغيرهم من كبار الصحابة، ولو كان غيرُه يُقاس عليه لفعله الصحابة مع كبارهم الذين ثبت أنَّهم من أولياء الله المتَّقين، بشهادة النَّبيِّ وَ اللهُ عَلَيْةُ لهم بالجنَّة ».

وقال أيضاً على قول ابن حجر في فتح الباري (١/ ٣٢٧): «وفي هذا الحديث من الفوائد ... وتحنيك المولود والتبرُّك بأهل الفضل »، قال: «هذا فيه نظر، والصواب أنَّ ذلك خاصٌّ بالنَّبيِّ عَلَيْتُ ولا يُقاس عليه غيرُه؛ لِمَا جعل الله فيه من البركة وخصَّه به دون غيره، ولأنَّ الصحابة عينُه لَم يفعلوا ذلك مع غيره عَيْنَ وهم أعلم الناس بالشرع، فوجب التأسي بهم، ولأنَّ جواز مثل هذا لغيره عَيْنَ قد يُفضي إلى الشرك، فتنبَّه! ».

ومن الآثار السيِّئة للتعلَّق بالآثار والافتتان بمَن يُدَّعى فيهم الولاية وتعظيم أضرحتهم، ما ذكره عبد القادر بن شيخ بن عبد الله العيدروسي في كتابه النور السافر عن أخبار القرن العاشر، في ترجمة أبي بكر بن عبد الله العيدروس المتوفى سنة (٩١٤هـ)، قال في (ص: ٧٩ ـ ٨٠): « وأمَّا كراماته فكثيرة كقطر السحاب، لا تدرك بعد ولا حساب، ولكن أذكر منها على سبيل الإجمال دون التفصيل، ثلاث حكايات تكون كالعنوان على باقيها بالدلالة والتمثيل، منها:

أنَّه لَمَّا رجع من الحجّ دخل زيلع، وكان الحاكم بها يومئذ محمد بن عتيق، فاتفق أنَّه ماتت أمُّ ولد للحاكم المذكور، وكان مشغوفاً بها، فكاد عقلُه يذهب بموتها، فدخل عليه سيدي لما بلغه عنه من شدّة الجزع؛ ليُعزّيه ويأمره بالصبر والرضاء بالقضاء، وهي مُسجاة بين يدي الحاكم بثوب، فعزّاه وصبّره، فلَم يُفِد فيه ذلك، وأكبّ على قدم سيّدي الشيخ يُقبّلُها، وقال: يا سيدي! إن لَم يُفيد فيه ذلك، وأكبّ على قدم سيّدي الشيخ يُقبّلُها، وقال: يا سيدي! إن لَم وناداها باسمِها، فأجابته: لبيّك! وردّ اللهُ روحها، وخرج الحاضرون، ولم يَخرج سيدي الشيخ حتى أكلتْ مع سيّدها الهريسة، وعاشت مدّة طويلة!!!

وعن الأمير مرجان أنّه قال: كنتُ في نفرٍ من أصحاب لي في محطّة صنعاء الأولى، فحمل علينا العدوُّ، فتفرَّق عني أصحابي، وسقط بي فرسي لكثرة ما أثخن من الجراحات، فدار بي العدوُّ حينئذٍ من كلِّ جانب، فهتفتُ بالصالحِين، ثمَّ ذكرتُ الشيخ أبا بكر السِّيَكُ، وهتفتُ به، فإذا هو قائمٌ، فوالله العظيم! لقد رأيتُه نهاراً وعاينتُه جهاراً، أخذ بناصيتي وناصية فرسي، وشلَّني من بينهم حتى أوصَلَنِي المحطة، فحينئذ مات الفرس، ونجوتُ أنا ببَرَكتِه السِّيَكُ ونفع به!!!

وعن المُريد الصادق نعمان بن محمد المهدي أنّه قال: بينها نحن سائرون في سفينة إلى الهند، إذ وقع فيها خرقٌ عظيمٌ، فأيقنوا بالهلاك، وضجَّ كلُّ بالدعاء والتضرُّع إلى الله تعالى، وهتف كلُّ بشيخِه، وهتفتُ أنا بشيخي أبي بكر العيدروس المنفخ فأخذتني سِنة، فرأيتُه داخل السفينة، وبيده منديلُ أبيض، وهو قاصدٌ نحو الحَرْق، فانتبهتُ فرحاً مسروراً، وناديتُ بأعلى صوتي: أنْ أبشِروا يا أهل السفينة! فقد جاء الفرَج، فقالوا: ماذا رأيت؟ فأخبرتُهم، فتفقدوا الحَرْق، فوجدوه مسدوداً بمنديل أبيض كما رأيتُ، فنجونا ببركته فتفقدوا الحَرْق، فوجدوه مسدوداً بمنديل أبيض كما رأيتُ، فنجونا ببركته فتفقدوا الحَرْق، فوجدوه مسدوداً بمنديل أبيض كما رأيتُ، فنجونا ببركته

#### \* \* \*

ومن المفتونين بالآثار المكانية غير المشروعة والدعوة إلى المحافظة عليها الأستاذ يوسف هاشم الرفاعي من الكويت، والدكتور محمد سعيد رمضان البوطي من الشام، فقد سوَّد الأول أوراقاً زعمها نصيحة لعلماء نجد، دعا فيها إلى كثير من أنواع البدع والضلال، ومنها الدعوة إلى المحافظة على الآثار المكانية غير المشروعة، وقدَّم الثاني للنصيحة المزعومة بمقدمة طويلة، أيَّده على



ما فيها من أنواع البدع والضلال، وقد كتبت ردًّا عليهما صدر في عام (١٤٢١هـ) بعنوان: « الردُّ على الرفاعي والبوطي في كذبهما على أهل السنة ودعوتهما إلى البدع والضلال »، وقد جاء في آخر هذا الردِّ ما يلي:

للكاتب شغفٌ عظيمٌ بالآثار المكانية التي تُنسبُ إلى النَّبِيِّ عَظِيمٌ كمكان مولِده عَلَيْقٌ، ومكان مَبرك ناقته عَلَيْقٌ في قباء عند قدومِه في هجرتِه عَلَيْقٌ إلى المدينة، وغير ذلك.

ويَعتِب بشدَّة على مَن زعم نُصحَهم؛ لعدمِ الاهتمامِ بذلك والمحافظةِ عليه، ويستدلُّ للمحافظة على مثل هذه الآثار بقوله تعالى: ﴿ وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَ هِعمَ مُصَلَّى الله وَبِهَا جاء في قصَّة طالوت: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ ءَايَةَ مُلْكِمِ أَن مُصَلَّى اللهُ وَبِهَا جاء في قصَّة طالوت: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيلُهُمْ إِنَّ ءَايَةَ مُلْكِمِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلتَّابُونُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِن رَّبِكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمًا تَرَكَ ءَالُ مُوسَىٰ وَءَالُ هَرُونَ يَأْتِيكُمُ ٱلتَّابُونُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِن رَّبِكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمًا تَرَكَ ءَالُ مُوسَىٰ وَءَالُ هَرُونَ يَخْمِلُهُ ٱلْمَلْتِهِكَةً إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾.

قال: «وقال المفسِّرون: إنَّ البقيَّةَ المذكورة هِي عَصاة موسى ونعليه (كذا) و... إلخ ».

وبالإشارةِ إلى الأحاديث الصحيحة الواردة فيها يتعلَّق بآثار النَّبِيِّ ﷺ واهتهام الصحابة رضوان الله عليهم بها المذكورة في ثنايا أبواب صحيح البخاري.

والجواب عن الدليل الأول: أنَّ اتِّخاذ مقام إبراهيم مُصلَّى دلَّ عليه الكتاب والسُّنَّة، ولا دلالة فيه للكاتب على المحافظة على الآثار التي ذكرها؛ لأنَّ الآية في اتِّخاذ المقام مصلَّى، ولا يصحُّ القياس عليه.

 وعمرُ اللّي على الله و الذي جاء عنه المنعُ من التعلّق بمثلِ هذه الآثار؛ لأنّه هو الذي أمر بقطع الشجرة التي حصلت تحتها بيعةُ الرِّضوان، ولأنّه جاء في الأثر عن المعرور بن سُويد قال: «كنتُ مع عمر بين مكة والمدينة، فصلَّى بنا الفجر، فقرأ ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَبُ الّفِيلِ ﴾ و﴿ لِإيلَفِ قُرَيْشٍ ﴾، ثمّ رأى قوماً ينزلون فيُصلُّون في مسجد، فسأل عنهم، فقالوا: مسجدٌ صلَّى فيه النَّبِيُ عَلَيْتُهُ، فقال: إنَّما هلك مَن كان قبلكم أنَّهم اتَّخذوا آثارَ أنبيائِهم بِيَعاً، مَن مرَّ بشيءٍ من المساجد فحضرَت الصلاة فليُصلِّ، وإلاَّ فليمضِ »، رواه عبد الرزاق المساجد فحضرَت الصلاة فليُصلِّ، وإلاَّ فليمضِ »، رواه عبد الرزاق محيح.

والجوابُ عن الدليل الثاني: أنَّ البقيَّة المذكورة في الآية لو صحَّ تفسيرُها بِها ذُكر، فإنَّه لا دلالة فيها على التعلُّق بالآثار؛ لأنَّ النَّهيَ عن التعلُّق بالآثار ثبت عن عمر، كما مرَّ آنفاً، وفيه: «إنَّما هلك مَن كان قبلكم أنَّهم اتَّخذوا آثار أنبيائِهم بيعاً »، وقد قال عَلِيَّة: «فعليكم بسُنَّتي وسُنَّة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تَسَّكوا بها وعضُّوا عليها بالنواجذ ».

والجواب عن الدليل الثالث: أنَّ الأحاديث الواردة في صحيح البخاري وغيره تدلُّ على تبرُّك الصحابة بعَرَق النَّبِيِّ وَفَضل وَضوئه وشعرِه، وغير ذلك مِمَّا مَسَّ جسدَه وَكُلُّ ذلك ثابتُ، وقد حصل للصحابة وأرضاهم.

وأمَّا الآثار المكانيَّة، فقد مرَّ في أثر عمر السَّحَيُّ ما يدلُّ على منع التعلَّق بها. ونهَيُ عمر السَّحَيُّ عن التعلُّق بآثار النَّبِيِّ وَالْحَيْقُ المكانيَّة التي لَم يأتِ بها سُنَّةٌ عن رسول الله وَ الله عَلَيْقُ الله الله وَ الله وَ الله الله وَ الله الله وَ الله و ال

ومِمَّا يُوضِّح ذلك أنَّ الكاتبَ \_ وقد افتُتِن بالآثار \_ أدَّاه افتتانُه بها إلى

الإشادةِ بالبناء على القبور، وقد جاء تحريمه في السُّنَّة، وقد مرَّ ذكرُ إشادتِه بمشهد العيدروس بعَدَن، ووصفِه قبَّته بأنَّها مباركة.

بل أدَّاه افتتانُه بالآثار أن عاب على مَن زعم نُصحَهم عدم محافظتهم على أثر مَبرَك ناقة النَّبِيِّ وَعَلَيْهُ فَقال: «كان هناك أثر (مبرك الناقة) ناقة النَّبِيِّ وَعَلَيْهُ فِي مسجد (قباء) يوم قدومه مُهاجراً إلى المدينة في مكان نزل فيه قوله تعالى: ﴿ لَمَسَجِدٌ أُسِسَ عَلَى ٱلتَّقُوكُ مِنْ أُولِ يَوْمِ أُحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ فِيهِ رِجَالٌ يُحُبُونَ أَن يَتَطَهَّرُوا وَٱللَّه يُحِبُّ المُطَهِرِينَ ﴾، فأزلتُم هذا الأثر، وكناً نُشاهدُه حتى وقتٍ قريب!! ».

ويُقال للكاتب: مِن أين لكَ وجود مكان هذا المَبرك، وبقاؤه إلى هذا الزمان؟ إنَّ ذلك لا يتأتَّى إلَّا لو ثبت أنَّ النَّبِيَّ ﷺ أحاطه بجدار، وتوارثه الخلفاءُ الرَّاشدون ومَن بعدهم إلى هذا الوقت، وأنَّى ذلك؟!!

ومعلومٌ أنَّ خلافة عمر السَّحَتُ تزيدُ على عشر سنين، ومقرُّها المدينة، وهو الذي أمر بقطع الشجرة التي في الحديبية قُرب مكة، وهو الذي نهى عن تتبُّع آثار النَّبِيِّ عَلَيْتُ المكانيَّة التي لمَ تأت بها سُنَّة، كما مرَّ في الأثر قريباً، فهل من المعقول أن يَمنَعَ عمرُ السَّحَتُ من آثار بعيدة عن المدينة ويُبْقِى على أثر مَبرك الناقة الذي زعمه الكاتب، وهو عنده في المدينة؟!!

ولمَ يقف الكاتبُ عند حدِّ الرَّغبة في المحافظة على الآثار المكانيَّة للرسول وَلَمَ يقف الكاتبُ عند حدِّ الرَّغبة في بقاءِ أثرٍ وُجد في عصرٍ متأخِّرٍ، وقال وهو يعِيبُ مَن زعم نُصحَهم: « وهدَمتُم بجوار بيتِ أبي أيُّوب الأنصاري المُنْفَى مكتبة شيخ الإسلام (عارف حكمت) المليئة بالكتب والمخطوطاتِ النَّفيسة، وكان طرازُ بنائها العثماني رائعاً ومُمَيَّزاً!! هدمتُم كلَّ والمخطوطاتِ النَّفيسة، وكان طرازُ بنائها العثماني رائعاً ومُمَيَّزاً!! هدمتُم كلَّ

ذلك في حين أنَّه بعيدٌ عن توسعةِ الحرَم، ولا علاقةَ له بها!! ».

وهذه نتيجة الشُّغَف بالآثار!

وموقعُ المكتبة المُشار إليها بينه وبين الجدار الأمامي لمسجد الرسول ﷺ بضعةُ أمتار، وهو الآن ضمن ساحات المسجد.

والكتب التي فيها، الاستفادةُ منها قائمةٌ؛ لأنَّ المكتبات الموجودة بالمدينة \_ ومنها هذه المكتبة \_ جُمعت في مكتبة واحدة قرب المسجد النبوي، وهي مكتبة الملك عبد العزيز.

هذا ولَم يقِف الكاتبُ عند حدِّ العتب واللَّوم لَمِن زَعم نصحَهم؛ لعدم المحافظة على الآثار المكانية للنَّبيِّ ﷺ التي لَم تأتِ به سُنَّة، بل تعدَّاه إلى وصفِهم بأنَّهم يكرهون النَّبِيَ ﷺ!

ولا أدري هل شَعر الكاتبُ أو لم يشعُر أنَّ مَن يكره الرَّسولَ ﷺ لا يكون مسلمًا، بل يكون كافراً؟!

وسبق للكاتب أنَّ مَن زعم نُصحَهم يتَّهمون المسلمين بالشرك، وأنَّهم يُكفِّرون الأشاعرة، وذلك كذبٌ عليهم، وهم يُكفِّرون الأشاعرة، وذلك كذبٌ عليهم، وهم برآء منه، وهنا يصف مَن زعم نصحَهم ـ زوراً وبُهتاناً ـ بأنَّهم يكرهون النَّبيَ، ولا شكَّ أنَّ ذلك كفرٌ، نعوذ بالله من الكفر والشرك والنفاق.

ثمَّ مِمَّا ينبغي أن يُعلَم أنَّ الصحابة الكرام وَ وأرضاهم ومن تبعهم بإحسانٍ لَم يكونوا يذهبون إلى الآثار المكانية التي لَم يأت بها سُنَّة، كمكان مولده وَ الله ومكان مَبْرَك الناقة المزعوم، ولو كان خيراً لسبقوا إليه.

فلَم يكونوا يحافظون على مثل هذه الآثار، وإنَّما كانوا يحافظون على آثارٍ أُخرى، وهي الآثارُ الشرعيَّةُ التي هي حديثُه ﷺ المشتمل على أقواله وأفعاله

وتقريراته ﷺ، ويحافظون على فعل السُّنن وترك البدع ومحدثاتِ الأمور، ولقد أحسن مَن قال:

نعم المطيَّةُ للفتى آثـــارُ فالرأيُ ليْلُ والحديثُ نهارُ والشَّمسُ بازغَةٌ لَهَا أنوارُ دينُ النَّبِيِّ مُحَمَّد أخبارُ لا ترغَبنَّ عن الحديث وأهلِه ولَرُبَّما جهل الفتى أثرَ الهُدى وقال آخر:

الفقهُ في الدين بالآثار مقترنٌ فاشغَل زمانَك في فقهِ وفي أثَرِ فالشَّغلُ بالفقه والآثار مرتفعٌ بقاصد الله فوق الشمس والقمرِ

ومقدِّمة الدكتور البوطي لأوراق الأستاذ الرفاعي تشتمل على الثناء على الرِّفاعي، وموافقته على كلِّ ما في نصيحتِه المزعومة المسمومة، وعلى وَصْفها بأنَّها (تذكرة هادئة، ولطيفة في أسلوبها!!).

وتشتملُ على الغلوِّ في الآثار المكانيَّة التي لَم يأت بها سنَّة عن رسول الله ويَّات، بل وزعم أنَّ القرون الثلاثة وما بعدها إلى هذا الوقت مُجمعةٌ على التبرُّك بهذه الآثار، وأنَّه لَم يُخالِف في ذلك إلَّا علماء نجد المزعوم نُصحهم، وأنَّ ذلك بدعة.

ومن قوله في ذلك: « ولا نشكُّ في أنَّهم يعلمون كما نعلم أنَّ عصورَ السلف الثلاثة مرَّت شاهدة بإجماع على تبرُّك أولئك السلف بالبقايا التي تذكِّرهم برسول الله عَلَيْتُه، من دار ولادتِه، وبيت خديجة على أيوب الأنصاري التي استقبلته فنزل فيها في أيامه الأولى من هجرتِه إلى المدينة المنورة، وغيرها من الآثار كبئر أريس، وبئر ذي طوى، ودار الأرقم ... ثم إنَّ الأجيال التي جاءت فمرَّت على أعقاب ذلك كانت خيرَ حارسٍ لهَا، وشاهد أمين على

ذلك الإجماع ».

وتشتملُ أيضاً على اتِّهام المزعوم نُصحهم بـ « تكفير سواد هذه الأمة بحجَّة كونهم أشاعرة أو ماتريديين! ».

وتشتملُ أيضاً على الإنكار على علماء نجد في تحذيرِهم من الغلُوِّ في رسول الله ﷺ، ويُفرِّق بين الغُلُوِّ والإطراء، فيَمنعُ الإطراءَ ويُجيزُ الغلُوَّ، قال: «ولو قلتُم كما قال رسول الله ﷺ: (لاتطروني كما أطرت النصارى ابنَ مريم) لكان كلاماً مقبولاً، ولكان ذلك نصيحةً غاليةً.

أمَّا الحبُّ الذي هو تعلَّق القلب بالمحبوب على وجه الاستئناس بقُربِه والاستيحاش من بُعده، فلا يكون الغلوُّ فيه عندما يكون المحبوب رسول الله والاستيحاش من بُعده، فلا يكون الغلوُّ فيه عندما يكون المحبوب رسول الله وعنواناً على مزيدِ قُربٍ من الله!! وقد علمنا أنَّ الحبَّ في الله من مُستلزمات توحيد الله تعالى، ومها غلا مُحبُّ رسول الله والله وحبه له أو بالغ، فلن يصل إلى أبعد من القَدْر الذي أمر به رسول الله والله والذي الذي الله على الله والله وولدِه والناس عليه الشيخان: (لا يؤمن أحدُكم حتى أكون أحبَّ إليه من مالِه وولدِه والناس أجمعين)، وفي رواية للبخاري: (ومن نفسه)».

والجواب: على ذلك أن نقول:

أولاً: أمَّا ثناء البوطي على الرفاعي فيصدق على المثنِي والمثنَى عليه قول الشاعر:

ذهب الرِّجال المُقتدَى بفعالهِم والمنكرون لكلِّ فعل منكرِ وبقيتُ في خَلْف يُزكِّي بعضُهم بعضاً ليدفع معور عن معورِ

ثانياً: إنَّ وصفَ البوطي لنصيحة الرِّفاعيِّ المزعومة بـ (أنَّها تذكرة هادئة، وأنَّها لطيفة في أسلوبها!!) بعيدٌ عن الحقيقة والواقع؛ يتَّضحُ ذلك بالوقوف على



بعض الجُمل التي أوردتُها من كلام الرِّفاعيِّ، ففيها الكذب والجفاء.

ثالثاً: وأمَّا موافقتُه للرِّفاعي فيها جاء في أوراقه، فإنَّ كلَّ ما تقدَّم في الردِّعلى الرِّفاعي هو ردُّ على البوطي.

رابعاً: وأمَّا إجماع العصور الثلاثة وما بعدها الذي زعمه البوطي على التبرُّك بآثار النَّبِيِّ عَلَيْ المكانيَّة، كمكان مولده وبئر أريس التي سقط فيها خامَّه عن عن ونحو ذلك، فلا يتأتَّى له إثبات هذا الإجماع، بل ولا إثبات القول به عن واحدٍ من الصحابة عليها !

وأيُّ إجماع يُزعمُ من الصحابة ومَن بعدهم على ذلك، وقد جاء عن عمر الشخطُ الأمر بقطع شجرة بيعة الرضوان في الحديبية قرب مكة، وجاء عنه أيضاً التحذيرُ من التعلُّق بمثل هذه الآثار، وقال: « إنَّما هلك مَن كان قبلكم أنَّهم اتَّخذوا آثار أنبيائهم بِيَعاً »؟! كما مَرَّ ثبوت ذلك عنه في مصنَّفي عبد الرزاق وابن أبي شيبة.

خامساً: وأمَّا زعمه بأنَّه لَم يُخالف هذا الإجماعَ المزعوم إلَّا علماءُ نجد، فغيرُ صحيح؛ لأنَّ كلَّ متَّبع للكتاب والسُّنَّة وما كان عليه سلف الأُمَّة يقول بهذا الذي ثبت عن عمر السَّخَيْ، وهم في هذا العصر كثيرون، منتشرون في الأقطار المختلفة، ومنها الكويت والشام التي منها الرفاعي والبوطي!

سادساً: وأمَّا زعمه أنَّ المزعومَ نُصحهم يُكفِّرون سوادَ الأُمَّة بحُجَّة كونهم أشاعرةً أو ماتريديِّين، فهو كذبٌ منه وافتراءٌ، كما أنَّه كذبٌ وافتراءٌ من الرفاعي، وقد مرَّ الردُّ عليه.

وأزيد هنا فأقول: إنَّ الفِرَقَ الواردةَ في قوله ﷺ: «ستفترِقُ هذه الأُمَّة إلى ثلاثٍ وسبعين فرقة، كلُّها في النار إلَّا واحدة ... » الحديث، هم من المسلمين؛ لأنَّ أُمَّةَ النَّبِيِّ أُمَّتان: أُمَّة الدعوة، يدخل فيها اليهود والنصارى، وكلُّ

إنسيِّ وجِنِّي من حين بِعثة الرسول ﷺ إلى قيام الساعة.

وأمَّةُ الإجابة: وهم الذين دخلوا في هذا الدِّين، وفيهم الفِرق المذكورة في الحديث، وكلُّ هذه الفِرَق مسلمون مُستحقُّون للعذاب بالنَّار، سوى فرقةٍ واحدة، وهي مَن كان على ما كان عليه الرسول ﷺ وأصحابُه ﷺ.

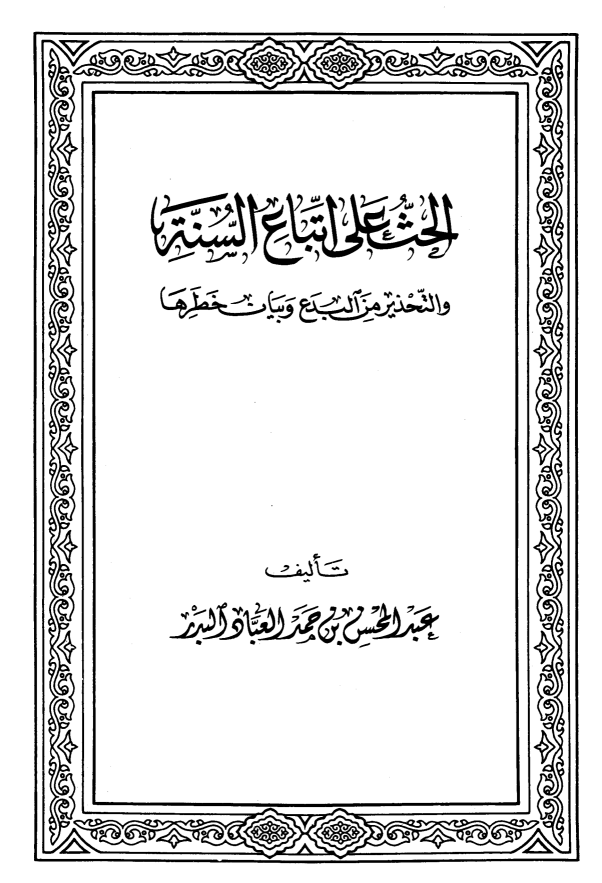
سابعاً: وأمَّا تفريقُه بين الإطراءِ والغُلُوِّ، ومَنعُه الأولَ وتجويزُه الثاني، فهو من التفريقِ بين متماثِلَين، وكما أنَّ النَّهيَ جاء عنه ﷺ عن الإطراء، فإنَّ الغُلُوَّ جاء فيه النَّهيُ عن الله وعن رسوله ﷺ، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ يَتأَهُلُ ٱلْكِتَبِ جَاء فيه النَّهيُ عن الله وعن رسوله ﷺ قال الله عَنَّ وجلَّ: ﴿ يَتأَهُلُ ٱلْكِتَبِ لَا تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ ﴾، وقد لَقَطَ ابنُ عبَّاسٍ لرسول الله ﷺ مثل حصى الخذف، فأمرهم ﷺ أن يَرموا بمِثلِها، قال: « وإيّاكم والغُلوَّ في الدِّين، فإنَّم أهلكَ مَن كان قبلكم الغلُوُّ في الدِّين »، وهو حديث صحيح، أخرجه النسائيُّ وغيرُه.

ومعلومٌ أنَّ مَحَبَّةَ النَّبِيِّ عَيَّلِيَّةَ يجبُ أن تكون في قلب كلِّ مسلم أعظمَ من مَحبَّته لنفسِه وأهله والناس أجمعين، لكن لا يجوز فيها الغُلُوُّ الذي قد يُؤدِّي إلى أن يُصرَف إلى النَّبِيِّ عَيَّلِيَّةُ شيءٌ من حقِّ الله، كالذي حصل للبوصيريِّ في أبياتِه التي أشرتُ إليها فيها تقدَّم في الردِّ على الرفاعي.

وليت شعري! ما الذي سوَّغ للبوطيِّ تجويز الغلوِّ في محبَّة الرسول ﷺ وهي من أعظم أُسُس الدِّين، وقد قال ﷺ في الحديث المتقدِّم آنفاً: « وإيَّاكم والغلو في الدِّين، فإنَّما أهلك مَن كان قبلكم الغلوُّ في الدِّين »؟!

وأسأل الله عزَّ وجلَّ أن يهدي مَن ضلَّ من المسلمين سبل السلام، وأن يخرجهم من الظلمات إلى النور، وأن يوفِّق المسلمين جميعاً للفقه في الدِّين والثبات على الحقِّ، إنَّه سميع مجيب، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبيِّنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





## بنيب إلفوال مرالجينير

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمداً عبده ورسوله، أرسله بالهدى ودين الحقِّ ليظهره على الدِّين كلِّه، فبلَّغ الرسالة وأدَّى الأمانة ونصح الأمة، وجاهد في الله حقَّ جهاده، اللَّهم صلِّ وسلِّم وبارك عليه وعلى آله وأصحابه ومَن اهتدى بهديه وسلك سبيله إلى يوم الدِّين.

أمَّا بعد، فإنَّ نعمَ الله عزَّ وجلَّ على عباده كثيرة لا تُعدُّ ولا تُحصى، وأجلُّ نعمة أنعم الله بها على الإنس والجنِّ في آخر الزمان أن بعث فيهم رسولَه الكريم محمداً عليه أفضل الصلاة وأتمُّ التسليم، فبلّغهم ما أُرسل به إليهم من ربّهم على التهام والكهال، وقد قال الإمام محمد بن مسلم بن شهاب الزهري رحمه الله: « مِن الله عزَّ وجلَّ الرسالة، وعلى رسول الله عَلَيْ البلاغ، وعلينا التسليم »، ذكره البخاري عنه في أول باب قول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرّسُولُ بَلّغ مَآ أَنْ لِلّهُ اللهُ عَلْ فَمَا بَلّغتَ رِسَالاَتِه مَ مَن كتاب التوحيد من صحيحه (١٣/ ٣٠٥ ـ مع الفتح).

فالذي من الله الرسالة، وقد حصل ذلك، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ آعَبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّغُوتَ ﴾، وقال: ﴿ لَقَدْ مَنْ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَئِيمِ، وَيُورِيْ مِنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَئِيمِ، وَيُورِيْ مِنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَئِيمِ، وَيُورِيْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَسَبَوَٱلْحِصَمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لِفِي ضَلَالٍ مَّيِينٍ ﴾.

والذي على الرسول ﷺ وهو البلاغ قد حصل على أكمل الوجوه وأتمها، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ فَهَلْ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ﴾، وقال: ﴿ وَمَا عَلَى

## ٱلرُّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيثُ ﴾.

وأمَّا الذي على العباد وهو التسليم والانقياد، فقد انقسم الناس فيه إلى موقَّق متَّبع لسبيل الخرى، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَأَنَّ هَنذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ ۖ وَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَالِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾.

## من صفات الشريعة البقاء والعموم والكمال

وهذه الشريعة التي بعث الله بها رسوله الكريم محمداً عَلَيْة متصفةٌ بثلاث صفات، هي البقاء والعموم والكهال، فهي باقية إلى قيام الساعة، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدٍ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّانُ ﴾، وجلَّ: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَآ أَحَدٍ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ ٱللهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيّانَ ﴾، وروى البخاري (٧١) ومسلم (٧٣٠) عن معاوية الشكن قال: سمعتُ النَّبيَّ يقول: «من يُرد الله به خيراً يفقهه في الدِّين، وإنَّها أنا قاسمٌ والله يُعطي، ولن تزال هذه الأمَّةُ قائمةً على أمر الله، لا يضرُّهم من خالفهم حتى يأتي أمر الله ».

وهي عامّة للثقلين الجن والإنس، وهم أمّتُه عَلَيْةٍ أمّة الدعوة، فإنّ كلّ إنسيّ وجنيّ من حين بعثته إلى قيام الساعة مدعوّ إلى الدخول في الدّين الحنيف الذي بعث الله به رسوله الكريم عَلَيْة، كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَاللّهُ يَدْعُواْ إِلَىٰ دَارِ السّلَمِ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾، ففي هذه الآية الكريمة الإشارة إلى أمّة الدعوة وأمّة الإجابة، فأمّة الدعوة في قوله: ﴿ وَاللّهُ يَدْعُواْ إِلَىٰ دَارِ السّلَمِ ﴾، أي يدعو كلّ أحد، فحُذف المفعول لإفادة العموم، وأمّة الإجابة في قوله: ﴿ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِمٍ ﴾، فإنّ الذين هداهم الله إلى الصراط ﴿ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِمٍ ﴾، فإنّ الذين هداهم الله إلى الصراط

المستقيم هم الذين استجابوا لدعوته ﷺ ودخلوا في دينه الحنيف، فكانوا من المسلمين، وحصول الهداية لأمَّة الإجابة إنَّما هو بفضل الله وتوفيقه، وهذه الهداية إلى الصراط المستقيم توفيق من الله لَمِن هداهم، ولا يملك هذه الهداية إِلَّا الله سبحانه، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِئْ ٱللَّهُ يَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾، وأمَّا هداية الدلالة والإرشاد، فقد أثبتها الله لنبيِّه ﷺ في قوله: ﴿ وَإِنَّكَ لَهُدِي إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾، أي: تدلُّ وتُرشد، ومن أدلَّة شمول دَعُوتُه ﷺ للناس جميعاً قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾، وقوله ﷺ: ﴿ والذي نفسي بيده! لا يسمع بي أحد من هذه الأمَّة يهودي ولا نصراني، ثم يموت ولم يؤمن بالذي أُرسِلتُ به إلَّا كان من أصحاب النار » رواه مسلم في صحيحه (١٥٣)، ومصداق ذلك في كتاب الله، كما جاء عن سعيد ابن جُبير عَظْكَ في قول الله عزَّ وجلَّ : ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِهِ مِنَ ٱلْأَحْزَابِ فَٱلنَّارُ مَوْعِدُهُمْ ﴾، ذكره عنه ابن كثير في تفسيره هذه الآية من سورة

ومن أدلّة شمول دعوته للجنِّ قوله الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُوا فَلَمَّا قُضِي وَلَّواْ إِلَىٰ مَن ٱلْجِنِ يَسْتَمِعُونَ قَالُواْ يَنقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى ٱلْحَقِّ وَإِلَىٰ طَرِيقٍ مُّسْتَقِيمٍ فَي يَنقَوْمَنَا أَجِيبُواْ دَاعِي ٱللهِ لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى ٱلْحَقِّ وَإِلَىٰ طَرِيقٍ مُّسْتَقِيمٍ فَي يَنقَوْمَنَا أَجِيبُواْ دَاعِي ٱللهِ وَءَامِنُواْ بِهِ عَيْفِرْ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُرُ وَيُجُرّكُم مِّنْ عَذَابِ أَلِيمٍ فَوَمَن لَا يَجُبُدُوا يَكُمُ وَاللهِ فَلِيسَ بِمُعْجِزٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ مَ أُولِياً وَلِيااً أُولِلَيْكَ فِي ضَلَيلٍ مُّينٍ ﴾ وقال الله عزَّ وجلَّ في سورة الرحمن: ﴿ فَيَأْيُ ءَالاّهِ فِي هذه السورة إحدى خطاب من الله للإنس والجنِّ، وقد ذُكِرت هذه الآية في هذه السورة إحدى وثلاثين م، ة.

وفي سنن الترمذي (٣٢٩١) عن جابر الشخطين قال: «خرج رسول الله على أصحابه فقرأ عليهم سورة الرحمن من أوَّلِها إلى آخرها فسكتوا، فقال: لقد قرأتها على الجنِّ ليلة الجنِّ فكانوا أحسنَ مردوداً منكم؛ كنتُ كلَّما أتيتُ على قوله: ﴿ فَيِأْيِ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾، قالوا: لا بشيء من نعمك ربَّنا نكذِّب، فلك الحمد »، وله شاهد عن ابن عمر عند ابن جرير، انظر تخريجه في السلسلة الصحيحة للألباني (٢١٥٠)، ومن سور القرآن سورة الجن، وقد حكى الله فيها عنهم جُملاً من أقوالهم.

وأمًّا الصفة الثالثة من صفات هذه الشريعة، وهي صفة الكمال، فقد قال الله عزَّ وجلَّ في كتابه العزيز: ﴿ ٱلِّيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾، وقال رسول الله ﷺ: «تركتكم على مثل البيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلَّا هالك » حديث صحيح، رواه ابن أبي عاصم في السنة (٤٨) عن العرباض بن سارية السحين، ورواه أيضاً (٤٧) من حديث أبي الدرداء الله عن مله وفي صحيح مسلم (٢٦٢) عن سلمان الله قال: قيل له: « قد علَّمكم نبيُّكم عَلَيْ كلُّ شيء حتى الخراءة، قال: فقال: أجل! لقد نهانا أن نستقبل القبلة لغائط أو بول، أو أن نستنجي باليمين، أو أن نستنجي بأقل من ثلاثة أحجار، أو أن نستنجي برجيع أو بعظم »، وهو يدلُّ على كمال الشريعة واستيعابها لكلِّ ما تحتاجه هذه الأمَّة، حتى آداب قضاء الحاجة، وفي صحيح مسلم أيضاً (١٨٤٤) عن عبد الله بن عمرو بن العاص ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْةٌ قال: ﴿ إِنَّهُ لَم يَكُنَ نَبِيٌّ قَبْلِي إِلَّا كَانَ حَقًّا عَلَيْهُ أَنْ يَدَلَّ أُمَّتُهُ عَلَى خير ما يعلمه لهم، وينذرهم شرَّ ما يعلمه لهم »، وروى البخاري في صحيحه (٥٥٩٨) عن أبي الجويرية قال: ﴿ سألتُ ابنَ عباس عن الباذق، فقال: سبق محمد ﷺ

747

الباذق، فما أسكر فهو حرام، قال: الشراب الحلال الطيب، قال: ليس بعد الحلال الطيب إلَّا الحرام الخبيث »، والباذق نوعٌ من الأشربة، والمعنى أنَّ الباذق لم يكن في زمنه ﷺ، ولكن ما جاء به الرسول ﷺ مستوعب له ولغيره، وذلك في عموم قوله ﷺ: ﴿ مَا أَسْكُرُ فَهُو حَرَّامٌ ››، فإنَّ عموم هذا الحديث يدلُّ على أنَّ كلِّ مسكر مِمَّا كان في زمنه ﷺ أو وُجد بعد زمنه، سواء كان سائلاً أو جامداً، فهو حرام، وأنَّ ما لم يكن كذلك فهو حلال، ويُقال في شرب الدخان الذي وُجد في أزمنة متأخرة ما قيل في الباذق، وهو أنَّ الشريعة بعموماتها دالَّةٌ على تحريمه، وذلك في قوله سبحانه وتعالى عن نبيِّه محمد ﷺ: ﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْثِ)، وهو ليس من الطيبات، بل هو من الخبائث، فيكون محرَّماً، ويُضاف إلى ذلك أيضاً أنَّه يجلب الأمراض التي تؤدِّي إلى الوفاة، وفيه إضاعة المال، وإيذاء الناس برائحته الكريهة، وكلُّها دالُّةٌ على تحريمه، وقال أبو ذر الله عَنْ : ﴿ تَرَكَنَا رَسُولَ اللهُ ﷺ وما طائر يطير بجناحيه إلَّا عندنا منه علم » أخرجه أبو حاتم ابن حبان في صحيحه (٦٥)، وقال: « معنى (عندنا منه) يعنى بأوامره ونواهيه وأخباره وأفعاله وإباحته ﷺ »، صححه الشيخ الألباني في صحيح موارد الظمآن في زوائد ابن حبان للهيثمي (١/ ١١٩)، ومن العلم الذي عندنا عن رسول الله ﷺ في الطير ما رواه مسلم في صحيحه (١٩٣٤) عن ابن عباس ﴿ قَالَ: ﴿ نَهَى رَسُولَ اللهِ ﷺ عَنَ كُلِّ ذي ناب من السِّباع، وعن كلِّ ذي مخلب من الطير »، وهو يدلُّ على تحريم أكل كلِّ طائر له مخلب يفترس به، وذلك من جوامع كلمه ﷺ، وهذا في الأحكام، وأمَّا الأخبار، فمنها قوله ﷺ: «لو أنَّكم توكُّلون على الله حقَّ توكله لرزقكم كما يرزق الطير، تغدو خماصاً، وتروح بطاناً » رواه أحمد والترمذي والنسائي وابن ماجه وابن حبان والحاكم، وقال الترمذي «حسن صحيح»، وهو أحد الأحاديث التي زادها ابن رجب على الأربعين النووية.

قال الإمام ابن القيم في كتابه إعلام الموقعين (٤/ ٣٧٥ ـ ٣٧٦) في بيان كمال الشريعة، قال: « وهذا الأصل من أهمِّ الأصول وأنفعها، وهو مبنيٌّ على حرف واحد، وهو عمومُ رسالته ﷺ بالنسبة إلى كلِّ ما يحتاج إليه العبادُ في معارفهم وعلومهم وأعمالهم، وأنَّه لَم يُحْوِج أمَّتَه إلى أحد بعده، وإنَّما حاجتهم إلى مَن يبلُّغهم عنه ما جاء به، فلرسالته عمومان محفوظان لا يتطرَّق إليهما تخصيصٌ؛ عمومٌ بالنسبة إلى المرسَل إليهم، وعمومٌ بالنسبة إلى كلِّ ما يَحتاج إليه مَن بُعث إليه في أصول الدِّين وفروعه، فرسالتُه كافيةٌ شافيةٌ عامَّة، لا تحوج إلى سواها، ولا يتمُّ الإيمانُ به إلَّا بإثبات عموم رسالته في هذا وهذا، فلا يَخرج أحدٌ من المكلَّفين عن رسالته، ولا يخرج نوع من أنواع الحقِّ الذي تحتاج إليه الأمَّة في علومها وأعمالها عمَّا جاء به، وقد توفي رسول الله ﷺ وما طائرٌ يقلُّب جناحيه في السَّماء إلَّا ذكَر للأمَّة منه علمًا وعلَّمهم كلُّ شيء حتى آداب التخلِّي وآدابَ الجماع والنوم، والقيام والقعود، والأكل والشرب، والركوب والنزول، والسَّفر والإقامة، والصَّمت والكلام، والعُزلة والخلطة، والغنى والفقر، والصحة والمرض، وجميع أحكام الحياة والموت، ووَصَفَ لهم العرشَ والكرسيَّ، والملائكة والجنَّ، والنار والجنة، ويوم القيامة وما فيه حتى كأنَّه رأيُ عَين، وعرَّفهم معبودَهم وإلهُهم أتمَّ تعريف، حتى كأنَّهم يرونه ويشاهدونه بأوصاف كماله ونعوت جلاله، وعرَّفهم الأنبياء وأنمَهم وما جرى لهم وما جرى عليهم معهم، حتى كأنَّهم كانوا بينهم، وعرَّفهم مِن طُرق الخير والشرِّ دقيقَها وجليلَها ما لَم يعرِّفه نبيٌّ لأمَّته قبله، وعرَّفهم ﷺ من أحوال الموت وما

يكون بعده في البرزخ وما يحصل فيه من النّعيم والعذاب للروح والبدن، ما لمَ يعرّف به نبيٌ غيرَه، وكذلك عرّفهم عليه من أدلّة التوحيد والنبوة والمعاد، والردّ على جميع فرق أهل الكفر والضلال، ما ليس لمِن عرفه حاجة مِن بعده، اللهمّ إلّا إلى مَن يبلّغه إياه ويبينه ويوضح منه ما خفي عليه، وكذلك عرّفهم عليه مِن مكايد الحروب ولقاء العدوِّ وطرُق النّصر والظّفَر ما لو عَلِموه وعقِلُوه ورعَوْه حقَّ رعايته لمَ يقم هَم عدوُّ أبداً، وكذلك عرّفهم عليه منها، وما يدفعون به وطرُقِه التي يأتيهم منها، وما يتحرّزون به مِن كيده ومكره، وما يدفعون به شرّه ما لا مزيد عليه، وكذلك عرّفهم على سِواه، وكذلك عرّفهم وأوصافِها ودسائسِها وكمائِنها ما لا حاجة لهم مَعه إلى سِواه، وكذلك عرّفهم عرّفهم استقامة.

وبالجملة فجاءهم بخير الدنيا والآخرة برُمَّته، ولمَ يُحُوِجْهُم الله إلى أحد سواه، فكيف يُظُنُّ أنَّ شريعتَه الكاملةَ التي ما طرق العالمَ شريعةٌ أكملَ منها ناقصةٌ، تعتاج إلى سياسة خارجة عنها تكمِّلها، أو إلى قياس أو حقيقة أو معقول خارجٍ عنها، ومَن ظنَّ ذلك فهو كمَن ظنَّ أنَّ بالناس حاجةً إلى رسول آخر بعده، وسببُ هذا كله خفاءُ ما جاء به على مَن ظنَّ ذلك، وقلَّةُ نصيبه مِن الفَهم الذي وقتَّ الله له أصحابَ نبيّه الذين اكتفوا بها جاء به، واستغنوا به عمَّا سواه، وفتحوا به القلوبَ والبلادَ، وقالوا: هذا عهدُ نبينًا إلينا، وهو عهدُنا إليكم ».

#### إطلاقات لفظ السئة

وهذه الشريعةُ الكاملةُ هي سنَّه ﷺ بالمعنى العام؛ فإنَّ السنَّةَ تُطلقُ أربعة إطلاقات: الأول: أنَّ كلَّ ما جاء في الكتاب والسنَّة هو سنَّته ﷺ، وهي طريقتُه التي

كان عليها ﷺ، ومن ذلك قوله ﷺ: ﴿ فَمَن رَغْبَ عَنْ سَنَّتِي فَلْيُسَ مَنِّي ﴾ رواه البخاري (٦٣٠٥) ومسلم (١٤٠١).

الثاني: أنَّ السنَّة بمعنى الحديث، وذلك إذا عُطفت على الكتاب، ومنه قوله وقله الثاني: أنَّ السنَّة بمعنى الحديث، وذلك إذا عُطفت على الكتاب، ومنه قوله وعلم الناس! إنِّي قد تركت فيكم ما إن اعتصمتم به فلَن تضلُّوا أبداً: كتاب الله وسنَّة نبيِّه وَ الله وسنَّة به وقوله: ﴿ إنِّي قد تركت فيكم شيئين لن تضلُّوا بعدهما: كتاب الله وسنَّتي » رواهما الحاكم في مستدركه (١/ ٩٣)، ومنه قول بعض العلماء عند ذكر بعض المسائل: وهذه المسألة دلَّ عليها الكتاب والسنَّة والإجماع.

الثالث: أنَّ السنّة تُطلق في مقابل البدعة، ومنه قوله عَلِيَّ في حديث العرباض بن سارية: « فإنَّه من يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسنّتي وسنَّة الخلفاء المهديين الراشدين، تمسّكوا بها وعضُّوا عليها بالنواجذ، وإيَّاكم ومحدثات الأمور؛ فإنَّ كلَّ محدثة بدعة، وكلَّ بدعة ضلالة » أخرجه أبو داود (٢٦٧٦) و وهذا لفظه و الترمذي (٢٦٧٦) و ابن ماجه (٣٦ - ٤٤)، وقال الترمذي: «حديث حسن صحيح »، ومنه تسمية بعض المتقدِّمين من المحدثين كتبهم في العقيدة باسم (السنة)، مثل السنة لمحمد بن نصر المروزي، والسنة لابن أبي عاصم، والسنة للالكائي، وغيرها، وفي كتاب السنن لأبي داود كتاب السنة يشتمل على أحاديث كثيرة في العقيدة.

الرابع: أنَّ السنَّة تُطلق بمعنى المندوب والمستحب، وهو ما جاء الأمر به على سبيل الاستحباب، لا على سبيل الإيجاب، وهذا الإطلاق للفقهاء، ومن أمثلته قوله ﷺ: «لولا أن أشقَّ على أمَّتي لأمرتهم بالسواك عند كلِّ صلاة » رواه البخاري (٨٨٧) ومسلم (٢٥٢)، فإنَّ الأمرَ بالسواك استحباباً حاصل، وإنَّما تُرك خشية المشقَّة على سبيل الإيجاب.

## آياتٌ وأحاديث وآثار في اتّباع السنن والتحذير من البدع والمعاصي

وقد ورد في كتاب الله آياتٌ كثيرة تدلُّ على الترغيب في اتِّباع ما جاء به الرسول الكريم ﷺ، والحث على ذلك والتحذير من مخالفة الرسول ﷺ فيها جاء به من الحق والهدى والوقوع في الشرك والبدع والمعاصي، فمِن ذلك قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَأَنَّ هَنِذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ - ۚ ذَٰلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ - لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾، وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ مَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَاكًا مُبِينًا ﴾، وقوله: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ مُخَالِفُونَ عَنْ أُمْرِهِ - أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أُو يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾، قال ابن كثير في تفسيره: « أي: عن أمر رسول الله ﷺ، وهو سبيله ومنهاجه وطريقته وسنته وشريعته، فتوزَن الأقوال والأعمال بأقواله وأعماله، فما وافق ذلك قُبل، وما خالفه فهو مردودٌ على قائله وفاعله كائناً من كان، كما ثبت في الصحيحين وغيرهما عن رسول الله ﷺ أنَّه قال: (من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد)، أي: فليحذر وليخش مَن خالف شريعة الرسول باطناً وظاهراً ﴿ أَن تُصِيبَهُمْ فِتَّنَةً ﴾ أي: في قلوبهم من كفر أو نفاق أو بدعة، ﴿ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ أي: في الدنيا بقتل أو حدٍّ أو حبس أو نحو ذلك ».

وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللّهِ أُسْوَةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْاَ خِرَ وَذَكَرَ ٱللّهَ كَثِيرًا ﴾، وقال: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُجِبُّونَ ٱللّهَ فَٱنَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ ٱللّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَٱللّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾، قال ابن كثير في تفسيره: ((هذه الآية الكريمة حاكمة على كلِّ مَن ادَّعى محبَّة الله وليس هو على الطريقة المحمدية، فإنّه كاذبٌ في نفس الأمر حتى يتبع الشرع المحمدي والدِّينَ النَّبوي في جميع فإنّه كاذبٌ في نفس الأمر حتى يتبع الشرع المحمدي والدِّينَ النَّبوي في جميع

أقواله وأفعاله، كما ثبت في الصحيح عن رسول الله ﷺ أنّه قال: (من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد)، ولهذا قال: ﴿ إِن كُنتُمْ تُجبُونَ ٱللّهَ فَٱتّبِعُونِي عَملاً ليس عليه أمرنا فهو رد)، ولهذا قال: ﴿ إِن كُنتُمْ تُجبُونَ ٱللّهُ ﴾، أي: يحصل لكم فوق ما طلبتم من محبّتكم إيّاه، وهو محبّته إيّاكم، وهو أعظم من الأول، كما قال بعض العلماء الحكماء: ليس الشأن أن تُحبّ، إنّا الشأن أن تُحبّ، وقال الحسن البصري وغيره من السلف: زعم قومٌ أَنجَبُ وألله فابتلاهم الله بهذه الآية فقال: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ ٱللهَ فَٱتّبِعُونِي يُحبِبْكُمُ ٱلله ﴾».

وقال تعالى: ﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾، وقال: ﴿ فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَىٰ ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ لِيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ أَعْمَىٰ ﴾، وقال: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِيٓ أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾، وقال: ﴿ ٱتَّبِعُواْ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ وَلَا تَتَّبِعُواْ مِن دُونِمِ ٓ أُولِيَآء ۗ قَلِيلاً مَّا تَذَكُّرُونَ ﴾، وقال: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْمَانِ نُقَيِّضٌ لَهُ و شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ و قَرِينٌ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ ٱلسّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهْتَدُونَ ﴾، وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأُطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَزَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾، وقال: ﴿ وَمَا ٱخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُّمُهُ ۚ إِلَى ٱللَّهِ ﴾، وقال: ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ ۚ فَإِن تَوَلَّواْ فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُم مَّا حُمِّلْتُمْ ۖ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُواْ وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيرِثُ ﴾، وقال: ﴿ وَمَآ ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَأَنتَهُواْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ﴾، وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ - وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾، وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا

ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَحِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْييكُمْ وَٱعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُرَ إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ﴾، وقال: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُواْ إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُرَ بَيَّنَهُمْ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ۚ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ٢ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ ٱللَّهَ وَيَتَّقْهِ فَأُولَتِمِكَ هُمُ ٱلْفَآيِزُونَ ، وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ مَرَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَّمُواْ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾، وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيرَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَّمُواْ تَتَنَّزُلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِٱلْجُنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُدْ تُوعَدُونَ ﴾، وقال: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ ٱللَّهُ ۚ ﴾، وقال: ﴿ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَٱتَّبَعُواْ ٱلنُّورَ ٱلَّذِيَّ أُنزِلَ مَعَهُرَ ۚ أُوْلَيَكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾، وقال عن الجنِّ لمَّا ولَّوا إلى قومهم منذرِين: ﴿ قَالُواْ يَنقَوْمَنَآ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِيَ إِلَى ٱلْحَقِّ وَإِلَىٰ طَرِيقِ مُّسْتَقِيم ، يَنقَوْمَنَآ أَجِيبُواْ دَاعِيَ ٱللَّهِ وَءَامِنُواْ بِهِ، يَغْفِرْ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُرْ وَمُجُرْكُم مِّنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ١ وَمَن لا يُجِبْ دَاعِيَ ٱللَّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ، مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآءُ أَوْلَتِهِكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾.

وورد في سنة الرسول ﷺ أحاديثُ عديدة تدلُّ على الترغيب في اتِّباع السنن والتحذير من البدع، وتبين خطرَها، منها:

البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨)، وفي لفظ لمسلم: «من عمل عملاً ليس البخاري (٢٦٩٧) ومسلم (١٧١٨)، وفي لفظ لمسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد »، وهذه الرواية عند مسلم أعمَّ من الرواية الأخرى؛ لأنَّها تشمل مَن أحدث البدعة ومَن تابَعَ مَن أحدثها، وهو دليل على أحد شرطي قبول العمل، وهو اتِّباع الرسول ﷺ؛ لأنَّ كلَّ عمل يُتقرَّب به إلى الله لا يكون قبول العمل، وهو اتِّباع الرسول ﷺ؛

مقبولاً عند الله إلَّا إذا توفَّر فيه شرطان:

أحدهما: تجريد الإخلاص لله وحده، وهو مقتضى شهادة أن لا إله إلّا الله، والثاني: تجريد المتابعة للرسول والله، وهو مقتضى شهادة أنَّ محمداً رسول الله، قال الفضيل بن عياض كما في مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية (١٨/ ٢٥٠) في قوله تعالى: ﴿ لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾: «أخلصه وأصوَبُه، قال: فإنَّ العملَ إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً لم يُقبل، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يُقبل، حتى يكون خالصاً صواباً، والخالص أن يكون لله، والصواب أن يكون على السنّة »، وقال ابن كثير في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ يَكُونُ عَلَى السنّة »، وقال ابن كثير في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ صَالِحًا ﴾ أي: ما كان موافقاً لشرع الله، ﴿ وَلاَ يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ مَا حَمَلاً العمل المتقبّل، لا بدّ أن يكون خالصاً لله صواباً على شريعة رسول الله ﷺ ».

٢ ـ وقال العرباض بن سارية المحين (وعظنا رسول الله عَلَيْ موعظة بليغة ذرفت منها العيون ووجلت منها القلوب، قال قائل: يا رسول الله! كأنَّ هذه موعظة مودِّع، فهاذا تعهد إلينا؟ فقال: أوصيكم بتقوى الله والسمع والطاعة وإن عبد حبشي، فإنَّه مَن يعش منكم فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسنتي وسنَّة الخلفاء المهديِّين الراشدين، تَمسَّكوا بها وعضُّوا عليها بالنواجذ، وإيَّاكم وعدثات الأمور؛ فإنَّ كلَّ محدثة بدعة، وكلَّ بدعة ضلالة » رواه أبو داود وحدثات الأمور؛ فإنَّ كلَّ محدثة بدعة، وكلَّ بدعة ضلالة » رواه أبو داود الترمذي (٢٦٧٦)، وابن ماجه (٤٣ ـ ٤٤)، وقال الترمذي: ((حديث حسن صحيح)».

فقد أخبر ﷺ عن حصول الاختلاف قريباً من زمنه ﷺ، وأنَّه يكون

كثيراً، وأنَّ مَن عاش من أصحابه يرى ذلك، ثم أرشد إلى ما فيه العصمة والسلامة، وهو اتِّباع سنَّته وسنَّة الخلفاء الراشدين وترك البدع ومحدثات الأمور، فرغَّب في السنَّة وحثَّ عليها بقوله: « فعليكم بسنَّتي وسنَّة الخلفاء المهديين الراشدين »، ورهَّب من البدع والمحدثات بقوله: « وإيَّاكم ومحدثات الأمور؛ فإنَّ كلَّ محدثة بدعة وكلَّ بدعة ضلالة ».

٤ - وقال رسول الله ﷺ : « فمن رغب عن سنّتي فليس منّي » رواه البخاري (٥٠٦٣) ومسلم (١٤٠١).

وقال عَلَيْ النّه الناس! إنّ تركتُ فيكم ما إن اعتصمتم به فلن تضلُّوا أبداً، كتاب الله وسنّة نبيّه عَلَيْ »، وقال: «إنّي قد تركتُ فيكم شيئين لن تضلُوا بعدهما، كتاب الله وسنّتي » رواهما الحاكم (١/ ٩٣)، وفي صحيح مسلم (١٢١٨) حديث جابر الطويل في حجة الوداع قوله عَلَيْ: «وقد تركتُ فيكم ما لن تضلُّوا بعده إن اعتصمتم به: كتاب الله، وأنتم تُسألون عني، فها فيكم ما لن تضلُّوا بعده إن اعتصمتم به وأدّيتَ ونصحتَ، فقال بإصبعه أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنّك قد بلّغتَ وأدّيتَ ونصحتَ، فقال بإصبعه السبابة يرفعها إلى السهاء وينكتها إلى الناس: اللّهمَّ اشهد! اللّهمَّ اشهد! ثلاث مرات ».

٦ - وروى البخاري في صحيحه (٧٢٨٠) عن أبي هريرة: أنَّ رسول الله وَمَن
 قَال: « كلُّ أُمَّتي يدخلون الجنَّة إلَّا من أبى، قالوا: يا رسول الله! ومَن يأبى؟ قال: مَن أطاعنى دخل الجنَّة، ومَن عصاني فقد أبي ».

٧ ـ وروى البخاري (٧٢٨٨) ومسلم (١٣٣٧) ـ وهذا لفظه ـ عن أبي هريرة الله الله عنه الله عنه فاجتنبوه، وما أمرتُكم به فافعلوا منه ما استطعتم؛ فإنّما أهلك الذين من قبلكم كثرة مسائلهم واختلافهم على أنبيائهم ».

٩ \_ وروى البخاري (١٥٩٧) ومسلم (١٢٧٠) أنَّ عمر اللَّيْنُ جاء إلى الحجر الأسود وقبَّله، وقال: «إنِّي أعلمُ أنَّك حجرٌ لا تضرُّ ولا تنفع، ولولا أنِّي رأيتُ النَّبيَ يَثَلِلُ يُقبِّلك ما قبَّلتُك ».

1. وروى مسلم (٢٦٧٤) عن أبي هريرة النه على قال: «مَن دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً، ومَن دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مثل آثام مَن تبعه، لا ينقص ذلك من آثامهم شيئاً ».

وكما وردت نصوصُ الكتاب والسنَّة في الترغيب في اتِّباع السنن والتحذير من البدع، فقد جاءت آثارٌ كثيرة عن سلف هذه الأمَّة المتَّبعين للكتاب والسنَّة من الصحابة والتابعين ومَن بعدهم، فيها الحثُّ على اتِّباع السنَّة والتحذير من البدع وبيان خطرها، ومن ذلك:

ا ـ قال عبد الله بن مسعود الله الله الله عن مسعود الهه الله عبد الله بن مسعود الهه الله الله عبد الله الله بن مسعود الهم الدارمي (۲۱۱).

٢ ـ قال عثمان بن حاضر: « دخلتُ على ابن عباس، فقلت: أوصني، فقال: نعم! عليك بتقوى الله والاستقامة، اتَّبع ولا تبتدع » رواه الدارمي (١٤١).

٣ ـ قال عبد الله بن مسعود: « مَن سرَّه أن يلقى الله عداً مسلماً فليحافظ على هؤلاء الصلوات حيث يُنادى بهنَّ؛ فإنَّ الله شرع لنبيَّكم سنن الهدى، وإنَّهنَّ من سُنن الهدى، ولو أَنَّكم صلَّيتُم في بيوتكم كما يُصلِّي هذا المتخلِّف في بيته لتركتُم سنَّة نبيِّكم، ولو تركتم سنَّة نبيِّكم لضللتُم ... »رواه مسلم (٦٥٤).

٤ ـ قال عبد الله بن عمر ﴿ عَلَى بدعة ضلالة وإن رآها الناسُ حسنة ››
 رواه محمد بن نصر المروزي في السنة.

• ـ قال معاذ بن جبل السيخين: « فإيّاكم وما يُبتدَع؛ فإنَّ ما ابتُدع ضلالة » رواه أبو داود (٤٦١١).

آ - كتب رجل إلى عمر بن عبد العزيز يسأله عن القدر، فكتب: «أمّا بعد، أوصيك بتقوى الله والاقتصاد في أمره واتّباع سنّة نبيّه ﷺ وترك ما أحدث المحدثون بعد ما جرت به سنته، وكُفوا مؤنته، فعليك بلزوم السنّة؛ فإنها لك بإذن الله عصمة ... » رواه أبو داود (٤٦١٢).

٧ - قال سهل بن عبد الله التستري: « ما أحدث أحدٌ في العلم شيئاً إلّا سُئل عنه يوم القيامة، فإن وافق السنّة سلِم، وإلاّ فلا » فتح الباري (١٣/ ٢٩٠).

٨ ـ قال أبو عثمان النيسابوري: « مَن أمَّر السنَّة على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالحكمة، ومن أمَّر الهوى على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالبدعة » حلية الأولياء (٢٤٤/١٠).

9 \_ قال الإمام مالك رحمه الله: « مَن ابتدع في الإسلام بدعة يراها حسنة فقد زعم أنَّ محمداً خان الرسالة؛ لأنَّ الله يقول: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾، فقد زعم أنَّ محمداً خان الرسالة؛ لأنَّ الله يقول: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾، فها لمَ يكن يومئذ ديناً فلا يكون اليوم ديناً » الاعتصام للشاطبي (١/ ٢٨).

• 1 - قال الإمام أحمد رحمه الله: «أصول السنة عندنا التمسُّك بها كان عليه أصحاب رسول الله ﷺ والاقتداء بهم، وترك البدع، وكل بدعة ضلالة » شرح أصول اعتقاد أهل السنة للالكائي (٣١٧).

# اتِّباع السنَّة لازمَّ في الفروع كالأصول

واتباع سنة الرسول على الأخذ بها دلّ عليه الكتاب والسنّة كها أنّه لازمٌ في الأمور العقدية بقوله على الأمور العقدية بقوله على اللهديين الراشدين الحديث، فهو لازمٌ في الأمور فعليكم بسنّتي وسنّة الخلفاء المهديين الراشدين الحديث، فهو لازمٌ في الأمور الفرعية التي يسوغ فيها الاجتهاد عند ظهور الدليل، وقد أوصى العلماء من سلف هذه الأمة ومنهم الأئمّة الأربعة أبو حنيفة ومالك والشافعي وأحمد بالأخذ بها دلّ عليه الدليل، وترك أقوالهم التي قالوها إذا جاء حديثٌ صحيح عن رسول الله على بخلافها، وقد اشتهر عن الإمام مالك قوله: «كلّ يؤخذ من قوله ويُردُّ إلا رسول الله على أنّ من استبانت له سنة رسول الله على أنّ من استبانت له سنة رسول الله على أنّ من استبانت له سنة رسول الله على أن من القيم قبل ذكر هذا الأثر الروح لابن القيم قبل ذكر هذا الأثر

بقليل: « فمَن عرض أقوال العلماء على النصوص ووزَنَها بها وخالف منها ما خالف النصَّ لم يُهدِر أقوالهُم ولمَ يهضِم جانبهم، بل اقتدى بهم؛ فإنَّهم كلَّهم أمروا بذلك، فمتَّبعُهم حقًّا مَن امتثل ما أوصوا به لا مَن خالفهم ».

وقد جاء عن بعض العلماء المستغلين بفقه أصحاب المذاهب الأربعة التعويل على الأدلة الصحيحة إذا جاءت بخلاف أقوالهم، فقال أصبغ بن الفرج: «المسح (يعني على الخفين) عن النّبي عَلَيْة وعن أكابر أصحابه في الحضر أثبت عندنا وأقوى من أن نتّبع مالكاً على خلافه » فتح الباري (١/ ٣٠٦)، وقال الحافظ في الفتح (١/ ٢٧٦): «المالكية لا يقولون بالتتريب في الغسل من ولوغ الكلب، قال القرافي منهم: قد صحّت فيه الأحاديث، فالعجب منهم كيف لم يقولوا بها! ».

وقال ابن العربي المالكي: «قال المالكية: ليس ذلك \_ أي الصلاة على الغائب \_ إلاً لمحمد ﷺ، قلنا: وما عمل به محمدٌ ﷺ تعملُ به أمّتُه؛ يعني لأنَّ الأصلَ عدم الخصوصية، قالوا: طُويت له الأرض وأُحضرت الجنازة بين يديه! قلنا: إنَّ ربَّنا عليه لقادر، وإنَّ نبيّنا لأهلُ لذلك، ولكن لا تقولوا إلّا ما يديه! قلنا: إنَّ ربَّنا عليه لقادر، وإنَّ نبيّنا لأهلُ لذلك، ولكن لا تقولوا إلّا ما يس ويتم، ولا تحدِّثوا إلّا بالثابتات ودَعُوا الضّعاف؛ فإنم اسبيل إتلاف إلى ما ليس له تلاف » الفتح (٣/ ١٨٩)، وانظر: نيل الأوطار للشوكاني (٤/ ٥٤)، وقال ابن كثير عَلَيْ في تعيين الصلاة الوسطى: « وقد ثبتت السنة بأنّها العصر، فتعيَّن المصيرُ إليها »، ثم نقل عن الشافعي أنّه قال: « كلُّ ما قلتُ فكان عن النّبيِّ ﷺ بخلاف قولي مِمَّا يصح، الشافعي أنّه قال: « كلُّ ما قلتُ فكان عن النّبيِّ عَلَيْ بخلاف قولي مِمَّا يصح، فحديث النّبيِّ عَلَيْ أُولَى، ولا تقلّدوني، وقال أيضاً: إذا صحَّ الحديث وقلتُ فحلات من سيادته قولاً فأنا راجعٌ عن قولي وقائل بذلك »، ثم قال ابن كثير: « فهذا من سيادته قولاً فأنا راجعٌ عن قولي وقائل بذلك »، ثم قال ابن كثير: « فهذا من سيادته

وأمانته، وهذا نفَسُ إخوانه من الأئمَّة رحمهم الله و علي أجمعين، آمين، ومن هنا قطع القاضي الماوَردي بأنَّ مذهب الشافعي عَظْلَكُ أنَّ صلاة الوسطى هي صلاة العصر \_ وإن كان قد نصَّ في الجديد وغيره أنَّها الصبح \_ لصحة الأحاديث أنَّها صلاةُ العصر، وقد وافقه على هذه الطريقة جماعة من محدِّثي المذهب، ولله الحمد والمنَّة »، تفسير ابن كثير عند قوله تعالى: ﴿ حَلفِظُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَاتِ وَٱلصَّلَوٰةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾، وقال ابن حجر في الفتح (٢/ ٢٢٢): «قال ابن خزيمة في رفع اليدين عند القيام من الركعتين: هو سنة وإن لم يذكره الشافعي، فالإسناد صحيح، وقد قال: قولوا بالسنَّة ودَعوا قولي »، وقال في الفتح أيضاً (٣/ ٩٥): «قال ابن خزيمة: ويحرم على العالم أن يخالف السنَّة بعد علمه بها »، وقال في الفتح (٢/ ٤٧٠): « روى البيهقي في المعرفة عن الربيع قال: قال الشافعي: قد روي حديث فيه أنَّ النساءَ يُتركن إلى العيدين، فإن كان ثابتاً قلتُ به، قال البيهقي: قد ثبت، وأخرجه الشيخان ـ يعني حديث أم عطية ـ فيلزم الشافعية القول به »، وذكر النووي في شرح صحيح مسلم (٤/ ٤٩) خلاف العلماء في الوضوء من لحم الإبل، وقال: «قال أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه في هذا \_ أي الوضوء من لحم الإبل \_ حديثان: حديث جابر وحديث البراء، وهذا المذهب أقوى دليلاً وإن كان الجمهور على خلافه »، وقال ابن حجر في شرح حديث ابن عمر: « أمرتُ أن أقاتل الناس » في قصة مناظرة أبي بكر وعمر في قتال مانعي الزكاة، قال: « وفي القصة دليلٌ على أنَّ السنَّة قد تخفى على بعض أكابر الصحابة، ويطَّلع عليها آحادهم، ولهذا لا يُلتفتُ إلى الآراء \_ ولو قويت \_ مع وجود سنة تخالفها، ولا يُقال: كيف خفي ذا على فلان؟! » الفتح (١/ ٧٦)، وقال أيضاً (٣/ ٥٤٤): « وبذلك ـ أي بإشعار

الهدي \_ قال الجمهور من السلف والخلف، وذكر الطحاوي في اختلاف العلماء كراهته عن أبي حنيفة، وذهب غيرُه إلى استحبابه للاتّباع، حتى صاحباه محمد وأبو يوسف، فقالا: هو حسن ».

## البدع ضلال، وليس فيها بدعة حسنة

والبدع كلُّها ضلالٌ؛ لعموم قوله ﷺ في حديثي جابر والعِرباض المتقدمين: « وكلُّ بدعة ضلالة »، وهذا العموم في قوله ﷺ: « وكلُّ بدعة ضلالة » يدلُّ على بطلان قول مَن قال: إنَّ في الإسلام بدعة حسنة، وقد قال ابن عمر السِّحَيُّ في الأثر الذي تقدَّم ذكره قريباً: « كلِّ بدعة ضلالة وإن رآها الناس حسنة »، ولا يُقال: إنَّ في الإسلام بدعة حسنة؛ لقوله ﷺ: ﴿ من سنَّ في الإسلام سنَّة حسنة فله أجرها وأجر مَن عمل بها بعده، من غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومن سنَّ في الإسلام سنَّة سيِّئة كان عليه وزرُها ووزرُ من عمل بها من بعده، من غير أن ينقص من أوزارهم شيء » رواه مسلم (١٠١٧)؛ لأنَّ المرادَ به السَّبق إلى فعل الخير والاقتداء بذلك السابق كما هو واضح من سبب الحديث المذكور في صحيح مسلم قبل إيراد هذا الحديث، وحاصله أنَّ جماعة من مُضَر قدِموا المدينة، يظهر عليهم الفقر والفاقة، فحتَّ رسول الله ﷺ على الصدقة، فجاء رجلٌ من الأنصار بصُرَّة كادت يده تعجز عن حملها، فتتابع الناس بعده على الصدقة، فعند ذلك قال النَّبيُّ عَلَيْتُهُ: « من سنَّ في الإسلام سنَّة حسنة » الحديث، ويدخل في معناه أيضاً من أحيا سنَّةً ثابتة عن رسول الله ﷺ في بلد لم تكن ظاهرة فيه، وأمَّا أن يكون معناه الإحداث في الدِّين فلا؛ لقوله ﷺ: « مَن أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردٌّ »، وقد تقدَّم، فإنَّ الشريعة كاملةٌ لا تحتاج إلى محدثات، وفي إحداث البدع اتِّهام لها بالنقصان وعدم الكهال، وقد مرَّ قريباً قول ابن عمر السَّحَيُّ: «كلَّ بدعة ضلالة وإن رآها الناس حسنة »، وقول مالك: «من ابتدع في الإسلام بدعة يراها حسنة فقد زعم أنَّ محمداً خان الرسالة؛ لأنَّ الله يقول: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾، فها لمَ يكن يومئذ ديناً فلا يكون اليوم ديناً ».

وأمّا جمعُ عمر اللّه الناسَ في صلاة التراويح على إمام يصلّي بهم، فهو من قبيل إظهار السنّة وإحيائها؛ لأنّ النّبيّ وَاللّه صلّى بالناس بعضَ الليالي في قيام رمضان، وترك الاستمرار فيه خشية أن يُفرض على الأمّة، روى ذلك البخاري (١١٢٩)، ولمّا توفي رسول الله والله وزال مقتضي الفرض بانقطاع الوحي بقي الاستحباب، فجَمَعَ عمرُ الله الناسَ على صلاة التراويح، وقول عمر الله في صلاة التراويح، وقول عمر الله في صلاة التراويح كما في البخاري (٢٠١٠): «نِعْمَ البدعة هذه » المراد به البدعة في اللغة لا في الشرع.

### الفرق بين البدعة في اللغة والبدعة في الشرع

المعاني اللغوية غالباً أعمُّ من المعاني في الشرع، والمعنى الشرعي غالباً جزء من جزئيات المعنى اللغوي، ومن أمثلة ذلك التقوى والصيام والحج والعمرة والبدعة، فإنَّ التقوى في اللغة أن يجعل الإنسانُ بينه وبين كلِّ شيء يخافه وقاية تقيه منه، كاتخاذه البيوت والخيام للوقاية من حرارة الشمس والبرد، واتخاذ الأحذية للوقاية من كلِّ شيء يؤذي في الأرض، وأمَّا تقوى الله، فأن يجعل المسلمُ بينه وبين غضب الله وقاية تقيه منه، وذلك بامتثال الأوامر واجتناب النواهي، والصيامُ في اللغة كلُّ إمساك، وفي الشرع إمساكٌ مخصوص، وهو الإمساكُ عن الأكل والشرب وسائر المفطرات من طلوع الفجر إلى غروب الشمس، والحجُّ لغة كلُّ قصد، وفي الشرع قصد مكة لأداء شعائر مخصوصة،

والعمرة في اللغة كلَّ زيارة، وفي الشرع زيارة الكعبة للطواف بها والسعي بين الصفا والمروة والحلق أو التقصير، والبدعة في اللغة كلُّ ما أُحدث على غير مثال سابق، وفي الشرع ما أُحدث عِمَّا لَم يكن له أصل في الدِّين، وهي مقابلة للسنَّة.

#### ليس من البدع المصالح المرسلة

المصلحة المرسلة هي المصلحة التي لم يأت الشرع باعتبارها أو إلغائها، وهي وسيلة إلى تحقيق أمر مشروع، مثل جمع القرآن في عهد أبي بكر وعثمان وهي وتدوين الدواوين، وكتابة أصحاب العَطاء في ديوان؛ فإنَّه لم يأت في الشرع نصُّ على إثباتهما أو المنع منهما، فأمَّا جمع القرآن فهو سبيل إلى حفظه وعدم ضياع شيء منه، وفيه تحقيق قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّا خَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَكُر كَوَانًا اللَّه كَنْ فَرُلِقَا ٱلذِّكْر وَإِنَّا لَكُو لَمْ وَاللّه عَلَيْهُ عندما أشار عليه عمر الشَّكُ في جمعه، وقال: «كيف أفعل شيئاً لم يفعله رسول الله ﷺ؟ فقال عمر: هو والله خير، وقال: «كيف أفعل شيئاً لم يفعله رسول الله لذلك صدري، ورأيتُ الذي رأى فلم يزل عمر يُراجعني فيه حتى شرح الله لذلك صدري، ورأيتُ الذي رأى عمر » رواه البخاري (٤٦٧٩)، وجَمْعُ أبي بكر الشَّكُ القرآنَ كان في صُحف، وأمَّا جَمْعُ عثمان الشَّكُ فكان في مصحف.

وأمّا تدوين الدواوين فكان في عهد عمر الشّيّكُ لمّا كثرت الفتوحات وكثرت الغنائم والفيء، فاحتيج إلى تدوين أسهاء الجنود وغيرهم من أهل العَطاء، ولم يكن ذلك موجوداً قبل زمنه الشّيّك، وذلك سبيل إلى إيصال الحقوق إلى أهلها وعدم سقوط شيء منها، ولا يُقال: إنّ من البدع ما هو حسن إلحاقاً بالمصالح المرسلة؛ لأنّ المصالح المرسلة فيها الوصول إلى تحقيق أمر مشروع، بخلاف البدع التي فيها اتمّام الشريعة بالنقصان، كما مرّ بيانُ ذلك في كلام الإمام مالك على الله على الله الله المنافية المنافية المنافعة المن

### لا بدُّ مع حسن القصد من موافقة السنَّة

وقد يقول من يهون مِن شأن البدع: إنَّ الذي يأتي بالبدعة متقرِّباً بها إلى الله قصدُه حسن، فيكون فعلُه محموداً بهذا الاعتبار، والجواب: أنَّه لا بدَّ مع حسن القصد أن يكون العملُ موافقاً للسنَّة، وهو أحد الشرطين اللَّذين تقدَّم ذكرُهما لقبول العمل الصالح، وهما الإخلاصُ لله، والمتابعة لرسوله ﷺ، وقد مرَّ الحديثُ الدَّال على ردِّ البدع المحدثة على صاحبها، وهو قوله ﷺ في الحديث المتفق عليه: «من أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو ردُّ »، وفي لفظ لمسلم: «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد »، وعمًّا يدلُّ على أنَّه لا بدَّ مع حسن القصد من موافقة السنَّة قصة الصحابي الذي ذبح أضحيته قبل صلاة العيد، وقال له النبيُّ عَلَيْقِيْ: «شاتُك شاةُ لحم » رواه البخاري (٩٥٥) ومسلم (١٩٦١)، قال الحافظ في شرح الحديث في الفتح (١٩٧١): «قال الشيخ أبو محمد بن أبي الحافظ في شرح الحديث في الفتح (١٩٧١): «قال الشيخ أبو محمد بن أبي جمرة: وفيه أنَّ العملَ وإن وافق نية حسنة لمَ يصح إلَّا إذا وقع على وفق الشرع ».

ويدلّ لذلك أيضاً ما في سنن الدارمي (٢١٠) بإسناد صحيح أنَّ عبد الله بن مسعود الشخيّ جاء إلى أناس متحلّقين في المسجد، وبأيديهم حصى، وفيهم رجلٌ يقول: كبِّروا مائة، فيُكبِّرون مائة يعدُّون بالحصى، ويقول: هلّلوا مائة، سبّحوا مائة كذلك، فوقف عليهم فقال: « ما هذا الذي أراكم تصنعون؟ قالوا: يا أبا عبد الرحمن! حصى نعدُّ به التكبيرَ والتهليلَ والتسبيح، قال: فعُدوا سيّئاتكم فأنا ضامنٌ أن لا يضيعَ من حسناتكم شيءٌ، وَيُحكم يا أمّة محمد! ما أسرع هلكتكم! هؤلاء صحابةُ نبيّكم عليه متوافرون، وهذه ثيابُه لمَ تَبْلَ، وآنيتُه لمَ تُكسر، والذي نفسي بيده إنّكم لَعلَى مِلّةٍ هي أهدى من مِلّة محمد، أو مفتتحو باب ضلالة؟! قالوا: والله يا أبا عبد الرحمن! ما أردنا إلّا الخير، قال: وكم من مريد للخير لن يصيبه ... »، وانظر: السلسلة الصحيحة للألباني (٢٠٠٥).

### خطر البدع وبيان آئها أشدُّ من المعاصي

والبدع خطرُها كبير، وخطبُها جسيم، والمصيبة بها عظيمة، وهي أشدُّ خطراً من الذنوب والمعاصي؛ لأنَّ صاحب المعصية يعلم أنَّه وقع في أمر حرام، فيتركه ويتوب منه، وأمَّا صاحب البدعة، فإنَّه يرى أنَّه على حقِّ فيستمرّ على بدعته حتى يموت عليها، وهو في الحقيقة متَّبع للهوى وناكبُّ عن الصراط المستقيم، وقد قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ أَفَمَن زُينَ لَهُ وسُوءُ عَمَالِم فَرَءَاهُ حَسَنًا فَإِنَّ ٱللهَ للستقيم، وقد قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ أَفَمَن زُينَ لَهُ وسُوءُ عَمَالِم فَرَءَاهُ حَسَنًا فَإِنَّ ٱلله يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهُ فِي وقال: ﴿ وَلاَ تَتَبِع ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلُّكَ عَن سَبِيلِ ٱللهِ فَي وقال: ﴿ وَلاَ تَتَبِع ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلُّكَ عَن سَبِيلِ ٱللهِ فَي وقال: ﴿ وَلاَ تَتَبِع ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلُّكَ عَن سَبِيلِ ٱللهِ فَي وقال: ﴿ وَلاَ تَتَبِع ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلُّكَ عَن سَبِيلِ ٱللهِ فَي قال: فَقال: ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمِّنِ ٱتَّبِعَ هَوَنهُ بِغَيْرِ هُدَى مِّرَ لَ ٱللهُ عَن أَنس اللَّيْكُ فَال الله وَاللهُ وَمَنْ أَضَلُ مِمِّنِ ٱللهُ حجب التوبة عن كلِّ صاحب بدعة حتى يدَع قال رسول الله وَيَعِيْد: ﴿ إِنَّ الله حجب التوبة عن كلِّ صاحب بدعة حتى يدَع بدعته »، أورده المنذري في كتاب الترغيب والترهيب (٨٦)، في الترهيب من ترك السنة وارتكاب البدع والأهواء، وقال: ﴿ رواه الطبراني، وإسناده حسن »، وانظر: السلسلة الصحيحة للألباني (١٦٢٠).

#### البدع اعتقادية وفعلية وقولية

والبدع أنواع: اعتقادية، وقولية، وفعلية، والفعلية زمانية ومكانية، فأمَّا البدع الاعتقادية، فمثل بدع الخوارج والروافض والمعتزلة وغيرهم مِمَّن تعويلهم على علم الكلام، وفيهم مَن تعويلهم مع ذلك على الروايات المكذوبة، قال ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله (٢/ ٩٥): «أجمع أهل الفقه والآثار من جميع الأمصار أنَّ أهل الكلام أهلُ بدع وزيغ، ولا يُعدُّون عند الجميع في جميع الأمصار في طبقات العلماء، وإنَّما العلماء أهل الأثر والتفقه

فيه، ويتفاضلون فيه بالإتقان والميز ».

والبدعُ القولية، منها التلفظ بالنية، كأن يقول: نويتُ أن أصلي كذا، نويتُ أن أصوم كذا، وغير ذلك، ولا يُستثنى من ذلك إلَّا المناسك، فللمعتمر أن يقول: لبَّيك عمرة، وللمفرد أن يقول: لبَّيك حجًّا، وللقارن أن يقول: لبَّيك عمرة وحجًّا؛ لأنَّه ورد في السنَّة ما يدلُّ على ذلك.

ومنها سؤال الله بجاه فلان وبحقّ فلان، ونحو ذلك مِمَّا لم يَرِد به سنَّةٌ ثابتةٌ عن رسول الله ﷺ.

ومن البدع القولية ما يكون كفراً، كدعاء أصحاب القبور وطلب الغوث منهم وسؤالهم قضاء الحاجات وكشف الكربات، وغير ذلك عمّاً لا يُطلَبُ إلّا من الله، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَجِدَ لِلّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللّهِ أَحَدًا ﴾، من الله، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَجِدَ لِلّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللّهِ أَحَدًا ﴾، وقال: ﴿ أَمَّن يَجُيبُ ٱلْمُضْطِرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوءَ وَيَجْعَلُكُم خُلَفَاءَ ٱلأَرْضِ أَ وقال: ﴿ أَمَّن يَجُيبُ ٱلمُضْطِرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوءَ وَيَجْعَلُكُم خُلَفَاءَ ٱلأَرْضِ أَاللهُ مَّعَ ٱللهِ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾، وأمّا الحكم على من حصل منه ذلك بالكفر فيكون بعد إقامة الحجة، وهو قول كثير من أهل العلم، ذكرتُ منهم بالكفر فيكون بعد إقامة الحجة، وهو قول كثير من أهل العلم، ذكرتُ منهم سبعة في الفصل الخامس من مقدمة تطهير الاعتقاد وشرح الصدور، أوّلهم الإمام محمد بن عبد الوهاب الإمام محمد بن عبد الوهاب بخالته.

والبدعُ الفعلية مكانية وزمانية، فمِن البدع المكانية التمسح بالقبور وتقبيلها، قال النووي في المجموع شرح المهذب في شأن مسح وتقبيل جدار قبره والمرام (٨/ ٢٠٦): «ولا يُغتر بمخالفة كثيرين من العوام وفعلهم ذلك؛ فإنَّ الاقتداءَ والعملَ إنَّما يكون بالأحاديث الصحيحة وأقوال العلماء، ولا يُلتفتُ إلى محدثات العوام وغيرهم وجهالاتهم، وقد ثبت في الصحيحين عن عائشة

ومن البدع الزمانية الاحتفال بالموالد، كالاحتفال بمولده ﷺ، فإنَّها من البدع المحدثة في القرن الرابع الهجري، ولَم يأت عن النَّبِيِّ ﷺ وخلفائه وصحابته شيءٌ من ذلك، بل ولَم يأت عن التابعين وأتباعهم، وقد مضت الثلاثمائة سنة الأولى قبل أن توجد هذه البدعة، والكتب التي أَلُّفت في تلك الفترة لا ذكر للموالد فيها، وإنَّما كانت ولادة هذه البدعة في القرن الرابع الهجري، أحدثها العبيديُّون الذين حكموا مصر، فقد ذكر تقي الدين أحمد بن على المقريزي في كتابه المواعظ بذكر الخطط والآثار (١/ ٤٩٠) أنَّه كان للفاطميين في طول السنة أعياد ومواسم، فذكرها وهي كثيرة جدًّا، ومنها مولد الرسول ﷺ، ومولد على وفاطمة والحسن والحُسين ﷺ، ومولد الخليفة الحاضر، وقد قال ابن كثير في البداية والنهاية في حوادث سنة (٦٧هـ)، وهي السنة التي انتهت فيها دولتهم بموت آخرهم العاضد، قال: « ظهرت في دولتهم البدعُ والمنكرات، وكثر أهل الفساد، وقلّ عندهم الصالحون من العلماء و العُبَّاد ... ».

وذكر ابن كثير قبل ذلك بقليل أنَّ صلاح الدين قطع الأذان بـ (حيَّ على حير العمل) من مصر كلِّها، ومن أحسن ما أَلَف في هذه المسألة كتاب: القول الفصل في حكم الاحتفال بمولد خير الرُّسْل، للشيخ إسهاعيل بن محمد الأنصاري رحمه الله، ولا شكَّ أنَّ محبَّة النَّبيِّ وَاللهِ يَعلَيُهُ يَجب أن تكون في قلب كلِّ مسلم أعظمَ من محبَّته لأبيه وأمِّه وابنه وبنته وسائر الناس؛ لقوله والله والهومن أحدُكم حتى أكون أحبَّ إليه من والده وولده والناس أجمعين » رواه البخاري ومسلم، ومحبَّته وَاللهُ عزَّ وجلَّ : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللهَ فَاتَبِعُونِي بالبدع المُحدَثة، كما قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللهَ فَاتَبِعُونِي بالبدع المُحدَثة، كما قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللهَ فَاتَبِعُونِي بالبدع المُحدَثة، كما قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللهَ فَاتَبِعُونِي

#### بدعة امتحان الناس بالأشخاص

مغفورٌ له)، وأول جيش غزاها كان أميرهم يزيد بن معاوية، وكان معه أبو أيوب الأنصاري اللهجين ...

فالواجب الاقتصاد في ذلك، والإعراض عن ذكر يزيد بن معاوية والمتحان المسلمين به؛ فإنَّ هذا من البدع المخالفة لأهل السنَّة والجماعة ».

وقال (٣/ ٤١٥): « وكذلك التفريق بين الأمَّة وامتحانها بها لم يأمر الله به ولا رسوله ﷺ».

وقال (٢٠/ ١٦٤): «وليس لأحد أن ينصب للأمَّة شخصاً يدعو إلى طريقته، ويُوالي ويُعادي عليها غير النَّبِيِّ وَلَيْقِهُ، ولا ينصب لهم كلاماً يوالي عليه ويُعادي غير كلام الله ورسوله وما اجتمعت عليه الأمَّة، بل هذا من فعل أهل البدع الذين ينصبون لهم شخصاً أو كلاماً يفرِّقون به بين الأمة، يوالون به على ذلك الكلام أو تلك النسبة ويُعادون ».

وقال (٢٨/ ١٥ - ١٦): «فإذا كان المعلم أو الأستاذ قد أمر بهجر شخص أو بإهداره وإسقاطه وإبعاده ونحو ذلك نظر فيه: فإن كان قد فعل ذنباً شرعيًّا عوقب بقدر ذنبه بلا زيادة، وإن لم يكن أذنب ذنباً شرعيًّا لم يجز أن يُعاقب بشيء لأجل غرض المعلم أو غيره.

وليس للمعلمين أن يحزبوا الناس ويفعلوا ما يلقي بينهم العداوة والبغضاء، بل يكونون مثل الإخوة المتعاونين على البرِّ والتقوى، كما قال الله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّوَٱلتَّقْوَى ۖ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُوانِ ﴾ ».

ولو ساغ امتحان الناس بشخص في هذا الزمان لمعرفة مَن يكون من أهل السنَّة أو غيرهم بهذا الامتحان، لكان الأحقَّ والأولى بذلك شيخ الإسلام ومفتي الدنيا وإمام أهل السنَّة في زمانه شيخنا الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن

باز المتوفى في ٢٧ من شهر المحرم عام ١٤٢٠هـ، رحمه الله وغفر له وأجزل له المثوبة، الذي عرفه الخاصُ والعام بسعة علمه وكثرة نفعه وصدقه ورفقه وشفقته وحرصه على هداية الناس وتسديدهم، نحسبه كذلك ولا نزكي على الله أحداً؛ فقد كان ذا منهج فذِّ في الدعوة إلى الله وتعليم الناس الخير، وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر، يتَّسم بالرِّفق واللِّين في نصحه وردوده الكثيرة على غيره، منهج سديد يقوِّم أهل السنَّة ولا يُقاومهم، وينهض بهم ولا يُناهضهم، ويَسْمو بهم ولا يسِمُهم، منهج يجمع ولا يُقرِّق، ويلمُّ ولا يمزِّق، ويلمُّ ولا يبدد، ويُسِسِّر ولا يُعسِّر، وما أحوج المشتغلين بالعلم وطلبته إلى سلوك هذا المسلك القويم والمنهج العظيم؛ لمَا فيه من جلب الخير للمسلمين ودفع الضَّرر عنهم.

والواجب على الأتباع والمتبوعين الذين وقعوا في ذلك الامتحان أن يتخلَّصوا من هذا المسلك الذي فرَّق أهلَ السنَّة وعادى بعضهم بعضاً بسببه، وذلك بأن يترك الأتباع الامتحان وكلَّ ما يترتَّب عليه من بُغض وهجر وتقاطع، وأن يكونوا إخوة متآلفين متعاونين على البرِّ والتقوى، وأن يتبرَّأ المتبوعون من هذه الطريقة التي توبعوا عليها، ويُعلنوا براءتهم منها ومِن عمل من يقع فيها، وبذلك يسلم الأتباع من هذا البلاء والمتبوعون من تبعة التسبُّب بهذا الامتحان وما يترتَّبُ عليه من أضرار تعود عليهم وعلى غيرهم.

# التحذير من فتنة التجريح والتبديع من بعض أهل السنة في هذا العصر

وقريبٌ من بدعة امتحان الناس بالأشخاص ما حصل في هذا الزمان من افتتان فئة قليلة من أهل السنّة بتجريح بعض إخوانهم من أهل السنة وتبديعهم، وما ترتّب على ذلك من هجر وتقاطع بينهم وقطع لطريق الإفادة

منهم، وذلك التجريح والتبديع منه ما يكون مبنيًّا على ظنِّ ما ليس ببدعة بدعة، ومن أمثلة ذلك أنَّ الشيخين الجليلين عبد العزيز بن باز وابن عثيمين ورحمها الله \_ قد أفتيا جماعة بدخولها في أمر رأيًا المصلحة في ذلك الدخول، ومجنَّ لم يُعجبهم ذلك المفتى به تلك الفئة القليلة، فعابت تلك الجماعة بذلك، ولم يقف الأمر عند هذا الحدِّ، بل انتقل العيب إلى مَن يتعاون معها بإلقاء المحاضرات، ووصفه بأنَّه مُميِّع لمنهج السلف، مع أنَّ هذين الشيخين الجليلين كانا يُلقيان المحاضرات على تلك الجماعة عن طريق الهاتف.

ومن ذلك أيضاً حصول التحذير من حضور دروس شخص؛ لأنَّه لا يتكلُّم في فلان الفلاني أو الجماعة الفلانية، وقد تولَّى كبر ذلك شخص من تلاميذي بكلية الشريعة بالجامعة الإسلامية، تخرَّج منها عام (١٣٩٥ ـ ١٣٩٦هـ)، وكان ترتيبه الرابع بعد المائة من دفعته البالغ عددهم (١١٩) خِرِّيجاً، وهو غير معروف بالاشتغال بالعلم، ولا أعرف له دروساً علميَّة مسجَّلة، ولا مؤلَّفاً في العلم صغيراً ولا كبيراً، وجلَّ بضاعته التجريح والتبديع والتحذير من كثيرين من أهل السنَّة، لا يبلغ هذا الجارحُ كعبَ بعض مَن جرَحهم لكثرة نفعهم في دروسهم ومحاضراتهم ومؤلفاتهم، ولا ينتهي العجب إذا سمع عاقل شريطاً له يحوي تسجيلاً لمكالمة هاتفية طويلة بين المدينة والجزائر، أكل فيها المسئول لحومَ كثير من أهل السنَّة، وأضاع فيها السائل ماله بغير حقًّ، وقد زاد عدد المسئول عنهم في هذا الشريط على ثلاثين شخصاً، فيهم الوزير والكبير والصغير، وفيهم فئة قليلة غير مأسوف عليهم، وقد نجا مِن هذا الشريط مَن لم يُسأل عنه فيه، وبعض الذين نجوا منه لم ينجوا من أشرطة أخرى له، حوتها شبكة المعلومات الإنترنت، والواجب عليه الإمساك عن أكل لحوم العلماء وطلبة العلم، والواجب على الشباب وطلاَّب العلم ألاَّ يلتفتوا إلى تلك التجريحات والتبديعات التي تضرُّ ولا تنفع، وأن يشتغلوا بالعلم النافع الذي يعود عليهم بالخير والعاقبة الحميدة في الدنيا والآخرة، وقد قال الحافظ ابن عساكر عَلَيْكَ في كتابه تبيين كذب المفتري (ص:٢٩): «واعلم يا أخي! وفَقنا الله وإياك لمرضاته، وجلعنا عِن يَخشاه ويتقيه حق تقاته \_ أنَّ لحوم العلماء رحمة الله عليهم مسمومة، وعادة الله في هتك أستار منتقصيهم معلومة »، وقد أوردتُ في رسالتي «رفقاً أهل السنَّة بأهل السنَّة » جملة كبيرة من الآيات والأحاديث والآثار في حفظ اللسان من الوقيعة في أهل السنَّة، ولا سيا أهل العلم منهم، ومع ذلك لم تُعجب هذا الجارح، ووصفها بأنبًا غير مؤهّلة للنشر، وحذّر منها ومن نشرها، ولا شكَّ أنَّ مَن يقف على هذا الجرح ويطلع على الرسالة يجد أنَّ هذا الحكم في واد والرسالة في واد آخر، وأنَّ الأمر كما قال الشاعر:

قد تُنكر العينُ ضوء الشمس من رمّد ويُنكر الفمُ طعمَ الماء من سَقَمِ وأمَّا قول التلميذ الجارح لرسالة «رفقاً أهل السنَّة بأهل السنَّة »: «فمثلاً في كلام أنَّ منهج الشيخ عبد العزيز بن باز ومنهج الشيخ ابن عثيمين على خلاف منهج أهل السنَّة الآخرين، هذا خطأ لا شك، يعني لا يُكثرون الردود ويردون على المخالف، هذا لو صحَّ هو خلاف منهج أهل السنَّة والجهاعة، وهو طعن في الشيخين في الحقيقة، وفي غيرهم مِمَّن يمكن أن يُقال عنه هذا الكلام!!! ».

فالجواب عنه من وجوه:

الوجه الأول: أنَّه ليس في الرسالة أنَّ الشيخ عبد العزيز بن باز ﷺ لا يكثر الردود، بل ردوده كثيرة، وقد جاء في الرسالة (ص:٥١): « أن يكون

الردُّ برفق ولين ورغبة شديدة في سلامة المخطئ من الخطأ، حيث يكون الخطأ واضحاً جليًّا، وينبغي الرجوع إلى ردود الشيخ عبد العزيز بن باز على للاستفادة منها في الطريقة التي ينبغي أن يكون الردُّ عليها ».

الوجه الثاني: أنّني لَم أتعرَّض لذكر منهج الشيخ ابن عثيمين عَلَّكُ في الردود؛ لأنِّي لا أعرف له مؤلَّفاً صغيراً أو كبيراً في الردود، وسألتُ أحدَ تلاميذه الملازمين له عن ذلك، فأخبرني أنَّه لا يعلم له شيئاً من الردود، وذلك لا يقدح فيه؛ لأنَّه مشغول بتقرير العلم ونشره والتأليف.

الوجه الثالث: أنَّ منهج الشيخ عبد العزيز بن باز عَلَّكُ يُختلف عن منهج التلميذ الجارح ومَن يشبهه؛ لأنَّ منهج الشيخ يتَّسم بالرِّفق واللِّين والحرص على استفادة المنصوح والأخذ بيده إلى طريق السلامة، وأمَّا الجارحُ ومَن يشبهه فيتَّسمُ بالشدَّة والتنفير والتحذير، وكثيرون مِن الذين جرحهم في أشرطته كان يُثني عليهم الشيخ عبد العزيز ويدعو لهم ويحثُّهم على الدعوة وتعليم الناس، ويحثُّ على الاستفادة منهم والأخذ عنهم.

والحاصلُ أنَّنِي لَم أنسب إلى الشيخ عبد العزيز ابن باز عَلَيْ عدم الردِّ على غيره، وأمَّا ابن عثيمين فلَم أتعرَّض له بذكر في قضيَّة الردود، وأنَّ ما ذكره الجارحُ غير مطابق لِمَا في الرسالة، وهو من أوضح الأدلة على تخبُّطه وعدم تثبُّته، وإذا كان هذا منه في كلام مكتوب، فكيف يكون الحال فيها لا كتابة فيه؟!

وأمَّا قول جارح الرسالة: « وأنا في الحقيقة قد قرأتُ الرسالةَ، وعرفت موقفَ أهل السنَّة منها، ولعلَّكم رأيتم الردودَ من بعض العلماء والمشايخ، وما أظنُّ الردودَ تقف عند ذلك، إنَّما هناك مَن سَيَرُدُّ أيضاً؛ لأنَّه كما يقول الشاعر:

جاء شقيق عارض رمحه إنَّ بني عمِّك فيهم رماح ».

كذا: عارضٌ، والصواب عارضاً.

فالجواب: أنَّ أهل السنَّة الذين عناهم هم الذين يختلف منهجهم عن منهج الشيخ عبد العزيز علانه الذي أشرتُ إليه قريباً، وهو بهذا الكلام يستنهض هِمَمَ مَن لم يعرفهم للنيل من الرسالة بعد أن استنهض هِمَم مَن يعرفهم، وأنا في الحقيقة لمَ أعرض رحاً، وإنَّا عرضتُ نصحاً لم يقبله الجارحُ ومَن يشبهه؛ لأنَّ النصحَ للمنصوح يشبه الدواءَ للمريض، ومن المرضى مَن يستعمل الدواء وإن كان مُرَّا؛ لِما يُؤمِّله من فائدة، ومن المنصوحين من يصدُّه الهوى عن النصح لا يقبله، بل ويُحذِّر منه، وأسأل الله للجميع التوفيق والهداية والسلامة من كيد الشيطان ومكره.

وقد شارك التلميذ الجارح ثلاثة : اثنان في مكة والمدينة، وهما من تلاميذي في الجامعة الإسلامية بالمدينة، أولهما تخرَّج عام (١٣٨٤ ـ ١٣٨٥ هـ)، والثاني عام (١٣٩١ ـ ١٣٩١ هـ)، وأمَّا الثالث ففي أقصى جنوب البلاد، وقد وصف الثاني والثالث مَن يُوزِّع الرسالة بأنَّه مبتدع، وهو تبديع بالجملة والعموم، ولا أدري هل علموا أو لم يعلموا أنَّه وزَّعها علماء وطلبة علم لا يُوصَفون ببدعة، وآملُ منهم تزويدي بالملاحظات التي بنوا عليها هذا التبديع العام إن وُجدت للنظر فيها.

وللشيخ عبد الرحمن السديس إمام وخطيب المسجد الحرام خطبة ألقاها من منبر المسجد الحرام حذَّر فيها من وقيعة أهل السنَّة بعضهم في بعض، نلفتُ الأنظارَ إليها؛ فإنَّها مهمَّة ومفيدة.

وأسأل الله عزَّ وجلَّ أن يوفِّق الجميعَ لِمَا يُرضيه وللفقه في الدِّين والثبات على الحقِّ، والاشتغال بها يعني عمَّا لا يعني، إنَّه وليَّ ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على نبيِّنا محمد وعلى آله وصحبه.



# فهرس الموضوعات

| 777              | مقدمةمقدمة                                             |
|------------------|--------------------------------------------------------|
| ۲۳۳              | من صفات الشريعة البقاء والعموم والكمال                 |
| ۲۳۸              | إطلاقات لفظ السنَّة                                    |
| والمعاصي٢٤٠      | آياتٌ وأحاديث وآثار في اتِّباع السنن والتحذير من البدع |
| ۲٤٧              | اتِّباع السنَّة لازمٌ في الفروع كالأصول                |
| ۲۰۰              | البدع ضلال، وليس فيها بدعة حسنة                        |
| 701              | الفرق بين البدعة في اللغة والبدعة في الشرع             |
| 707              | ليس من البدع المصالح المرسلة                           |
| ۲٥٣              | لا بدَّ مع حسن القصد من موافقة السنَّة                 |
| 708              | خطر البدع وبيان أنَّها أشدُّ من المعاصي                |
| ۲٥٤              | البدع اعتقادية وفعلية وقولية                           |
| YOV              | بدعة امتحان الناس بالأشخاص                             |
| في هذا العصر ٢٥٩ | التحذير من فتنة التحريح و التبديع من يعض أهل السنة ف   |



(M) AREA OF THE PARTY **₩** পুঞ **E** 000 PSO いるできるが STATE OF THE PROPERTY OF THE P 7050 050 10% (P) (P) 768 6 20 تَأليف عِجَبِرُ **الْحِسِّنِ** بِي حِجَرَ لِلْعِبَّا الْوَلَالِبَرْ DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF Sales Control 050 050 O50 Sales Sales STATES OF THE ST (¢ THE SHOW **300**  ${\mathfrak D}$ 



هذا البحث محاضرة ألقيت في الجامعة الإسلامية عام (١٣٨٨هـ)، وعقّب عليها بكلمة سهاحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز بخطلف نائب رئيس الجامعة في ذلك الوقت، ونُشرت المحاضرة والتعقيب عليها في العدد الثالث من مجلة الجامعة الإسلامية، الصادر في شهر ذي القعدة عام (١٣٨٨هـ)، وكان الباعث على كتابة هذا البحث في عام (١٣٨٨هـ) حصول تخرص وكلام في الموضوع بغير علم من رجل غير متثب، وهذه هي المحاضرة يسبقها تعقيب سهاحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز عليها، والله ولي التوفيق.

#### تعليق سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز على المحاضرة

الحمد لله وصلى الله وسلم على رسول الله وعلى آله وأصحابه ومَن سلك سبيله واهتدى بهداه إلى يوم الدين، أما بعد:

فإنا نشكر محاضرنا الأستاذ الفاضل الشيخ عبد المحسن بن حمد العباد على هذه المحاضرة القيّمة الواسعة، فلقد أجاد فيها وأفاد، واستوفى المقام حقاً فيها يتعلق بالمهدي المنتظر مهدي الحق، ولا مزيد على ما بسطه من الكلام، فقد بسط واعتنى وذكر الأحاديث، وذكر كلام أهل العلم في هذا الباب، وقد وُفِّق للصواب وهدي إلى الحق، فجزاه الله عن محاضرته خيراً، وجزاه الله عن جهوده خيراً، وضاعف له المثوبة وأعانه على التكميل والإتمام لرسالته في هذا الموضوع، وسوف نقوم \_ إن شاء الله \_ بطبعها بعد انتهائه منها؛ لعظم فائدتها ومسيس الحاجة إليها(۱)، والخلاصة التي أعلقها على هذه المحاضرة القيمة أن أقول:

إنَّ الحق والصواب هو ما أبداه فضيلته في هذه المحاضرة كما بيَّنه أهل العلم، فأمر المهدي أمرٌ معلوم، والأحاديث فيه مستفيضة بل متواترة متعاضدة، وقد حكى غير واحد من أهل العلم تواترها، كما حكاه الأستاذ في هذه المحاضرة وهي متواترة تواتراً معنوياً لكثرة طرقها، واختلاف مخارجها وصحابتها ورواتها وألفاظها، فهي بحقِّ تدل على أنَّ هذا الشخص الموعود به أمره ثابت وخروجه حق، وهو محمد بن عبد الله العلوي الحسني من ذرية الحسن بن على بن أبي طالب رهنا الإمام من رحمة الله عز وجل بالأمّة

<sup>(</sup>١) لم أكتب في الموضوع شيئاً سوى ما كتبته رداً على الشيخ ابن محمود رئيس المحاكم الشرعية في قطر ولعل في ذلك كفاية .

في آخر الزمان، يخرج فيقيم العدل والحق ويمنع الظلم والجور، وينشر الله به لواء الخير على الأمة عدلاً وهداية وتوفيقاً وإرشاداً للناس.

وقد اطَّلعت على كثير من أحاديثه فرأيتها كما قال الشوكاني وغيره، وكما قال ابن القيم وغيره: فيها الصحيح وفيها الحسن، وفيها الضعيف المنجبر، وفيها أخبار موضوعة، ويكفينا من ذلك ما استقام سنده سواء كان صحيحاً لذاته أو لغيره، وسواء كان حسناً لذاته أو لغيره، وهكذا الأحاديث الضعيفة إذا انجبرت وشدَّ بعضها بعضاً فإنَّها حجة عند أهل العلم، فإنَّ المقبول عندهم أربعة أقسام: صحيح لذاته، وصحيح لغيره، وحسن لذاته، وحسن لغيره، هذا ما عدا المتواتر، أمَّا المتواتر فكله مقبول سواء كان تواتره لفظياً أو معنوياً، فأحاديث المهدي من هذا الباب متواترة تواتراً معنوياً، فتقبل بتواترها من جهة اختلاف ألفاظها ومعانيها وكثرة طرقها وتعدد مخارجها، ونصَّ أهل العلم الموثوق بهم على ثبوتها وتواترها، وقد رأينا أهل العلم أثبتوا أشياء كثيرة بأقل من ذلك، والحقُّ أنَّ جمهور أهل العلم بل هو كالاتفاق على ثبوت أمر المهدي، وأنَّه حق، وأنَّه سيخرج في آخر الزمان، أمَّا مَن شذٌّ عن أهل العلم في هذا الباب فلا يلتفت إلى كلامه في ذلك، وأمَّا ما قاله الحافظ إسماعيل بن كثير رحمة الله عليه في كتابه التفسير في سورة المائدة عند ذكر النقباء، وأنَّ المهدي يمكن أن يكون أحد الأئمة الاثنى عشر فهذا محل نظر، فإنَّ الرسول عليه الصلاة والسلام قال: « لا يزال أمر هذه الأمة قائماً ما ولي عليهم اثنا عشر خليفة كلهم من قريش »، فقوله: « لا يزال أمر هذه الأمة قائماً » يدل على أنَّ الدِّين في زمانهم قائم، والأمر نافذ، والحق ظاهر.

ومعلومٌ أنَّ هذا إنها كان قبل انقراض دولة بني أمية، وقد جرى في آخرها اختلاف تفرق بسببه الناس، وحصل به نكبة على المسلمين، وانقسم أمر المسلمين

إلى خلافتين: خلافة في الأندلس وخلافة في العراق، وجرى من الخطوب والشرور ما هو معلوم.

والرسول عليه الصلاة والسلام قال: « لا يزال أمر هذه الأمة قائماً »، ثم جرى بعد ذلك أمور عظيمة حتى اختلُّ نظام الخلافة، وصار على كلِّ جهة من جهات المسلمين أمير وحاكم وصارت دويلات كثيرة، وفي زماننا هذا أعظم وأكثر والمهدي حتى الآن لم يخرج، فكيف يصحُّ أن يقال أنَّ الأمر قائم إلى خروج المهدي، هذا لا يمكن أن يقوله من تأمل ونظر، والأقرب في هذا كما قاله جماعة من أهل العلم: أن مراد النبي عَلَيْ بهذا الحديث: « لا يزال أمر هذه الأمة قائماً ما ولي عليهم اثنا عشر خليفة كلهم من قريش » أنَّ مراده من ذلك: الخلفاء الأربعة، ومعاوية المحك وابنه يزيد، ثم عبد الملك بن مروان وأولاده الأربعة وعمر بن عبد العزيز، هؤلاء اثنا عشر خليفة، والمقصود أنَّ الأئمة الاثنى عشر في الأقرب والأصوب ينتهي عددهم بهشام بن عبد الملك، فإنَّ الدين في زمانهم قائم، والإسلام منتشر، والحق ظاهر، والجهاد قائم، وما وقع بعد موت يزيد من الاختلاف والانشقاق في الخلافة وتولي مروان في الشام وابن الزبير في الحجاز لم يضر المسلمين في ظهور دينهم، فدينُهم ظاهر وأمرهم قائم وعدوهم مقهور، مع وجود هذا الخلاف الذي جرى ثم زال بحمد الله بتمام البيعة لعبد الملك، واجتماع الناس بعد ما جرى من الخطوب على يد الحَجَّاج وغيره، وبهذا يتبيَّن أنَّ هذا الأمر الذي أخبر به ﷺ قد وقع ومضى وانتهى، وأمر المهدي يكون في آخر الزمان، وليس له تعلق بحديث جابر بن سمرة.

أمَّا كون المهدي يكون عند نزول عيسى فقد قال ابن كثير في الفتن والملاحم: « أُظنُّه يكون عند نزول المسيح، والحديث الذي رواه الحارث بن

أبي أسامة يرشد إلى هذا ويدل على هذا؛ لأنّه قال: (أميرهم المهدي)، فهو يرشد إلى أنّه يكون عند نزول عيسى بن مريم، كما يرشد إليه بعض روايات مسلم وبعض الروايات الأخرى، لكن ليست بالصريحة، فهذا هو الأقوم والأظهر، ولكنه ليس بالأمر القطعى ».

أمَّا كونه سيخرج ويوجد في آخر الزمان كما قال النبي عَلَيْ فهذا أمر معلوم، والأحاديث ظاهرة في ذلك، والحق كما قاله الأئمة والعلماء في ذلك أنَّه لابد من خروجه وظهوره.

وأمَّا أمر المسيح ابن مريم عليه الصلاة والسلام، وأمر المسيح الدجال فأمرهما أظهر وأظهر، فالأمر فيهما قطعي، وقد أجمع على ذلك علماء الأمة وبينوا للناس أن المسيح نازل في آخر الزمان، كما أنَّ الدجال خارج في آخر الزمان، وقد تواترت بذلك الأخبار عن النبي ﷺ، وكلها صحيحة متواترة بنزول عيسى عليه الصلاة والسلام في آخر الزمان وحكمه بشريعة محمد عليه الصلاة والسلام وقتله الدجال مسيح الضلالة، هذا حق، وهكذا خروج الدجال حق، أمَّا مَن أنكر ذلك وزعم أن نزول المسيح بن مريم ووجود المهدي إشارة إلى ظهور الخير، وأنَّ وجود الدجال ويأجوج ومأجوج وما أشبه ذلك إشارة إلى ظهور الشر، فهذه أقوال فاسدة، بل باطلة في الحقيقة لا ينبغي أن تذكر، فأهلها قد حادوا عن الصواب، وقالوا أمراً منكراً وأمراً خطيراً لا وجه له في الشرع، ولا وجه له في الأثر ولا في النظر، والواجب تلقي ما قاله الرسول ﷺ بالقبول والإيمان به والتسليم، فمتى صحَّ الخبر عن رسول الله عَلَيْةً فلا يجوز لأحد أن يعارضه برأيه واجتهاده، بل يجب التسليم كما قال الله عز وجل: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا

يَجَدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ وَقَد أَخِبر ﷺ مِنْدَا الأَمر عن الدجال وعن المهدي وعن عيسى المسيح ابن مريم، ووجب تلقي ما قاله بالقبول والإيمان بذلك، والحذر من تحكيم الرأي والتقليد الأعمى الذي يضر صاحبه ولا ينفعه، لا في الدنيا ولا في الآخرة.

وأسأل الله عز وجل أن يوفّق الجميع لما فيه رضاه، وأن يمنحنا جميعاً الفقه في دينه والثبات على الحق، حتى نلقى ربَّنا سبحانه وتعالى، وأعود أيضاً فأشكر فضيلة الأستاذ على محاضرته القيمة الواسعة، وأسأل الله له المعونة على الإتمام والإكمال حتى تطبع وتنشر، فينتفع بها الناس، وصلى الله على عبده ورسوله محمد وآله وصحبه أجمعين.



### عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر

الحمد لله الذي هدانا للإسلام وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله، نحمد الله على نعمه ونسأله المزيد من فضله وكرمه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، مَن يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، أرسل رسوله محمداً على المدى ودين الحق ليظهره على الدين كله، وقال مخاطباً له: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ليظهره على الدين كله، وقال مخاطباً له: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ليظهره على الدين كله، وقال مخاطباً له: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ الناس كافّة بين يدي الساعة بشيراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً، أتم الله به الدين خبراً وأمراً، فأحكامه عدل وأخباره صدق، لا ينطق عن الهوى إن هو إلّا وحي يوحي.

أخبر أمَّتَه عن الأمم الماضية بأخبار لابدَّ في الإيهان من التصديق بها، وأنَّها وقعت وفق خبره على وبذلك كانوا شهداء على الناس، كها أخبر عن أمور مستقبلة لابدَّ من التصديق بها واعتقاد أنَّها ستقع على وفق ما جاء عنه على وما مِن شيء يقرِّب إلى الله إلَّا وقد دلَّ الأمَّة عليه ورغَّبها فيه، وما مِن شرِّ إلَّا حذرها منه، فصلوات الله وسلامه الأثمان الأكملان عليه وعلى آله وأصحابه الذين شرَّفهم الله بصحبته وأكرم أبصارهم في هذه الحياة الدنيا بالنظر إلى طلعته، وأتمَّ عليهم النعمة بأن جعلهم حملة سنته، وعلى مَن حذا حذوهم وسار على نهجهم إلى يوم الدين.

أمَّا بعد:

فليًا كان من بين الأمور المستقبلة التي تجري في آخر الزمان عند نزول عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام من السماء خروج رجل من أهل بيت

النبوة، يوافق اسمُه اسمَ الرسول ﷺ واسمُ أبيه اسمَ أبيه، ويُقال له المهدي، يتولَّى إمرة المسلمين ويصلي عيسى بن مريم ﷺ خلفه، وذلك لدلالة الأحاديث الكثيرة المستفيضة عن رسول الله ﷺ التي تلقَّتها الأمةُ بالقبول، واعتقدت موجبَها إلَّا من شذَّ، رأيتُ أن يكون الكلام حول هذا الأمر موضوع محاضرتي، وذلك لأمرين:

الأول: أنَّ الأحاديث الواردة في المهدي لم ترد في الصحيحين على وجه التفصيل بل جاءت مجملة، وقد وردت في غيرهما مفصَّلة لما فيهما، فقد يظنُّ ظانٌّ أنَّ ذلك يقلِّل من شأنها، وذلك خطأ واضح، فالصحيح بل والحسن في غير الصحيحين مقبول معتمد عند أهل الحديث.

الثاني: أنَّ بعض الكتاب في هذا العصر أقدم على الطعن في الأحاديث الواردة في المهدي بغير علم، بل بجهل أو بالتقليد لأحد لم يكن من أهل العناية بالحديث، وقد اطَّلعت على تعليق لعبد الرحمن محمد عثمان على كتاب تحفة الأحوذي الذي طبع أخيراً في مصر في الجزء السادس في باب ما جاء في الخلفاء، قال في تعليقه: «يرى الكثيرون من العلماء أنَّ كل ما ورد من أحاديث المهدي إنَّا هي موضع شك، وأنَّا لا تصحُّ عن رسول الله ﷺ، بل إنَّا من وضع الشيعة » انتهى.

وقال معلقاً بشأن المهدي في باب ما جاء في تقارب الزمن وقصر الأمل في الجزء المذكور: « ويرى الكثيرون من العلماء الثقاة الأثبات أنَّ ما ورد من أحاديث خاصة بالمهدي ليست إلَّا من وضع الباطنية والشيعة وأضرابهم، وأنَّها لا تصح نسبتها إلى الرسول ﷺ » انتهى.

بل لقد تَجرَّأ بعضُهم إلى ما هو أكثر من ذلك فنجد محيي الدين عبد الحميد

في تعليقه على الحاوي للفتاوى للسيوطي، يقول معلقاً في آخر جزء العرف الوردي في أخبار المهدي ص ١٦٦ من الجزء الثاني: « يرى بعض الباحثين أنَّ كلَّ ما ورد عن المهدي وعن الدجال من الإسرائيليات » انتهى.

وأخطرُ مِن ذلك وأطمُّ قول محمد أبي عبية المصري في مقدمته لكتاب النهاية لابن كثير المطبوع في بيروت: «أنَّ ظهور المهدي ونزول عيسى بن مريم هما رمزان لانتصار الخير على الشرِّ، وأنَّ الدجال رمز لاستشراء الفتنة واستعلاء الضلال فترة من الزمان، ثم تهد قوائمه وتدك دعائمه بصولة الحق بإذن الله ».

لهذين الأمرين ولكون الواجب على كلِّ مسلم ناصح لنفسه أن لا يتردد في تصديق الرسول ﷺ فيما يخبر به، رأيت أن يكون الكلام حول هذا الأمر موضوع محاضرتي كما قلت وقد جعلت عنوانها:

### عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر

ولكي تكون أيُّها المستمع على علم مقدَّماً بعناصر المحاضرة أسوقها لك فيها يلي:

الأول: ذكر أسماء الصحابة الذين رووا أحاديث المهدي عن رسول الله عليه الثاني: ذكر أسماء الأئمة الذين خرَّجوا الأحاديث والآثار الواردة في المهدي في كتبهم.

الثالث: ذكر الذين أفردوا مسألة المهدي بالتأليف من العلماء.

الرابع: ذكر الذين حكوا تواتر أحاديث المهدي وحكاية كلامهم في ذلك.

الخامس: ذكر بعض ما ورد في الصحيحين من الأحاديث التي لها تعلق بشأن المهدى.

السادس: ذكر بعض الأحاديث في شأن المهدي الواردة في غير الصحيحين

مع الكلام عن أسانيد بعضها.

السابع: ذكر بعض العلماء الذين احتجُّوا بأحاديث المهدي واعتقدوا موجبها، وحكاية كلامهم في ذلك.

الثامن: ذكر من وقفت عليه ممن حكي عنه إنكار أحاديث المهدي أو التردد فيها، مع مناقشة كلامه باختصار.

التاسع: ذكر بعض ما يُظنُّ تعارضه مع الأحاديث الواردة في المهدي، والجواب عن ذلك.

العاشر: كلمة ختامية في أنَّه لا علاقة لعقيدة أهل السنة في المهدي بعقيدة الشيعة.

# أسماء الصحابة الذين رووا عن رسول الله ﷺ أحاديث المهدي

جملة ما وقفت عليه من أسماء الصحابة الذين رووا أحاديث المهدي عن رسول الله ﷺ خمسة وعشرون هم:

عثمان بن عفان، وعلي بن أبي طالب، وطلحة بن عبيد الله، وعبد الرحمن بن عوف، والحسين بن علي، وأم سلمة، وأم حبيبة، وعبد الله بن عباس، وعبد الله بن مسعود، وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن عمرو، وأبو سعيد الخدري، وجابر بن عبد الله، وأبو هريرة، وأنس بن مالك، وعمار بن ياسر، وعوف بن مالك، وثوبان مولى رسول الله عليه، وقرة بن إياس، وعلي الهلالي، وحذيفة بن اليان، وعبد الله بن الحارث بن جزء، وعمران بن حصين، وأبو الطفيل، وجابر الصدفي، عليه وعن سائر الصحابة أجمعين.

# أسماء الأئمة الذين خرجوا الأحاديث والآثار الواردة في المهدي في كتبهم

وأحاديث المهدي خرَّجها جماعةٌ كثيرون من الأئمة في الصحاح والسنن والمعاجم والمسانيد وغيرها، قد بلغ عدد الذين وقفت على كتبهم أو اطَّلعت على ذكر تخريجهم لها ستة وثلاثين، هم:

- (١) أبو داود في سننه.
- (٢) الترمذي في جامعه.
  - (٣) ابن ماجه في سننه.
- (٤) النسائي، ذكره السفاريني في لوامع الأنوار البهية والمناوي في فيض القدير، وما رأيته في الصغرى ولعله في الكبرى.

- (٥) أحمد في مسنده.
- (٦) ابن حبان في صحيحه.
  - (٧) الحاكم في المستدرك.
- (٨) أبو بكر بن أبي شيبة في المصنف.
  - (٩) نعيم بن حماد في كتاب الفتن.
- (١٠) الحافظ أبو نعيم في كتاب المهدي وفي الحلية.
- (١١) الطبراني في معاجمه الكبير والأوسط والصغير.
  - (١٢) الدارقطني في الأفراد.
  - (١٣) الباوردي في معرفة الصحابة.
    - (١٤) أبو يعلى الموصلي في مسنده.
      - (١٥) البزار في مسنده.
  - (١٦) الحارث بن أبي أسامة في مسنده.
- (١٧) الخطيب في تلخيص المتشابه وفي المتفق والمفترق.
  - (١٨) ابن عساكر في تاريخه.
  - (١٩) ابن منده في تاريخ أصبهان.
  - (٢٠) أبو الحسن الحربي في الأول من الحربيات.
    - (٢١) تمام الرازي في فوائده.
    - (٢٢) ابن جرير في تهذيب الآثار.
    - (٢٣) أبو بكر بن المقرئ في معجمه.
      - (٢٤) أبو عمرو الداني في سننه.

- (٢٥) أبو غنم الكوفي في كتاب الفتن.
  - (٢٦) الديلمي في مسند الفردوس.
- (٢٧) أبو الحسين بن المنادي في كتاب الملاحم.
  - (٢٨) البيهقي في دلائل النبوة.
    - (٢٩) ابن الجوزي في تاريخه.
  - (۳۰) يحيى بن عبد الحميد الحماني في مسنده.
    - (٣١) الروياني في مسنده.
    - (٣٢) ابن سعد في الطبقات.
      - (٣٣) ابن خزيمة.
      - (٣٤) الحسن بن سفيان.
        - (٣٥) عمر بن شبة.
          - (٣٦) أبو عوانة.

وهؤلاء الأربعة ذكر السيوطي في العرف الوردي كونهم ممن خرَّج أحاديث المهدي دون عزو التخريج إلى كتاب معين.

### ذكر بعض الذين الفوا كتباً في شأن المهدي

وكما اعتنى علماء هذه الأمة بجميع الأحاديث الواردة عن نبيهم عَلَيْةُ تأليفاً وشرحاً، كان للأحاديث المتعلقة بأمر المهدي قسطها الكبير من هذه العناية، فمنهم من أدرجها ضمن المؤلفات العامة، كما في السنن والمسانيد وغيرها، ومنهم من أفردها بالتأليف، كل ذلك حصل منهم - رحمهم الله وجزاهم خيراً - حماية لهذا الدِّين، وقياماً بما يجب من النصح للمسلمين، فمِن الذين أفردوها بالتأليف:

(١) أبو بكر ابن أبي خيثمة زهير بن حرب، قال ابن خلدون في مقدمة تاريخه: « ولقد توَغَّل أبو بكر ابن أبي خيثمة على ما نقل السهيلي عنه في جمعه للأحاديث الواردة في المهدي ».

(٢) ومنهم الحافظ أبو نعيم ذكره السيوطي في الجامع الصغير، وذكره في العرف الوردي، بل قد لخص السيوطي الأحاديث التي جمعها أبو نعيم في المهدي وجعلها ضمن كتابه العرف الوردي، وزاد عليها فيه أحاديث وآثاراً كثيرة جداً.

(٣) ومن الذين أفردوا أحاديث المهدي بالتأليف السيوطي، فقد جمع فيه جزءاً سهاه العرف الوردي في أخبار المهدي، وهو مطبوع ضمن كتابه الحاوي للفتاوى في الجزء الثاني منه، قال في أوله: «الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى، هذا جزء جمعت فيه الأحاديث والآثار الواردة في المهدي، لخصت فيه الأحاديث وزدت عليه ما فاته ورمزت عليه صورة (ك)».

والأحاديث والآثار التي أوردها السيوطي في شأن المهدي تزيد على المائتين، وتلك الأحاديث والآثار فيها الصحيح والحسن والضعيف والموضوع، وإذا أورد الحديث الواحد أضافه إلى كلِّ مِن الذين خرَّجوه، فيقول مثلاً في الحديث الواحد: أخرج أبو داود وابن ماجه والطبراني والحاكم عن أم سلمة سمعت رسول الله ويُظافِق يقول: «المهدي من عترتي من ولد فاطمة ».

- (٤) ومنهم الحافظ عهاد الدين بن كثير، قال رَجُمُالِنَكُ في كتابه الفتن والملاحم: «وقد أفردت في ذكر المهدي جزءاً على حدة، ولله الحمد والمنة ».
- (٥) ومنهم الفقيه ابن حجر المكي وقد سمى مؤلفه (القول المختصر في

علامات المهدي المنتظر)، ذكر ذلك البرزنجي في الإشاعة ونقل منه، وكذلك السفاريني في لوامع الأنوار البهية وغيرهما.

- (٦) ومنهم على المتقى الهندي صاحب كنز العمال، فقد ألَّف في شأن المهدي رسالة ذكرها البرزنجي في الإشاعة، وذكر ذلك قبله أيضاً ملا على قاري الحنفي في المرقاة شرح المشكاة، وذكره شارح راموز الحديث.
- (٧) ومن الذين ألفوا في شأن المهدي ملا علي قاري وسمى مؤلّفَه
   (المشرب الوردي في مذهب المهدي)، ذكره في الإشاعة، ونقل جملة كبيرة منه.
- (٨) ومنهم مرعي بن يوسف الحنبلي المتوفى سنة ثلاث وثلاثين بعد الألف، وسمَّى مؤلَّفَه (فوائد الفكر في ظهور المهدي المنتظر)، ذكره السفاريني في لوامع الأنوار البهية، وذكره صديق حسن في الإذاعة وغيرهما.
- (٩) ومن الذين ألفوا في شأن المهدي بالإضافة إلى مسألتي نزول عيسى عليه الصلاة والسلام وخروج المسيح الدجال، القاضي محمد بن على الشوكاني، وسمَّى مؤلفه (التوضيح في تواتر ما جاء في المهدي المنتظر والدجال والمسيح)، ذكر ذلك صديق حسن في الإذاعة ونقل جملة منه، والشوكاني ممن ألف بشأنه، وحكى تواتر الأحاديث الواردة فيه.
- (١٠) ومنهم الأمير محمد بن إسهاعيل الصنعاني صاحب سبل السلام المتوفى سنة (١٠١هـ)، قال صديق حسن في الإذاعة: «وقد جمع السيد العلامة بدر الملة المنير محمد بن إسهاعيل الأمير اليهاني الأحاديث القاضية بخروج المهدي، وأنّه من آل محمد عَلَيْتُم، وأنّه يظهر في آخر الزمان »، ثم قال: «ولم يأت تعيين زمنه إلّا أنّه يخرج قبل خروج الدجال »انتهى.

# ذكر بعض الذين حكوا تواتر أحاديث المهدي، ونقل كلامهم في ذلك

(١) مِن الذين حكموا على أحاديث المهدي بأنها متواترة الحافظ أبو الحسين محمد بن الحسين الآبري السِّجزي صاحب كتاب مناقب الشافعي المتوفى سنة ثلاث وستين وثلاثمائة من الهجرة، قال رَجِمُاللَّهُ في محمد بن خالد الجندي راوي حديث لا «مهدي إلّا عيسى بن مريم »: «محمد بن خالد هذا غير معروف عند أهل الصناعة من أهل العلم والنقل، وقد تواترت الأخبار واستفاضت عن رسول الله ﷺ بذكر المهدي، وأنَّه من أهل بيته، وأنَّه يملك سبع سنين، وأنَّه يملأ الأرض عدلاً، وأنَّ عيسى عليه السلام يخرج فيساعده على قتل الدجال، وأنَّه يؤم هذه الأمة ويصلي عيسى خلفه »، نقل ذلك عنه ابن القيم في كتابه المنار المنيف وسكت عليه، ونقله عنه أيضاً الحافظ ابن حجر في تهذيب التهذيب في ترجمة محمد بن خالد الجندي وسكت عليه، ونقل عنه ذلك وسكت عليه أيضاً في فتح الباري في باب نزول عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام، ونقل ذلك عنه أيضاً السيوطي في جزء العرف الوردي في أخبار المهدي وسكت عليه، ونقل ذلك عنه مرعى بن يوسف في كتابه فوائد الفكر في ظهور المهدي المنتظر، كما ذكر ذلك صديق حسن في كتابه الإذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة.

(٢) ومنهم محمد البرزنجي المتوفى سنة ثلاث بعد المائة والألف في كتابه الإشاعة لأشراط الساعة قال: «الباب الثالث في الأشراط العظام والأمارات القريبة التي تعقبها الساعة، وهي أيضاً كثيرة، فمنها المهدي وهو أولها، واعلم أنَّ الأحاديث الواردة فيه على اختلاف رواياتها لا تكاد تنحصر ... » إلى أن قال: «ثم الذي في الروايات الكثيرة الصحيحة الشهيرة أنَّه من ولد فاطمة ... »

إلى أن قال: «تنبيه: قد علمت أنَّ أحاديث وجود المهدي وخروجه آخر الزمان وأنَّه من عترة رسول الله ﷺ من ولد فاطمة بلغت حد التواتر المعنوي، فلا معنى لإنكارها »، وقال في ختام كتابه المذكور بعد الإشارة إلى بعض أمور تجري في آخر الزمان: «وغاية ما ثبت بالأخبار الصحيحة الكثيرة الشهيرة التي بلغت التواتر المعنوي وجود الآيات العظام التي منها بل أولها خروج المهدي، وأنَّه يأتي في آخر الزمان من ولد فاطمة يملأ الأرض عدلاً كما ملئت ظلماً ».

(٣) ومِن الذين حكوا تواتر أحاديث المهدي الشيخ محمد السفاريني المتوفى سنة ثمان وثمانين بعد المائة والألف، في كتابه (لوامع الأنوار البهية) قال: « وقد كثرت بخروجه \_ يعني المهدي \_ الروايات حتى بلغت حد التواتر المعنوي، وشاع ذلك بين علماء السنة حتى عُدَّ من معتقداتهم »، ثم ذكر بعض الآثار والأحاديث في خروج المهدي وأسماء بعض الصحابة الذين رووها ثم قال: « وقد روي عمَّن ذكر من الصحابة وغير من ذكر منهم عمن بروايات متعددة، وعن التابعين مَن بعدهم ما يفيد مجموعه العلم القطعي، فالإيمان بخروج المهدي واجب كما هو مقرر عند أهل العلم، ومدوَّن في عقائد أهل السنة والجماعة ».

(٤) ومنهم القاضي محمد بن علي الشوكاني المتوفى سنة خمسين بعد المائتين والألف، وهو صاحب التفسير المشهور ومؤلف نيل الأوطار قال في كتابه (التوضيح في تواتر ما جاء في المهدي المنتظر والدجال والمسيح): «والأحاديث الواردة في المهدي التي أمكن الوقوف عليها منها خمسون حديثاً، فيها الصحيح والحسن والضعيف المنجبر، وهي متواترة بلا شك ولا شبهة، بل يصدق وصف المتواتر على ما هو دونها في جميع الاصطلاحات المحررة في الأصول،

وأمًّا الآثار عن الصحابة المصرِّحة بالمهدي فهي كثيرة جداً لها حكم الرفع؛ إذ لا مجال للاجتهاد في مثل ذلك » انتهى.

وقال في مسألة نزول المسيح ﷺ: « فتقرَّر أنَّ الأحاديث الواردة في المهدي المنتظر متواترة، والأحاديث الواردة في اللنتظر متواترة، والأحاديث الواردة في نزول عيسى عليه الصلاة والسلام متواترة ») نقل ذلك عنه الشيخ صديق في الإذاعة.

- (٥) ومنهم الشيخ صديق حسن القنوجي المتوفى سنة سبع بعد الثلاثهائة والألف، قال في كتابه (الإذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة): « والأحاديث الواردة في المهدي على اختلاف رواياتها كثيرة جداً تبلغ حد التواتر المعنوي، وهي في السنن وغيرها من دواوين الإسلام من المعاجم والمسانيد ... » إلى أن قال: « لا شكّ أنّ المهدي يخرج في آخر الزمان من غير تعيين لشهر وعام، لما تواتر من الأخبار في الباب، واتفق عليه جمهور الأمة خلفاً عن سلف، إلّا من لا يعتد بخلافه ... » إلى أن قال: « فلا معنى للريب في أمر ذلك الفاطمي الموعود المنتظر المدلول عليه بالأدلة، بل إنكار ذلك جرأة عظيمة في مقابلة النصوص المستفيضة المشهورة البالغة إلى حد التواتر ».
- (٦) وممن حكى تواتر أحاديث المهدي من المتأخرين الشيخ محمد بن جعفر الكتاني المتوفى سنة خمس وأربعين بعد الثلاثمائة والألف قال في كتابه (نظم المتناثر من الحديث المتواتر): « وقد ذكروا أنَّ نزول سيدنا عيسى عليه الصلاة والسلام ثابت بالكتاب والسنة والإجماع »، ثم قال: « والحاصل أنَّ الأحاديث الواردة في المهدي المنتظر متواترة، وكذا الواردة في الدجال وفي نزول سيدنا عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام ».

# ذكر بعض ما ورد في الصحيحين من الأحاديث مما له تعلق بشأن المهدي

(۱) روى البخاري في صحيحه في باب نزول عيسى بن مريم عن أبي هريرة ﷺ: «كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم، وإمامكم منكم».

(٢) وروى مسلم في كتاب الإيهان من صحيحه عن أبي هريرة المخاري، ورواه أيضاً عن أبي هريرة المخالف النتم إذا خديثه عند البخاري، ورواه أيضاً عن أبي هريرة المخالف «كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم فأمّكم »، ورواه أيضاً عن أبي هريرة بلفظ: «كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم، فأمّكم منكم »، وفيه تفسير ابن أبي ذئب راوي الحديث لقوله: « فأمكم منكم » بقوله: « فأمكم بكتاب ربكم تبارك وتعالى وسنة نبيكم عليه الله المنه ا

(٣) وروى مسلم في صحيحه عن جابر الله أنّه سمع النبي عَلَيْ يقول: « لا تزال طائفة من أمتي يقاتلون على الحق ظاهرين إلى يوم القيامة، قال: فينزل عيسى بن مريم عَلَيْ فيقول أميرهم: تعال صل لنا، فيقول: لا، إنّ بعضكم على بعض أمراء، تكرمة الله هذه الأمة ».

فهذه الأحاديث التي وردت في الصحيحين تدل على أمرين:

أحدهما: أنَّه عند نزول عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام من السهاء يكون المتولي لإمرة المسلمين رجلاً منهم.

والثاني أنَّ حضور أميرهم للصلاة وصلاته بالمسلمين وطلبه من عيسى عليه الصلاة والسلام عند نزوله أن يتقدم ليصلي لهم، يدلُّ على صلاح في هذا

الأمير وهدى، وهي وإن لم يكن فيها التصريح بلفظ المهدي إلَّا أنَّها تدل على صفات رجل صالح يؤمُّ المسلمين في ذلك الوقت، وقد جاءت الأحاديث في السنن والمسانيد وغيرها مفسِّرة لهذه الأحاديث التي في الصحيحين، ودالة على أنَّ ذلك الرجل الصالح يُسمى محمد بن عبد الله ويقال له المهدي، والسُّنَّة يفسر بعضها بعضاً، ومن الأحاديث الدالَّة على ذلك الحديث الذي رواه الحارث بن أبي أسامة في مسنده بسنده عن جابر الله عليه: قال رسول الله عليه: « ينزل عيسى بن مريم فيقول أميرهم المهدي: تعال صل بنا، فيقول: لا، إنّ بعضَهم أمير بعض، تكرمة الله لهذه الأمة »، وهذا الحديث قال فيه ابن القيم في المنار المنيف: ﴿ إِسناده جيد ﴾ انتهى . وهو دالُّ على أنَّ ذلك الأمير المذكور في صحيح مسلم الذي طلب من عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام أن يتقدم للصلاة يُقال له المهدي، وقد أورد الشيخ صديق حسن في كتابه الإذاعة جملة كبيرة من أحاديث المهدي، جعل آخرها حديث جابر المذكور عند مسلم، ثمَّ قال عقبه: « وليس فيه ذكر المهدي، ولكن لا محمل له ولأمثاله من الأحاديث إلَّا المهدي المنتظر كما دلَّت على ذلك الأخبار المتقدمة والآثار الكثيرة ».

#### ذكر بعض الأحاديث في المهدي الواردة في غير الصحيحين

ولما كان المقام لا يتسم لإيراد الكثير من الأحاديث الواردة في غير الصحيحين في شأن المهدي والكلام عليها، رأيتُ الاقتصارَ هنا على إيراد بعضها مع الكلام على بعض أسانيدها:

(۱) عن أبي سعيد الخدري الله على قال: قال رسول الله على الله المشركم بالمهدي، يُبعث على اختلاف من الناس وزلازل، فيملأ الأرض قسطاً كما مُلئت ظلماً وجوراً، يرضى عنه ساكن السماء وساكن الأرض، يقسم المال

صحاحاً، قال له رجل: ما صحاحاً؟ قال: بالسويَّة، ويملأ الله قلوب أمَّة محمد وَ وَ عَناء، ويسعهم عدله ... » إلى آخر الحديث، قال الهيثمي في مجمع الزوائد: «رواه أحمد بأسانيد وأبو يعلى باختصار كثير، ورجالها ثقات ».

- (٢) عن أبي هريرة الله عن أبي هريرة الله عن أبي هريرة الله على قال ذكر إلى رسول الله على الله الله الله عنه الله على الله قصر فسبع وإلا فثمان وإلا فتسع، وليملأن الأرض عدلاً وقسطاً كما مُلئت جوراً وظلماً »، قال الهيثمي: «رواه البزار ورجاله ثقات وفي بعضهم بعض ضعف ».
- (٣) عن أبي هريرة الله عن النبي عَلَيْهُ قال: « يكون في أمَّتي المهدي إن قصر فسبع وإلاَّ فثهان وإلاَّ فتسع، تنعم أمتي فيها نعمة لم ينعموا مثلها، يُرسل السهاء عليهم مدراراً، ولا تدَّخر الأرض شيئاً من النبات، والمال كدوس، يقول الرجل: فيقول يا مهدي أعطني فيقول: خذ ». قال الهيثمي: « رواه الطبراني في الأوسط ورجاله ثقات ».
- (٤) عقد أبو داود في سننه كتاباً قال في أوله: أول كتاب المهدي، وقال في آخره آخر كتاب المهدي، جعل تحته باباً واحداً أورد فيه ثلاثة عشر حديثاً، وصدَّر هذا الكتاب بحديث جابر بن سمرة قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «لا يزال هذا الدين قائهاً حتى يكون عليكم اثنا عشر خليفة » الحديث.

قال السيوطي في آخر جزء العرف الوردي في أخبار المهدي: «إنَّ في ذلك إشارة إلى ما قاله العلماء أنَّ المهدي أحد الاثنى عشر »، وقد ذكر ذلك أيضاً ابن كثير في تفسيره لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَى بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ ﴾ في سورة المائدة كما يجئ ذكر كلامه.

ويرى جماعة من العلماء ومنهم شارح الطحاوية أنَّ الاثني عشر هم الخلفاء

الراشدون وثمانية من بني أمية.

(٥) ما رواه أبو داود في سننه من طريق عاصم بن أبي النجود، عن زِر، عن عبد الله بن مسعود عن رسول الله وَالله والله و

والحديث مداره على عاصم ابن أبي النجود، وقد لخص في عون المعبود شرح سنن أبي داود الأقوال التي قيلت فيه فقال: «وعاصم هذا هو ابن أبي النجود، واسم أبي النجود بهدلة أحد القراء السبعة، قال أحمد بن حنبل: كان رجلاً صالحاً وأنا أختار قراءته، وقال أحمد وأبو زرعة أيضاً: ثقة، وقال أبو حاتم: محله عندي محل الصدق صالح الحديث ولم يكن بذلك الحافظ، وقال أبو جعفر العقيلي: لم يكن فيه إلا سوء الحفظ، وقال الدارقطني: في حفظه شيء، وأخرج له البخاري في صحيحه مقروناً، وأخرج له مسلم، قال الذهبي: ثبت في القراءة وهو في الحديث دون الثبت صدوق يهم، وهو حسن الحديث، والحاصل أنَّ عاصم بن بهدلة ثقة على رأى أحمد وأبي زرعة وحسن الحديث صالح الاحتجاج على رأي غيرهما، ولم يكن فيه إلا سوء الحفظ، فرَدُّ الحديث بعاصم ليس من دأب المنصفين، على أنَّ الحديث قد جاء من غير طريق عاصم بغاصم ليس من دأب المنصفين، على أنَّ الحديث قد جاء من غير طريق عاصم أيضاً، فارتفعت عن عاصم مَظنة الوهم، والله أعلم » انتهى.

والحديث ذكره ابن خلدون في مقدمة تاريخه وقدح فيه من جهة عاصم بن أبي النجود، ملاحظاً ما قيل فيه من سوء الحفظ، وقال: إنَّ الجرح مقدم على التعديل »، وقد أُنكر عليه ذلك، قال الشيخ أحمد شاكر في تخريج أحاديث المسند: « إنَّ ابن خلدون لم يحسن قول المحدثين أنَّ الجرح مقدَّم على التعديل، ولو اطلع على أقوالهم وفقهها ما قال شيئاً مما قال »، وقال أيضاً: « إنَّ عاصم ابن أبي النجود من أئمة القراء المعروفين، ثقة في الحديث، أخطأ في بعض حديثه ولم يغلب خطؤه على روايته حتى ترد. قال ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل: أخبرنا عبد الله بن أحمد بن محمد بن حنبل فيها كتب إلي قال سألت أبي عن عاصم بن بهدلة؟ فقال: ثقة رجل صالح خير ثقة والأعمش أحفظ منه وكان شعبة يختار الأعمش عليه في تثبيت الحديث وقال ابن أبي حاتم سألت أبي عن عاصم بن بهدلة فقال هو صالح هو أكثر حديثاً من أبي قيس الأودي وأشهر منه وأحب إليَّ من أبي قيس وقال سئل أبي عن عاصم بن أبي النجود وعبد الملك بن عمير فقال قدم عاصماً على عبد الملك عاصم أقل اختلافاً عندى من عبد الملك وقال سألت أبا زرعة عن عاصم بن بهدلة فقال ثقة. قال: فذكرته لأبي، فقال: ليس محله هذا أن يقال ثقة وقد تكلم فيه ابن علية، فقال: كأنَّ كلُّ من كان اسمه عاصماً سبع الحفظ »، قال الشيخ أحمد شاكر: « وهذا أكثر ما قيل فيه من الجرح، أفمثل هذا يترك حديثه ويجعل سبيلاً لإنكار شيء ثبت بالسنة الصحيحة من طرق متعددة من حديث كثير من الصحابة حتى لا يكاد يشكُّ في صحته أحد، لما في رواته من عدل وصدق لهجة ولارتفاع احتمال الخطأ ممن كان في حفظه شيء بها ثبت عن غيره ممن هو مثله في العدل والصدق، وقد يكون أحفظ منه، ما هكذا تعلل الأحاديث!! » انتهى.

(٦) وقال أبو داود في سننه: حدثنا سهل بن تمام بن بزيع، حدثنا عمران القطان، عن قتادة، عن أبي نضرة، عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله وعدلاً كما الجبهة، أقنى الأنف، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً، ويملك سبع سنين »، قال ابن القيم في المنار المنيف: «رواه أبو داود بإسناد جيد »، وأورده البغوي في مصابيح السنة في فصل الحسان، وقال الألباني في تخريج أحاديث المشكاة: «وإسناده حسن »، ورمز لصحته السيوطي في الجامع الصغير.

وقد أورد هذا الحديث بسنده الحافظ ابن كثير في كتاب الفتن والملاحم وقال: « هذا إسناد قوي صحيح »، ثم أورد حديثاً عن الترمذي فيه ذكر الرايات السود أيضاً، ثم قال: « وهذه الرايات ليست هي الرايات التي أقبل بها أبو مسلم الخراساني فاستلب بها دولة بني أمية في سنة اثنتين وثلاثين ومائة، بل رايات سود أخر تأتي بصحبة المهدي، وهو محمد بن عبد الله العلوي الفاطمي الحسني المنتخفى ». انتهى.

(A) قال أبو داود في سننه: حدثنا أحمد بن إبراهيم، حدثنا عبد الله بن جعفر الرقي، حدثنا أبو المليح الحسن بن عمر، عن زياد بن بيان، عن علي بن نفيل، عن سعيد بن المسيب، عن أم سلمة قالت: سمعت رسول الله عن يقول: « المهدي من عترتي من ولد فاطمة .. »، وأخرجه ابن ماجه عن سعيد ابن المسيب قال: « كنا عند أم سلمة فتذاكرنا المهدي، فقالت: سمعت رسول الله عليه يقول: المهدي من ولد فاطمة »، وقد أورد هذا الحديث السيوطي في الجامع الصغير ورمز لصحته، وأورده البغوي في مصابيح السنة في فصل الحسان، وقال الألباني في تخريج أحاديث المشكاة: « وإسناده جيد ».

(٩) قال ابن القيم في المنار المنيف: «وقال الحارث بن أبي أسامة في مسنده: حدثنا إسهاعيل بن عبد الكريم، حدثنا إبراهيم بن عقيل، عن أبيه، عن وهب بن منبّه عن جابر قال: قال رسول الله ﷺ: ينزل عيسى بن مريم فيقول أميرهم المهدي: تعال صل بنا، فيقول: لا، إنَّ بعضهم أمير بعض، تكرمة الله لهذا الأمة »، قال ابن القيم: «وهذا إسناد جيد» انتهى.

وبالرجوع إلى ما قاله أهلُ هذا الفنِّ في سند الحديث وجدت أنَّ السند متصل من أوله إلى آخره لا انقطاع فيه، أما ما قيل عن كلِّ راو من رواته:

فإسماعيل بن عبد الكريم قال عنه الحافظ في التقريب: «إسماعيل بن عبد الكريم بن معقل بن منبه صدوق من التاسعة »، وذكر في تهذيب التهذيب أنّه روى عن ابن عمّه إبراهيم بن عقيل وعن غيره، وإبراهيم ابن عقيل هذا هو الذي روى عنه إسماعيل هذا الحديث في المهدي، وذكر أنّه روى عن إسماعيل المذكور جماعة منهم أحمد بن حنبل والحارث بن أبي أسامة، وقال ابن حجر في تهذيب التهذيب أيضاً: «قال النسائي: ليس به بأس، وذكره ابن حبان في

الثقات، وقال ابن معين: ثقة رجل صدق. وقال الحافظ ابن حجر: وأمَّا قول ابن القطان الفاسي: لا يعرف فمردود عليه، وقال مسلمة بن قاسم: جائز الحديث »، ولم يزد في خلاصة تذهيب تهذيب الكمال عن قول ابن معين فيه ثقة صدوق، وقال: «قال ابن سعد: توفي سنة عشر ومائتين » انتهى.

وهو من رجال أبي داود في سننه وابن ماجه في التفسير كما رمز لذلك الحافظ في تقريب التهذيب.

والثاني من رجال سند الحديث إبراهيم بن عقيل بن معقل الصنعاني، ابن عم إسهاعيل المتقدم ذكره، قال الحافظ في التقريب: «صدوق من الثامنة »، ورمز لكونه من رجال أبي داود، وقال في تهذيب التهذيب: «روى عن أبيه، وعنه أحمد بن حنبل وابن عمه إسهاعيل بن عبد الكريم وغيرهم، قال ابن معين: لم يكن به بأس، وقال العجلي: ثقة، وقال الحافظ قلت: وأخرج له ابن خزيمة في صحيحه وكذا ابن حبان والحاكم، وذكر ابن أبي خيثمة عن يحيى بن معين قال: إبراهيم ثقة وأبوه ثقة، وقال ابن حبان في الثقات أنّه يروي عن عم معين قال: إبراهيم ثقة وأبوه ثقة، وقال ابن حبان في الثقات أنّه يروي عن عم أبيه وهب ابن منبه » انتهى.

الثالث من رجال سند الحديث عقيل بن معقل قال الحافظ في التقريب: «
هو ابن أخي وهب بن منبه، وقال صدوق من السابعة »، ورمز لكونه من
رجال أبي داود، وذكر في تهذيب التهذيب أنّه روى عن عمّيه همام ووهب،
وعنه ابنه إبراهيم وأناس آخرون سهاهم وذكر أنّه وثّقه أحمد بن حنبل وابن
معين، وقال: « وذكره ابن حبان في الثقات، وعلق له البخاري عن جابر في
تفسير سورة النساء أثراً في الكهان، وقد جاء موصولاً من رواية عقيل هذا عن
وهب بن منبه عن جابر »انتهى . ولم يزد في الخلاصة عن قوله عقيل بن معقل

ابن منبه اليهاني عن عميه همام ووهب، وعنه ابنه إبراهيم وعبد الرزاق، «قال أحمد: ثقة قرأ التوراة والإنجيل» انتهى.

الرابع من رجال سند الحديث وهب بن منبه بن كامل اليماني قال في التقريب: « ثقة من الثالثة »، ورمز لكونه من رجال الصحيحين وأبي داود والترمذي والنسائي وابن ماجه في التفسير. وقال في تهذيب التهذيب: «روى عن أبي هريرة وأبي سعيد وابن عباس وابن عمر وابن عمرو بن العاص وجابر وأنس وعمرو بن شعيب وأبي خليفة البصري وأخيه همام بن منبه وغيرهم، وذكر أنَّه روى عنه ابناه عبد الله وعبد الرحمن وأبناء أخيه عبد الصمد وعقيل بن معقل بن منبه وقال: قال عبد الله بن أحمد بن حنبل عن أبيه: كَان من أبناء فارس، وقال العجلى: تابعي ثقة، وكان على قضاء صنعاء، وقال أبو زرعة والنسائي: ثقة، وذكره ابن حبان في الثقات. انتهى، وقال أحمد بن حنبل: وكان يتهم بشيء من القدر ثم رجع عنه »، وقال الحافظ في تهذيب التهذيب أيضاً: « روى له البخاري حديثاً واحداً من روايته عن أخيه عن أبي هريرة: (ليس أحد أكثر حديثاً منى إلَّا عبد الله بن عمرو بن العاص فإنه كان يكتب ولا أكتب)، وقال: قلت: وقال عمرو بن على الفلاس: كان ضعيفاً » انتهى.

أقول: وذكر شارح الطحاوية عن وهب بن منبه أنَّه قال: «نظرت في القدر فتحيّرت، ثم نظرت فيه فتحيّرت ووجدت أنَّ أعلم الناس بالقدر أكفهم عنه، وأجهل الناس بالقدر أنطقهم به ».

أما الحارث بن أبي أسامة صاحب المسند فقد ترجم له الذهبي في الميزان وقال فيه: « وكان حافظاً وعارفاً بالحديث عالي الإسناد بالمرة، تُكلِّم فيه بلا

حجة، قال الدارقطني: قد اختلف فيه وهو عندي صدوق، وقال ابن حزم: ضعيف، وليَّنه بعض البغاددة لكونه يأخذ على الرواية » انتهى.

وترجم له الذهبي أيضاً في تذكرة الحفاظ وسمى جماعة روى عنهم وجماعة رووا عنه، ثم قال: «وثّقه إبراهيم الحربي مع علمه بأنه يأخذ الدراهم، وأبو حاتم وابن حبان وقال الدارقطني: صدوق، وأمّا أخذ الدراهم على الرواية فقد كان فقيراً كثير البنات، وقال أبو الفتح الأزدي وابن حزم: ضعيف » انتهى.

وقال ابن العهاد في شذرات الذهب: «وفيها أي في سنة (٢٨٢هـ) توفي الحافظ أبو محمد الحارث بن أبي أسامة التميمي البغدادي صاحب المسند يوم عرفة، وله ٩٦ سنة، سمع علي بن عاصم وعبد الرحمن بن عطاء وطبقتها، قال الدارقطني: صدوق، وقيل: فيه لين، كان لفقره يأخذ على الحديث أجراً».

هؤلاء سند الحديث من أوله إلى جابر المحينة وهو متصل، ولفظ حديث جابر هذا قريب من لفظ حديثه عند مسلم في صحيحه حيث قال سمعت رسول الله على يقاتلون على الحق ظاهرين إلى يوم القيامة، قال: فينزل عيسى بن مريم فيقول أميرهم: تعال صل لنا، فيقول: لا، إنَّ بعضكم على بعض أمراء، تكرمة الله هذه الأمة »، فهذا الحديث الذي أورده ابن القيم من مسند الحارث بن أبي أسامة بالسند الذي قال عنه إنَّه جيد، أقول: هذا الحديث فيه وصف الأمير المذكور بأنَّه المهدي، فيكون هذا الحديث وغيره من الأحاديث الكثيرة الدالة على خروج المهدي آخر الزمان مفسِّرة للمراد بهذا الحديث الذي رواه مسلم، وللأحاديث الأخرى التي في معناه عند البخاري ومسلم، كما تقدمت الإشارة إلى ذلك.

## ذكر بعض العلماء الذين احتجوا بأحاديث المهدي، واعتقدوا موجبها وحكاية كلامهم في ذلك

قال الحافظ أبو جعفر العقيلي المتوفى سنة اثنتين وعشرين وثلاثهائة: إنَّ في المهدي أحاديث جياداً، قال الحافظ ابن حجر في تهذيب التهذيب في ترجمة على بن نفيل بن زارع النهدي: «قلت: ذكره العقيلي في كتابه وقال: لا يتابع على حديثه في المهدي، ولا يعرف إلَّا به، قال: وفي المهدي أحاديث جياد من غير هذا الوجه » انتهى.

ويرى الإمام ابن حبان البستي المتوفى سنة (٣٥٤ أنَّ الأحاديث الواردة في المهدي مخصصة لحديث: « لا يأتي عليكم زمان إلَّا والذي بعده شر منه »، قال الحافظ بن حجر في فتح الباري في الكلام على الحديث الذي رواه البخاري في صحيحه في كتاب الفتن، وهو حديث أنس المُحَيِّةُ: أنَّ رسول الله وَ اللهُ وَالذي بعده شرٌّ منه حتى تلقوا ربَّكم »، قال: « واستدلَّ بأي عليكم زمانٌ إلَّا والذي بعده شرٌّ منه حتى تلقوا ربَّكم »، قال: « واستدلَّ ابن حبان في صحيحه بأنَّ حديث أنس ليس على عمومه بالأحاديث الواردة في المهدي، وأنَّه يملأ الأرض عدلاً بعد أن مُلئت ظلماً » انتهى.

وقال الخطابي المتوفى ٣٨٨هـ) والكلام على حديث أنس بن مالك الشخين قال: قال رسول الله والله والله

وقال الإمام البيهقي المتوفى سنة (٤٥٨ هـ) بعد كلامه على تضعيف حديث: «لا مهدي إلَّا عيسى بن مريم »، قال: «والأحاديث في التنصيص على خروج المهدي أصح البتة إسناداً »، نقل ذلك عنه الحافظ بن حجر في تهذيب التهذيب في ترجمة محمد بن خالد الجندي رواي حديث: «لا مهدي إلَّا عيسى بن مريم »، ونقله عنه أيضاً ابن القيم في المنار المنيف في الحديث الصحيح والضعيف.

وقد عقد القاضي عياض المتوفى ٤٤٥ هـ) في كتابه الشفاء باباً لمعجزاته وشمل على ثلاثين فصلاً، قال في القسم الأول من كتابه المذكور: «الباب الرابع فيها أظهره الله على يديه وسلام في هذا الباب: «أمنيتنا أن نثبت في هذا الباب أمهات معجزاته ومشاهير آياته؛ لتدل على عظيم قدره عند ربه، وأتينا منها بالمحقق والصحيح الإسناد، وأكثره مما بلغ القطع أو كاد، وأضفنا إليه بعض ما وقع في كتب مشاهير الأئمة »، ثم قال في الفصل الثالث والعشرين: «فصل: ومن ذلك ما أطلع عليه من الغيوب وما يكون .. قال في أوله والأحاديث في هذا الباب بحر لا يدرك قعره ولا ينزف غمره »، أورد في هذا الفصل جملة كبيرة من الأمور المستقبلة التي أخبر بها الذي لا ينطق عن الهوى الفصل جملة كبيرة من الأمور المستقبلة التي أخبر بها الذي لا ينطق عن الهوى

وقال الإمام محمد بن أحمد بن أبي بكر القرطبي صاحب التفسير المشهور المتوفى سنة (٦٧١هـ) في كتابه التذكرة في أمور الآخرة بعد ذكر حديث «ولا مهدي إلَّا عيسى بن مريم »، قال: «إسناده ضعيف، والأحاديث عن النبي على غروج المهدي من عترته من ولد فاطمة ثابتة أصحُّ من

هذا الحديث، فالحكم بها دونه »، وقال: « يحتمل أن يكون قوله ﷺ: « ولا مهدي إلَّا عيسى »، قال: مهدي إلَّا عيسى بن مريم » أي: لا مهدي كاملاً معصوماً إلَّا عيسى »، قال: « وعلى هذا تجتمع الأحاديث ويرتفع التعارض »، نقل ذلك عنه السيوطي في آخر جزء العرف الوردي في أخبار المهدي.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية المتوفى ٧٢٨ هـ) في كتابه منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية (ج٤/ ٢١١): « فصل: وأما الحديث الذي رواه \_ أي الرافضي الذي ألُّف كتابه للرد عليه \_ عن ابن عمر عن النبي ﷺ: (يخرج في آخر الزمان رجل من ولدي اسمه كاسمي وكنيته كنيتي يملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً)، وذلك هو المهدي، فالجواب أنَّ الأحاديث التي يحتج بها على خروج المهدي أحاديث صحيحة، رواها أبو داود والترمذي وأحمد وغيرهم من حديث ابن مسعود وغيره، كقوله ﷺ في الحديث الذي رواه ابن مسعود: (لو لم يبق من الدنيا إلَّا يوم لطوَّل الله ذلك اليوم حتى يخرج فيه رجل مني أو من أهل بيتي، يواطئ اسمُه اسمي، واسمُ أبيه اسمَ أبي، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً)، ورواه الترمذي وأبو داود من رواية أم سلمة وفيه: (المهدي من عترتي من ولد فاطمة)، ورواه أبو داود من طريق أبي سعيد وفيه: (يملك الأرض سبع سنين)، ورواه عن علي النَّجَّئُ: أنَّه نظر إلى الحسن وقال: (إن ابني هذا سيد كما سماه رسول الله ﷺ، وسيخرج من صلبه رجل يسمى باسم نبيكم، يشبهه في الخلق ولا يشبهه في الخلق، يملأ الأرض قسطاً)، وهذه الأحاديث غلط فيها طوائف؛ طائفةٌ أنكروها واحتجوا بحديث ابن ماجه أنَّ النبي عَلَيْ قال: (لا مهدي إلَّا عيسى بن مريم)، وهذا الحديث ضعيف، وقد اعتمد أبو محمد بن الوليد البغدادي وغيره عليه، وليس يما يعتمد عليه، ورواه ابن ماجه عن يونس، عن الشافعي، والشافعي رواه عن

رجل من أهل اليمن يقال له محمد بن خالد الجندي، وهو ممن لا يحتج به، وليس في مسند الشافعي، وقد قيل إنَّ الشافعي لم يسمعه من الجندي، وأن يونس لم يسمعه من الشافعي.

الثاني: أنَّ الاثني عشرية الذين ادعوا أنَّ هذا مهديهم، مهديهم اسمه محمد ابن الحسن، والمهدي المنعوت الذي وصفه النبي ﷺ اسمه محمد بن عبد الله، ولهذا حذفت طائفة لفظ الأب حتى لا يناقض ما كذبت، وطائفة حرَّفته وقالت: جدُّه الحسين وكنيته أبو عبد الله، فمعناه محمد بن أبي عبد الله، وجعلت الكنية اسماً وممن سلك هذا ابن طلحة في كتابه الذي سماه غاية السول في مناقب الرسول، ومن له أدنى نظر يعرف أنَّ هذا تحريف وكذب على رسول الله ﷺ، فهل يفهم أحد من قوله: (يواطئ اسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي) إلَّا أنَّ اسم أبيه عبد الله، وهل يدلُّ هذا اللفظ على أنَّ جده كنيته أبو عبد الله، ثم أي تمييز يحصل له بهذا، فكم من ولد الحسين من اسمه محمد، وكلُّ هؤ لاء يقال في أجدادهم محمد بن أبي عبد الله كما قيل في هذا، وكيف يعدل من يريد البيان إلى مَن اسمه محمد بن الحسن، فيقول: اسمه محمد بن عبد الله، ويعنى بذلك أنَّ جده أبو عبد الله، وهذا كان تعريفه بأنه محمد بن الحسن أو ابن أبي الحسن؛ لأن جدَّه علي كنيته أبو الحسن أحسن من هذا وأبين لمن يريد الهدى والبيان، وأيضاً فإنَّ المهدي المنعوت من ولد الحسن بن علي لا من ولد الحسين، كما تقدم لفظ حديث علي الريك الدين الم

وقد عقد ابن القيم على أخر كتابه المنار المنيف في الحديث الصحيح والضعيف فصلاً في الكلام على أحاديث المهدي وخروجه، والجمع بينها وبين حديث: « لا مهدي إلَّا عيسى بن مريم »، قال فيه: « فأمَّا حديث (لا مهدي إلَّا عيسى بن مريم)، فرواه ابن ماجه في سننه عن يونس بن عبد الأعلى، عن

الشافعي، عن محمد بن خالد الجندي، عن أبان بن صالح، عن الحسن، عن أنس بن مالك، عن النبي ﷺ، وهو مما تفرد به محمد بن خالد، قال أبو الحسين محمد بن الحسين الآبري في كتاب مناقب الشافعي: محمد بن خالد هذا غير معروف عند أهل الصناعة من أهل العلم والنقل، وقد تواترت الأخبار واستفاضت عن رسول الله ﷺ بذكر المهدي، وأنَّه من أهل بيته، وأنَّه يملك سبع سنين، وأنَّه يملأ الأرض عدلاً، وأنَّ عيسى يخرج فيساعده على قتل الدجال، وأنَّه يؤمُّ هذه الأمة ويصلي عيسى خلفه. وقال البيهقي: تفرد به محمد ابن خالد هذا. وقد قال الحاكم أبو عبد الله: هو مجهول. وقد اختلف عليه في إسناده فروي عنه، عن أبان بن أبي عياش، عن الحسن مرسلاً عن النبي ﷺ، قال: فرجع الحديث إلى رواية محمد بن خالد ـ وهو مجهول ـ عن أبان بن أبي عياش \_ وهو متروك \_ عن الحسن، عن النبي ﷺ \_ وهو منقطع \_ والأحاديث على خروج المهدي أصحُّ إسناداً. قال ابن القيم: قلت: كحديث عبد الله بن مسعود عن النبي ﷺ: (لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم لطوَّل الله ذلك اليوم حتى يبعث رجلاً مني أو من أهل بيتي، يواطئ اسمه اسمي واسم أبيه اسم أبي، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً)، رواه أبو داود والترمذي وقال: حديث حسن صحيح قال ـ يعني الترمذي ـ وفي الباب عن علي وأبي سعيد وأم سلمة وأبي هريرة، ثم روى حديث أبي هريرة، وقال: حسن صحيح » انتهى.

ثم قال ابن القيم: «وفي الباب عن حذيفة بن اليهان، وأبي أمامة الباهلي، وعبد الرحمن بن عوف، وعبد الله بن عمرو بن العاص، وثوبان، وأنس بن مالك، وجابر، وابن عباس، وغيرهم »، ثم أورد عدة أحاديث رواها بعض أهل السنن والمسانيد وغيرها، منها ما هو صحيح ومنها ما هو ضعيف أورده

للاستئناس به، ثم قال: « وهذه الأحاديث أربعة أقسام؛ صحاح وحسان وغرائب وموضوعة، وقد اختلف الناس في المهدي على أربعة أقوال:

أحدها: أنّه المسيح بن مريم - وهو المهدي على الحقيقة - واحتجَّ أصحاب هذا بحديث محمد بن خالد الجندي المتقدِّم، وقد بيَّنا حاله، وأنَّه لا يصح، ولو صح لم يكن به حجة؛ لأنَّ عيسى أعظم مهدي بين يدي رسول الله على المنارة الساعة، وقد دلَّت السنة الصحيحة عن النبي عَلَيْ على نزوله على المنارة البيضاء شرقي دمشق، وحكمه بكتاب الله، وقتله اليهود والنصاري، ووضعه الجزية، وإهلاك أهل الملل في زمانه، فيصح أن يقال: لا مهدي في الحقيقة سواه وإن كان غيره مهدياً، كما يقال: لا علم إلّا ما نفع ولا مال إلّا ما وقي وجه صاحبه، وكما يصح أن يقال: إنّما المهدي عيسى بن مريم يعني المهدي الكامل المعصوم.

القول الثاني: أنَّه المهدي الذي ولي من بني العباس وقد انتهى زمانه ».

ثم ذكر حديثين فيها ذكر مجئ الرايات السود من قبل المشرق من جهة خراسان، وأشار إلى ضعفها ثم قال مشيراً إلى أولهما وثانيهما: (( وهذا والذي قبله لو صحَّ لم يكن فيه دليل على أنَّ المهدي الذي تولى من بني العباس هو المهدي الذي يخرج في آخر الزمان، بل هو مهدي من جملة المهديين، وعمر بن عبد العزيز كان مهدياً، بل هو أولى باسم المهدي منه، وقد قال عليم المهدي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي)، وقد ذهب الإمام أحمد في إحدى الراويتين عنه إلى أنَّ عمر بن عبد العزيز منهم، ولا ريب أنَّه كان راشداً مهدياً، ولكن ليس بالمهدي الذي يخرج في آخر الزمان، فالمهدي في جانب الخير والرشد كالدجال في جانب الشر والضلال، وكها أنَّ بين يدي الدجال

الأكبر صاحب الخوارق دجَّالين كذابين، فكذلك بين يدي المهدي الأكبر مهديون راشدون.

القول الثالث: أنّه رجل من أهل بيت النبي عليه من ولد الحسن بن علي، يخرج في آخر الزمان، وقد امتلأت الأرض جوراً وظلماً فيملأها قسطاً وعدلاً، وأكثر الأحاديث على هذا تدلُّ، وفي كونه من ولد الحسن الله سُرُّ لطيف، وهو أنَّ الحسن الله ترك الخلافة لله، فجعل الله من ولده من يقوم بالخلافة الحق المتضمن للعدل الذي يملأ الأرض، وهذه سنة الله في عباده أنَّه مَن ترك شيئاً لأجله أعطاه الله، أو أعطى ذريَّته أفضل منه، وهذا بخلاف الحسين الله في أنه من عليها وقاتل عليها، فلم يظفر بها، والله أعلم ».

ثم أورد بعض الأحاديث في خروج المهدي، ثم قال: « وأمّّا الرافضة الإمامية فلهم قول رابع، وهو أنَّ المهدي هو محمد بن الحسن العسكري المنتظر من ولد الحسين بن علي لا من ولد الحسن، الحاضر في الأمصار، الغائب عن الأبصار، الذي يورث العصا ويختم الفضا، دخل سرداب سامرا طفلاً صغيراً من أكثر من خمسائة سنة ـ بالنسبة لزمان ابن القيم المتوفى عام ٢٥١ ـ فلم تره بعد ذلك عينٌ، ولم يحس فيه بخبر ولا أثر، وهم ينتظرونه كلَّ يوم يقفون بالخيل على باب السرداب ويصيحون به أن يخرج إليهم: اخرج يا مولانا، ثم يرجعون بالخيبة والحرمان، فهذا دأبهم ودأبه، ولقد أحسن من قال:

ما آن للسرداب أن يلد الذي كلمتموه بجهلكم ما آنا؟ فعلى عقولكم العفاء فإنكم ثلَّثتم العنقاء والغيلانا ولقد أصبح هؤلاء عاراً على بني آدم وضحكة يسخر منهم كلُّ عاقل » انتهى

ولقد اصبح هؤلاء عارا على بني ادم وصححه يسحر منهم دل عافل «النهى كلام ابن القيم ﷺ. وقال ابن القيم أيضاً في كتابه إغاثة اللفهان من مصائد الشيطان: «ومن تلاعبه ـ يعني الشيطان ـ بهم ـ يعني اليهود ـ أنّهم ينتظرون قائماً من ولد داود النبي إذا حرك شفّتيه بالدعاء مات جميع الأمم، وأنّ هذا المنتظر بزعمهم هو المسيح الذي وُعدوا به، وهم في الحقيقة إنها ينتظرون مسيح الضلالة الدجال، فهم أكثر أتباعه، وإلا فمسيح الهدى عيسى بن مريم عليه الصلاة والسلام يقتلهم ولا يبقي منهم أحداً »، ثم قال: «والمسلمون ينتظرون نزول المسيح عيسى بن مريم من السهاء، لكسر الصليب وقتل الخنزير وقتل أعدائه من اليهود وعباده من النصارى، وينتظرون خروج المهدي من أهل بيت النبوة يملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً » انتهى.

وقال أبو الحسن السمهودي المتوفى سنة (٩١١هـ): «ويتحصّل مما ثبت في الأخبار عنه \_ أي المهدي \_ أنّه من ولد فاطمة، وفي أبي داود: أنّه من ولد الحسن، والسر فيه ترك الحسن الخلافة لله شفقة على الأمة، فجعل القائم بالخلافة الحق \_ عند شدة الحاجة وامتلاء الأرض ظلماً \_ من ولده، وهذه سنة الله في عباده أنّه يعطي لمن ترك شيئاً من أجله أفضل مما ترك أو ذريته، وقد بالغ الحسن في ترك الخلافة، ونهى أخاه عنها، وتذكّر ذلك ليلة مقتله، فترحّم على أخيه، وما روي من كونه من ولد الحسين فواه جداً » انتهى بواسطة نقل المناوي في فيض القدير شرح الجامع الصغير للسيوطي.

وقال ابن حجر المكي المتوفى سنة (٩٧٤ هـ) في كتابه القول المختصر في علامات المهدي المنتظر: « الذي يتعيَّن اعتقاده ما دلَّت عليه الأحاديث الصحيحة من وجود المهدي المنتظر الذي يخرج الدجال وعيسى في زمانه، ويصلي عيسى خلفه، وأنَّه المراد حيث أطلق المهدي » انتهى بواسطة نقل

البرزنجي في الإشاعة لأشراط الساعة.

وقال الحافظ عماد الدين ابن كثير ﴿ عَمَالِكَ فِي كتابِ الفتن والملاحم: ﴿ فَصُلَّ في ذكر المهدي الذي يكون في آخر الزمان، وهو أحد الخلفاء الراشدين والأئمة المهديين، وليس هو بالمنتظر الذي تزعم الرافضة وترتجى ظهوره من سرداب سامراء، فإنّ ذلك مالا حقيقة له ولا عين ولا أثر، ويزعمون أنَّه محمد بن الحسن العسكري، وأنَّه دخل السرداب وعمره خمس سنين، وأمَّا ما سنذكره فقد نطقت به الأحاديث المروية عن رسول الله ﷺ أنَّه يكون في آخر الدهر، وأظنُّ ظهوره يكون قبل نزول عيسى بن مريم كما دلَّت على ذلك الأحاديث ... »، ثم ساق عدة أحاديث من السنن وغيرها منها بعض أحاديث الرايات السود، وحديث علي ﷺ في ابنه الحسن، وأنَّه يخرج من صلبه رجل يسمى باسم النبي عَلَيْة، ثم قال: « ففي هذا السياق إشارة إلى ملك بني العباس كما تقدم التنبيه على ذكر ذلك عند ابتداء ذكر دولتهم في سنة اثنتين وثلاثين ومائة، وفيه دلالة على أنَّه يكون المهدي بعد دولة بني العباس، وأنَّه يكون من أهل البيت من ذريَّة فاطمة بنت رسول الله ﷺ، من ولد الحسن لا الحسين، كما تقدم النص على ذلك في الحديث المروي عن على بن أبي طالب السَّحَيُّ، والله أعلم »، ثم قال: « وقال ابن ماجه: حدثنا محمد بن يحيى وأحمد بن يوسف قالا: حدثنا عبد الرزاق، عن سفيان الثوري، عن خالد الحذاء، عن أبي قلابة، عن أبي أسهاء الرحبي عن ثوبان قال: قال رسول الله ﷺ: (يقتتل عند كنزكم ثلاثة كلهم ابن خليفة، ثم لا يصير إلى واحد منهم، ثم تطلع الرايات السود من قبل المشرق فيقتلونكم قتلاً لم يقتله قوم ـ ثم ذكر شيئاً لا أحفظه ـ فقال: فإذا رأيتموه فبايعوه ولو حبوا على الثلج، فإنه خليفة الله المهدي)، تفرَّد به ابن

ماجه، وهذا إسناد قوي صحيح، والمراد بالكنز المذكور في هذا السياق كنز الكعبة يقتتل عنده ليأخذوه ثلاثة من أولاد الخلفاء، حتى يكون آخر الزمان فيخرج المهدي ويكون ظهوره من بلاد المشرق، لا من سرداب سامراء كها يزعمه جهلة الرافضة من أنَّه موجود فيه الآن، وهم ينتظرون خروجه في آخر الزمان، فإنَّ هذا نوع من الهذيان، وقسط كبير من الخذلان شديد من الشيطان؛ إذ لا دليل على ذلك ولا برهان، لا من كتاب ولا سنة ولا معقول صحيح ولا استحسان.

وقال الترمذي: حدثنا قتيبة، حدثنا رشدين بن سعد، عن يونس، عن ابن شهاب الزهري، عن قبيصة بن ذؤيب عن أبي هريرة السحى قال: قال رسول الله ﷺ: (بخرج من خراسان رايات سود فلا يردها شيء حتى تنصب بإيليا)، هذا الحديث غريب، وهذه الرايات ليست هي التي أقبل بها أبو مسلم الخراساني فاستلب بها دولة بني أمية في سنة اثنتين وثلاثين ومائة، بل رايات سود أخر تأتي صحبة المهدي، وهو محمد بن عبد الله العلوي الفاطمي الحسني الله الله العلوي الفاطمي الحسني الهيك الم يصلحه الله في ليلة واحدة، أي يتوب عليه ويوفِّقه ويلهمه ويرشده بعد أن لم يكن كذلك، ويؤيده بناس من أهل المشرق ينصرونه ويقيمون سلطانه، وتكون راياتهم سوداً أيضاً، وهو زي عليه وقار؛ لأنَّ راية الرسول ﷺ سوداء يقال لها العقاب، وقد ركزها خالد بن الوليد السخي على الثنية التي شرقي دمشق حين أقبل من العراق، فعُرفت بها الثنية، فهي إلى الآن يقال لها ثنية العقاب، وقد كانت عقاباً على الكفار من نصاري الروم ولمن كان معهم وبعدهم إلى يوم الدين ولله الحمد، وكذلك دخل رسول الله ﷺ يوم الفتح إلى مكة وعلى رأسه المغفر وكان أسود، وجاء في الحديث أنَّه كان متعمهًا بعمامة سوداء فوق البياض

صلوات الله وسلامه عليه، والمقصود أنَّ المهدي الممدوح الموعود بوجوده في آخر الزمان يكون أصل ظهوره وخروجه من ناحية المشرق، ويبايع له عند البيت كها دلَّ على ذلك بعض الأحاديث، وقد أفردت في ذكر المهدي جزءاً على حدة، ولله الحمد والمنة.

وقال ابن ماجه أيضاً: حدثنا نصر بن علي الجهضمي، حدثنا محمد بن مروان العقيلي، حدثنا عمارة بن أبي حفصة، عن زيد العمي، عن أبي الصديق الناجي، عن أبي سعيد الخدري: أن رسول الله ﷺ قال: (يكون في أمتي المهدي، إن قصر فسبع وإلا قسع، تنعم فيه أمتي نعمة لم ينعموا مثلها، تؤتي الأرض أكلها، ولا تدّخر منه شيئاً، والمال يومئذ كدوس، يقوم الرجل فيقول: يا مهدي أعطني، فيقول: خذ).

وقال الترمذي: حدثنا محمد بن بشار، حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا شعبة، سمعت زيداً العمي، سمعت أبا الصديق الناجي يحدث عن أبي سعيد الخدري قال: (خشينا أن يكون بعد نبينا حدث، فسألنا نبي الله وسيعة فقال: إن في أمتي الله ويخرج فيعيش خساً أو سبعاً أو تسعاً وزيد الشاك قال: قلنا: وما ذاك؟ قال: سنين، قال: يجئ إليه الرجل فيقول: يا مهدي أعطني، قال: فيحثي له في ثوبه ما استطاع أن يحمله)، هذا حديث حسن، وقد روي من غير وجه عن أبي سعيد عن النبي ويخيرة، وأبو الصديق الناجي اسمه بكر بن عمرو، ويقال بكر بن قيس، وهذا دليل على أن أكثر مدته تسع وأقلها خس أو سبع، ولعله هو الخليفة الذي يحثي المال حثياً، والله أعلم، وفي زمانه تكون الثهار كثيرة والزروع غزيرة، والمال وافر والسلطان قاهر، والدين قائم والعدو راغم، والخير في أيامه دائم ».

ثم أورد حديثين أحدهما عند الإمام أحمد، والثاني عند ابن ماجه، ثم قال: ﴿ فَأُمَّا الحِديثِ الذي رواه ابن ماجه في سننه حيث قال ﴿ اللَّهُ تَعَالَى: حَدَثْنَا يونس بن عبد الأعلى، حدثنا محمد بن إدريس الشافعي، حدثنا محمد بن خالد الجندي، عن أبان بن صالح، عن الحسن، عن أنس بن مالك: أنّ رسول الله عَلَيْ قال: (لا يزداد الأمر إلَّا شدَّة، ولا الدنيا إلَّا إدباراً، ولا الناس إلَّا شحاً، ولا تقوم الساعة إلَّا على شرار الناس، ولا المهدي إلَّا عيسي بن مريم)، فإنَّه حديث مشهور عن محمد بن خالد الجندي الصنعاني المؤذن شيخ الشافعي، وروى عنه غير واحد أيضاً، وليس هو بمجهول كها زعمه الحاكم بل قد روي عن ابن معين أنَّه وثَّقه، ولكن من الرواة من حدَّث به عنه عن أبان بن أبي عياش عن الحسن البصري مرسلاً، وذكر ذلك شيخنا في التهذيب عن بعضهم أنَّه رأى الشافعي في المنام وهو يقول: كذب عليَّ يونس بن عبد الأعلى، ليس هذا من حديثي. قلت: يونس بن عبد الأعلى الصدفي من الثقات لا يطعن فيه بمجرد منام، وهذا الحديث فيها يظهر بادئ الرأي مخالف للأحاديث التي أوردناها في إثبات مهدي غير عيسى بن مريم، إمَّا قبل نزوله كما هو الأظهر والله أعلم، وإمَّا بعده، وعند التأمل لا ينافيها بل يكون المراد من ذلك أنَّ المهدي حق المهدي هو عيسي بن مريم، ولا ينفي ذلك أن يكون غيره مهدياً أيضاً، والله أعلم » انتهى ما نقلته من كتاب الفتن والملاحم لابن كثير ﷺ.

وقال في تفسيره عند تفسير قوله تعالى في سورة المائدة: ﴿ وَلَقَدُ أَخَذَ ٱللّهُ مِيثَنِيَ إِمْرَاءِيلَ ﴾ بعد ذكره الكلام عن هؤلاء النقباء قال: « وهكذا لما بايع رسول الله عليه الأنصار ليلة العقبة كان منهم اثنا عشر نقيباً؛ ثلاثة من الأوس وهم أسيد بن الحضير وسعد بن خيثمة ورفاعة بن المنذر، ويقال بدله أبو الهيثم

ابن التهيان رهي السعة من الخزرج وهم: أبو أمامة أسعد بن زرارة وسعد ابن الربيع وعبد الله بن رواحة ورافع بن مالك بن العجلان والبراء بن معرور وعبادة بن الصامت وسعد بن عبادة وعبد الله بن عمرو بن حرام والمنذر بن عمر بن حنيش ﷺ، وقد ذكرهم كعب بن مالك في شعر له كما أورده ابن إسحاق ﴿خَلْلَقُهُ، والمقصود أنَّ هؤلاء كانوا عرفاء على قومهم ليلتئذ عن أمر النبي ﷺ لهم بذلك، وهم الذين ولوا المعاقد والمبايعة عن قومهم للنبي ﷺ على السمع والطاعة. قال الإمام أحمد: حدثنا حسن بن موسى، حدثنا حماد بن زيد، عن مجالد، عن الشعبي، عن مسروق قال: (كنا جلوساً عند عبد الله بن مسعود وهو يقرئنا القرآن، فقال له رجل: يا أبا عبد الرحمن! هل سألتم رسول الله كم يملك هذه الأمة من خليفة؟ قال عبد الله: ما سألني عنها أحد منذ قدمت العراق قبلك، ثم قال: نعم، ولقد سألنا رسول الله ﷺ فقال: اثنا عشر كعدة نقباء بني إسرائيل)، هذا حديث غريب من هذا الوجه، وأصل الحديث ثابت في الصحيحين من حديث جابر بن سمرة قال: سمعت النبي عَلَيْلاً يقول: (لا يزال أمر الناس ماضياً ما وليهم اثنا عشر رجلاً، ثم تكلم النبي عَلَيْق بكلمة خفيت عليَّ، فسألت أبي ماذا قال النبي ﷺ؟ قال: كلُّهم من قريش)، وهذا لفظ مسلم، ومعنى هذا الحديث البشارة بوجود اثني عشر خليفة صالحاً يقيم الحق ويعدل فيهم، ولا يلزم من هذا تواليهم وتتابع أيامهم، بل قد وجد منهم أربعة على نسَق، وهم الخلفاء الأربعة أبو بكر وعمر وعثمان وعلي السلماء ومنهم عمر بن عبد العزيز بلا شك عند الأئمة، وبعض بني العباس، ولا تقوم الساعة حتى تكون ولايتهم لا محالة، والظاهر أنَّ منهم المهدي المبشَّر به في الأحاديث الواردة بذكره، فذكر أنَّه يواطئ اسمُه اسمَ النبي ﷺ واسمُ أبيه

اسم أبيه، فيملأ الأرض عدلاً وقسطاً كها ملئت جوراً وظلهاً، وليس هذا بالمنتظر الذي تتوهم الرافضة وجوده ثم ظهوره من سرداب سامرا، فإنَّ ذلك ليس له حقيقة ولا وجود بالكليَّة، بل هو من هوس العقول السخيفة، وتوهم الخيالات الضعيفة، وليس المراد بهؤلاء الخلفاء الاثنى عشر الأئمة الاثنى عشر الذين يعتقد فيهم الاثنا عشرية من الروافض؛ لجهلهم وقلة عقلهم، وفي التوراة البشارة بإسهاعيل عليه الصلاة والسلام، وأن يقيم من صلبه اثني عشر عظيها، وهم هؤلاء الخلفاء الاثنا عشر المذكورون في حديث ابن مسعود وجابر بن سمرة، وبعض الجهلة عمن أسلم من اليهود إذا اقترن بهم بعض الشيعة يوهمونهم أنهم الأئمة الاثنا عشر، فيتشيع كثيرٌ منهم جهلاً وسفهاً؛ لقلة علمهم وعلم من لقنهم ذلك بالسنن الثابتة عن النبي ﷺ »انتهى.

وقال الشيخ ملا علي القاري الحنفي المتوفى سنة (١٠١هـ) في شرحه للفقه الأكبر للإمام أبي حنيفة عند قول أبي حنيفة بطلقه: « وخروج الدجال ويأجوج ومأجوج وطلوع الشمس من مغربها ونزول عيسى عليه الصلاة والسلام »، قال: « وفي نسخة قدَّم طلوع الشمس على البقية، وعلى كلِّ تقدير فالواو لمطلق الجمع، وإلاَّ فترتيب القضية أنَّ المهدي على يظهر أوَّلاً في أرض الحرمين، ثم يأتي بيت المقدس فيأتي الدجال ويحصره في ذلك الحال، فينزل عيسى عليه الصلاة والسلام على المنارة الشرقية في دمشق الشام، ويجئ إلى قتال الدجال، فيقتله بضربة في الحال، فإنَّه يذوب كالملح عند نزول عيسى عليه الصلاة والسلام من السهاء، فيجتمع عيسى عليه الصلاة والسلام بالمهدي الصلاة والسلام من السهاء، فيجتمع عيسى عليه الصلاة والسلام بالمهدي الصلاة أقيمت الصلاة، فيشير المهدي لعيسى بالتقدُّم، فيمتنع معلِّلاً بأنَّ هذه الصلاة أقيمت لك، فأنت أولى بأن تكون الإمام في هذا المقام، ويَقتدي به الصلاة أقيمت لك، فأنت أولى بأن تكون الإمام في هذا المقام، ويَقتدي به

ليظهر متابعته لنبيّنا ﷺ ... » إلى أن قال: « وفي شرح العقائد الأصح أنَّ عيسى عليه الصلاة والسلام يصلي بالناس ويؤمُّهم ويقتدي به المهدي؛ لأنَّه أفضل وإمامته أولى » انتهى.

قال على القاري: « ولا ينافي ما قدَّمناه كما لا يخفى »، ثم ذكر الأمور الأخرى مرتَّبة وهي خروج يأجوج ومأجوج، وموت المؤمنين، وطلوع الشمس من مغربها، ورفع القرآن.

وقال الشيخ عبد الرؤوف المناوي صاحب فيض القدير شرح الجامع الصغير المتوفى سنة (١٠٣٢هـ)، قال في كتابه المذكور: «وأخبار المهدي كثيرة شهيرة أفردها غير واحد في التأليف »، إلى أن قال: «تنبيه: أخبار المهدي لا يعارضها خبر (لا مهدي إلّا عيسى بن مريم)؛ لأنّ المراد به كما قال القرطبي: لا مهدي كاملاً معصوماً إلّا عيسى بن مريم ».

وقال المناوي عند حديث: «لن تهلك أمة أنا في أولها وعيسى بن مريم في آخرها والمهدي في وسطها »: «أراد بالوسط ما قبل الآخر؛ لأنَّ نزوله عليه السلام لقتل الدجال يكون في زمن المهدي، ويصلي عيسى خلفه كما جاءت به الأخبار، وجزم به جمع من الأخيار ».

وذكر عند حديث «منا الذي يصلي عيسى بن مريم خلفه » أنّه بعد نزوله يجيء فيجد الإمام المهدي يريد الصلاة فيتأخر ليتقدم فيقدمه عيسى عليه الصلاة والسلام ويصلي خلفه، قال: «فأعظم به فضلاً وشرفاً لهذه الأمة »، ثم قال: «ولا ينافي ما ذكر في هذا الحديث ما اقتضاه بعض الآثار من أنّ عيسى هو الإمام بالمهدي، وجزم به السعد التفتازاني وعلله بأفضليته؛ لإمكان الجمع بأنّ عيسى يقتدي بالمهدي أوّلاً ليظهر أنّه نزل تابعاً لنبيّنا، حاكماً بشرعه، ثم بعد

417

ذلك يقتدي المهدي به على أصل القاعدة من اقتداء المفضول بالفاضل » انتهى.

وقال الشيخ محمد السفاريني في كتابه لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية، الذي شرح فيه نظمه في العقيدة المسمى الدرة المضية في عقد الفرقة المرضية:

وما أتى بالنص من أشراط فكلُّه حق بلا شطاط منها الإمام الخاتم الفصيح محمد المهدي والمسيح

منها: أي من أشراط الساعة التي وردت بها الأخبار وتواترت في مضمونها الآثار، أي من العلامات العظمى، وهي أولها أن يظهر الإمام المقتدي بأقواله وأفعاله، الخاتم للأئمة فلا إمام بعده، كما أنَّ النبي ﷺ هو الخاتم للنبوة والرسالة، فلا نبي ولا رسول بعده، الفصيح اللسان؛ لأنَّه من صميم العرب أهل الفصاحة والبلاغة »، ثم قال: « وقوله: محمد المهدي، هذا اسمه وأشهر أوصافه، فأمَّا اسمه فمحمد جاء ذلك في عدة أخبار، وفي بعضها أنَّ اسمه أحمد واسم أبيه عبد الله، فقد صحَّ عن النبي ﷺ أنَّه قال يواطئ اسمُه اسمى واسمُ أبيه اسم أبي، رواه أبو نعيم من حديث أبي هريرة، ولفظه أنَّ النبي ﷺ قال: (لو لم يبق من الدنيا إلّا يوم لطوَّل الله ذلك اليوم حتى يلى رجل من أهل بيتي، يواطئ اسمُه اسمي واسمُ أبيه اسم أبي، يملأها قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً)، وروى نحوه الترمذي وأبو داود والنسائي والبيهقي وغيرهم من حديث ابن مسعود السحي وفي رواية من حديث ابن مسعود أيضاً: (لا تذهب الدنيا حتى يملك رجل من أهل بيتي، يواطئ اسمه اسمي، يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما ملئت جوراً وظلماً)، أخرجه الطبراني في معجمه الصغير، وأخرجه الترمذي ولفظه: (حتى يملك العرب رجل من أهل بيتي)،

وقال: حديث حسن صحيح، وكذلك أخرجه أبو داود في سننه، وروى ابن مسعود أيضاً السخين رفعه: (اسم المهدي محمد)، وفي مرفوع حذيفة: (محمد بن عبد الله، ويكنى أبا عبد الله)، ومن أسهائه أحمد بن عبد الله كما في بعض الروايات »، إلى أن قال: « وأما تسميته ووصفه بالمهدي، فقد ثبت له هذه الصفة في عدة أخبار »، إلى أن قال: « وأما كنيته فأبو عبد الله، وأما نسبته فإنَّه من أهل بيت رسول الله ﷺ، ثم إنَّ الروايات الكثيرة والأخبار الغزيرة ناطقة أنَّه من ولد فاطمة البتول ابنة النبي عَلَيْتُ و اللَّهُ و عن أولادها الطاهرين، وجاء في بعض الأحاديث أنَّه من ولد العباس، والأول أصح، قال ابن حجر في كتابه القول المختصر: وأما ما روي أنَّ المهدي من ولد العباس عمي، فقال الدارقطني: حديث غريب تفرد به محمد بن الوليد مولى بني هاشم، قال ولا ينافيه خبر الرافعي عن ابن عباس وهي مرفوعاً: (ألا أبشرك يا عم أنّ من ذريتك الأصفياء، ومن عترتك الخلفاء، ومنك المهدي في آخر الزمان)، به ينشر الله الهدى ويطفئ نيران الضلالة، إن الله فتح بنا هذا الأمر وبذريتك يختم، ثم أورد ابن حجر عدة أخبار في هذا المعنى، ثم قال: فهذه الأخبار كلُّها لا تنافي أنَّ المهدي من ذرية رسول الله ﷺ من ولد فاطمة الزهراء؛ لأن الأحاديث التي فيها أنَّ المهدي من ولدها أكثر وأصح، بل قال بعض حفاظ الأمة وأعيان الأئمة إنَّ كون المهدي من ذريته ﷺ مما تواتر عنه ذلك، فلا يسوغ العدول ولا الالتفات إلى غيره، وقال ابن حجر: يمكن الجمع بأن يكون من ذريته ﷺ وللعباس فيه ولادة من جهة أنَّ في أمهاته عباسية، والحاصل أنَّ للحسن في المهدي الولادة العظمى؛ لأنَّ أحاديث كونه من ذريته أكثر، وللحسين فيه ولادة أيضاً، وللعباس فيه ولادة أيضاً، ولا مانع من اجتماع

ولادات متعددات في شخص واحد من جهات مختلفة وبالله التوفيق ».

ثم ذكر الشيخ السفاريني على الله فوائد تكلّم على كلّ واحدة منها، الأولى في حليته وصفته، والثانية في سيرته، والثالثة في علامات ظهوره، والرابعة في الإشارة إلى بعض الفتن الواقعة قبل خروجه، والخامسة في مولده وبيعته ومدة ملكه ومتعلقات ذلك، ثم قال بعد الانتهاء من الكلام على الفوائد الخمس: «تنبيه: قد كثرت الأقوال في المهدي حتى قيل: لا مهدي إلّا عيسى، والصواب الذي عليه أهل الحق أنَّ المهدي غير عيسى، وأنَّه يخرج قبل نزول عيسى عليه السلام، وقد كثرت بخروجه الروايات حتى بلغت حدّ التواتر المعنوي، وشاع ذلك بين علماء السنة حتى عُدَّ من معتقداتهم ... »، ثم ذكر بعض الآثار والأحاديث في خروج المهدي وأسهاء بعض الصحابة الذين رووها، ثم قال: «وقد روي عمَّن ذكر من الصحابة وغير مَن ذكر منهم بوايات متعدِّدة، وعن التابعين من بعدهم ما يفيد مجموعه العلم القطعي، والإيان بخروج المهدي واجبٌ كها هو مقرَّر عند أهل العلم ومُدوَّن في عقائد أهل السنة والجهاعة ».

وقال الشيخ محمد بشير السهسواني الهندي المتوفى سنة ست وعشرين وثلاثهائة وألف في كتابه صيانة الإنسان عن وسوسة الشيخ دحلان، قال: « وبعد انقراض قرن الصحابة أتى أمته ما يوعدون من الحوادث والبدع، وكلما أُحدثت بدعة رفع مثلها من السنة، ولكن في قرن التابعين وأتباع التابعين لم تظهر البدع ظهوراً فاشياً، وأما بعد قرن أتباع التابعين فقد تغيرت الأحوال تغيراً فاحشاً، وغلبت البدع وصارت السنة غريبة، واتخذ الناس البدعة سُنَّة، والسنة بدعة، ولا تزال السنة في المستقبل غريبة إلَّا ما استثني من زمان المهدي وعيسى عليه السلام إلى أن تقوم الساعة على شرار الناس » انتهى.

وقال الشيخ شمس الحق العظيم أبادي المتوفى سنة (١٣٢٩هـ) في حاشيته المساة عون المعبود على سنن أبي داود قال: « وخرَّج أحاديث المهدي جماعة من الأئمة منهم أبو داود والترمذي وابن ماجه والبزار والحاكم والطبراني وأبو يعلى الموصلي، وأسندوها إلى جماعة من الصحابة، مثل علي وابن عباس وابن عمر وطلحة وعبد الله بن مسعود وأبي هريرة وأنس وأبي سعيد الخدري وأم حبيبة وأم سلمة وثوبان وقرة بن إياس وعلي الهلالي وعبد الله بن الحارث بن جزء، وإسناد أحاديث هؤلاء بين صحيح وحسن وضعيف، وقد بالغ الإمام المؤرخ عبد الرحمن بن خلدون في تاريخه في تضعيف أحاديث المهدي كلّها ولم يصب بل أخطأ »انتهى.

وقال الشيخ محمد أنور شاه الكشميري رضالك المتوفى سنة (١٣٥٢هـ) في كتابه عقيدة الإسلام: « فائدة: أخرج مسلم في نزول عيسى عليه السلام عن جابر يقول: سمعت رسول الله ﷺ يقول: (لا تزال طائفة من أمتي يقاتلون على الحق ظاهرين إلى يوم القيامة، قال: فينزل عيسى بن مريم ﷺ فيقول أميرهم: تعال صل لنا، فيقول: لا، إنّ بعضكم على بعض أمراء، تكرمة الله هذه الأمة)، قال الكشميري: المراد به أنَّه لا يؤم في تلك الصلاة حتى لا يتوهم أنَّ الأمة المحمدية سُلبت الولاية، فبعد تقرير ذلك في أوَّل مرة يكون الإمام هو عيسى عليه الصلاة والسلام؛ لكونه أفضل من المهدي، فالجواب الأصلي لأمير المسلمين هو قوله: (لا، فإنَّها لك أقيمت) كما عند ابن ماجه وغيره عن أبي أمامة، وبعد أن كانت أقيمت له لو تقدُّم عيسى عَلَيْتُ أوهم عزل الأمير بخلاف ما بعد ذلك، وهذا كإشارة نبيِّنا عَيَا لله الله الله الله الله المعالم أن لا يتأخر يعنى أُمَّ في هذه الصلاة؛ لأنَّها لك أقيمت، ثم ذكر قوله (تكرمة الله هذه الأمة) لفائدة زائدة، وهي أنَّ الأمة على ولايتها وعيسى عليه السلام أيضاً حينئذ منهم لا التعليل لعدم إمامته، حتى يتوهم استمرار عدمها » انتهى.

وقال الشيخ عبد الرحمن المباركفوري المتوفى سنة (١٣٥٣هـ) في تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي، في باب ما جاء في المهدي: «قلت: الأحاديث الواردة في خروج المهدي كثيرة جداً، ولكن أكثرها ضعاف، ولا شكَّ في أنَّ حديث عبد الله بن مسعود الذي في هذا الباب لا ينحط عن درجة الحسن، وله شواهد كثيرة من بين حسان وضعاف، فحديث عبد الله بن مسعود هذا مع شواهده وتوابعه صالح للاحتجاج بلا مرية، فالقول بخروج المهدي وظهوره هو الحق والصواب، والله أعلم ».

هذه بعض الكلمات التي وقفت عليها لبعض أهل السنة والأثر في شأن المهدي والاحتجاج بالأحاديث الواردة فيه، وأعني بأهل السنة والأثر أهل الحديث ومن سار على منوالهم ممن جعل مستنده في الاعتقاد كتاب الله وما ثبت عن رسوله على دون الاعتراض على ذلك بخيال يسميه صاحبه معقولاً، وليس كلُّ الذين نقلت كلامهم فيها تقدم بهذه المثابة، بل منهم من هو على المعتقد الذي رجع عنه أبو الحسن الأشعري بخلاص، وبعض هؤلاء ممن له عناية بالآثار وتمييز صحيحها من ضعيفها، وذلك أنَّ الحق يقبل من كلِّ مَن جاء به، وليُعلم أنَّ الأحاديث في المهدي قد تلقتها الأمَّة من أهل السنة والأشاعرة بالقبول إلَّا من شذَّ.

## ذكر من وقفت عليه ممن حكي عنه إنكار أحاديث المهدي، أو التردد في شأنه، مع مناقشة كلامه باختصار

فإن قال قائل: قد أكثرت من النقل عن أهل العلم في إثبات خروج المهدي في آخر الزمان فلماذا؟ وهل وقفتَ على ذكر إنكار أحد لخروج المهدي أو التردد في شأنه على الأقل؟

والجواب عن السؤال الأول هو: إنَّني أوردت بعض ما وقفت عليه من كلام أهل العلم بشأن خروج المهدي في آخر الزمان لتزداد أيُّها المستمع ثباتاً ويقيناً بأنّ اعتقاد خروجه آخر الزمان هو الجادة المسلوكة، ولتعلم أنّه الحق الذي لا يسوغ العدول عنه والالتفات إلى غيره، وعمدة أهل العلم في ذلك الأحاديث الواردة عن الرسول ﷺ في ذلك؛ إذ لا مجال للرأي في مثل هذا الأمر، بل سبيله الوحيد هو الوحي لأنّه من الأمور الغيبية.

أما الجواب عن السؤال الثاني فهو: أنّي لم أقف على تسمية أحد في الماضين أنكر أحاديث المهدي أو تردد فيها، سوى رجلين اثنين، أمّا أحدهما: فهو أبو محمد بن الوليد البغدادي الذي ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية في منهاج السنة، وقد مضى حكاية كلام شيخ الإسلام عنه، وأنّه قد اعتمد على حديث «لا مهدي إلّا عيسى بن مريم »، وقال ابن تيمية: «وليس مما يعتمد عليه لضعفه » انتهى، وسبق في أثناء كلام الذين نقلت عنهم أنّه لو صحّ هذا الحديث فالجمع بينه وبين أحاديث المهدي ممكن، ولم أقف على ترجمة لأبي محمد المذكور.

وأما الثاني فهو عبد الرحمن بن خلدون المغربي المؤرِّخ المشهور، وهو الذي اشتهر بين الناس عنه تضعيف أحاديث المهدي، وقد رجعت إلى كلامه في مقدمة تاريخه فظهر لي منه التردد لا الجزم بالإنكار، وعلى كلِّ حال فإنكارها أو التردد في التصديق بها دلَّت عليه شذوذ عن الحق، ونكوب عن الجادة المطروقة، وقد تعقَّبه الشيخ صديق حسن في كتابه الإذاعة حيث قال: « لا شك أنَّ المهدي يخرج في آخر الزمان من غير تعيين لشهر وعام؛ لما تواتر من الأخبار في الباب، واتفق عليه جمهور الأمة خلفاً عن سلف إلَّا من لا يُعتدُّ بخلافه » وقال: « لا معنى للريب في أمر ذلك الفاطمي الموعود والمنتظر المدلول عليه بالأدلة، بل إنكار ذلك جرأة عظيمة في مقابلة النصوص المستفيضة المشهورة المالغة إلى حد التواتر » انتهى.

## ولي ملاحظات على كلام ابن خلدون أرى أن أشير إليها هنا:

الأولى: أنّه لو حصل التردد في أمر المهدي من رجل له خبرة بالحديث لاعتبر ذلك زللاً منه، فكيف إذا كان من الإخباريين الذين هم ليسوا من أهل الاختصاص، وقد أحسن الشيخ أحمد شاكر في تخريجه لأحاديث المسند حيث قال: « أمّا ابن خلدون فقد قفا ما ليس له به علم، واقتحم قحماً لم يكن من رجالها »، وقال: « إنه تهافت في الفصل الذي عقده في مقدمته للمهدي تهافتاً عجيباً، وغلط أغلاطاً واضحة »، وقال: « إنّ ابن خلدون لم يحسن قول المحدثين: الجرح مقدم على التعديل، ولو اطلع على أقوالهم وفقهها ما قال شيئاً على قال ».

الثانية: صدر ابن خلدون الفصل الذي عقده في مقدمته للمهدي بقوله: «اعلم أنَّ في المشهور بين الكافة من أهل الإسلام على مَرِّ الأعصار أنَّه لابدَّ في آخر الزمان من ظهور رجل من أهل البيت يؤيد الدين، ويظهر العدل، ويتبعه المسلمون، ويستولي على المالك الإسلامية، ويسمى بالمهدي، ويكون خروج الدجال وما بعده من أشراط الساعة الثابتة في الصحيح على إثره، وأنَّ عيسى ينزل معه فيساعده على قتله، ويأتم بالمهدي في صلاته، ويحتجون في الشأن بأحاديث خرَّجها الأئمة وتكلم فيها المنكرون لذلك، وربها عارضوها ببعض الأخبار ».

أقول هذه الشهادة التي شهدها ابن خلدون وهي أنَّ اعتقاد خروج المهدي هو المشهور بين الكافة من أهل الإسلام على ممر الأعصار، ألا يسعه في ذلك ما وسع الناس على ممر الأعصار كها ذكر ابن خلدون نفسه؟! وهل ذلك إلَّا شذوذ بعد معرفة أنَّ الكافة على خلافه؟ وهل هؤلاء الكافة اتفقوا على

الخطأ؟ والأمر ليس اجتهادياً، وإنها هو غيبي لا يسوغ لأحد إثباته إلَّا بدليل من كتاب الله أو سنة نبيه ﷺ، والدليل معهم وهم أهل الاختصاص.

الثالثة: أنَّه قبل إيراد الأحاديث قال: « ونحن الآن نذكر هنا الأحاديث الواردة في هذا الشأن »، وقال في نهايتها: « فهذه جملة الأحاديث التي خرَّجها الأئمة في شأن المهدي وخروجه آخر الزمان »، وقال في موضع آخر بعد ذلك: «وما أورده أهل الحديث من أخبار المهدي قد استوفينا جميعه بمبلغ طاقتنا ».

وأقول: إنَّه قد فاته الشيء الكثير كما يتَّضح ذلك بالرجوع إلى ما أثبته السيوطي في العرف الوردي في أخبار المهدي عن الأئمة، بل إنَّ مما فاته الحديث الذي ذكره ابن القيم في المنار المنيف عن الحارث بن أبي أسامة وقال إسناده جيد، وتقدم ذكره بسنده وحاصل ما قيل في رجاله.

الرابعة: وقال: إن جماعة من الأئمة خرَّجوا أحاديث المهدي، فذكرهم وذكر الصحابة الذين أسندوها إليهم، ثم قال: « ربها يعرض لأسانيدها المنكرون كها نذكره، إلَّا أن المعروف عند أهل الحديث أنَّ الجرح مقدَّم على التعديل، فإذا وجدنا طعناً ببعض رجال الأسانيد بغفلة أو سوء حفظ أو ضعف أو سوء رأي تطرق ذلك إلى صحة الحديث وأوهن منها، ولا تقولن مثل ذلك ربها يتطرق إلى رجال الصحيحين، فإنَّ الإجماع قد اتصل في الأمة على تلقيهها بالقبول والعمل بها فيهها، وفي الإجماع أعظم حماية وأحسن دفع، وليس غير الصحيحين بمثابتها في ذلك، فقد نجد مجالاً للكلام في أسانيدها بها نقل عن أئمة الحديث في ذلك » انتهى.

أقول: إنَّ ابن خلدون أورد بعض الأحاديث وقدح فيها برجال في أسانيدها هم من رجال الصحيحين أو أحدهما، وذلك تناقض يخالف المبدأ

الذي رسمه لنفسه وهو قوله: ﴿ وَلا تَقُولُن مِثْلُ ذَلِكُ رَبُّما يَتَطُّرُقَ لُرْجَالُ الصحيحين »، وهذا يدلّ على صحة ما ذكره عنه الشيخ أحمد شاكر حيث قال: « أمَّا ابن خلدون فقد قفا ما ليس له به علم، واقتحم قحماً لم يكن من رجالها »، ومما أورده من الأحاديث وقدح فيه برجال هم من رجال الصحيحين أو أحدهما قوله: ﴿ وَخُرَّجِ الْحَاكُم فِي المُستدركُ عَنْ عَلِي ﴿ السَّحَكُ مِنْ رُوايَةً أَبِي الطفيل، عن محمد بن الحنفية: (قال كنا عند على السك فسأله رجل عن المهدي، فقال له: هيهات، ثم عقد بيده سبعاً فقال: ذلك يخرج في آخر الزمان، إذا قال الرجل الله الله قتل ...) إلى آخر الحديث، قال الحاكم هذا حديث صحيح على شرط الشيخين » انتهى، ثم قال ابن خلدون: « وإنَّما هو على شرط مسلم فقط، فانَّ فيه عماراً الدهني ويونس بن أبي إسحاق، لم يخرج لهما البخاري، وفيه عمرو بن محمد العنقري، ولم يخرج له البخاري احتجاجاً بل استشهاداً، مع ما ينضم إلى ذلك من تشيع عمار الدهني، وهو وإن وثّقه أحمد وابن معين وأبو حاتم والنسائي وغيرهم فقد قال علي ابن المديني عن سفيان: إن بشر بن مروان قطع عرقوبيه، قلت: في أي شيء؟ قال في التشيع » انتهى. وهؤلاء الثلاثة الذين قدح في الحديث من أجلهم هم من رجال مسلم، وذلك مناقض للخطة التي رسمها أولا كما هو واضح.

الخامسة: أنَّ ابن خلدون نفسه قد اعترف بسلامة بعض أحاديث المهدي من النقد، حيث قال بعد إيراد الأحاديث التي خرَّجها الأئمة في شأن المهدي وخروجه آخر الزمان: « وهي كما رأيت لم يخلص منها من النَّقد إلَّا القليل والأقل منه » انتهى.

وأقول: إنّ القليل الذي يسلم من النقد يكفي للاحتجاج به، ويكون الكثير الذين لم يسلم عاضداً له ومقويّاً، على أنَّه قد سلم الشيء الكثيرُ كما تقدم

ذلك في حكاية كلام القاضي محمد بن علي الشوكاني الذي حكى تواترها، وقال: «إنَّ فيها خمسين حديثاً فيها الصحيح والحسن والضعيف المنجبر».

ثم إنَّه في آخر البحث ذكر ما يفيد تردده في أمر المهدي، وذلك يفيد عدم ثبات رأيه لكونه تكلم فيه بها ليس باختصاصه.

هذه بعض الملاحظات على كلام ابن خلدون في شأن المهدي، سأستوفي الكلام فيها مع ملاحظات أخرى عليه في الرسالة التي أنا بصدد تأليفها في هذا الموضع إن شاء الله تعالى.

وقد اطَّلعت على رسالة لأبي الأعلى المودودي اسمها (البيانات)، تكلم فيها عن ظهور المهدي لاحظت فيها أموراً لا يتسع الوقت لاستيفائها جميعاً، ولكنى أشير إلى ثلاثة منها:

الأول في قوله: « والأحاديث في هذه المسألة على نوعين، أحاديث فيها الصراحة بكلمة المهدي، وأحاديث إنها أخبر فيها بخليفة يولد في آخر الزمان ويعلي كلمة الإسلام، وليس سند أي رواية من هذين النوعين من القوة حيث يثبت أمام مقياس الإمام البخاري لنقد الروايات، فهو لم يذكر منها أيَّ رواية في صحيحه، وكذلك ما ذكر منها الإمام مسلم إلَّا رواية واحدة في صحيحه، ولكن ما جاءت فيها أيضاً الصراحة بكلمة المهدي » انتهى.

أقول: إنَّ أحاديث المهدي وإن لم ترد في الصحيحين بالتفصيل الذي جاء في غيرها، فعدم ورودها فيهما لا يقدح فيها لكونها قد ثبتت في غيرهما، ومعلوم أن غير الصحيحين من السنن والمسانيد والأجزاء فيها الصحاح والحسان والضعاف، وعلماء الحديث قد قبلوها واحتجوا بها واعتقدوا موجبها، وكتب الأصول والفروع مملوءة من الأحاديث الصحيحة في غير

الصحيحين يوردونها للاستدلال بها، وبهذه المناسبة أرى أن أذكر بعض الأحاديث التي وردت في السنن والمسانيد وغيرها التي يستدل بها في كتب العقائد وذلك على سبيل التمثيل:

الله المحديث المشتمل على العشرة المبشرين بالجنة والله المتقدت الأمّة ومسند الإمام أحمد وغيره، وليس في الصحيحين، ومع ذلك اعتقدت الأمّة موجبه، وقلَّ أن يوجد مؤلف في العقائد ولو كان مختصراً إلَّا وهو متضمن التنصيص على ذكرهم والشهادة لهم بالجنة، بناء على الأحاديث الواردة في ذلك في غير الصحيحين، وهناك أناسٌ آخرون من الصحابة شهد لهم بالجنة، لكن اختص هؤلاء بلفظ العشرة لأنَّ النبي وعلى الجنة، وعلى في الجنة، وطلحة في الجنة، وعمر في الجنة، وعثمان في الجنة، وعلى في الجنة، وطلحة في الجنة، والزبير بن العوام في الجنة، وعبد الرحمن بن عوف في الجنة، وسعد بن أبي وقاص في الجنة، وسعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل في الجنة، وأبو عبيدة بن الجراح في الجنة ، وقد وردت الشهادة لبعضهم في الجنة في الصحيحين المخراطة في الجنة من ناحق بهم.

٢ ـ الحديث الدالَّ على أنَّ نَسَمة المؤمن طائر يعلق في شجر الجنة، لم يرد في الصحيحين، وقد اعتقد الناس موجبه واستدلوا به، وأورده شارح الطحاوية وغيره، وقد أورده ابن كثير في تفسيره لقوله: ﴿ وَلَا تَحَسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ وَغِيره، وقد أورده ابن كثير في تفسيره لقوله: ﴿ وَلَا تَحَسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمُواتًا ﴾، فقال: (( وقد روينا في مسند الإمام أحمد بن حنبل حديثاً فيه البشارة لكلِّ مؤمن بأن روحه تكون في الجنة، تسرح فيها وتأكل من ثمارها، وهو وترى ما فيها من النضرة والسرور، وتشاهد ما أعدَّ الله لها من الكرامة، وهو بإسناد صحيح عزيز عظيم، اجتمع فيه ثلاثة من الأئمة الأربعة أصحاب بإسناد صحيح عزيز عظيم، اجتمع فيه ثلاثة من الأئمة الأربعة أصحاب

المذاهب المتبعة، فإنَّ الإمام أحمد بَطْلَقَهُ رَوَاه عن محمد بن إدريس الشافعي بَطْلِقَهُ، عن مالك بن أنس الأصبحي بَطْلَقَهُ، عن الزهري، عن عبد الرحمن بن كعب بن مالك، عن أبيه اللَّيْكُ قال: قال رسول الله عَلَيْةُ: (نَسَمَةُ المؤمن طائر يعلق في شجر الجنة حتى يرجعه الله إلى جسده يوم يبعثه) ».

ونسأل الله الذي جمعهم في سند هذا الحديث أن يجمع أرواحَهم فيما يقتضيه متنه وإيَّانا بمنِّه وكرمه، وهذا إنها هو بالنسبة لغير الشهداء، أمَّا الشهداء فقد جاء في صحيح مسلم وغيره أن أرواحهم في أجواف طير خضر.

٣ ـ حديث البراء بن عازب المحين الطويل في نعيم القبر وعذابه الذي وصف فيه الرسول عليه ما يجري عند الموت حتى البعث، وهو في مسند الإمام أحمد وغيره ولبعضه شواهد في الصحيح، وقد أورده شارح الطحاوية وقال عقب إيراده: «وذهب إلى موجب هذا الحديث جميع أهل السنة والحديث ».

وكذا الحديث الذي فيه تسمية الملكين السائلين في القبر بمنكر ونكير لم يرد في الصحيحين، وقد اعتقد موجبه أهل السنة، وأورده شارح الطحاوية مستدلاً به.

٤ \_ الحديث الذي رواه الإمام أحمد وغيره الدال على وزن الأعمال، وهو حديث البطاقة والسجلات لم يرد في الصحيحين، واعتقد أهل السنة موجبه، وأورده شارح الطحاوية للاستدلال به على أنَّ ميزان الأعمال له كفَّتان، وعلى وزن صحائف الأعمال، ولا يتسع المقام لإيراد الكثير من الأمثلة في ذلك، فأكتفى بهذا القدر.

والحاصل أنَّ الأحاديث إذا كانت صحيحة يجب العمل بموجبها، سواء كانت في الصحيحين أو في غيرهما، ومن ذلك أحاديث المهدي.

الثاني من الأمور التي لاحظتها في كلمة أبي الأعلى المودودي عن المهدي في كتابه البيانات في قوله: « ولا يمكن أن يستنبط ولو بتأويل مستبعد أنَّ في الإسلام منصباً دينياً يعرف بالمهدية يجب على كلِّ مسلم أن يؤمن به، ويترتب على عدم الإيهان به طائفة من النتائج الاعتقادية والاجتهاعية في الدنيا والآخرة ».

أقول: بل الذي لا شكّ فيه أنّه يستنبط من الأحاديث الصحيحة في شأن المهدي حصول الأخبار من الذي لا ينطق عن الهوى ﷺ بوجود إمام للمسلمين عند نزول عيسى بن مريم، يوافق اسمُه اسمَ النبيِّ ﷺ، واسمُ أبيه اسمَ أبي الرسول ﷺ، ومن أهل بيته، ويُقال له المهدي، والواجب على كلّ مسلم أن يصدق أخبار الرسول ﷺ التي يخبر بها عن أمور مغيبة مطلقاً، بها في ذلك أخبار المستقبل كإخباره عن المهدي وعن الدجال، وما إلى ذلك من الأخبار.

الثالث: في قوله: « ومما يناسب ذكره بهذا الصدد أنَّه ليس من عقائد ». الإسلام عقيدة عن المهدي، ولم يذكرها كتاب من كتب أهل السنة للعقائد ».

أقول: من عقائد أهل السنة التصديق بكلِّ ما صحَّ عن رسول الله عَلَيْ من الأخبار، ومن ذلك إخباره بشأن المهدي، وكتب العقائد عند أهل السنة قد أوضحت ذلك، فقد قال الشيخ محمد السفاريني المتوفى سنة (١١٨٨هـ) في نظمه لعقيدة السلف المسمى (الدرة المضية في عقد الفرقة المرضية):

وما أتى بالنص من أشراط فكلَّه حق بلا شطاط منها الإمام الخاتم الفصيح محمد المهدي والمسيح

ثم إنَّه أوضح ذلك في شرحه المسمى بلوامع الأنوار البهية فقال: «تنبيه: قد كثرت الأقوال في المهدي حتى قيل لا مهدي إلَّا عيسى بن مريم، والصواب الذي عليه أهل الحق أنَّ المهدي غير عيسى، وأنَّه يخرج قبل نزول

عيسى على وقد كثرت بخروجه الروايات حتى بلغت حدَّ التواتر المعنوي، وشاع ذلك بين علماء السنة حتى عد من معتقداتهم »، ثم ذكر بعض الآثار والأحاديث في خروج المهدي وأسهاء بعض الصحابة الذين رووها، ثم قال: « وقد روي عمَّن ذكر من الصحابة وغير من ذكر منهم عمّن بروايات متعددة، وعن التابعين من بعدهم ما يفيد مجموعه العلم القطعي، فالإيهان بخروج المهدي واجب كها هو مقرَّر عند أهل العلم ومدوَّن في عقائد أهل السنة والجهاعة » انتهى.

وكما أنّه مدوَّن في كتب العقائد عند أهل السنة والجماعة، فهو أيضاً مدوَّن في كتب العقائد التي تمسك أربابها بمذهب أبي الحسن الأشعري قبل رجوعه إلى عقيدة أهل السنة والجماعة، وقد تقدَّم نص كلام الشيخ ملا علي قاري الحنفي الذي هو على مذهب الأشاعرة، والذي نقلته من شرحه على الفقه الأكبر، وفيه ترتيبه لأشراط الساعة القريبة من قيامها، وجعله خروج المهدي أولها، وأنَّ عيسى عليه الصلاة والسلام يصلي خلفه وفيه قوله: « وفي شرح العقائد: الأصحُّ أنَّ عيسى عليه الصلاة والسلام يصلي بالناس ويؤمهم، ويقتدي به المهدي؛ لأنَّه أفضل وإمامته أولى »انتهى.

وكذا تقدم في كلام الشيخ عبد الرؤوف المناوي قوله بعد ذكر ائتهام عيسى بالمهدي: « ولا ينافي ما ذكر في هذا الحديث ما اقتضاه بعض الآثار من أنَّ عيسى هو الإمام بالمهدي، وجزم به السعد التفتازاني، وعلَّله بأفضليته؛ لإمكان الجمع بأنَّ عيسى يقتدي بالمهدي أولاً ليظهر أنَّه نزل تابعاً لنبيِّنا حاكما بشرعه، ثم بعد ذلك يقتدي المهدي به على أصل القاعدة من اقتداء المفضول بالفاضل » انتهى.

## ذكر بعض ما قد يظن تعارضه مع الأحاديث الواردة في المهدي والجواب عن ذلك

ا ـ تقدَّم في أثناء كلام الأئمة الذين نقلت كلامهم أنَّ حديث « لا مهدي إلَّا عيسى بن مريم » لا يتعارض مع الأحاديث الصحيحة الواردة في المهدي؛ لضعفه، ولإمكان الجمع بينها لو صحَّ بأن يكون معناه لا مهدى كاملاً معصوماً إلَّا عيسى بن مريم ﷺ، وذلك لا ينفى أن يكون غيره مهدياً غير معصوم كالمهدي الذي دلَّت عليه الأحاديث.

٢-أن ما دلّت عليه أحاديث المهدي من قيام المهدي بنصرة الدين وامتلاء الأرض في زمانه من العدل، لا ينافيه وجود الدجّال وأتباعه في زمانه ومعاداتهم للمسلمين، وكذا الأدلّة الدالة على بقاء الأشرار مع الأخيار حتى تخرج الريح اللينة التي تقبض روح كلّ مؤمن ومؤمنة، ولا يبقى بعد ذلك إلّا شرار الخلق الذين تقوم عليهم الساعة؛ لأنّ المراد مما جاء في أحاديث المهدي كثرة الخير وقوّة أهل الإسلام وحصول الغلبة لهم وقهرهم لغيرهم، وهذا لا ينفي وجود أشرار مغمورين في زمانه، كما أننا نعتقد أنّ الرسول عليه وخلفاءه الراشدين على قد ملأوا الأرض عدلاً، ومع ذلك في الأرض في زمانهم من أعدائهم الكثير ﴿ قُلْ فَللّهِ اللّهُ حَمّ اللّهُ اللّهُ

٣ ـ أنَّ ما دلَّت عليه أحاديث المهدي من امتلاء الأرض ظلماً وجوراً قبل خروجه لا يدل على خُلوِّ الأرض من أهل الخير قبل زمانه، فالرسول ﷺ أخبر في أحاديث صحيحة بأنَّه لا تزال طائفة من أمته على الحق ظاهرين حتى يأتي أمر الله، ومنها الحديث الذي رواه مسلم عن جابر أنَّه سمع النبي ﷺ

يقول: « لا تزال طائفةٌ من أمَّتي يقاتلون على الحق ظاهرين إلى يوم القيامة، قال: فينزل عيسى بن مريم فيقول أميرهم: تعال صلِّ لنا، فيقول: لا، إنَّ بعضكم على بعض أمراء، تكرمة الله هذه الأمة »، وهذه الأحاديث وأحاديث المهدي تدلُّ على أنَّ الحقُّ مستمرٌّ لا ينقطع، لكنه في بعض الأزمان يكون لأهله الغلبة ويحصل له الانتشار، كما في زمن الرسول ﷺ وخلفائه الراشدين، وكما في زمن المهدي وعيسى بن مريم، وفي بعض الأزمان يتضاءل هذا الانتشار ويضعف أهله، أمَّا أنَّ الحقَّ يتلاشي ويضمحل فهذا ما لم يكن في ما مضي منذ زمن الرسول ﷺ، ولا يكون في المستقبل حتى خروج الريح التي تقبض روح كلِّ مؤمن ومؤمنة، كما أخبر بذلك الذي لا ينطق عن الهوى صلوات الله وسلامه عليه، فما من زمن في الماضي إلَّا وقد هيَّأ الله لهذا الدِّين من يقوم به، وفي هذا الزمن الذي تكالب أعداء الإسلام عليه وغُزي بأبنائه المنتسبين إليه أعظم من غزوه بأعدائه لم تخل الأرض من إقامة شعائر الدين الإسلامي، ومن ذلك ما امتنَّ الله به على حكومة البلاد المقدسة من التوفيق لتحكيم الشريعة وتعميم المحاكم الشرعية في مدن المملكة وقراها، يتحاكم الناس فيها إلى كتاب الله وسنة نبيه ﷺ على وجه لا نظير له في سائر أنحاء الأرض ـ فيها نعلم ـ فيُرجم الزاني المحصن، ويُجلد البكر، ويُحدُّ شارَب الخمر، وتقطع يد السارق، ويقتل القاتل وغير ذلك، وما حصل في هذه البلاد من الأمن والاستقرار ورغد العيش إنَّما هو من الثواب المعجل على القيام بالدِّين، زادها الله من كلِّ خير، وحماها من كل شرِّ، ووفَّق المسلمين جميعاً في سائر أنحاء الأرض لما فيه عِزُّهم وسعادتهم في دنياهم وأخراهم.

#### كلمة ختامية

#### لا علاقة لعقيدة أهل السنة في المهدي بعقيدة الشيعة

إنَّ أحاديث المهدى الكثيرة التي ألَّف فيها مؤلفون، وحكى تواترها جماعة، واعتقد موجبها أهلُ السنة والجماعة وغيرهم من الأشاعرة تدلُّ على حقيقة ثابتة بلا شكُّ هي حصول مقتضاها في آخر الزمان، ولا صلة البتة لهذه الحقيقة الثابتة عند أهل السنة بالعقيدة الشيعية، فإنّ ما يعتقده الشيعة من خروج مهدي منتظر يسمى محمد بن الحسن العسكري من نسل الحسين الليك لا حقيقة له ولا أصل، وعقيدتهم بالنسبة لمهديهم في الحقيقة عقيدة موهومة، كما أنَّ إمامة الأئمة الماضين عندهم في الحقيقة إمامة موهومة لا حقيقة لها ولا وجود، إلَّا إمامة على بن أبي طالب وابنه الحسن ﴿ وَهُمَا بِرِيثَانَ مِنْهُم وَمِنْ اعتقادهم بلا شك، أمَّا أهل السنة فمعتقدهم في الماضي حقيقة موجودة، وسادات الأئمة عندهم هم الخلفاء الراشدون ﴿ الله علم الله علم المامة حقاً وكانوا أحقُّ بها وأهلها، ومعتقدهم في المستقبل عند نزول عيسي بن مريم ﷺ حقيقة ثابتة بلا شك أيضاً، فلا عبرة بقول من قفا ما ليس له به علم، وقال" إن الأحاديث في المهدي لا تصح نسبتها إلى رسول الله ﷺ؛ لأنَّها من وضع الشيعة كما تقدمت الإشارة إلى هذا في أول المحاضرة.

وإذاً فإنَّ أحاديث المهدي على كثرتها وتعدد طرقها وإثباتها في دواوين أهل السنة يصعب كثيراً القول بأنَّه لا حقيقة لمقتضاها، إلَّا على جاهل أو مكابر أو من لم يمعن النظر في طرقها وأسانيدها، ولم يقف على كلام أهل العلم المعتد بهم فيها، والتصديق بها داخل في الإيهان بأنَّ محمداً رسول الله ﷺ؛ لأنَّ من

الإيهان به عَلَيْ تصديقه فيها أخبر به، وداخل في الإيهان بالغيب الذي امتدح الله المؤمنين به بقوله: ﴿ الْمَرْ اللهُ أَلْكَ ٱلْكِتَبُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ اللهُ المؤمنين به بقوله: ﴿ الْمَرْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ أمران: قدره الله أمران:

أحدهما: وقوع الشيء، فكلُّ ما كان ووقع علمنا أنَّ الله قد شاءه؛ لأنَّه لا يكون ولا يقع إلَّا ما شاءه الله، وما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن.

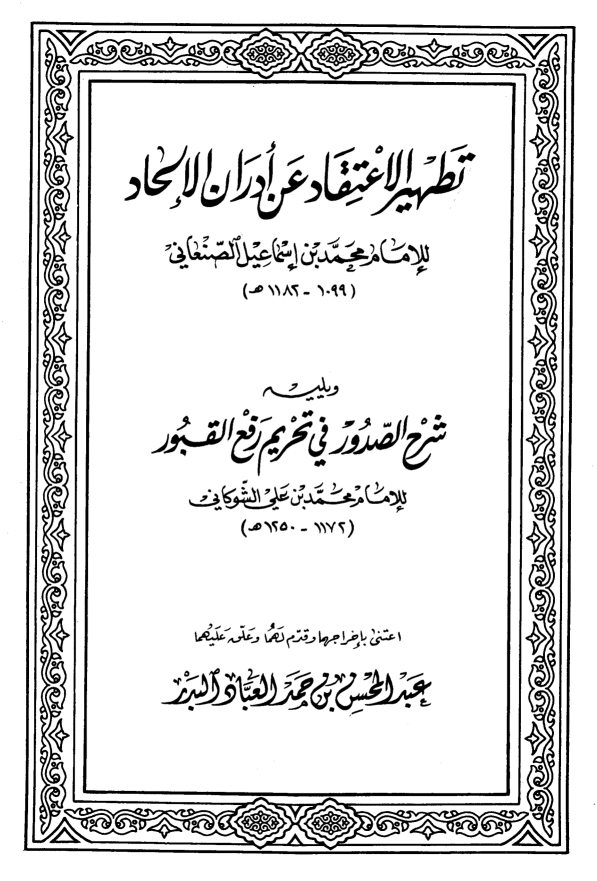
الثاني: الإخبار بالشيء الماضي الذي وقع، وبالشيء المستقبل قبل وقوعه من الذي لا ينطق عن الهوى علم فكلُّ ما ثبت إخباره به من الأخبار في الماضي علمنا بأنَّه كان على وفق خبره على وكلُّ ما ثبت إخباره عنه مما يقع في المستقبل نعلم بأنَّ الله قد شاءه، وأنَّه لابد وأن يقع على وفق خبره، كإخباره على بنزول عيسى عليه الصلاة والسلام في آخر الزمان، وإخباره بخروج المهدي، وبخروج الدجال، وغير ذلك من الأخبار، فإنكار أحاديث المهدي أو التردد في شأنه أمر خطير نسأل الله السلامة والعافية والثبات على الحق حتى المهات، اللهم زيَّنا بزينة الإيهان واجعلنا هداة مهتدين، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



### محتويات الكتاب

| الصفحة                          | الموضوع                                        |
|---------------------------------|------------------------------------------------|
| د العزيز بن عبد الله بن باز ۲۷۰ | كلمة تعقيب على المحاضرة لسماحة الشيخ عب        |
|                                 | مقدمةمقدمة                                     |
| أَوْ أحاديث المهدي ٢٧٩          | أسهاء الصحابة الذين رووا عن رسول الله ﷺ        |
| لواردة في المهدي في كتبهم ٢٧٩   | أسهاء الأئمة الذين خرجوا الأحاديث والآثار ا    |
| YA1                             | ذكر بعض الذين ألفوا كتباً في شأن المهدي        |
| ونقل كلامهم في ذلك ٢٨٤          | ذكر بعض الذين حكوا تواتر أحاديث المهدي         |
| شأن المهدي ٢٨٧                  | ذكر بعض ما ورد في الصحيحين مما له تعلق ب       |
| ر الصحيحين                      | ذكر بعض الأحاديث في المهدي الواردة في غير      |
|                                 | ذكر بعض العلماء الذين احتجوا بأحاديث المه      |
|                                 | كلامهم في ذلك                                  |
| ار أحاديث المهدي أو التردد في   | ذكر بعض من وقفت عليه ممن حُكي عنه إنك          |
|                                 | شأنه مع مناقشة كلامه باختصار                   |
| في المهدي والجواب عن ذلك ٣٢٦    | ذكر بعض ما يظن تعارضه مع الأحاديث الواردة      |
|                                 | كلمة ختامية في أنَّه لا علاقة لعقيدة أهل السنا |











# ينيب لِلْهُ الْحَمْزَ الْحَبْخِيمِ

الحمد لله الذي خلق الخلق لعبادته، وأمرهم بتوحيده وطاعته، وأشهد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له في ربوبيّته وألوهيّته وأسمائه وصفاته، وأشهد أنَّ محمداً عبده ورسوله، أرسله بالهدى ودين الحقِّ ليظهره على الدِّين كلِّه، فبلَّغ الرسالة وأدَّى الأمانة، ونصح الأمَّة، اللَّهمَّ صلِّ وسلِّم وبارك عليه وعلى آله وأصحابه ومَن سلك سبيله واهتدى بهديه إلى يوم الدِّين.

أمَّا بعد، فإنَّ نعم الله على عباده كثيرة لا تُعدُّ ولا تُحصى، وأعظمُ نعمة أنعم بها على أهل الأرض أن بعث فيهم رُسلَه الكرام، ليُخرجوهم بإذن ربِّم من الظلهات إلى النور، ويُبيِّنوا لهم أنَّ الواجبَ عليهم إخلاص العبادة لله وحده، وألاَّ يشركوا به أحداً من مخلوقاته، وقد قام الرسلُ الكرام بتبليغ ما أُمروا بتبليغه على التهام والكهال، وقد ختم الله هذه الرسالات برسالة نبينا محمد على النهام والكهال، وهم أمَّته أي أمَّة الدعوة، فدهَّم على كلِّ خير، وحذَّرهم من كلِّ شرِّ، وأعظمُ شيء دهَّم عليه إفراد الله بالعبادة، وأعظم شيء نهم عنه أن يجعلوا مع الله آلهة أخرى، فمَن وقَقه الله منهم استسلم وانقاد لِله جاء به الرسول على المنه فخسر الدنيا والآخرة، وذلك هو الخسران المبين.

ومن أعظم الوسائل التي تفضي إلى الشرك البناء على القبور وتعظيمها، ولهذا جاءت الأحاديث الكثيرة المتواترة عن رسول الله ﷺ في تحريم البناء على القبور واتِّخاذها مساجد، ومنها ما قاله رسول الله ﷺ قبل وفاته بخمس ليال، ومنها ما قاله عند نزع روحه ﷺ، وفي ذلك الدلالة الواضحة على أنَّها محكمةٌ غير منسوخة؛ لأنَّ النَّبَيَ ﷺ كم يعش بعد أن قالها، فلا يكون هناك مجال

للنسخ، وهذا من كمال بيانه ونصحه لأمَّته وشفقته عليها صلوات الله وسلامه وبركاته عليه.

وقد اعتنى العلماء قديماً وحديثاً ببيان خطر البناء على القبور والافتتان بها، وأنَّ ذلك يُفضي إلى الشرك، ومن هؤلاء العلماء عالمان يَمنيان عاش أحدُهما في القرن الثاني عشر، والآخر في القرن الثاني عشر والثالث عشر، وهما الشيخ الإمام محمد بن إسماعيل الصنعاني المولود سنة (١٩٩هم)، والمتوفى سنة (١٨٢هم)، وقد ألف في ذلك كتابه «تطهير الاعتقاد عن أدران الإلحاد»، والثاني الشيخ الإمام محمد ابن علي الشوكاني، المولود سنة (١١٧٢هم)، والمتوفى سنة (١٢٥٠هم)، وقد ألف في ذلك كتابه: «شرح الصدور في تحريم رفع القبور».

وقد رأيت أن أجمع بين هذين الكتابين تيسيراً للانتفاع بها، مع التعليق على مواضع منها، وأن أقدِّم بين يدي ذلك بمقدِّمة تشتمل على خسة فصول:

الفصل الأول: في التعريف بالإمامَين الصنعاني والشوكاني وكتابيهما «تطهير الاعتقاد» و«شرح الصدور» من كلام شيخنا الشيخ عبد الرزاق عفيفي على الفريد طبعة الجميح.

الفصل الثاني: في بيان تقسيم التوحيد إلى توحيد الربوبيَّة وتوحيد الألوهية وتوحيد الألوهية وتوحيد الأسياء والصفات.

الفصل الثالث: في اتِّفاق دعوة الرسل على إفراد الله بالعبادة، واتِّفاق أقوامهم على معارضتهم واتِّباعهم ملَّة الآباء.

الفصل الرابع: في تحريم البناء على القبور واتُّخاذها مساجد وما يُفضي إليه من الشرك بدعاء أهلها والاستغاثة بهم وسؤالهم قضاء الحاجات وكشف

الكربات، وغير ذلك مِمَّا لا يُطلب إلَّا من الله.

الفصل الخامس: في حكم دعاء أصحاب القبور والاستغاثة بهم، ومتى يُحكم على مَن دعاهم واستغاث بهم بالكفر؟

وأسأل الله عزَّ وجلَّ أن ينفع بهذا العمل، وأن يوفِّق المسلمين للفقه في دينهم وعبادة ربِّم على الوجه الذي شرعه لهم، وأن يُسلِّمهم من الوقوع في الشرك، وأن يَقيَهم الوسائل والذرائع الموصلة إليه، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبيِّنا محمد وعلى آله وصحبه.

\* \* \*

\* \* \*

#### الفصل الأول:

في التعريف بالإمامين الصنعاني والشوكاني وكتابيهما «تطهير الاعتقاد » و «شرح الصدور » من كلام شيخنا الشيخ عبد الرزاق عفيفي على الله من تقديمه للجامع الفريد طبعة الجميح.

## أوَّلاً: الإمام الصنعاني:

(«هو العالم الفاضل محدِّث وقته وفقيه زمانه الشيخ محمد بن إسهاعيل بن صلاح الأمير الكحلاني ثم الصنعاني، وُلد بكحلان عام (٩٩ ١ هـ)، وحُبِّت إليه الرحلة في طلب العلم، وانتقل إلى صنعاء وأخذ عن علمائها، ثم رحل إلى الحجاز وأخذ عن كبار علماء مكة والمدينة، ثم عاد إلى صنعاء لنشر العلم، وإحياء السنة والقضاء على البدعة، فجلس للتدريس وبذل فيه جهده، حتى اشتهر أمرُه وعلا قدرُه وارتفع سهمه، وصار مرجعاً لأهل العلم ببلاده، ونهض بالدعوة إلى الإصلاح، فأمر بالمعروف ونهى عن المنكر، وصدع بالحقِّ وشدَّد في النكير على المبتدعة والمنحرفين، لا يُبالي بما يُصيبه من أذاهم، ولا يخشى في الله لومة لائم، فكفاه الله غائلتَهم، واجتمع حوله خلق كثير، وكان له من الأثر المحمود ما نرجو أن يجزيه الله به خير الجزاء.

وإلى جانب ما قام به بعد التدريس والوعظ والإصلاح، ألَّف كتباً ورسائل كثيرة، منها: «سبل السلام شرح بلوغ المرام »، و« العدة »، وهي تعليقات حشَّى بها الإحكام لابن دقيق العيد على «عمدة الأحكام »، و« قصب السكر نظم نخبة الفكر » لابن حجر، وشرحه بكتاب سيَّاه «إسبال المطر »، و« إرشاد النقاد إلى تيسير الاجتهاد »، و« تطهير الاعتقاد عن أدران الإلحاد »، وهو

الكتاب الذي نقدِّمه للقراء.

إنَّ هذا الكتاب مع صغر حجمه عَظُم نفعه وعمَّت فائدتُه، وقد رتَّبه المؤلِّف على مقدمة وخمسة أصول وجملة فصول، أمَّا المقدمة فذكر فيها ما حمله على تأليفه من انتشار الشرك في الأمصار والبلاد بتعظيم السواد الأعظم من الناس للقبور ومن فيها تعظيماً لا ينبغي أن يكون إلَّا لله وحده، واعتقادهم في الكهنة الذين يزعمون الكشف وعلم الغيب، وتصديقهم إيَّاهم في ذلك، وأمَّا الأصول ففي بيان أنَّ القرآن حقٌّ وقولٌ صدق، وأنَّ الرسلَ إنَّما بُعثوا بتوحيد الألوهية، وأنَّه أساس صحة العبادة وقبولها، أمَّا توحيد الربوبية فهو مركوز في الفطر، وقد أقرَّ به المشركون، ولكنَّه لا يُغنى عنهم شيئاً لإخلالهم بتوحيد العبادة، وأمَّا الفصول فقد فصل فيها ما أجمله في الأصول الخمسة من أنواع العبادة والاستدلال عليها، وذكر فيها كثيراً من الشبه التي يتعلَّل بها المبتدعة لشركهم وأجاب عنها، وجعل ذلك على صورة السؤال والجواب؛ تحديداً للمطلوب وتيسيراً للفهم حتى تقوم الحجة ويتم الإعذار، فالله أسأل أن يغفر لنا وله ويفيض علينا من رحماته ويسكننا فسيح جنَّاته، إنَّه مجيب الدعاء، وصلى الله على نبيِّنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم ».

## ثانياً: الإمام الشوكاني:

« هو العالم الفاضل الشيخ محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني ثم الصنعاني، وُلد في ذي القعدة عام (١١٧٢هـ)، وتوفي في جمادى الآخرة عام (١٢٥٠هـ) عَمَالِلَهُ.

حفظ القرآن وجوَّده على جماعة من المعلمين بصنعاء، وحفظ كثيراً من المتون في الفقه وأصوله وفي النحو والبلاغة والمنطق وأدب البحث والمناظرة وغيرها من الفنون المختلفة، ثم حضر مجالس العلماء فتلقَّى عنهم شروح هذه المتون وغيرها من المؤلفات، وبذل جهده في ذلك حتى تفوَّق في كثير من علوم الشريعة واللغة العربية، واشتغل بالتدريس والتأليف حتى لقي ربَّه فانتفع به خلق كثير، وانتشرت مؤلفاته بين المتعلمين في الأمصار والبلاد، وهي كثيرة منها: « نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار »، و« إرشاد الفحول في علم منها: « نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار »، و« إرشاد الفحول في علم الأصول »، و« الدر النضيد في إخلاص كلمة التوحيد »، و« مفيد المستفيد في الردِّ على من أنكر الاجتهاد من أهل التقليد »، و« رسالة شرح الصدور في تحريم رفع القبور »، وهي التي نقدِّمها للقراء.

بدأ المؤلّفُ هذه الرسالة ببيان وجوب الردِّ عند الاختلاف إلى كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، وأنّها الحكم العدل الذي يفصل بين الحقّ والباطل عند الاختلاف، واستدلَّ على ذلك بالكتاب والسنة والإجماع، وأنَّ العلماء وإن تفاوتوا في تحمل المسئولية وفي الفضل والجزاء تبعاً لتفاوتهم في العلم والإمامة والوجاهة، فلا يصح أن يتعلَّل بذلك في جعل بعضهم حجة على بعض، عند

التنازع في المسائل العلمية (۱)، وإنّما يوجب ذلك التعاون بينهم فيأخذ القويُّ بيد الضعيف، ويكشف عن غامض المسائل وأدلّتها، ويدله على طرق الاستدلال حتى ينهض ويصير في عداد العلماء، ثم ذكر مسألة تحريم رفع القبور والبناء عليها على سبيل المثال؛ ليوضح بذلك طريقة العلماء في الرجوع عند التنازع إلى الكتاب والسنة، فذكر الأحاديث الكثيرة في تحريم رفع القبور والبناء عليها ووجوب هدم ما كان مبنيًّا عليها، وتحريم اتخاذ قبور الأنبياء والصالحين مساجد، ولعن مَن فعل ذلك، وبيَّن وجه الاستدلال بها على المطلوب، والحكمة التي روعيت في ذلك، وأفاض في ذكر الفتن التي تنشأ عن المطلوب، وألحكمة التي دوعيت في ذلك، وأفاض في ذكر الفتن التي تنشأ عن عنه البدع، وأنمًا ذريعة إلى الشرك الأكبر، فجزاه الله عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء، وجمعنا وإيَّاه في دار كرامته، وصلى الله وسلَّم على نبيِّنا محمد وعلى الله وصحبه أجمعين».

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) في المطبوع: (( وأذن في العلماء وإن تفاوتوا في تحمل المسئولية وفي الفضل والجزاء تبَعاً لتفاوتهم في العلم والإمامة والوجاهة، ولا يصح أن يتعلَّل بذلك في جعل بعضهم حجة بعض ... »، ولعل الصواب ما أثبته.

#### الفصل الثاني:

# في بيان تقسيم التوحيد إلى توحيد الربوبيَّة وتوحيد الألوهية ويان تقسيم التوحيد الأسماء والصفات.

الإيهان بالله يشمل الإيهان بوجوده وربوبيَّته وألوهيَّته وأسهائه وصفاته، وأنَّه سبحانه وتعالى متَّصفٌ بكلِّ كهال يليق به، منزَّهُ عن كلِّ نقص، فيجب توحيده بربوبيَّته وألوهيَّته وأسهائه وصفاته.

وتوحيده بربوبيَّته الإقرارُ بأنَّه واحد في أفعاله، لا شريك له فيها، كالحَلق والرَّزق والإحياء والإماتة، وتدبير الأمور والتصرّف في الكون، وغير ذلك مِمَّا يتعلَّق بربوبيَّته.

وتوحيد الألوهيَّة توحيده بأفعال العباد، كالدعاء والخوف والرَّجاء والتوكُّل والاستعانة والاستعاذة والاستغاثة والذَّبح والنَّذر، وغيرها من أنواع العبادة التي يجب إفراده بها، فلا يُصرف منها شيء لغيره، ولو كان ملكاً مقرَّباً أو نبيًّا مرسَلاً، فضلاً عمَّن سواهما.

وأمَّا توحيد الأسهاء والصفات، فهو إثبات كلِّ ما أثبته لنفسه وأثبته له رسوله وَالله وجلاله، دون تكييف رسوله و الأسهاء والصفات على وجه يليق بكهاله وجلاله، دون تكييف أو تمثيل، ودون تحريف أو تأويل أو تعطيل، وتنزيهه عن كلِّ ما لا يليق به، كها قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنَى الله عَنَّ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾، فجمع في هذه الآية بين الإثبات والتنزيه، فالإثبات في قوله: ﴿ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾، والتنزيه في قوله: ﴿ وَهُو ٱلسَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾، والتنزيه في قوله: ﴿ وَالله وَتعالَى سمع لا كالأسهاء، وبصر لا كالأبصار، وهكذا يُقال في كلِّ ما ثبت لله من الأسهاء والصفات.

وهذا التقسيم لأنواع التوحيد عُرف بالاستقراء من نصوص الكتاب والسُّنَّة، ويتَّضح ذلك بأوَّل سورة في القرآن، وآخر سورة؛ فإنَّ كلاً منها مشتملةٌ على أنواع التوحيد الثلاثة.

فأمّا سورة الفاتحة، فإنّ الآية الأولى فيها، وهي: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ وَسِيدَ ٱلْعَلَمِينِ ﴾ مشتملةٌ على هذه الأنواع؛ فإنّ ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ ﴾ فيها توحيد الألوهية؛ لأنّ إضافة الحمد إليه من العباد عبادةٌ، وفي قوله: ﴿ رَبِّ ٱلْعَلَمِينِ ﴾ إثبات توحيد الربوبيّة، وهو كون الله عزّ وجلّ ربّ العالمين، والعالمون هم كلّ مَن سوى الله؛ فإنّه ليس في الوجود إلّا خالقٌ ومخلوق، والله الخالقُ، وكلُّ مَن سواه مخلوق، ومن أسماء الله الرب، وقبله لفظ الجلالة في هذه الآية.

وقوله: ﴿ ٱلرَّحَمْنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ مشتملٌ على توحيد الأسهاء والصفات، والرحمن والرحيم اسهان من أسهاء الله يدُلاَّن على صفة من صفات الله، وهي الرَّحة، وأسهاء الله كلُّها مشتقَّة، وليس فيها اسم جامد، وكلُّ اسم من الأسهاء يدلُّ على صفة من صفاته.

و﴿ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ فيه إثبات توحيد الربوبيَّة، وهو سبحانه مالك الدنيا والآخرة، وإنَّما خصَّ يوم الدِّين بأنَّ اللهَ مالكُه؛ لأنَّ ذلك اليوم يخضعُ فيه الحميعُ لربِّ العالمَين، بخلاف الدنيا، فإنَّه وُجد فيها من عتا وتَجبَّر، وقال: ﴿ أَنَا لَهُ مُكُمُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾.

وقوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ فيه إثباتُ توحيد الألوهية، وتقديمُ المفعول وهو ﴿ إِيَّاكَ ﴾ يُفيد الحصرَ، والمعنى: نخصُّكَ بالعبادة والاستعانة، ولا نشرك معك أحداً.

وقوله: ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ

المَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ فيه إثبات توحيد الألوهية؛ فإنَّ طلبَ الهداية من الله دعاءٌ، وقد قال رسول الله ﷺ: « الدعاءُ هو العبادة »، فيسأل العبدُ ربَّه في هذا الدعاء أن يَهديَه الصرطَ المستقيمَ الذي سلكه النبيُّون والصدِّيقون والشهداء والصالِحون، الذين هم أهل التوحيد، ويسأله أن يُجنبُه طريقَ المغضوب عليهم والضالِّين، الذين لمَ يحصل منهم التوحيدُ، بل حصل منهم الشِّركُ بالله وعبادةُ غيره معه.

وأمَّا سورة الناس، فقوله: ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ﴾ فيه إثباتُ أنواع التوحيد الثلاثة؛ فإنَّ الاستعادة بالله فيه توحيد الألوهيَّة.

و ﴿ بِرَتِ ٱلنَّاسِ ﴾ فيه إثبات توحيد الربوبيَّة وتوحيد الأسهاء والصفات، وهو مثل قول الله عزَّ وجلَّ في أول الفاتحة: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَسِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾.

وقوله: ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴾ فيه إثباتُ الربوبيَّة والأسماء والصفات.

و ﴿ إِلَهِ ٱلنَّاسِ ﴾ فيه إثبات الألوهية والأسماء والصفات.

والنسبةُ بين أنواع التوحيد الثلاثة هذه أن يُقال: إنَّ توحيدَ الربوبيَّة وتوحيدَ الألوهيَّة وتوحيد الألوهيَّة وتوحيد الألوهيَّة متضمِّنٌ لهما، والمعنى أنَّ مَن أقرَّ بالألوهيَّة فإنَّه يكونُ مُقرًّا بتوحيد الربوبيَّة وبتوحيد الأسماء والصفات؛ لأنَّ مَن أقرَّ بأنَّ اللهَ هو المعبودُ وحده فخصَّه بالعبادة ولم يجعل له شريكاً فيها، لا يكون منكراً أنَّ اللهَ هو الخالقُ الرازقُ المُحيى المميتُ، وأنَّ له الأسماء الحسنى والصفات العُلَى.

وأمَّا مَن أقرَّ بتوحيد الربوبيَّة وتوحيد الأسهاء والصفات، فإنَّه يلزمه أن يُقرَّ بتوحيد بتوحيد الألوهيَّة، وقد أقرَّ الكفَّارُ الذين بُعِث فيهم رسول الله ﷺ بتوحيد الربُوبيَّة، فلَم يُدخلهم هذا الإقرارُ في الإسلام، بل قاتَلَهم النَّبيُّ ﷺ حتى

ففي كلِّ آية من هذه الآيات تقريرُ توحيد الربوبيَّة للإلزام بتوحيد الألوهيَّة، فيقول في كلِّ آية من هذه الآيات الخمس عقب تقرير توحيد الربوبيَّة: ﴿ أَءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ ﴾، والمعنى أنَّ مَن تفرَّد بهذه الأفعال التي هي من أفعال الله وحده، يجبُ أن يُخصَّ بالعبادة وحده؛ لأنَّ مَن اختصَّ بالخلْق والإيجاد وغيرها من أفعال الله يجب أن يُخصَّ بالعبادة وحده، وكيف يُعقل أن تكون المخلوقات التي كانت عَدَماً، وقد أوجدَها الله، كيف يُعقل أن يكون لها نصيبٌ من العبادة وهي مخلوقةٌ لله؟!

قال شيخنا الشيخ محمد الأمين الشنقيطي عَلَّكَ في كتابه أضواء البيان (٣/ ٤٠٩ \_ ٤١٤) عند قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ﴾: «فمِن ذلك توحيد الله جلَّ وعلا، فقد هدى القرآن فيه للطريق التي هي أقوم

الطرق وأعدلها، وهي توحيده جلَّ وعلا في ربوبيَّته وفي عبادته، وفي أسهائه وصفاته، وقد دلَّ استقراء القرآن العظيم على أنَّ توحيد الله ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

الأول: توحيده في ربوبيَّته، وهذا النوع من التوحيد جبلت عليه فطر العقلاء، قال تعالى: ﴿ وَلَمِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ... ﴾ الآية، وقال: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِن ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أَمِّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَرَ وَمَن مُخْرِجُ ٱلْحَى مِن ٱلْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّت مِن ٱلْمَيِّت مِن ٱلْمَيِّت مِن ٱلْمَيِّت مِن ٱلْمَيِّت مِن ٱلْمَيِّت مِن التوحيد في قوله: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُ تَقُونَ ﴾، وإنكار فرعون لهذا النوع من التوحيد في قوله: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُ ٱلْعَلْمِينِ ﴾ تجاهل من عارف أنّه عبدٌ مربوب؛ بدليل قوله تعالى: ﴿ قَالَ لَقَد عَلَيْهُ مِن مَا أَنْ مَن عَارِفَ أَنَّهُ عَبدٌ مربوب؛ بدليل قوله تعالى: ﴿ قَالَ لَقَد عَلَيْهُ مِن التوحيد لا عَلَيْتُ مَا أَنْ وَلَى مَن التوحيد لا وَجَحَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلُمُا وَعُلُوااً ﴾، وهذا النوع من التوحيد لا ينفع إلّا بإخلاص العبادة لله، كها قال تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِٱللّهِ إِلّا وَهُم مِنْ وَلَا يَنْ عَلَى ذَلْكَ كثيرة جدّاً.

الثاني: توحيده جلَّ وعلا في عبادته، وضابط هذا النوع من التوحيد هو تحقيق معنى (لا إله إلَّا الله)، وهي متركِّبةٌ من نفي وإثبات، فمعنى النفي منها: خلع جميع أنواع المعبودات غير الله كائنة ما كانت في جميع أنواع العبادات كائنة ما كانت، ومعنى الإثبات منها: إفراد الله جلَّ وعلا وحده بجميع أنواع العبادات بإخلاص، على الوجه الذي شرعه على ألسنة رسله عليهم الصلاة والسلام، وأكثر آيات القرآن في هذا النوع من التوحيد، وهو الذي فيه المعارك بين الرسل وأمهم ﴿أَجَعَلَ ٱلْأَلْهَا وَاحِدًا أَنْ هَنذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾.

 أَنِي ٱعْبُدُوا ٱللهَ وَٱجْتَنِبُوا ٱلطَّغُوتَ ﴾، وقوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا أَنَا فَٱعْبُدُونِ ﴾، وقوله: ﴿ وَسَعَلَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ وَالِهَةَ يُعْبَدُونَ ﴾، وقوله: ﴿ وَسَعَلَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ وَالِهَةَ يُعْبَدُونَ ﴾، وقوله: ﴿ قُلْ إِنَّمَا يُوحَى إِلَى اللهِ وَحِلَّ فَهَلَ أَنتُهُ مُسْلِمُونَ ﴾، فقد أمر في هذه الآية الكريمة أن يقول: إنَّ ما أوحى إليه محصور في هذا النوع من التوحيد؛ لشمول كلمة (لا إله إلَّا الله) لجميع ما جاء في الكتب؛ لأنَّها تقتضي طاعة الله بعبادته وحده، فيشمل ذلك جميع العقائد والأوامر والنواهي، وما يتبع ذلك من ثواب وعقاب، والآيات في هذا النوع من التوحيد كثيرة.

النوع الثالث: توحيده جلَّ وعلا في أسمائه وصفاته، وهذا النوع من التوحيد ينبني على أصلين:

الأول: تنزيه الله جلَّ وعلا عن مشابهة المخلوقين في صفاتهم، كما قال تعالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَنْ مُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَل

والثاني: الإيهان بها وصف الله به نفسه، أو وصفه به رسوله ﷺ على الوجه اللائق بكهاله وجلاله، كها قال بعد قوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِمِ شَى الله وَ السّمِيعُ اللائق بكهاله وجلاله، كها قال بعد قوله: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِمِ مَى الله وَ السّمِيعُ اللّهَ مِع قطع الطمع عن إدراك كيفية الاتّصاف، قال تعالى: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيمِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِمِ عِلْمًا ﴾، وقد قدّمنا هذا المبحث مستوفى موضحاً بالآيات القرآنية في سورة الأعراف.

ويكثر في القرآن العظيم الاستدلال على الكفار باعترافهم بربوبيَّته جلَّ وعلا على وجوب توحيده في عبادته، ولذلك يُخاطبُهم في توحيد الربوبيَّة باستفهام التقرير، فإذا أقرُّوا بربوبيَّته احتجَّ بها عليهم على أنَّه هو المستحق لأن يُعبد وحده، ووبَّخهم منكراً عليهم شركهم به غيره، مع اعترافهم بأنَّه هو

الرب وحده؛ لأنَّ مَن اعترف بأنَّه هو الربُّ وحده لزمه الاعتراف بأنَّه هو المستحق لأن يُعبد وحده.

ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ۚ ﴾، فلمَّا أقرُّوا بربوبيَّته وبَّخهم منكراً عليهم شركهم به غيره بقوله: ﴿ فَقُلْ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴾.

ومنها قوله تعالى: ﴿ قُل لِمَنِ ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهَا إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ منگا اعترفوا وبّخهم منكراً عليهم شركهم بقوله: ﴿ قُلْ أَفَلا تَذَكُّرُونَ ﴾ ، فليّا اعترفوا وبّخهم منكراً عليهم شركهم بقوله: ﴿ قُلْ أَفَلا سَيَقُولُونَ لِلّهِ ﴾ ، فليّا أقرُّوا وبّخهم منكراً عليهم شركهم بقوله: ﴿ قُلْ أَفَلا تَتَقُونَ ﴾ ، ثم قال: ﴿ قُلْ مَن بِيَدِهِ مَلكُوتُ كُلِ شَيْءٍ وَهُو يَجُهِرُ وَلا جُمَارُ عَليهم شركهم منكراً عليهم تَتَقُونَ ﴾ ، ثم قال: ﴿ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلكُوتُ كُلِ شَيْءٍ وَهُو يَجُهرُ وَلا جُمَارُ عَليهم شركهم بقوله: ﴿ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلكُوتُ كُلِ شَيْءٍ وَهُو يَجُهرُ وَلا جُمَارُ عَليهم شركهم بقوله: ﴿ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلكُونَ كُلِ شَيْءٍ وَهُو يَجُهرُ وَلا حُمَارُ عَليهم شركهم بقوله: ﴿ قُلْ فَأَنّى تُسْحَرُونَ ﴾ ، فليّا أقرُّوا وبّخهم منكراً عليهم شركهم بقوله: ﴿ قُلْ فَأَنّى تُسْحَرُونَ ﴾ .

ومنها قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن رَّبُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ ﴾، فلمَّا صحَّ الاعتراف وبَّخهم منكراً عليهم شركهم بقوله: ﴿ قُلْ أَفَاتَخُذْتُم مِّن دُونِهِ ٓ أُولِيَآءَ لَا يَمْلِكُونَ لأَنفُسِهِمْ نَفْعًا وَلَا ضَرًا ﴾.

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾، فلمَّا صحَّ إقرارُهم وبَّخهم منكراً عليهم بقوله: ﴿ فَأَنَّىٰ يُؤْفَكُونَ ﴾.

ومنها قوله تعالى: ﴿ وَلِمِن سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾، فلمَّا صحَّ اعترافهم وبَّخهم منكراً عليهم شركهم بقوله: ﴿ وَأَيْن سَأَلْتَهُم مِّن نَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَحْيَا بِقُولُه: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُم مِّن نَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَحْيَا بِعَوله: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُم مِّن نَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَحْيَا بِعِلْمَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾، فلمَّا صحَّ إقرارُهم وبَّخهم منكراً عليهم

شركهم بقوله: ﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ۚ بَلَّ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾، وقوله: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾، فليَّا صحَّ اعترافهم وبَّخهم منكراً عليهم بقوله: ﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ۚ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾، وقوله تعالى: ﴿ ءَآلِلَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ أَمَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءٌ فَأَنْبَتْنَا بِهِ، حَدَآبِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِتُواْ شَجَرَهَا أَه، ولا شكَّ أنَّ الجواب الذي لا جواب لهم البتة غيره: هو أنَّ القادرَ على خلق السموات والأرض وما ذكر معها خير من جماد لا يقدر على شيء، فلمّا تعيَّن اعترافهم وبَّخهم منكراً عليهم بقوله: ﴿ أَءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ ۚ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ ﴾، ثم قال تعالى: ﴿ أَمَّن جَعَلَ ٱلْأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلَلَهَآ أَنْهَنِّا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِي وَجَعَلَ بَيْنَ ٱلْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا ﴾، ولا شكَّ أنَّ الجواب الذي لا جواب غيره كما قبله، فلمّا تعيَّن اعترافهم وبَّخهم منكراً عليهم بقوله: ﴿ أُولَهُ مَّعَ ٱللَّهِ ۚ بَلَ أَكُثُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾، ثم قال جلَّ وعلا: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ ٱلْأَرْضِ ﴾، ولا شكَّ أنَّ الجواب كما قبله، فلمَّا تعيَّن إقرارهم بذلك وبَّخهم منكراً عليهم بقوله: ﴿ أُءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ ۚ قَلِيلًا مَّا تَذَكُّرُونَ ﴾، ثم قال تعالى: ﴿ أَمَّن يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَن يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ بُشِّرًا بَيْنَ يَدَىْ رَحْمَتِهِۦ ﴾، ولا شكَّ أنَّ الجواب كما قبله، فليَّا تعيَّن إقرارهم بذلك وبَّخهم منكراً عليهم بقوله: ﴿ أُولَهُ مَّعَ ٱللَّهِ ۚ تَعَالَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾، ثم قال جلَّ وعلا: ﴿ أَمِّن يَبْدَوُا ٱلْخُلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَن يَرَّزُ فُكُر مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ، ولا شُكَّ أنَّ الجواب كما قبله، فليًّا تعيَّن الاعتراف وبَّخهم منكراً عليهم بقوله: ﴿ أَءِلَهُ مَّعَ ٱللَّهِ ۚ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾، وقوله: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ هَلْ مِن شُرَكَآبِكُم مِّن يَفْعَلُ مِن ذَالِكُم

مِن مَنَيَءً ﴾، ولا شكَّ أنَّ الجواب الذي لا جواب لهم غيره هو: لا! أي ليس من شركائنا مَن يقدر على أن يفعل شيئاً من ذلك المذكور من الخلق والرَّزق والإماتة والإحياء، فلمَّا تعيَّن اعترافهم وبَّخهم منكراً عليهم بقوله: ﴿ سُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾.

والآيات بنحو هذا كثيرة جدًّا، ولأجل ذلك ذكرنا في غير هذا الموضع أنَّ كلَّ الأسئلة المتعلِّقة بتوحيد الربوبيَّة استفهامات تقرير، يُراد منها أنَّهم إذا أقرُّوا رتَّب لهم التوبيخ والإنكار على ذلك الإقرار؛ لأنَّ المقرَّ بالربوبيَّة يلزمه الإقرارُ بالألوهيَّة ضرورة، نحو قوله تعالى: ﴿ أَفِي ٱللهِ شَكُ ﴾، وقوله: ﴿ قُل أَغَيْر ٱللهِ أَبْغِى بالألوهيَّة ضرورة، نحو قوله تعالى: ﴿ أَفِي ٱللهِ شَكُ ﴾، وقوله: ﴿ قُل أَغَيْر ٱللهِ أَبْغِى بَلُكُ ﴾، وإن زعم بعض العلماء أنَّ هذا استفهام إنكار؛ لأنَّ استقراء القرآن دلَّ على أنَّ الاستفهام المتعلِّق بالربوبيَّة استفهام تقرير وليس استفهام إنكار؛ لأنَّهم لا ينكرون الربوبيَّة كما رأيت كثرة الآيات الدَّالَة عليه.

والكلام على أقسام التوحيد ستجده إن شاء الله في مواضع كثيرة من هذا الكتاب المبارك، بحسب المناسبات في الآيات التي نتكلّم على بيانها بآيات أخر ».



#### الفصل الثالث:

# في اتَّفاق دعوة الرسل على إفراد الله بالعبادة، واتَّفاق أقوامهم على معارضتهم واتِّباعهم لِملَّة الآباء.

خلق الله الخلق ليعبدوه، فقال عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّحِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾، أي: خلقهم لأمرهم بعبادة الله وحده ونهيهم عن عبادة كلِّ مَن سواه، وقد جاءت آيات الكتاب العزيز دالَّة على هذه الدعوة إجمالاً وتفصيلاً، وجاءت الآيات أيضاً إجمالاً وتفصيلاً دالَّة على كفر أقوامهم بهم وبقائهم على ما كان عليه آباؤهم.

فمن الآيات الدَّالَة إجمالاً على دعوة الرسل أممهم إلى إفراد الله بالعبادة قول الله عزَّ وجلَّ في سورة النحل: ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتِ كَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ مَ أَنْ أَنذُرُواْ أَنَّهُ وَلَا إِلَا إِلَا أَناْ فَٱتَّقُونِ ﴾، وقوله: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ آئَنُهُ وَآجَتَنِبُواْ ٱلطَّنعُوتَ ﴾، وقوله في سورة الأنبياء: ﴿ وَمَآ رَسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ وَلَا إِلَا قُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ وَلَا إِلَا قَاعَبُدُونِ ﴾.

ومن الآيات الدالة إجمالاً على كفر أقوامهم بهم وبقائهم على ما كان عليه آباؤهم قول الله عزَّ وجلَّ في سورة إبراهيم: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبُواْ ٱلَّذِينَ مِن قَيْلِكُمْ قَوْمِ نُوحٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَٱلَّذِينَ مِن بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا ٱللَّهُ جَآءَتُهُمْ وَسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَرَدُوا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَهِهِمْ وَقَالُواْ إِنَّا كَفَرْنَا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ وَإِنَّا لَفِي مُلِيبٍ ﴿ قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللّهِ شَكُ فَاطِرِ ٱلسَّمَواتِ شَكِّ مِمَّا تَدْعُونَنَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴿ قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللّهِ شَكُ فَاطِرِ ٱلسَّمَواتِ وَالْأَرْضِ يَدْعُونَنَا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴿ قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللّهِ شَكُ فَاطِرِ ٱلسَّمَواتِ وَالْأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُم مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِرَكُمْ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى قَالُواْ إِنْ أَنْ اللّهُ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِرَكُمْ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى قَالُواْ إِنْ اللّهُ مِنْ أَنْ اللّهُ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِرَكُمْ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى قَالُواْ إِنْ أَنْتُمْ إِلّا بَمُثَرٌ مِثْلُكُ مِنْ أَنْ اللّهُ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِرَكُمْ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى قَالُواْ إِنْ اللّهُ سَلَا اللّهِ مَنْ أَنْ اللّهُ مَنْ أَنْ اللّهُ مِنْ أَنْ اللّهُ مَنْ أَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَنْ أَنْ اللّهُ مِنْ أَنْ اللّهُ مِنْ أَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ أَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللهُ اللللهُ الللللللهُ الللهُ ال

### . مُبينٍ ﴾.

وقد أخبر الله في هاتين الآيتين عن قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم لا يعلمهم إلَّا الله أنَّهم قالوا لرسلهم: ﴿ إِنَّا كَفَرْنَا بِمَآ أُرْسِلْتُم بِهِ ﴾، وأنَّهم قالوا: ﴿ إِنَّا كَفَرْنَا بِمَآ أُرْسِلْتُم بِهِ ﴾، وأنَّهم قالوا: ﴿ إِنَّ أَنتُمْ إِلَا بَشَرٌ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا ﴾.

ومنها قوله تعالى في سورة سبأ: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَآ إِنَّا بِمَآ أُرْسِلْتُم بِهِ كَفِرُونَ ﴾، وقوله في سورة الزخرف: ﴿ وَكَذَالِكَ مَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَآ إِنَّا وَجَدْنَآ ءَابَآءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرِهِم قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَآ إِنَّا وَجَدْنَآ ءَابَآءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرِهِم مُّن مُقْتَدُونَ ﴾، وقوله في سورة الذاريات: ﴿ كَذَالِكَ مَآ أَتَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرًا أَوْ مَجْنُونً ﴾.

وأمَّا الآيات الدالة تفصيلاً على دعوة كلِّ رسول قومه إلى عبادة الله وحده لا شريك له ورد قومه عليه بالكفر به والبقاء على ما كان عليه الآباء:

قَوْمِهِ مَا هَنذَآ إِلَّا بَشَرُّ مِّثْلُكُرْ يُرِيدُ أَن يَتَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لأَنزَلَ مَلَتَبِكَةً مَّا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي ءَابَآبِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ﴾.

وقال عن هود في سورة الأعراف: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا ۗ قَالَ يَسَقَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَهِ عَيُّرُهُ ۚ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴾، وقال في سورة هود: ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا ۚ قَالَ يَسْقَوْمِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَهٍ عَيْرُهُ ۚ إِنْ أَنتُمْ إِلّا مُفْتُرُونَ ﴾، وقال في سورة المؤمنون: ﴿ ثُمَّ أَنشأُنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا ءَاحْرِينَ ۚ فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَهٍ عَيْرُهُ ۗ أَفَلا تَتَقُونَ ﴾، قيل: هو هود، وقيل: هو صالح، وقال في سورة الشعراء: ﴿ كَذَّبَتْ عَادُ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ مُعْرَفُوا اللهَ وَأَطِيعُونِ ﴾، وقال في سورة الشعراء: ﴿ كَذَّبَتْ عَادُ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِلّٰهِ وَقَلْ اللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴾، وقال في سورة فصلت: ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنذَرْتُكُمْ صَعِقَةً مِثْلُ صَعِقَةً عَادٍ وَقَالَ في سورة الأحقاف: ﴿ وَادْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ وَالاً خَعْبُدُواْ إِلّا اللّهَ ﴾، وقال في سورة الأحقاف: ﴿ وَادْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ وِالْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ وقال في سورة الأحقاف: ﴿ وَادْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ وِالْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ وقال في سورة الأحقاف: ﴿ وَادْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ وِالْأَحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ وقال في سورة الأحقاف: ﴿ وَادْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ وِالْأَخْتَقَافِ وَقَدْ خَلَتِ وقال في سورة الأحقاف: ﴿ وَادْكُرْ أَخَا عَادٍ إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُ وَالْكُمْ عَذَابَيَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ اللله مُن يَدْي يَدُومِ عَظِيمٍ ﴾ الله أَنْ اللهُ أَنذَرُ وَقَوْمَهُ وَالْكُولُ اللّهُ عَالِهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمَالَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ أَنذَالُ وَقَوْمَهُ وَالْمُ الْمَاكُولُ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُ الْعَلْمُ الْمُؤْمِنَا عَلَيْكُمْ عَذَابَ وَالْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُ اللّهُ الْمُؤْمُ اللّهُ الللللْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وقال عن ردِّ قومه عليه في سورة الأعراف: ﴿ قَالُواْ أَجِعْتَنَا لِنَعْبُدَ ٱللَّهَ وَحَدَهُۥ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا ﴾، وقال في سورة هود: ﴿ قَالُواْ يَنْهُودُ مَا جِعْتَنَا بِبَيِّنَةٍ وَمَا خَنْ بِتَارِكَى ءَالِهَتِنَا عَن قَوْلِكَ وَمَا خَنْ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾، وقال في سورة الأحقاف: ﴿ قَالُواْ أَجِعْتَنَا لِتَأْفِكَنَا عَنْ ءَالْهِتِنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الطَّعدِقِينَ ﴾.

وقال عن صالح في سورة الأعراف: ﴿ وَإِلَىٰ ثُمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا ۗ قَالَ يَاهَوْمِ الْحَبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَ قَالَ فِي سورة هود: ﴿ وَإِلَىٰ ثُمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا ۚ قَالَ يَاهَوْمِ الْعَبُدُواْ اللّهَ مَا لَكُم مِنْ إِلَاهٍ غَيْرُهُ وَ هُوَ هُوَ اللّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَاهٍ غَيْرُهُ وَ هُوَ

أَنشَأَكُم مِّنَ ٱلأَرْضِ وَٱسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾، وقال في الشعراء: ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ الْمُرْسَلِينَ ۚ إِذْ قَالَ هَمْ أَخُوهُمْ صَلِحٌ أَلَا تَتَّقُونَ ۚ إِنِّ لَكُمْ رَسُولً أَمِينً ۚ إِلَى اللّهُ وَأَطِيعُونِ ﴾، وقال في النمل: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا أَنِ فَاتَّقُواْ ٱللّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾، وقال في النمل: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا أَنِ النّهُ وَإِنّا أَعْرَضُواْ فَقُلْ اللّهُ وَإِنّا أَعْرَضُواْ فَقُلْ أَعْدُواْ اللّهُ وَإِنّا أَعْرَضُواْ فَقُلْ أَعْدُواْ اللّهُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ أَلَا سَعِقَةً مِثْلَ صَعِقَةٍ عَادٍ وَثَمُودَ ﴿ إِذْ جَآءَتُهُمُ ٱلرّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلَا تَعْبُدُواْ إِلّا ٱللّهُ ﴾.

وقال عن ردِّ قومه عليه في سورة هود: ﴿ قَالُواْ يَنصَالِحُ قَدْ كُنتَ فِينَا مَرْجُوًّا قَبْلَ هَنذَآ ۚ أَتَنْهَٰننَآأَن نَّعْبُدُ مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا وَإِنَّنَا لَفِي شَكِّ مِّمَّا تَدْعُونَآ إِلَيْهِ مُرِيبٍ﴾.

وقال عن لوط في الشعراء: ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ۚ إِذْ قَالَ لَهُمْ اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴾، وقال أَخُوهُمْ لُوطُ ٱللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴾، وقال في القمر: ﴿كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ بِٱلنُّذُرِ ﴾.

وقال عن إبراهيم في سورة الأنعام: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَّحِذُ أُصْنَامًا ءَالِهَةً إِنّ أَرَنكَ وَقَوْمَكَ فِي صَلَىٰلٍ مُّبِينٍ ﴾، وقال في سورة إبراهيم: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ آجْعَلَ هَنذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنًا وَٱجْنُبِي وَبِيّ أَن نَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامَ ﴾، وقال في مريم: ﴿ إِذْ قَالَ لأبِيهِ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لا يَسْمَعُ وَلا يُبْصِرُ وَلا يُغْنِى عَنكَ شَيًّا ﴾، وقال في الأنبياء: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا إِبْرَهِيمَ رُشْدَهُ ومِن قَبْلُ وَكُنّا بِهِ عَلِمِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لأبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَنذِهِ ٱلتَّمَاثِيلُ ٱلَّتِي أُنتُمْ هَا عَلِكَفُونَ ﴾، وقال: ﴿ قَالَ لأبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا لَا يَنفَعُكُمْ شَيًّا وَلا يَضُرُّكُمْ ﴿ وَاللّهُ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾، وقال في سورة الشعراء: ﴿ وَٱلنَّلُ عَلَيْهِمْ أَفَتَعْبُدُونَ ﴾ وقال في سورة الشعراء: ﴿ وَٱتّلُ عَلَيْهِمْ تَعْبُدُونَ ﴾ وقال في سورة الشعراء: ﴿ وَٱتّلُ عَلَيْهِمْ تَعْبُدُونَ ﴾ وقال في سورة الشعراء: ﴿ وَٱتّلُ عَلَيْهِمْ عَلِكُمْ اللّهُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ وقال في سورة الشعراء: ﴿ وَٱتّلُ عَلَيْهِمْ عَلَكُمْ أَوْ يَضُمُونَ ﴾ وقالَ فَي عَلَوْنَ ﴾ وقالَ فَي عَلَمُ وَلَهُ وَاللّهُ مَا لَا يَنفَعُونَ ﴾ وقال في سورة الشعراء: ﴿ وَٱتّلُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ وَلَا فَي سَمْعُونَكُمْ أَوْ يَضُمُونَ ﴾ وقالُ فَي عَلَمُ وَلَا فَي عَلْمُونَ ﴾ وقالَ فَي عَلَمُونَ ﴾ وقالَ فَي عَلْمُونَ ﴾ وقالَ فَي عَلْمُ وَاللّهُ مَا لَا يَعْبُدُ وَلَا فَي عَلْمُونَ كُمْ أَوْ يَضُونُ فَي قَالُواْ نَعْبُدُ أُو يَضُمُّونَ ﴾ قَالُ وَالْ فَي عَلَى اللّهُ وَلَا فَي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا قَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالَا عَلْمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

بَلْ وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا كَذَالِكَ يَفْعَلُونَ ﴾، وقال في العنكبوت: ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهُ وَٱتَّقُوهُ ۚ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أُوتَٰنَا وَتَحَلَّقُونَ إِفْكًا ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْتَغُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَٱعْبُدُوهُ وَٱشْكُرُواْ لَهُرْ ۖ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾، وقال أيضاً: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا ٱتَّخَذْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ أَوْثَنَّا مُّودَّةَ بَيْنِكُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا أَثُمَّ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضِ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضًا وَمَأْوَنكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُم مِّن نَّاصِرِينَ ﴾، وقال في الصافات: ﴿ وَإِنَّ مِن شِيعَتِهِ لَإِبْرَاهِيمَ ٢ إِذْ جَآءَ رَبُّهُ، بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ۞ إِذْ قَالَ لأبِيهِ وَقَوْمِهِـ مَاذَا تَعْبُدُونَ ۞ أَبِفْكًا ءَالِهَةً دُونَ ٱللَّهِ تُرِيدُونَ ٢ فَمَا ظُنُّكُر بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾، وقال: ﴿ قَالَ أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ هِ وَٱللَّهُ خَلَقَكُرٌ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾، وقال في الزخرف: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرٌ هِيمُ لأبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَني فَإِنَّهُ وسَيَهْدِينِ ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾، وقال في المتحنة: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوَّةً حَسَنَةٌ فِي إِبْرُ هِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ رَ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وُاْ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَآءُ أَبَدًا حَتَّىٰ تُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحْدَهُ آهُ.

وقال في ردِّ قومه عليه: جواب أبيه في سورة مريم: ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَتِي يَتَالِبُرُ هِيمُ لَيِن لَّمْ تَنتَهِ لأَرْجُمَنَكُ وَٱهْجُرْنِي مَلِيًّا ﴾، وقال في الأنبياء: ﴿ قَالُواْ وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا لَهَا عَلِدِينَ ﴾، وقال: ﴿ قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَٱنصُرُواْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُم فَعِلِينَ ﴾، وقال في الشعراء: ﴿ قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَآءَابَآءَنَا كَذَالِكَ يَفْعَلُونَ ﴾.

وقال عن شعيب في الأعراف: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ۗ قَالَ يَنقَوْمِ اللَّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُۥ قَدْ جَآءَتْكُم بَيِّنَةٌ مِن رَّبِكُمْ ﴾، وقال في هود: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ۚ قَالَ يَنقَوْمِ آعْبُدُواْ اللَّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُۥ وَلَا

تَنقُصُواْ ٱلْمِكْيَالَ وَٱلْمِيزَانَ ﴾، وقال في الشعراء: ﴿ كَذَّبَ أَصْحَنبُ لَقَيْكَةِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ كَذَّبَ أَصْحَنبُ لَقَيْكَةِ ٱللَّهُ اللَّمُ سَلِينَ ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ ۚ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا فَقَالَ يَنقَوْمِ وَأَطِيعُونِ ﴾، وقال في العنكبوت: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا فَقَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهُ وَٱرْجُواْ ٱلْيَوْمُ ٱلْآخِرَ﴾.

وقال عن ردِّ قومه عليه في الأعراف: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَا ۗ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَكَبُرُواْ مِن قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّكَ يَسُعَيْبُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَكَ مِن قَرْيَتِنَاۤ أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا ۚ ﴾، وقال في هود: ﴿ قَالُواْ يَسُعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتُرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآ وُنَآ ﴾.

وقال عن يعقوب في البقرة: ﴿ أُمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَيَعْقُوبَ ٱلْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَىهَكَ وَإِلَىهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَاهِعَمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَنقَ إِلَىهًا وَحِدًا وَخَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾.

وقال عن موسى في البقرة: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَكُم مُّوسَىٰ بِٱلْبِيّنَتِ ثُمَّ ٱتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَلِمُونَ ﴾، وقال في آل عمران: ﴿ كَدَأْبِ وَاللَّهُ مَا لَا يَعْرَفُ وَاللَّهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾، وقال وَالَّذِينَ مِن قَيْلِهِمْ كَذَبُواْ بِعَايَتِنَا فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِمْ وَاللَّهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾، وقال في الأعراف: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُوسَىٰ بِعَايَتِنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْمِ فَظَلَمُواْ بِهَا فَانظُرْ كَيْفَكَانَ عَنقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾، وقال: ﴿ وَجَوزْنَا بِبَنِي إِسْرَءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَنواْ عَلَىٰ قَوْمِ يَعْكُفُونَ عَلَىٰ أَصْنَامِ هُمْ ۚ قَالُواْ يَنمُوسَى ٱجْعَل لَّنَا إِلَيها كَمَا لَهُمْ فَانَواْ عَلَىٰ قَوْمٍ يَعْكُفُونَ عَلَىٰ أَصْنَامٍ هُمْ ۚ قَالُواْ يَنمُوسَى ٱجْعَل لَّنَا إِلَيها كَمَا لَهُمْ عَلَىٰ وَقَالًا إِنَّكُمْ قَوْمٌ جَهَلُونَ ﴿ إِنَّ هَتُولَاءٍ مُتَبَرِّمًا هُمْ فِيهِ وَبَنظِلٌ مَا كَانُواْ عَلَىٰ إِنْكُمْ قَوْمٌ جَهَلُونَ ﴿ إِنَّ هَتُولَاءٍ مُتَبَرِّمًا هُمْ فِيهِ وَبَنظِلٌ مَا كَانُوا فَالْهِمْ عَجْلًا جَسَدًا لَهُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيهِمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيهِمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ وَحُوارٌ أَلَمْ يَرَوا وَقَالَ فَي مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيهِمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ وَحُوارً أَلْمَ يَرَوا فَاللَهُ مُ وَلَا يَهِمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ حُلِيهِمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ وَحُوارًا أَلْمَ يَرَوا فَلَا فِي وَقَالَ فَي وَلَا يَعْدِيمَ مُوسَىٰ مِنْ بَعِيمِ مَا وَقُلْوا فَالِمِينَ ﴾ وقال في وقال في وكذَا في المُعْدِينَ فَي وَلَا يَعْدِيمَ وَالَّذِينَ مِن قَيْلِهِمْ كَفُرُواْ بِعَايَتِ اللَّهِ فَأَخَذَهُمُ ٱلللهُ وَكَدَأُنِهُمْ وَلَا يَوْرَانَ فَالَا فِي وَلَا يَعْدِيمَ وَالْمَالِهُ وَكُولُوا فِي الْمِنْ الْمُعْدِيمَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا مُؤْلُوا عَلَا مِنْ اللّهُ الْمُؤْلُولُوا عَلَالِهُ اللّهُ الْمُؤْلُولُوا فَلَا عُولَا فَالْمُونَ الْمُؤْلُولُوا عَلَامُونَ الْمُؤَلِقُولُوا فَلِلْمُ مَا لَلْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُلْمُ وَالْمُ عَلَى الْمُؤْلُولُوا فَلَا عُلَالِهُ عَلَى الْمُؤْلُولُوا فَلَا عُلَا مُلْعُولُوا عَلَا فَلَا فَلَا عَلَا عُلَا مُوسَى اللّهُ اللّهُ عَلَا

بِذُنُوبِهِمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيٌّ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾، وقال: ﴿ كَدَأْبِ ءَالَ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَيْلِهِمْ ۚ كَذَّبُواْ بِفَايَتِ رَبِّهِمْ فَأَهْلَكُنَّنهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَغْرَقْنَاۤ ءَالَ فِرْعَوْنَ ۚ وَكُلُّ كَانُواْ ظَلِمِينَ ﴾، وقال في التوبة: ﴿ وَقَالَتِ ٱلَّيَهُودُ عُزَيْرٌ ٱبِّنُ ٱللَّهِ ﴾، وقال في يونس: ﴿ ثُمَّر بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ وَهَنُرُونَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْمِ مِعَايَنتِنَا فَٱسۡتَكۡبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا مُجۡرِمِينَ ٢ فَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ إِنَّ هَنذَا لَسِحْرٌ مُّبِينٌ ﴾، وقال في هود: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِثَايَنتِنَا وَسُلْطَن مُّبِينٍ ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْمِ فَأَتَّبَعُواْ أَمْرَ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ ﴾، وقال في إبراهيم: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَئِتِنَآ أَتْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ ٱلظُّلُمَنِ إِلَى ٱلنُّورِ وَذَكِرْهُم بِأَيْدِم ٱللَّهِ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَىتٍ لِّكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾، وقال: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن تَكُفُرُوٓا أَنتُمْ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا فَإِنَّ ٱللَّهَ لَغَنِيٌّ حَمِيدً ﴾، وقال في الإسراء: ﴿ وَءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَنَبَ وَجَعَلْنَهُ هُدَّى لِّينِي إِسْرَاءِيلَ أَلَّا تَتَّخِذُوا مِن دُونِي وَكِيلًا ﴾، وقال: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ تِسْعَ ءَايَنتِ بَيِّنَنتٍ فَسْئَلٌ بَنِيَ إِمْرَاءِيلَ إِذْ جَآءَهُمْ فَقَالَ لَهُ، فِرْعَوْنُ إِنِّي لأَظُنُّكَ يَنمُوسَىٰ مَسْحُورًا ١ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَآ أَنزَلَ هَتَوُلآءِ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ وَإِنَّى لأَظُنُّكَ يَنفِرْ عَوْن مَثْبُورًا ﴾، وقال في طه: ﴿ إِنَّمَاۤ إِلَاهُكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوۤ ۚ وَسِعَ كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾، وقال في المؤمنون: ﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ وَأَخَاهُ هَرُونَ بِعَايَنتِنَا وَسُلْطَننِ مُبِينٍ عَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ مُ فَٱسْتَكْبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا عَالِينَ ﴾، وقال في الفرقان: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ وَجَعَلْنَا مَعَهُ ٓ أَخَاهُ هَنُرُونَ وَزِيرًا ۞ فَقُلْنَا ٱذْهَبَآ إِلَى ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِيرَ كَذَّبُواْ بِئَايَتِنَا فَدَمَّرْنَنَهُمْ تَدْمِيرًا ﴾، وقال في الشعراء: ﴿ وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسَىٰ أَنِ ٱثْتِ ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ٢ قَوْمَ فِرْعَوْنَ أَلَا يَتَّقُونَ ﴾، وقال في النمل: ﴿ فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ ءَايَنتُنَا مُبْصِرَةً قَالُوا هَنذَا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ وَجَحَدُوا بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتْهَا

أَنفُسُهُمْ ظُلُمًا وَعُلُوا ۚ فَانظُرْ كَيْفَكَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾، وقال في العنكبوت: ﴿ وَقَرُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَمَنَ وَلَقَدْ جَآءَهُم مُّوسَىٰ بِٱلْبَيِّنَتِ فَٱسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ وَمَا كَانُواْ سَبِقِينَ ﴾، وقال في غافر: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَنِتِنَا وَسَلْطَنِ مُبِينِ وَمَا كَانُواْ سَبِقِينَ ﴾، وقال في غافر: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَنِتِنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَا اللهِ عَقَالُواْ سَبِحِرٌ كَذَّابُ ﴾، وقال في الزخرف: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَنِتِنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَا يَنِ فَقَالَ إِنِي وَقَالُ إِنِي وَقَالُ فِي الزخرف: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ ءَالَ فِرْعَوْنَ النَّذُرُ ﴾ وقال في الزمل: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَهِدًا عَلَيْكُمْ كُمُ الْمَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ النَّذُرُ ﴾ وقال في المزمل: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَهِدًا عَلَيْكُمْ كُمُ اللهَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ النَّذُرُ ﴾ وقال في فرعونَ النَّذُرُ ﴾ وقال في المزمل: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَهِدًا عَلَيْكُمْ كُولَا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَهِدًا عَلَيْكُمْ كُولَا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ النَّا أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فَعْصَىٰ فِرْعَوْنَ النَّهُ مُ طَعَىٰ ﴾ وقال في المزمل: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كُمْ اللهَ إِلَىٰ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ فَرْعَوْنَ إِنَّهُ مَا اللهَ عَلَىٰ اللهَ إِلَىٰ وَرَعَوْنَ إِنَّهُ مَا طَعَىٰ ﴿ فَقُلْ هَلُ لَكَ إِلَىٰ أَن تَزَكَىٰ ﴾ وقال في المَانِ عَاتَ فَيْكُولُ إِلَىٰ رَبِكَ فَتَخْشَىٰ ﴾ .

وقال عن ردِّ قومه عليه في يونس: ﴿ قَالُواْ أَجِفْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ وَالْمَا وَتَكُونَ لَكُمَا بِمُؤْمِنِينَ ﴾، وقال في المقصص: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم مُّوسَىٰ بِعَايَسِنَا بَيِّنَتٍ قَالُواْ مَا هَنذَآ إِلَّا سِحْرٌ مُّفَتَرَى وَمَا سَمِعْنَا بِهَنذَا فِي ءَابَآبِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ﴾.

وقال عن عيسى في آل عمران: ﴿ وَمُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ ٱلتَّوْرَلَةِ وَقَالَ عَن بَيْكُمْ بَعْضَ ٱلَّذِى حُرِّمَ عَلَيْكُمْ أَوجِعْتُكُمْ بِعَايَةٍ مِّن رَبِّكُمْ فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَلَا لَكُ مِن اللَّهَ رَبِي وَرَبُّكُمْ فَٱعْبُدُوهُ هَنذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾، وقال في وأطِيعُونِ ﴿ مَا قُلْتُ هَمْ إِلَّا مَا أَمْرَتِني بِهِ أَن ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ ﴾، وقال: ﴿ وَقَالَ اللَّهُ مِن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ الْمَسِيحُ يَنِنِي إِسْرَعِيلَ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ أَنِهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةُ وَمَأُونَهُ ٱلنَّالُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾، وقال في التوبة: ﴿ وَقَالَتِ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةُ وَمَأُونَهُ ٱلنَّالُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾، وقال في التوبة: ﴿ وَقَالَتِ

اليَهُودُ عُزَيِرٌ ابْنُ اللّهِ وَقَالَتِ النَّصَرَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللّهِ ذَٰلِكَ قَوْلُهُم بِأَفْوَهِم اللهُ اللهِ عُولَ اللّهِ عَوْلَ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أَمِرُواْ إِلّا اللّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أَمِرُواْ إِلّا الْحَبَارَهُمْ وَرُهُ اللّهِ مَرْيَمَ وَمَا أَمِرُواْ إِلّا الْحَبَّدُواْ إِلَهُ إِلّا هُو شَبْحَنَهُ مَمّا يُشْرِكُونَ مَرْيَمَ وَمَا أَمِرُواْ إِلّا لِيَعَبُدُواْ إِلَهُ إِلّا هُو شَبْحَنَهُ مَمّا يُشْرِكُونَ مَرْيَمَ وَمَا أَمُرُواْ إِلّا يَعْبُدُواْ إِلَهُ إِلّا هُو شَبْحَنَهُ أَوْا قَصَى أَمْرًا فَإِنّما يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ فَيكُونُ هُمَا كَانَ لِلّهِ أَن يَتَّخِذَ مِن وَلَهِ شَبْحَنَهُ أَوْا قَصَى أَمْرًا فَإِنّما يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ هُو وَإِنَّ اللّهَ مَلْ مَرْيَمَ اللّهِ مَا اللّهِ وَاللّهُ عَلَى الْحَرف اللّهُ وَأَعْبُدُوهُ هَنذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾، وقال في الزخرف: هُ وَلَمّا جَآءَ عِيسَى بِالنِيكِينَتِ قَالَ قَدْ حِثْتُكُم بِاللّحِكْمَةِ وَلِأُبْيِنَ لَكُم بَعْضَ اللّذِى خُولَكُمْ فَاعْبُدُوهُ هَنذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾، وقال في الصف: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى آبُنُ مَرْيَمَ يَنِينَ إِسْرَاءِيلَ إِنّى رَسُولُ مُشْتَقِيمٌ ﴾، وقال في الصف: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى آبُنُ مَرْيَمَ يَنِينَ إِسْرَءِيلَ إِنّى رَسُولُ مُشْتَقِيمٌ ﴾، وقال في الصف: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى آبُنُ مَرْيَمَ يَنِينَ إِسْرَاءِيلَ إِنّى رَسُولُ مُشْتَقِيمٌ هُ وقال فِي الصف: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى آبُنُ مَرْيَمَ يَنِينَ إِسْرَاءِيلَ إِنْ رَسُولُ مَلْمَ الْمَا بَيْنَ يَدَى مَنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى آسَمُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَا بَيْنَ يَدَى مِنَ التَوْرَاةِ وَمُبَشِرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى آسُمُونَ ﴾.

وقال عن سليهان في سورة النمل: ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيْمَن وَإِنَّهُ بِسَمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ اللَّهِ الرَّحْمَن الرَّحْمَن اللَّهُ وَأَتُون مُسْلِمِينَ ﴾، وقال عن إلياس في الصافات: ﴿ وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ آلاً تَتَّقُونَ ﴿ أَلَا تَتَّقُونَ ﴾ .

وقال عن يونس في الصافات: ﴿ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ۗ ﴿ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴿ وَأَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾.

وقال عن يوسف: ﴿ إِنِّى تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَهُم بِٱلْاَخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴿ وَاللَّهِ وَهُم بِٱلْاَخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴿ وَالنَّبَعْتُ مِلَّةَ ءَابَآءِ يَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَا ﴿ لَنَا أَن نَشْرِكَ بِاللَّهِ مِن شَيْءً ۚ ذَٰ لِكَ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَبِكِنَّ أَكْتُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ يَنْ عَلَيْ النَّاسِ وَلَبِكِنَّ أُحْرَاللَّهُ ٱلْوَاحِدُ ٱلْقَهَّالُ ﴾ يَشْكُرُونَ ﴾ يَنصَنجِنِي ٱلسِّجْنِ ءَأَرْبَابُ مُتَفَرِّقُونَ خَيْرً أَمِ ٱللَّهُ ٱلْوَاحِدُ ٱلْقَهَّالُ ﴾ يَشْكُرُونَ ﴿ خَيْرً أَمِ ٱللَّهُ ٱلْوَاحِدُ ٱلْقَهَالُ ﴾

417

مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسْمَآءِ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَننَ إِنِ ٱلْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَرَ أَلَا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَكِكنَّ أَكْتَرَ ٱلنَّاسُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾.

وقد ختم الله الرسالات برسالة نبيِّنا محمد ﷺ إلى الجنِّ والإنس، فدلُّ أُمَّته على كلِّ خير، وحذَّرها من كلِّ شرِّ، وأعظمُ شيء دعاها إليه إفراد الله بالعبادة، وأعظمُ شيء نهاها عنه أن يُشرك معه أحد في العبادة، وقد أعلن ذلك أول ما بعثه الله بقوله ﷺ: « يا أيُّها الناس! قولوا لا إله إلَّا الله تفلحوا » أخرجه الإمام أحمد بإسناد صحيح (١٦٦٠٣)، وقد جاء في القرآن الكريم آياتٌ كثيرة في دعوته إلى التوحيد وتحذيره من الشرك، وآيات كثيرة في ردِّ قومه عليه، وأنَّهم باقون على ملَّة آبائهم، فمن الآيات في الدعوة إلى التوحيد والتحذير من الشرك قوله عزَّ وجلَّ في البقرة: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعۡبُدُواْ رَبُّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَتِلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ١ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَاشًا وَٱلسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِمِ مِنَ ٱلثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَّكُمْ فَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾، وقد ابتُدئت الآية الأولى بالأمر بعبادة الله وحده، وخُتمت الآية الثانية بالنهي عن الشرك، وقوله في آل عمران: ﴿ قُلْ يَتَأَهُلَ ٱلْكِتَابِ تَعَالُوْاْ إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآءِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُرُ أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِمِ شَيُّنَا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾، وقوله في الأعراف: ﴿ قُل لَّا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ۚ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيَّبَ لَا سْتَكُثَّرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ ٱلسُّوءُ ۚ إِنَّ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾، وقال في الحج: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ فَٱسْتَمِعُواْ لَهُرَّ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَحْلُقُواْ ذَبَابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَابُ شَيُّنا لا

يَسْتَنقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ﴾، وقوله في الكهف وفصلت: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرِّ مِنْلُكُمْ لِلَهُ وَحِدُ ﴾، وقوله في الذاريات: ﴿ فَفِرُّواْ إِلَى ٱللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى ٱللَّهِ إِلَى ٱللَّهِ إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللهِ إِلَى الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهُ اللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللهِ الللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

ومن الآيات في ردِّ قومه عليه قوله تعالى في البقرة: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلَّ نَتَّبِعُ مَآ أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَآ ﴾، وقوله في المائدة: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالَوْا إِلَىٰ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ قَالُواْ حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَآ ﴾، وقوله في يونس: ﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنَّ أُوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ رَجُلٍ مِّهُمْ أَنْ أَنذِرِ ٱلنَّاسَ وَبَشِّرِ ٱلَّذِيرَ ءَامَنُواْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّمٌ قَالَ ٱلْكَنفِرُونَ إِنَّ هَنذَا لَسَحِرٌ مُّبِينُّ ﴾، وقوله في الأنبياء: ﴿ وَإِذَا رَءَاكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِن يَتَّخِذُونَكَ إِلَّا هُزُوًّا أُهَنذَا ٱلَّذِي يَذْكُرُ ءَالِهَتَكُمْ وَهُم بِذِكْرِ ٱلرَّحْمَانِ هُمْ كَنفِرُونَ ﴾، وقوله في الفرقان: ﴿ وَإِذَا رَأُوكَ إِن يَتَّخِذُونَكَ إِلَّا هُزُوًا أَهَىذَا ٱلَّذِي بَعَثَ ٱللَّهُ رَسُولا ۗ إِن كَادَ لَيُضِلُّنَا عَنْ ءَالِهَتِنَا لَوْلَآ أَنِ صَبَرْنَا عَلَيْهَا ۚ وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلًا ﴾، وقوله في لقهان: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱتَّبِعُواْ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ﴾، وقوله في سبأ: ﴿ وَإِذَا تُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُنَا بَيِّنت قِالُوا مَا هَنذَآ إِلَّا رَجُلُّ يُرِيدُ أَن يَصُدَّكُرْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُكُمْ وَقَالُواْ مَا هَنذَآ إِلَّا إِفْكٌ مُّفْتَرَى ۚ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ إِنْ هَنذَآ إِلَّا سِحْرٌ مُّبِينٌ ﴾، وقوله في الصافات: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ أَبِنَّا لَتَارِكُواْ ءَالِهَتِنَا لِشَاعِي مِّجَّنُونِ ﴾، وقوله في ص: ﴿ وَعَجِبُواْ أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌّ

مِّهُمْ وَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَنذَا سَنجِرٌ كَذَّابٌ ﴿ أَجَعَلَ ٱلْأَفِيَةَ إِلَنهًا وَاحِدًا ۚ إِنَّ هَنذَا لَشَيْءً عُجَابُ﴾.

ولًا حضرت أبا طالب الوفاة جاءه رسول الله ﷺ يعوده وعنده رجلان، فقال له: يا عم! قل لا إله إلّا الله؛ كلمة أحاجُ لك بها عند الله، فقالا له: أترغب عن ملّة عبد المطلب؟! فكان آخر ما قال: على ملّة عبد المطلب، رواه البخاري (٣٨٨٤) ومسلم (٢٤).

وقد تبيَّن بهذه الآيات الكثيرة الدالَّة إجمالاً وتفصيلاً على دعوة الرسل أقوامهم إلى إفراد الله بالعبادة أنَّ الواجبَ الاهتهام والعناية بالدعوة إلى توحيد الألوهية، اقتداءً برسل الله الكرام عليهم الصلاة والسلام؛ لأنَّه التوحيد الذي خلق الله الخلق لأمْرهم به ونهيهم عن صرف العبادة لأحد سواه، وهو الذي من أجله أرسلت الرسل وأُنزلت الكتب، ولا يجوز التشاغل عنه بالاهتهام والعناية بتقرير توحيد الربوبية؛ لأنَّ ذلك مركوزٌ في الفطر ولمَ تُنكره الأُمم، بل هي مقرَّةٌ به، ولم يُدخلهم إقرارُهم به في الإسلام، ومن الآثار السيئة المترتبة على اشتغال كثير من المنتسبين إلى العلم بتقرير توحيد الربوبية وعدم عنايتهم بتقرير توحيد الربوبية وعدم عنايتهم من الافتتان بالقبور والبناء عليها واتخاذها مساجد، وما يحصل من كثير من الناس من دعاء أهلها والاستغاثة بهم وسؤالهم قضاء الحاجات وكشف الكربات، وغير ذلك عمًّ لا يجوز أن يُطلب من غير الله.

ومن باب أولى ما يفعله بعضُ الناس من التشاغل عن تقرير توحيد الألوهية ودعوة المسلمين إلى إخلاص العبادة لله وحده وتحذيرهم من الشرك الذي ابتُلي به المفتونون بالقبور، وذلك باشتغالهم بتقرير إثبات وجود الله بغية

إقناع الشيوعيّن؛ فإنَّ هذا وإن كان مطلوباً في الجملة، إلَّا أنَّه لا يجوز أن يكون على حساب إهمال المحافظة على سلامة عقائد المسلمين، فإنَّ المحافظة على رأس المال مقدَّمةٌ على البحث عن الرِّبح، ومَثل من يكون كذلك كالذي يُحاول أن يعمر قصراً وهو يهدم مصراً، وكالذي يُحاول أن يصيد الطير في الهواء وهو لم يحافظ على ما في حوزته من الطيور، وأوَّلُ شيء عمله أبو بكر الصديق و في خلافته أنَّه صرف همَّته إلى إصلاح الخلل الداخلي الذي حصل بعد وفاة النبي مَعَلِيْةُ من حصول الرِّدَة من بعض المسلمين ومنعهم الزكاة، ثم بعد ذلك المُجه إلى إرسال الجيوش لغزو الفرس وغيرهم.



# الفصل الرابع:

في تحريم البناء على القبور واتّخاذها مساجد وما يُفضي إليه من الشرك بدعاء أهلها والاستغاثة بهم وسؤالهم قضاء الحاجات وكشف الكربات، وغير ذلك مِمّا لا يُطلب إلّا من الله.

الشرك بالله عبادة غير الله معه، وهو أعظمُ ذنب عُصى الله به، وهو الذنب الذي لا يغفره الله، قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّ آللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِمِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَ لِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ في آيتين من سورة النساء، وهو الذنب الذي يُخلُّد صاحبُه في النار أبد الآباد، ولا سبيل له للخروج منها، كما قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنَّهُۥ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنهُ ٱلنَّارُ ﴾، وقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا ۚ كَذَالِكَ جَزى كُلَّ كَفُورٍ ﴾، وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلُّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابُ ﴾، وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَسِنَا وَٱسْتَكْبَرُوا عَنْهَا لَا تُفَتَّحُ لَمُمْ أَبُوَّا السَّمَآءِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَّىٰ يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَمِّرِ ٱلْخِيَاطِ ۚ وَكَذَ لِكَ خَزِى ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾، وقال: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَخَرُجُواْ مِنَ ٱلنَّارِ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْهَا ۖ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّقِيمٌ ﴾، وفي صحيح البخاري (٤٧٦١) ومسلم (١٤١) عن عبد الله بن مسعود اللحظ قال: «سألت رسول الله ﷺ: أيُّ الذنب أعظم عند الله؟ قال: أن تجعل لله ندًّا وهو خلقك » الحديث.

وقد كثرت نصوص الكتاب والسنة في النهي عن الشرك والتحذير منه وبيان خطره، بل جاءت النصوص في سدِّ الذرائع التي تؤدِّي إليه، من ذلك

البناء على القبور وتعظيمها واتّخاذها مساجد، وقد تواترت الأحاديث في ذلك عن رسول الله عَلَيْق، قال ابن القيم عن شالله في كتابه إعلام الموقعين (٣/ ١٥١) في الوجوه التسعة والتسعين التي أوردها في سدِّ الذرائع قال: «الوجه الثالث عشر: أنَّ النَّبيَّ عَلَيْق نهى عن بناء المساجد على القبور ولَعَن مَن فعل ذلك، ونهى عن تجصيص القبور وتشريفها واتّخاذها مساجد، وعن الصلاة إليها وعندها، وعن إيقاد المصابيح عليها، وأمر بتسويتها، ونهى عن اتّخاذها عيداً، وعن شدِّ الرحال إليها؛ لئلاَّ يكون ذلك ذريعة إلى اتّخاذها أوثاناً والإشراك بها، وحرم ذلك على مَن قصده ومن لم يقصده، بل قصد خلافه سدًّا للذريعة ».

ومن أبواب كتاب التوحيد للشيخ محمد بن عبد الوهاب على الشرك »، جاء في حماية المصطفى على التوحيد وسدِّه كل طريق يوصل إلى الشرك »، و« باب ما جاء أنَّ الغلوَّ في قبور الصالحين يُصيِّرها أوثاناً تُعبدُ من دون الله »، و« باب ما جاء أنَّ سببَ كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلوُّ في الصالحين »، و« باب ما جاء من التغليظ فيمن عَبد الله عند قبر رجل صالح فكيف إذا عبده؟! »، وقد أورد آيات وأحاديث وآثاراً في ذلك، كما هي طريقته عَلى في في الكتاب.

ومن الأحاديث الواردة في تحريم البناء على القبور واتّخاذها مساجد وغير ذلك مِمّا هو وسيلة إلى الشرك ما ثبت في صحيح مسلم من حديث أبي الهيّاج الأسدي قال: قال لي علي بن أبي طالب: «ألا أبعثُكَ على ما بعثني عليه رسول الله عليه الله يُكافِحُ أن لا تَدَعَ تِمثالاً إلّا طمَستَه، ولا قبراً مُشرفاً إلّا سوّيتَه »، وفي لفظ: «ولا صورةً إلّا طمستَها ».

وفي الصحيحين من حديث عائشة وابن عباس على قالا: « لمَّا نُزل

برسول الله ﷺ طفِق يطرحُ خميصةً له على وجهه، فإذا اغتمَّ بها كشفها عن وجهه، فقال وهو كذلك: لعنةُ الله على اليهود والنصارى، اتَّخذوا قبورَ أنبيائهم مساجد، يُحذِّرُ ما صنعوا».

وقولهما وقطها في الحديث: « لَمَّا نُزل » يَعنيَان الموتَ، وقد اشتمل هذا الحديث على ثلاثة أمور:

الأمر الأول: الدعاء على اليهود والنصاري باللَّعن.

الأمر الثاني: بيان سبب اللُّعن، وهو اتخاذ قبور أنبيائهم مساجد.

والأمر الثالث: بيان الغرض من ذكر ذلك، وهو تحذيرُ هذه الأمَّة من الوقوع فيها وقع فيه اليهود والنصارى، فيستحقُّوا اللَّعنة، قال الحافظ في الفتح (١/ ٥٣٢) في شرح هذا الحديث: « وكأنَّه ﷺ علم أنَّه مرتحلٌ من ذلك المرض، فخاف أن يُعظَّم قبرُه كما فعل مَن مضى، فلعن اليهود والنصارى إشارة إلى ذمِّ مَن يفعلُ فعلَهم».

وثبت في صحيح مسلم من حديث جندب بن عبد الله البَجَليِّ أَنَّه قال: سمعتُ النَّبِيَ ﷺ قبل أن يموت بخمس، وهو يقول: ﴿ إِنِّي أَبِرَأُ إِلَى الله أن يكون لي منكم خليلٌ، فإنَّ الله قد اتَّخذني خليلاً، كها اتَّخذ إبراهيم خليلاً، ولو كنتُ متَّخذاً من أُمَّتي خليلاً لاتَّخذتُ أبا بكر خليلاً، ألا وإنَّ مَن كان قبلكم كانوا يتَّخذون قبور أنبيائهم وصالحِيهم مساجد، ألا فلا تتَّخذوا القبور مساجد، إنِّ أنهاكم عن ذلك ».

وفي الصحيحين عن أبي هريرة الله على قال: قال رسول الله على « قاتل الله اليهودَ؛ اتَّخذُوا قبورَ أنبيائهم مساجد »، وثبت في الصحيحين من حديث عائشة وصْفُ الذين يَبنونَ المساجد على القبور بأنَهم شرارُ الخَلق عند الله.

وقد ذكر هذه الأحاديث وغيرها الشوكاني في كتابه شرح الصدور، ويأتي تخريجها حيث ذكرها.

وهذه الأحاديثُ الثابتة عن رسول الله على التحذير من اتّخاذ القبور مساجد مطلقاً، وبعضُها يُفيد حصولَ ذلك منه قبل أن يموت بخمس، وبعضُها يُفيد حصولَ ذلك منه قبل أن يموت بخمس، وبعضُها يُفيد حصولَ ذلك عند نزول الموتِ به، وفي ذلك أوضحُ دليل على أنَّ هذا الحكمَ محكمٌ غير منسوخ؛ لأنَّ النَّبيَ عَلَيْتُ قال ذلك ولم يعش بعده، حتى يكون هناك مجالٌ للنسخ.

والتحذيرُ من ذلك جاء على صِيَغ متعدِّدة، فجاء بصيغة الدعاء باللَّعنة على اليهود والنصارى، وجاء بصيغة الدَّعاء بمقاتلة الله لليهود، وجاء بوصف فاعلي ذلك بأنَّهم شرارُ الخَلق عند الله، وجاء بصيغة «لا» الناهية في قوله: « ألا فلا تتَّخُذوا القبورَ مساجد »، وبصيغة لفظ النَّهي بقوله: « إنِّي أنهاكم عن ذلك ».

وهذا مِن كمال نُصحِه لأمَّتِه ﷺ، وحرصِه على نَجاتِها وشفقتِه عليها، صلَّى الله وسلَّم وبارك عليه، وجزاه أوفى الجزاء، وأثابَه أتَمَّ مثوبَة.

واتِّخاذ القبور مساجد يشمل بناء المسجد على القبر، كما قال عَلَيْ في النصارى: «أولئك إذا كان فيهم الرَّجل الصالِح فهات بَنَوا على قبره مسجداً، وصوَّروا فيه تلك الصُّور، أولئك شرارُ الخلق عند الله »، وهو في الصحيحين من حديث عائشة

ويَشمل قَصدَها واستقبالهَا في الصلاة، كما قال ﷺ: « لا تجلِسوا على القبور، ولا تُصلُّوا إليها »، أخرجه مسلم (٩٧٢) من حديث أبي مَرثَد الغنَويِّ القبين. ويَشمل السجودَ على القبر من باب أولى؛ إذ هو أخصُّ من الصلاة إليه.

وذكر الذهبيُّ في سير أعلام النبلاء (٨/ ٢٧) في ترجمة عبد الله بن لهيعة أنَّ الدَّفنَ في البيوت من خصائص النَّبيِّ ﷺ.

أقول: وأمَّا دفنُ أبي بكر وعمر على في حجرة عائشة على أبي العظيمين أن لرسول الله وَلَيْكُم ومن فضل الله عزّ وجلّ على هذين الرجلين العظيمين أن جعلها رفيقي رسول الله وَلَيْكُم الملازمَين له في الدنيا، وجارَيْه في القبر، وبعد البعث والنشور يكونان معه في الجنة، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم.

وأورد ابنُ كثير في البداية والنهاية ترجمة السيدة نفيسة بنت الحسن ابن زيد القرشية الهاشمية في حوادث سنة (٢٠٨هـ)، ونقل عن ابن خلّكان أنّه قال: « ولأهل مصر فيها اعتقاد »، ثم قال ابنُ كثير: « وإلى الآن قد بالغ العامَّةُ في اعتقادهم فيها وفي غيرها كثيراً جدًّا، ولا سيها عوامٌّ مصر، فإنهم يُطلقون فيها عبارات بَشِعة، فيها مجازَفةٌ تؤدِّي إلى الكفر والشِّرك، وألفاظاً كثيرة ينبغي أن يعرفوا أنها لا تجوز ... »، إلى أن قال: « ... والذي ينبغي أن يُعتقد فيها: ما يليق بمِثلِها من النساء الصالحات، وأصلُ عبادة الأصنام من المغالاة في القبور وأصحابها، وقد أمر النَّبيُّ عَلَيْتُ بتسوية القبور وطمسِها، والمغالاة في البَشر حرامٌ ... ».

وكانت وفاةُ ابنِ كثير ﷺ سنة (٧٧٤هـ).

ولا يجوز أن يُصَلَّى في المساجد التي بُنيت على قبور، والواجب هدم المسجد الذي بُني على القبر إذا كان القبر هو السابق، وإن كان الميت دُفن في المسجد فيجب نبشُه وإخراجه من المسجد، وأمَّا مسجد نبيِّنا محمد عَلَيْقُ ففضله ثابت والصلاة فيه مضاعفةٌ، وهي خير من ألف صلاة في غيره من المساجد إلَّا

المسجد الحرام، كما ثبتت بذلك السنة عن رسول الله ﷺ، سواء في ذلك ما كان قبل دخول القبر أو بعد دخوله.

وليس لأحد أن يتعلَّق بوجود قبره عَلِيْ في مسجده لتجويز بناء المساجد على القبور أو دفن الموتى في المساجد؛ لأنَّ النَّبيَّ عَلِيْ هو الذي بنى مسجدَه على وبنى بجواره بيوت أزواجه خارجاً منه، وبعد موته على دُفن في بيت عائشة، وقد بقيت البيوت على ما هي عليه خارج المسجد في عهد الخلفاء الراشدين وعهد معاوية على ما وفي عهد خلفاء آخرين من خلفاء بني أمية وفي أثناء عهد بني أميّة وُسِّع المسجد وأُدخل القبر فيه، وقد مرَّ ذكر جملة من الأحاديث عن رسول الله على التحذير من بناء المساجد على القبور، وهي أحاديث محكمة، منها ما قاله على في التحذير من بناء المساجد على القبور، طفاته الأخيرة على فلا يجوز ترك هذه الأحاديث المحكمة والتعويل على عمل حصل في أثناء عهد بني أميّة.

#### \* \* \*

### الفصل الخامس:

# حكم دعاء أصحاب القبور والاستغاثة بهم، ومتى يُحكم على مَن دعام أصحاب القبور واستغاث بهم بالكفر؟

البناءُ على القبور واتّخاذها مساجد من البدع المحرّمة التي تؤدّي إلى الشرك والكفر بالله، وأمّا دعاء أصحاب القبور والاستغاثة بهم وسؤالهم قضاء الحاجات وكشف الكربات، فهو شرك أكبر مُخرجٌ من الملّة، ويُقال لهذا الفعل: شرك وكفر، ولا يُقال لكلّ من فعل ذلك إنّه مشرك كافر؛ فإنّ من فعل ذلك وهو جاهل معذورٌ لجهله حتى تُقام عليه الحجّة ويفهمها ثمّ يُصرُّ على ذلك، فإنّه حينئذ يُحكم بكفره وردّته، والفتنة في القبور من الأمور التي يكون فيها فإنّه حينئذ يُحكم بكفره وردّته، والفتنة في القبور من الأمور ودعاء أصحابها لبسٌ عند كثير من الناس، مِمّن نشأ في بيئة تعتبر تعظيم القبور ودعاء أصحابها من محبّة الصالحين، لا سيا إذا كان بينهم أحد من أشباه العلماء الذين يتقدّمونهم في تعظيم القبور والاستغاثة بأصحابها، زاعمين أنّهم وسائط تقرّب الى الله.

والعذرُ بالجهل في مسائل التكفير والتبديع للشخص المعيَّن هو الذي عليه كثيرون من أهل العلم، وهذه نهاذج من أقوالهم في ذلك:

٧ ـ وقال أبو بكر بن العربي على الله (٥٤٥هـ): «فالجاهل والمخطئ من هذه الأمَّة ولو عمل من الكفر والشرك ما يكون صاحبه مشركاً أو كافراً، فإنَّه يُعذر بالجهل والخطأ حتى تتبيَّن له الحجَّة التي يكفر تاركها بياناً واضحاً، ما يلتبس على مثله، وينكر ما هو معلوم بالضرورة من دين الإسلام، مِمَّا أجمعوا عليه إجماعاً جليًا قطعيًّا يعرفه كلُّ من المسلمين من غير نظر وتأمُّل ». محاسن التأويل للقاسمي (٥/ ١٣٠٧ ـ ١٣٠٨).

٣\_وقال ابن قدامة على ( ٠٦٠هـ): ((وكذلك كلَّ جاهل بشيء يُمكن أن يجهله، لا يُحكم بكفره حتى يعرف ذلك وتزول عنه الشبهة ويستحله بعد ذلك ». المغنى (٢٧٧/١٢).

\$ \_ وقال النووي على الله الله الأمر في كلّ من أنكر شيئًا على المنووي على الله الله الله الأمر في كلّ من أنكر شيئًا أجمعت الأمة عليه من أمور الدّين، إذا كان علمه منتشراً كالصلوات الخمس وصوم شهر رمضان والاغتسال من الجنابة وتحريم الزنا والخمر ونكاح ذوات المحارم، ونحوها من الأحكام، إلّا أن يكون رجلاً حديث عهد بالإسلام ولا يعرف حدوده، فإذا أنكر شيئاً منها جهلاً به لم يكفر ». شرح صحيح مسلم (١/ ٢٠٥).

• وقال ابن تيمية على (٧٢٨هـ) في مجموع الفتاوى (١٢/ ٥٢٥ - ٥٢٥): « من كان مؤمناً بالله ورسوله مطلقاً ولم يبلغه من العلم ما يبين له الصواب، فإنّه لا يُحكم بكفره حتى تقوم عليه الحجّة التي من خالفها كفر؛ إذ كثير من الناس يخطئ فيها يتأوله من القرآن ويجهل كثيراً عمّاً يرد من معاني الكتاب والسنة، والخطأ والنسيان مرفوعان عن هذه الأمّة، والكفر لا يكون إلا بعد البيان ».

وقال أيضاً (٥٠١/١٢): « فليس لأحد أن يكفِّر أحداً من المسلمين وإن أخطأ وغلط حتى تُقام عليه الحجة، وتبين له المحجَّة، ومن ثبت إيهانه بيقين، لم

يَزُل ذلك عنه بالشك، بل لا يزول إلَّا بعد إقامة الحجة وإزالة الشبهة ».

وقال أيضاً (٧/ ٦١٩): « والتحقيق في هذا أنَّ القول قد يكون كفراً: كمقالات الجهمية الذين قالوا: إنَّ الله لا يتكلَّم، ولا يُرى في الآخرة، ولكن قد يخفى على بعض الناس أنَّه كفر، فيطلق القول بتكفير القائل، كما قال السلف: من قال: القرآن مخلوق فهو كافر، ومن قال: إنَّ الله لا يُرى في الآخرة فهو كافر، ولا يكفر الشخص المعيَّن حتى تقوم عليه الحجة ».

وقال أيضاً في الرد على البكري (ص:٢٥٨ ـ ٢٥٨): « فلهذا كان أهل العلم والسنة لا يكفِّرون مَن خالفهم، وإن كان ذلك المخالف يكفِّرهم؛ لأنَّ الكفرَ حكمٌ شرعي، فليس للإنسان أن يعاقب بمثله، كمن كذب عليك وزنى بأهلك ليس لك أن تكذب عليه وتزني بأهله؛ لأنَّ الكذب والزنا حرام لحق الله تعالى، وكذلك التكفير حق لله، فلا يكفر إلَّا من كفَّره الله ورسوله، وأيضاً فإنَّ تكفير الشخص المعيَّن وجواز قتله موقوف على أن تبلغه الحجَّة النبوية التي يكفر من خالفها، وإلاَّ فليس كلُّ من جهل شيئاً من الدِّين يكفر ».

إلى أن قال: « وقد ثبت في الصحيحين حديث الذي قال لأهله: (إذا أنا متُّ فاسحقوني ثم ذروني في اليمِّ، فوالله! لئن قدر الله عليَّ ليعذِّبني عذاباً ما عذَّبه أحداً من العالمين، فأمر الله البرَّ فردَّ ما أخذ منه، وأمر البحر فردَّ ما أخذ منه، وقال: ما حملك على ما فعلتَ؟ قال: خشيتك يا ربِّ! فغفر له)، فهذا اعتقد أنَّه إذا فعل ذلك لا يقدر الله على إعادته، وأنَّه لا يُعيده أو جوَّز ذلك، وكلاهما كفر، لكن كان جاهلاً لم يتبيَّن له الحقُّ بياناً يكفر بمخالفته فغفر الله له ».

٦ ـ وقال ابن القيم عَلَيْكَ (٧٥١هـ) في طريق الهجرتين (ص:٥٤٦): « إِنَّ العذاب يُستحقُّ بسببين:

أحدهما: الإعراض عن الحجة وعدم إرادتها والعمل بها وبموجبها.

الثاني: العناد لها بعد قيامها وترك إرادة موجبها.

فالأول كفر إعراض، والثاني كفر عناد، وأمَّا كفر الجهل مع عدم قيام الحجة وعدم التمكن من معرفتها، فهذا الذي نفى الله التعذيب عنه حتى تقوم حجة الرسل ».

٧ ـ وقال الشيخ محمد بن عبد الوهاب بطلق (١٢٠٦هـ): ((وأمَّا الكذب والبهتان، فمثل قولهم: إنَّا نكفّر بالعموم ونوجب الهجرة إلينا على من قدر على إظهار دينه، وإنَّا نكفّر مَن لم يكفر ومن لم يُقاتل، ومثل هذا وأضعاف أضعافه، فكلُّ هذا من الكذب والبهتان الذي يصدُّون به الناس عن دين الله ورسوله، وإذا كنَّا لا نكفّر مَن عبد الصنم الذي على عبد القادر، والصنم الذي على قبر أحمد البدوي وأمثالها؛ لأجل جهلهم وعدم مَن يُنبّههم، فكيف نكفّر من لم يشرك بالله إذا لم يُهاجر إلينا، أو لم يكفر ويُقاتل، سبحانك هذا بهتان عظيم ». الدرر السنية (١/ ٢٦).

وقد ذكرتُ في أثناء شرح شروط الصلاة وأركانها وواجباتها، للشيخ محمد ابن عبد الوهاب عليه كلاماً يتعلّق بهذا الموضوع أنقله هنا:

[وقوله: ومعنى (التحيات): جميع التعظيمات لله ملكاً واستحقاقاً، مثل الانحناء، والركوع، والسجود، والبقاء، والدوام، وجميع ما يعظم به رب العالمين فهو لله، فمن صرف منه شيئاً لغير الله فهو مشرك كافر ].

العبادة حق الله كما قال الله عز وجل ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِحِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ

﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْحِنَ اللهِ كَا قَالَ : ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللهَ وَٱجْتَنِبُواْ اللهَ وَٱلْحَنَ ﴾ [النحل: ٣٦]، وقال : ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ وَلاَ الطَّنعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦]، وقال : ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ وَلاَ إِلَهَ إِلّا أَنَا فَٱعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥]، فيجب صرف جميع أنواع العبادة لله، ولا يجوز صرف شيء منها لغيره تعالى، فالصلاة لله، والركوع والسجود لله،

والاستغاثة بالله، والدعاء لله والتوكل على الله، والاستعاذة بالله، وهكذا جميع أنواع العبادة لله، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَعْيَايَ وَمَمَاتِ لِلَّهِ رَبّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَ لِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أُوَّلُ ٱلْسَلِمِينَ ﴾ [الأنعام:١٦٢\_١٦٣]، ومن صرف شيئاً من أنواع العبادة لغير الله، فهو مشرك كافر، وهذا الحكم إنها هو على الإطلاق وعلى من بلغته الحجة، وأما الشخص المعين فإذا حصل منه صرف شيء من أنواع العبادة لغير الله، كدعاء الأموات والاستغاثة بهم، وهو جاهل فإنه يتوقّف في تكفيره حتى يُبيّن له وتقام عليه الحجّة، وهذا أحد قولين في المسألة، ذكرهما شيخنا عبد العزيز بن باز رهج الله في جواب سؤال عن بعض أهل البدع، جاء فيه: «كذلك التوسل بالأولياء قسمان: (الأول): التوسل بجاه فلان أو حق فلان، هذا بدعة وليس كفراً. التوسل الثاني: هو دعاؤه بقوله: يا سيدي فلان انصرني أو اشف مريضي، هذا هو الشرك الأكبر وهذا يسمونه توسلاً أيضاً، وهذا من عمل الجاهلية، أما الأول فهو بدعة، ومن وسائل الشرك، قيل له: وقولهم: إنها ندعوه لأنه ولي صالح وكل شيء بيد الله وهذا واسطة. قال: هذا عمل المشركين الأولين، فقولهم: مدد يا بدوي، مدد يا حسين، هذا جنس عمل أبي جهل وأشباهه، لأنهم يقولون: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلَّفَى ﴾ [الزمر:٣]، ﴿ هَتَوُلآءِ شُفَعَتُونَا عِندَ ٱللَّهِ ۚ ﴾ [يونس:١٨]، هذا الدعاء كفر وشرك بالله عزّ وجلّ، لكن اختلف العلماء هل يكفر صاحبه أم ينتظر حتى تقام عليه الحجّة وحتى يبيّن له، على قولين: أحدهما: أن من قال هذا يكون كافراً كفراً أكبر لأن هذا شرك ظاهر لا تخفى أدلّته، والقول الثاني: أن هؤلاء قد يدخلون في الجهل وعندهم علماء سوء أضلُّوهم، فلابد أن يبين لهم الأمر ويوضح لهم الأمر حيث يتضح لهم، فإن الله قال: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبَّعَثَ رَسُولاً ﴾ [الإسراء:١٥]، فإذا وضح لهم الأمر وقال لهم: هذا لا يجوز، قال الله كذا وقال الرسول كذا، بين لهم الأدلة، ثم أصروا على حالهم، كفروا بهذا، وفي كل حال فالفعل نفسه كفر شرك أكبر، لكن صاحبه هو محل نظر هل يكفر أم يقال: أمره إلى الله، قد يكون من أهل الفترة لأنه ما بيّن له الأمر فيكون حكمه حكم أهل الفترات، أمره إلى الله عزّ وجلّ، لأنه بسبب تلبيس الناس عليه من علماء السوء » انتهى. نقلاً من كتاب (سعة رحمة رب العالمين للجهال المخالفين للشريعة من المسلمين) لسيد بن سعد الدين الغباشي، وفي أول الكتاب رسالة من الشيخ عبد العزيز بن باز عالمة للمؤلف بتاريخ: ٧/ ٥/ ١٤٠٣هـ، تتضمن إقرار الكتاب والإذن بطبعه.

والقول الثاني من القولين وهو التوقف في التكفير، قرّره كثيرون من العلماء، منهم: شيخ الإسلام ابن تيمية، وشيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب، قال شيخ الإسلام ابن تيمية على في كتاب الاستغاثة (٢/ ٧٣١): « فإنا بعد معرفة ما جاء به الرسول على الفيخ، نعلم بالضرورة أنه لم يشرع لأمته أن تدعو أحداً من الأموات، لا الأنبياء ولا الصالحين ولا غيرهم، لا بلفظ الاستغاثة ولا بغيرها، ولا بلفظ الاستعاذة ولا بغيرها، كما أنه لم يشرع لأمته السجود لميت ولا لغير ميت ونحو ذلك بل نعلم أنه نهى عن كل هذه الأمور، وأن ذلك من الشرك الذي حرمه الله ورسوله، لكن لغلبة الجهل، وقلة العلم بآثار الرسالة في كثير من المتأخرين، لم يكن تكفيرهم بذلك حتى يتبين لهم ما جاء به الرسول تفطّن، وقال: هذا أصل الدين، وكان بعض الأكابر من الشيوخ العارفين من أصحابنا يقول: هذا أعظم ما بينته لنا، لعلمه بأن هذا أصل الدين ».

وقال شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب على الذي الله الله الله عبد الصنم الذي على قبر أحمد البدوي، عبد الصنم الذي على قبر أحمد البدوي، وأمثالهم لأجل جهلهم وعدم من ينبههم، فكيف نكفر من لم يشرك بالله إذا لم يهاجر إلينا أو لم يكفر ويقاتل، سبحانك هذا بهتان عظيم ». الدرر السنية

(١/ ٦٦)، وقال أيضاً: «بل نشهد الله على ما يعلمه من قلوبنا بأن من عمل بالتوحيد وتبرأ من الشرك وأهله فهو المسلم في أي زمان وأي مكان، وإنها نكفر من أشرك بالله في إلهيته بعدما نبين له الحجة على بطلان الشرك ». مجموع مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب (٣/ ٣٤)، وقال أيضاً: «ما ذكر لكم عني أني أكفر بالعموم، فهذا من بهتان الأعداء، وكذلك قولهم: إني أقول: من تبع دين الله ورسوله وهو ساكن في بلده أنه ما يكفيه حتى يجيء عندي، فهذا أيضاً من البهتان، إنها المراد اتباع دين الله ورسوله في أي أرض كانت، ولكن نكفر من أقر بدين الله ورسوله ثم عاداه وصد الناس عنه، وكذلك من عبد الأوثان بعدما عرف أنه دين المشركين وزينه للناس، فهذا الذي أكفره وكل عالم على وجه الأرض يكفر هؤلاء إلّا رجلاً معانداً أو جاهلاً ». مجموع علم على وجه الأرض يكفر هؤلاء إلّا رجلاً معانداً أو جاهلاً ». مجموع مؤلفات الشيخ (٣/ ٣٣).

وقال أيضاً: « وأما ما ذكر الأعداء عني أني أكفر بالظن وبالموالاة أو أكفر الجاهل الذي لم تقم عليه الحجة، فهذا بهتان عظيم يريدون به تنفير الناس عن دين الله ورسوله ». مجموع مؤلفات الشيخ (٣/ ١٤).

وقال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ في كتاب (منهاج التأسيس والتقديس ص: ٩٨-٩٩): «والشيخ محمد على من أعظم الناس توقفاً وإحجاماً عن إطلاق الكفر،حتى أنه لم يجزم بتكفير الجاهل الذي يدعو غير الله من أهل القبور أو غيرهم إذا لم يتيسر له من ينصحه ويبلغه الحجة التي يكفر تاركها، قال في بعض رسائله: «وإذا كنا لا نقاتل من يعبد قبة الكواز، حتى نتقدم بدعوته إلى إخلاص الدين لله، فكيف نكفر من لم يهاجر الينا وإن كان مؤمناً موحداً ». وقال: وقد سئل عن مثل هؤلاء الجهال، فقرر أن من قامت عليه الحجة وتأهل لمعرفتها يكفر بعبادة القبور ».

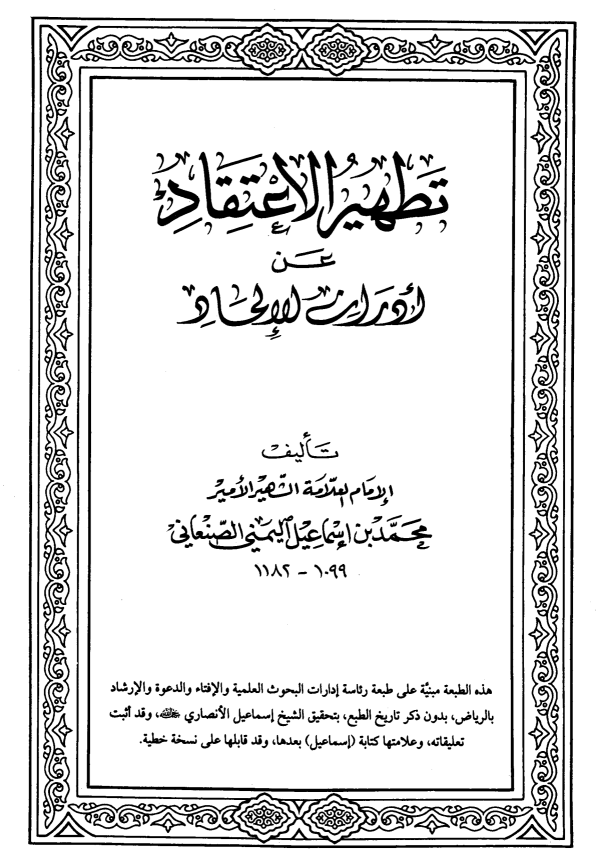
وقال أيضاً عِمْالِكَ في (مصباح الظلام ص: ٤٩٩): ﴿ فَمَنَ بِلَغْتُهُ دَعُوهُ

الرسل إلى توحيد الله ووجوب الإسلام له، وفقه أن الرسل جاءت بهذا لم يكن له عذر في مخالفتهم وترك عبادة الله، وهذا هو الذي يجزم بتكفيره إذا عبد غير الله، وجعل معه الأنداد والآلهة، والشيخ وغيره من المسلمين لا يتوقفون في هذا، وشيخنا على قد قرّر هذا وبينه وفاقاً لعلماء الأمة واقتداء بهم ولم يكفر إلا بعد قيام الحجة وظهور الدليل حتى إنه على توقف في تكفير الجاهل من عباد القبور إذا لم يتيسر له من ينبهه، وهذا هو المراد بقول الشيخ ابن تيمية على المخاطب ويعقله فقد تبين له مما جاء به الرسول على مصباح الظلام ص: ١٦٥): المخاطب ويعقله فقد تبين له ». وقال أيضاً في (مصباح الظلام ص: ١٦٥): «وشيخنا على لم يكفر أحدا ابتداء بمجرد فعله وشركه، بل يتوقف في ذلك حتى يعلم قيام الحجة التي يكفر تاركها، وهذا صريح في كلامه في غير موضع، ورسائله في ذلك معروفة ».

وقال الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين في الشرح الممتع (٦/ ١٩٤): «لكن من كان جاهلاً ولم يكن عنده أي شبهة ويعتقد أنَّ ما هو عليه حقُّ أو يقول هذا على أنَّه الحقُّ فهذا لا شكَّ أنَّه لا يريد المخالفة ولم يرد المعصية والكفر، فلا يمكن أن نكفره حتى ولو كان جاهلاً في أصل من أصول الدِّين، فالإيهان بالزكاة وفريضتها أصل من أصول الدين، ومع ذلك لا يكفَّر الجاهل، وبناء على هذا يتبيَّن حال كثير من المسلمين في بعض الأقطار الإسلامية الذين يستغيثون بالأموات وهم لا يعلمون أنَّ هذا حرام، بل قد لُبِّس عليهم أنَّ هذا عن يقرِّب إلى الله، وأنَّ هذا أمر الله، وهم مقتفون للإسلام وغيورون عليه، ويعتقدون أنَّ ما يفعلونه من الإسلام، ولم يأت أحدُّ يُنبِّههم، فهؤلاء معذورون، لا يؤاخذون مؤاخذة المعاند الذي قال له العلماء: هذا شرك، فيقول: هذا ما وجدت عليه آبائي وأجدادي، فإنَّ حكم هذا الأخير حكم من قال الله تعالى فيهم: ﴿ إِنَّا وَجَدُنآ ءَابَآءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرِهِم مُّهتَدُونَ ﴾».

وإنها أفضت بذكر النقول عن شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب في تقرير هذه المسألة، وهي أن تكفير المعين الذي وقع في الشرك في العبادة لجهله، إنما يكون بعد البيان له وإقامة الحجة، لا قبل ذلك، لأن من الجاهلين والحاقدين عليه وعلى دعوته، المبنية على الكتاب والسّنّة، وما كان عليه سلف الأمَّة، من يشنع عليه وينفَّر من دعوته، برميه بتكفير المسلمين، والتكفير بالعموم، وهو إنها يكفر من قامت عليه الحجة، وبانت له المحجة، ولأن نفراً يسيراً من طلبة العلم من أهل السّنّة فيها علمت يعيبون على من يقرّر ذلك وهو عيب لما قرّره شيخا الإسلام، ابن تيمية ومحمد بن عبد الوهاب وغيرهما من أهل العلم، ومع ذلك فإن الخطأ في العفو في الأمور المشتبهة، خير من الخطأ في العقوبة، وهم في عيبهم القول الذي قرّره الشيخان والحرص على خلافه يفسحون المجال للمتربصين بأهل السّنة الذين يصطادون في الماء العكر، فيرددون صدى نعيق أعداء الإسلام والمسلمين، الذين يزعمون أن تطرف من ابتلي بالتفجير والتدمير، راجع إلى دراسة مناهج التعليم المبنية على كتب الشيخ محمد بن عبد الوهاب وغيره من أهل السّنّة، وهو بهت وزور ممن افتراه أو ردّده، فإن الذين ردّدوا هذا النعيق من أهل هذه البلاد، قد درسوا كما درس غيرهم هذه المناهج، ولم يحصل لهم ضرر منها بل حصل النفع العظيم منها لكل من شاء الله هدايته وتوفيقه، وإنها حصل التطرف من هؤلاء المتطرفين لفهومهم الخاطئة التي شذُّوا بها وخرجوا عن جماعة المسلمين، وقدوتهم في ذلك الخوارج الذين شذُّوا وخرجوا على الصحابة نتيجة لفهومهم الخاطئة، ولكل قوم وارث].

وهذا آخر التقديم لكتابي تطهير الاعتقاد وشرح الصدور للإمامَين الصنعاني والشوكاني، والحمد لله ربِّ العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبيِّنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





# ينيب لِلْهُ الْتِحْمِ الْحَجِيمِ

[قال الإمام العلامة الحَبر الفهّامة الشيخ محمد بن إسماعيل الصنعاني عَمَّاللَهُ تعالى](١).

الحمد لله الذي لا يقبل توحيد ربوبيته من العباد حتى يُفردوه بتوحيد العبادة كلَّ الإفراد، فلا يتَّخذون له ندًّا، ولا يَدْعون معه أحداً، ولا يتَّكلون إلَّا عليه، ولا يَفزعون في كلِّ حال إلَّا إليه، ولا يَدعونه بغير أسمائه الحسنى، ولا يتوصَّلون إليه بالشفعاء: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ عَهُ ؟

وأشهد أن لا إله إلَّا الله وحده لا شريك (٢) له ربَّا ومعبوداً، وأشهد أنَّ محمداً عبده ورسوله، الذي أمره أن يقول: ﴿ قُل لا أَمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ﴾، وكفى بالله شهيداً، صلى الله عليه وعلى آله (٣) والتابعين له في السلامة من العيوب وتطهير القلوب، عن اعتقاد كلِّ شين يشوب (٤).

وبعد:

فهذا (تطهير الاعتقاد عن أدران الإلحاد) وجب عليَّ تأليفه، وتعيَّن عليَّ

<sup>(</sup>١) ما بين القوسين من خ.

<sup>(</sup>٢) لفظ: (وحده لا شريك له) من خ.

<sup>(</sup>٣) لم يذكر هنا الصلاة على الصحابة مع الصلاة على النبي على والآل، فلعلَّ المراد بآله أهل دينه، فيدخل أهل بيته وأصحابه وغيرهم، وقد ختم الكتاب بالصلاة على النَّبيِّ والآل والأصحاب.

<sup>(</sup>٤) أَشتملت خطبة الكتاب على عبارات تدلُّ على موضوع الكتاب، وهو إفراد الله بالعبادة والتحذير من فتنة القبور والمغالاة في أهلها ودعائهم وسؤالهم قضاء الحاجات وكشف الكربات، وغير ذلك عِمَّا لا يُطلب إلَّا من الله، ويُسمَّى اشتمال الخُطب في الكتب أو غيرها على موضوعات الكتب وغيرها براعة الاستهلال.

ترصيفه؛ لِمَا رأيته وعلمته يقيناً (١) من اتخاذ العباد الأنداد في الأمصار والقرى وجميع البلاد، من اليمن والشام ومصر ونجد وتهامة وجميع ديار الإسلام.

وهو الاعتقاد في القبور وفي الأحياء مِمَّن يدَّعي العلم بالمغيَّبات والمكاشفات، وهو من أهل الفجور، لا يَحضر للمسلمين مسجداً، ولا يُرَى لله راكعاً ولا ساجداً، ولا يَعرف السنَّة ولا الكتاب، ولا يَهاب البعث ولا الحساب.

فوجب عليَّ أن أنكر ما أوجب الله إنكارَه، ولا أكون من الذين يكتمون ما أوجب الله إظهاره (٢).

فاعلم أنَّ ههنا أصولاً هي من قواعد الدِّين، ومِن أهم ما تجب معرفته على الموحِّدين:

<sup>(</sup>١) لفظ: (يقينا) من خ.

<sup>(</sup>٢) هذا من المؤلِّف بيان سبب تأليفه الكتاب، و (( نجد )) فيه المراد بها الأماكن المرتفعة، وهو ما يُقابل (( تهامة ))، وهي الأماكن المنخفضة.

# الأصل الأول

أَنَّه قد عُلم من ضرورة الدِّين أنَّ كلَّ ما في القرآن فهو حقُّ لا باطل، وصِدْقٌ لا كذب، وهدى لا ضلالة، وعلمٌ لا جهالة، ويقين لا شك فيه.

فهذا الأصل أصلٌ لا يتمُّ إسلامُ أحد ولا إيهانه إلَّا بالإقرار به، وهذا مُجمعٌ عليه لا خلاف فيه (١).

# الأصل الثاني

أنَّ رسلَ الله وأنبياءه - من أوِّ لهم إلى آخرهم - بُعثوا لدعاء العباد إلى توحيد الله بتوحيد العبادة، فكلُّ رسول أوَّل ما يَقرَع به أسماع قومِه قوله: ﴿ يَنقَوْمِ الله بتوحيد العبادة، فكلُّ رسول أوَّل مَا يَقرَع به أسماع قومِه قوله: ﴿ يَنقَوْمُ الله وَالله والذي تضمَّنه قول (لا إله إلَّا الله).

فإنّما دَعَت الرسلُ أَمَها إلى قول هذه الكلمة واعتقاد معناها، لا مجرّد قولها باللسان، ومعناها: هو إفراد الله بالإلهية والعبادة، والنفي لما يُعبد من دونه والبراءة منه، وهذا الأصل لا مرية فيها تضمّنه، ولا شكّ فيه، وفي أنّه لا يتم إيهانُ أحد حتى يعلمه و يحققه (٢).

<sup>(</sup>١) وكذلك يجب التصديق والعمل بها ثبتت به السنّة عن رسول الله ﷺ؛ لأنّها وحيٌ من الله، كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهُوَىٰ ۞ إِنْ هُوَ إِلّا وَحَى يُوحَىٰ ﴾، ولدخول الله، كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُوا ۚ ﴾، وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ﴾.

<sup>(</sup>٢) وُقد تقدَّمَ في الفُصل الثالثُ من المقدمة ذكر ما جاء عن الرسل من الآيات في ذلك إجمالاً وتفصيلاً.

## الأصل الثالث

أنَّ التوحيد قسمان:

القسم الأول:

توحيد الربوبية والخالقية والرَّازقية ونحوها، ومعناه: أنَّ الله وحده هو الخالق للعالم، وهو الرَّبُّ لهم والرازق لهم، وهذا لا ينكره المشركون ولا يجعلون لله فيه شريكاً، بل هم مُقرُّون به، كها سيأتي في الأصل الرابع.

والقسم الثاني:

توحيد العبادة، ومعناه: إفراد الله وحده بجميع أنواع العبادات الآتي بيانها، فهذا هو الذي جعلوا لله فيه شركاء، ولفظ الشريك يُشعر بالإقرار بالله تعالى.

فالرسل عليهم السلام بُعثوا لتقرير الأول ودعاء المشركين إلى الثاني، مثل قولهم في خطاب المشركين: [١٠: ١٠] ( ﴿ أَفِي اللّهِ شَكُ فَاطِرِ اَلسَّمَوَتِ وَهُم فِي خطاب المشركين: [١٠: ١٠] ﴿ أَفِي اللّهِ شَكُ فَاطِرِ اَلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ ﴾، [٣٥: ٣] ﴿ هَلْ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ اللّهُ يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَنه إِلّا هُو ﴾، ونهيهم عن شرك العبادة، ولذا قال الله تعالى: [٢١: ٣٦] ﴿ وَلَقَد بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ اعْبُدُوا الله وَالمَّدُوا الله وَالمَّنْ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَا عَلْمُ وَاللّهُ وَاللّه

<sup>(</sup>١) الرقم الأول رقم السورة، والثاني الآية في السورة (إسماعيل).

<sup>(</sup>٢) لفظ: (وتبعث) من خ.

ولهذا لم ترد الآيات فيه \_ في الغالب \_ إلّا بصيغة استفهام التقرير، نحو: ٣٥: ٣] ﴿ هَلَ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللّهِ ﴾؟ [١٦: ٧] ﴿ أَفَمَن حَنَّلُقُ كَمَن لّا حَنَّلُقُ ﴾؟ [٣: ١٦] ﴿ أَفَمَن حَنَّلُقُ كَمَن لّا حَنَّلُقُ ﴾؟ [١: ١٠] ﴿ أَفِي ٱللّهِ شَكُ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾؟ [٦: ١٤] ﴿ أَفَيْرُ ٱللّهِ أَتَّذِنُ وَلِيّا فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾؟ [٣١: ١١] ﴿ هَنذَا خَلْقُ ٱللّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ اللّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ اللّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ اللّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ اللّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ أَمْمَ شِرْكُ فِي السّمَنوَتِ ﴾؟ استفهام تقرير لهم لأنهم به مقرُّون.

وبهذا تعرف أنَّ المشركين لم يتخذوا الأصنام والأوثان (١) ولم يعبدوها، ولم يتخذوا المسيح وأمَّه، ولم يتخذوا الملائكة شركاء لله تعالى، لأجل أنَّهم أشركوهم في خلق السموات والأرض، وفي خلق أنفسهم؛ بل اتخذوهم لأنَّهم يقرِّبونهم (١) إلى الله زلفى، كما قالوه، فهم مقرُّون بالله في نفس كلمات كفرهم، وأنَّهم شفعاء عند الله، قال الله تعالى: [١٠: ١٨] ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَضُرُّهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتُولاً عِشُولاً عِشَا يُشَرِّكُونَ مِن دُونِ الله الله تعالى الله تعالى الله تعالى عَمَّا يُشْرِكُونَ في الله في الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله عنه؛ لأنَّه لا يشفع عنده أحدٌ إلَّا بإذنه، فكيف يُثبتون شفعاء شركاً، ونزَّه نفسَه عنه؛ لأنَّه لا يشفع عنده أحدٌ إلَّا بإذنه، فكيف يُثبتون شفعاء لهم لم يأذن الله لهم في شفاعة، ولا هم أهل لها، ولا يغنون عنهم من الله شيئا؟! (٣)

<sup>(</sup>١) الصنم: ما كان منحوتاً على صورة، والوثن ما كان موضوعاً على غير ذلك، وقد يُسمَّى الصنم وثناً (إسهاعيل).

<sup>(</sup>٢) أي: يزعمون أنَّهم يقرِّبونهم (إسهاعيل).

<sup>(</sup>٣) وقد تقدَّم في الفصل الثاني من المقدمة بيان أقسام التوحيد بالاستقراء لنصوص الكتاب والسنة، وأنَّ توحيد الربوبية مستلزم لتوحيد الألوهية، والمعنى أنَّ مَن أقرَّ بالربوبية يلزمه أن يقرَّ بالألوهية، وأنَّ توحيد الألوهية متضمِّنٌ لتوحيد الربوبية، والمعنى أنَّ من عَبَد الله وحده فهو مقرُّ بأنَّ الله هو الخالق وحده المحيي المميت وحده.

# الأصل الرابع

أنَّ المشركين الذين بعث اللهُ الرسلَ إليهم مقرُّون أنَّ الله خالقُهم [ ٢٧] ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَ اللهُ فَى وَأَنَّه هو الذي خلق السموات والأرض [ ٤٣] ﴿ وَلِبِن سَأَلْتَهُم مِّنْ خَلَق السَّمَوَّتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ السَّمَوَ وَ وَأَلَّا الرَّقَ الذي يُحْرِج الحيَّ من الميت ويُحْرِج الميّت من الحي، وأنَّه الذي يُدبِّرُ الأمرَ من السهاء إلى الأرض، وأنَّه الذي يَملك السمع والله الذي يُدبِّرُ الأَمرَ من السهاء إلى الأرض، وأنَّه الذي يَملك السمع والأبصار والأفئدة، [ ١٠: ٣١] ﴿ قُلْ مَن يَرَزُقُكُم مِن السّماءِ وَالأَرْضِ أَمِّن يَملِكُ السمع وَالأَبْصَرَ وَمَن مُخْرِجُ الْحَيِّ مِنَ المَيّتِ وَمُخْرِجُ الْمَيّتِ مِن السّماءِ وَالْمُونِ وَمَن يُدبِرُ وَمَن يُعَلِيكُ وَمَن يُدبِرُ وَمَن يُدبِرُ وَمَن يُعَلِيكُ وَمَن يُدبِرُ وَمَن يُدبِرُ وَمَن يُعَلِيكُ وَمَن يُدبِرُ وَمَن يُدبِرُ وَمَن يُدبِرُ وَمَن يُدبِرُ وَمَن يُعَلِيكُ وَمَن يُعَلِي وَمَن يُعَلِي وَمَن يُعَلِي وَمَن يُدبِرُ وَمَن يُدبِرُ وَمَن يُعَلِي وَمَن يُعَلِي وَمَن يُعَلِي وَمَن يُعَلِي وَمَن يَعِلُونَ وَمَن يُعَلِي وَمَن يُعَلِي وَمَن يُعَلِي وَمَن يَعْمَلُونَ فَي السَّمَاتُ وَلَا أَفَلا تَتَقُونَ فَى السَاء وَلَوْنَ اللهُ عَلَى الْمَن اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَلَوْنَ وَلَي الْمَن اللهُ عَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ اللهُ وَمَن يُعَلِي وَلَى اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ المُولِقُ اللهُ ا

وهذا فرعونُ مع غلُوِّه في كفره ودعواه أقبح دعوى ونطقه بالكلمة الشنعاء، يقول الله في حقِّه حاكياً عن موسى عليه السلام: [١٠: ١٠] ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَاۤ أَنزَلَ هَتَوُلآ و إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ بَصَآبِرَ ﴾، وقال إبليس: [٥٥: ١٦] ﴿ إِنِّى أَخَافُ ٱللهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾، وقال: [١٧: ٣٩] ﴿ رَبِّ عِمَآ أَغُويْتَنِي ﴾، وقال: [١٥: ٣٦] ﴿ رَبِّ عِمَآ أَغُويْتَنِي ﴾، وقال: [١٥: ٣٦] ﴿ رَبِّ عَالَقُه وخالق وقال: [٢٠: ٣٩]

<sup>(</sup>١) فكيف تذهب عقولكم في عبادتكم غيره مع اعترافكم وعلمكم بذلك (إسماعيل).

السموات والأرض وربُّهن (١) وربُّ ما فيهنَّ ورازقُهم، ولهذا احتجَّ عليهم الرسل بقولهم: [١٦: ١٧] ﴿ أَفَمَن مَحْتَلَقُ كَمَن لَا يَحْتَلُقُ ﴾، وبقولهم: [٢٠: ٢٧] ﴿ إِنَّ اللَّهِ لَن يَحْتَلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُو كُونِ ٱللَّهِ لَن يَحْتَلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُو كُونِ اللهِ لَن يَحْتَلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُو كُونِ اللهِ والمشركون مقرُّون بذلك ولا ينكرونه.

## الأصل الخامس

أنَّ العبادة أقصى باب الخضوع والتذلل، ولم تُستعمل إلَّا في الخضوع لله؛ لأنَّه مُولي أعظم النِّعم، وكان لذلك حقيقاً بأقصى غاية الخضوع، كما في (الكشاف)(٢).

ثمَّ إنَّ رأسَ العبادة وأساسَها التوحيدُ لله الذي تفيده كلمته التي إليها دعت جميع الرسل، وهي قول (لا إله إلَّا الله)، والمراد اعتقاد معناها والعمل بمقتضاها، لا مجرَّد قولها باللسان.

ومعناها: إفراد الله بالعبادة والإلهية، والنفي والبراءة من كلِّ معبود دونه، وقد علم الكفار هذا المعنى؛ لأنَّهم أهلُ اللسان العربي، فقالوا: [٥: ٣٨] ﴿ أَجَعَلَ الْأَهُمَ أَهْلُ اللسان العربي، فقالوا: [٥: ٣٨] ﴿ أَجَعَلَ الْآهِمَ أَلَا لِهَا وَاحِدًا لَا إِنَّ هَنذَا لَشَى مُ عُجَابٌ ﴾.

#### \* \* \*

<sup>(</sup>١) لفظ: (هنَّ) في كلمة (ربهنَّ)، وفي كلمة (فيهنَّ) من خ، وعبارة المطبوعة (وربهما ورب ما فيهما) (إسماعيل).

<sup>(</sup>٢) في تفسير الآية الكريمة ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينَ ﴾ (إسماعيل).

#### فصل

إذا عرفتَ هذه الأصول فاعلم أنَّ الله تعالى جعل العبادة له أنواعاً:

اعتقادية: وهي أساسُها، وذلك أن يعتقد أنَّه الربُّ الواحد الأحدُ الذي له الخلق والأمر، وبيده النفع والضر، وأنَّه الذي لا شريك له، ولا يشفع عنده أحد إلَّا بإذنه، وأنَّه لا معبود بحق غيره، وغير ذلك من لوازم الإلهَية.

ومنها لفظية: وهي النطق بكلمة التوحيد، فمَن اعتقد ما ذكر ولمَ ينطق بها لم يحقن دمه ولا ماله، وكان كإبليس، فإنَّه يعتقد التوحيد، بل ويُقرُّ به كها أسلفناه عنه، إلَّا أنَّه لم يَمتثل أمرَ الله بالسجود (١) فكفر، ومَن نطق بها (٢) ولمَ يعتقد حقن ماله ودمه وحسابه على الله، وحكمُه حكم المنافقين.

وبدنية: كالقيام والركوع والسجود في الصلاة، ومنها الصوم وأفعال الحج والطواف.

ومالية: كإخراج جزء من المال امتثالاً لِمَا أمر الله تعالى به، وأنواع الواجبات والمندوبات في الأموال والأبدان والأفعال والأقوال كثيرة، لكن هذه أمهاتها.

وإذا تقرَّرت هذه الأمور، فاعلم أنَّ الله تعالى بعث الأنبياءَ عليهم الصلاة والسلام مِن أولهم إلى آخرهم يَدعون العباد إلى إفراد الله تعالى بالعبادة، لا إلى إثبات أنَّه خَلَقَهم ونحوه، إذ هم مقرُّون بذلك، كما قرَّرناه وكرَّرناه، ولذا قالوا [٧: ٦٩] ﴿ أَجِقْتَنَا لِنَعْبُدَ ٱللَّهَ وَحَدَهُ ﴾، أي: لنفردَه بالعبادة ونخصَّه بها من دون آلهتنا، فلم ينكروا إلَّا طلب الرسل منهم إفراد العبادة لله، ولم ينكروا الله

<sup>(</sup>١) لفظ: (بالسجود) من خ.

<sup>(</sup>٢) لفظ: (بها) من خ.

تعالى، ولا قالوا إنَّه لا يُعبد، بل أقرُّوا بأنَّه يُعبد، وأنكروا كونه يُفردُ بالعبادة، فعبدوا مع الله غيره، وأشركوا معه سواه، واتخذوا معه أنداداً، كما قال تعالى: [٢: ٢٢] ﴿ فَلَا تَجْعَلُوا لِللهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾، أي: وأنتم تعلمون أنَّه لا ندَّ له، وكانوا يقولون في تلبيتهم للحج: «لبيك لا شريك لك إلَّا شريكاً هو لك، تملكه وما ملك »، وكان يَسمعهم النبيُّ عَنْ عند قولهم «لا شريك لك» فيقول: «قد قد »(١) أي(٢): أفردوه جلَّ جلاله لو تركوا قولهم: «إلَّا شريكا هو لك»، فنفس شركهم بالله تعالى إقرار به تعالى.

كما قال تعالى: [٦: ٢٢] ﴿ أَيْنَ شُرَكَا وَكُمُ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾، [٧: ١٩٥] ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ شُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَلَا تُنظِرُونِ ﴾، فنفسُ اتخاذ الشركاء إقرارٌ بالله تعالى، ولم يعبدوا الأنداد بالخضوع لهم والتقرب بالنذور والنَّحر لهم؛ إلَّا لاعتقادهم أنَّها تقرِّبهم إلى الله زلفى وتشفع لهم لديه (٣).

فأرسل اللهُ الرسلَ تأمرهم (٤) بترك عبادة كلِّ ما سواه، وتبيِّنُ أنَّ هذا الاعتقاد الذي يعتقدونه في الأنداد باطلٌ، وأنَّ التقرب إليهم باطل، وأنَّ ذلك لا يكون إلَّا لله وحده، وهذا هو توحيد العبادة، وقد كانوا مقرِّين - كما عرفتَ في الأصل الرابع - بتوحيد الربوبية، وهو أنَّ الله هو الخالق وحده والرازق وحده.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١١٨٥).

<sup>(</sup>٢) (قد) الثانية، ولفظ (أي) من خ، وقد حصل خلل في المطبوعة بسقوطهما (إسماعيل).

<sup>(</sup>٣) إشارة إلى قوله تعالى في سورة يونس: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَعْبُدُونَ إِلَّا يَنفَعُهُمْ وَيَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَىٰ ﴾. اتَّخَذُواْ مِن دُونِهِۦٓ أُولِيَآءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَىٰ ﴾.

<sup>(</sup>٤) لفظ: (هم) في (تأمرهم) من خ.

ومِن هذا تعرف أنَّ التوحيد الذي دعتهم إليه الرسلُ مِن أولهم وهو نوح عليه السلام (١) عَلَيْقَ، هو توحيد العبادة، عليه السلام (١)، إلى آخرهم وهو محمد بن عبد الله (٢) عَلَيْقَ، هو توحيد العبادة، ولذا تقول لهم الرسل: ﴿ أَلَا تَعْبُدُواۤ إِلَّا اللَّهُ ﴾ ، ﴿ اَعْبُدُواۤ اللّهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَيهٍ غَيُّرُهُ ۗ ﴾ .

وقد كان المشركون منهم من يعبدُ الملائكة ويناديهم عند الشدائد، ومنهم من يعبد أحجاراً ويهتف بها عند الشدائد، وهي في الأصل صور رجال صالحين كانوا يُحبُّونهم ويعتقدون فيهم، فلمَّا هلكوا صوَروا صورَهم تسليًا بها، فلمَّا طال عليهم الأمَد عبدوهم، ثم زاد الأمد طولاً فعبدوا الأحجار، ومنهم من يعبد المسيح، ومنهم من يعبد الكواكب، ويهتف بها عند الشدائد، فبعث اللهُ محمداً عَلَيْ يدعوهم إلى عبادة الله وحده، بأن يُفردوه بالعبادة كها أفردوه بالربوبية، بربوبيته للسموات والأرض، وأن يفردوه بمعنى ومُؤدى كلمة (لا بالربوبية، بربوبيته للسموات والأرض، وأن يفردوه بمعنى ومُؤدى كلمة (لا وقال آلًا الله)، معتقدين لمعناها، عاملين بمقتضاها، وأن لا يدعوا مع الله أحداً، وقال تعالى: [17: ١٤] ﴿ لَهُر دَعْوَةُ ٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِهْنَى عِهُ.

<sup>(</sup>۱) قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّا أُوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ كَمَاۤ أُوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ نُوحِ وَٱلنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ عَلَىٰ وَقِد الشّفاعة يقول أهل الموقف: ﴿ يا نوح، أنت أوَّلُ رسول إلى أهل الأرض، وسمَّاك الله عبداً شكوراً ﴾ رواه البخاري (٣٣٤٠)، وقد قال الله عزَّ وجل: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللّهَ وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّغُوتَ ﴾، فعموم هذه الآية يدلُّ على أنَّ من قبل نوح أُرسل فيهم رسل، وأوَّلم آدم، ويُجمع بين ذلك بأنَّ الناس يدلُّ على أنَّ من قبل نوح أُرسل فيهم رسل، وأوَّلم مطابق للفطرة، وأمَّا نوح فقد أُرسل بعد أن وُجد الشرك وخرج الناس عن الفطرة، فتكون أوَّليته بهذا الاعتبار، وانظر أضواء البيان لشيخنا الشيخ محمد الأمين الشنيقطي، عند قول الله تعالى: ﴿ تِلْكَ أَلُوسُكُ فَضَّلُنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضَ ﴾.

<sup>(</sup>٢) قوله: (ابن عبد الله) من خ.

وقال تعالى: [٥: ٢٢] ﴿ وَعَلَى ٱللّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾، أي: من شرط الصدق في الإيهان بالله أن لا يتوكلوا إلَّا عليه، وأن يُفردوه بالتوكُّلِ كها يَجب أن يُفردوه بالدعاء والاستغفار، وأمر الله عبادَه أن يقولوا ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾، ولا يَصْدُق قائلُ هذا إلَّا إذا أفرد العبادة لله تعالى، وإلاَّ كان كاذباً مَنهيًّا عن أن يقولَ هذه الكلمة (١)؛ إذ معناها: نخصُّك بالعبادة ونفردُك بها دون كلِّ أحد، وهو معنى قوله: [٢: ٢٦] ﴿ وَإِيَّنِي فَاتَقُونِ ﴾؛ لما (٢) عُرف مِن علم البيان أنَّ تقديم ما حقُّه التأخير يفيد الحصر، أي: لا تعبدوا إلَّا الله ولا تعبدوا غيرَه، ولا تتَقوا إلَّا الله ولا تتقوا "عَيرَه، كما في (الكشاف).

فإفرادُ الله تعالى بتوحيد العبادة لا يتِمُّ إلَّا بأن يكونَ الدعاءُ كلَّه له، والنداءُ في الشدائد والرخاء لا يكون إلَّا لله وحده، والاستغاثة والاستعانة بالله وحده، واللّجوء إلى الله والنذر والنحر له تعالى، وجميع أنواع العبادات من الخضوع والقيام تذلُّلاً لله تعالى، والركوع والسجود والطواف والتجرد عن الثياب والحلق والتقصير كلَّه لا يكون إلَّا لله عز وجل.

ومَن فعل شيئاً مِن ذلك لمخلوق حيِّ أو ميت أو جماد أو غيره، فقد أشرك في العبادة، وصار مَن تُفعل له هذه الأمور إلها لعابديه، سواءٌ كان مَلكاً أو نبيًّا أو وليًّا أو شجراً أو قبراً أو جنيًّا أو حيًّا أو ميتاً، وصار العابدُ بهذه العبادة أو بأيِّ نوع منها عابداً لذلك المخلوق مشركاً بالله، وإن أقرَّ بالله وعَبَدَه، فإنَّ إقرارَ

<sup>(</sup>١) تعبير المصنف بهذا فيه نظر؛ لأنَّه لا يُنهى عن قوله هذه الكلمة، وإنَّما يُنهى أن يضاف إليها عبادة غير الله معه.

<sup>(</sup>٢) (١١) باللام هو لفظ خ، ووقع في المطبوعة (كما) بالكاف (إسماعيل).

<sup>(</sup>٣) قوله: (إلَّا الله ولا تتقوا) من خ.

المشركين بالله وتقرُّبَهم إليه لمَ يُخرجهم عن الشركِ، وعن وجوب سَفك دمائِهم وسبي ذراريهم وأخذ أموالهم غنيمة، فالله تعالى أغنى الشركاء عن الشرك، لا يقبل عملاً شورك فيه غيرُه، ولا يؤمن به مَن عَبَدَ معه غيرَه.

#### فصل

إذا تقرَّر عندك أنَّ المشركين لمَ ينفعهم الإقرارُ بالله مع إشراكهم في العبادة، ولا يغني عنهم مِن الله شيئاً، وأنَّ عبادتهم هي اعتقادُهم فيهم أنَّهم يَضرُّون وينفعون، وأنَّهم يقرِّبُونهم إلى الله زلفى، وأنَّهم يَشفعون لهم عند الله تعالى، فنَحَروا لهم النَّحائِر، وطافُوا بهم ونذروا النذور عليهم، وقاموا متذلِّلين متواضعين في خدمتهم وسجدوا لهم، ومع هذا كلِّه فهم مقرُّون لله بالربوبية وأنَّه الخالق، ولكنَّهم لمَّا أشركوا في عبادته، جعلهم مشركين ولم يَعْتَد بإقرارهم هذا؛ لأنَّه نافاه فعلُهم، فلم ينفعهم الإقرارُ بتوحيد الربوبية، فمِن شأن مَن أقرَّ لله تعالى بتوحيد الربوبية أن يُفردَه بتوحيد العبادة، فإذا لم يفعل ذلك فالإقرارُ باطل.

وقد عرفوا ذلك وهم في طبقات النار فقالوا: [٢٦: ٩٨، ٩٨] ﴿ تَٱللَّهِ إِن كُنَّا لَغِي ضَلَالٍ مُّيِينٍ ﴾ مع أنَّهم لم يُسَوُّوهم به من كُنَّا لَغِي ضَلَالٍ مُّيِينٍ ﴾ وهم في قعْرِ جهنّم كلً وجه، ولا جعلوهم خالقين ولا رازقين، لكنَّهم علموا وهم في قعْرِ جهنّم أنَّ خلطَهم الإقرار بذرَّة من ذرَّات الإشراك في توحيد العبادة صيرهم كمَن سَوَّى بين الأصنام وبين رب الأنام.

قال الله تعالى: [١٠٦: ٢٠٦] ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم مُثْمَرِكُونَ ﴾ أي: ما يُقرُّ أكثرُهم في إقراره بالله وبأنَّه خلَقَهم وخلَق السموات والأرض إلَّا وهو مشركٌ بعبادة الأوثان.

بل سمّى الله الرياء في الطاعات شركاً، مع أنّ فاعل الطاعة ما قصد بها إلّا الله تعالى، وإنّها أراد طلب المنزلة بالطاعة في قلوب الناس، فالمرائي عَبدَ الله لا غيرَه، لكنّه خَلَطَ عبادته بطلب المنزلة في قلوب الناس، فلم يقبل له عبادة وسمّاها شركاً، كها أخرج مسلم من حديث أبي هريرة المحين قال: قال رسول الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، مَن عَملَ عملاً أشرك فيه معي غيري تركتُه وشركه »(۱)، بل سمّى الله التسمية بعبد الحارث شركاً، فيه معي غيري تركتُه وشركه »(۱)، بل سمّى الله التسمية بعبد الحارث شركاً، كما قال تعالى: [۷: ١٥٩] ﴿ فَلَمّا ءَاتَنهُما صَلِحًا جَعَلاً لَهُ شُرَكاء فِيما ءَاتَنهُما ﴾، فإنّه أخرج الإمام أحمد والترمذي من حديث سَمرة: أنّ النبي ﷺ قال: «لا لما عيش لك على حواء وكان لا يعيش لها ولد حلى بها إبليس، وقال: لا يعيش لك ولد حتى تسمّيه عبد الحارث، فسمّته فعاش، وكان ذلك من وحي الشيطان وأمره، فأنزل الله الآيات (۲)، وسمّى هذه التسمية شركاً، وكان إبليس تسمى بالحارث»، والقصة في الدر المنثور وغيره (۳).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم (۲۹۸۵).

<sup>(</sup>٢) وهي قوله تعالى في سورة الأعراف: ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنَهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُۥ شُرَكَآءَ فِيمَآ ءَاتَنَهُمَا ۚ فَتَعَلَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ ... إلخ، (الأعراف ـ ١٦٠) (إسهاعيل).

<sup>(</sup>٣) جزم ابن القيم في روضة المحبين (ص:٢٨٩) طبعة مطبعة السعادة بمصر، بأنَّ المراد باللذين جعلاً له شركاء فيها آتاهما المشركون من أولاد آدم وحواء، قال: ولا يُلتفت إلى غير ذلك مِمَّا قيل أنَّ آدم وحواء كان لا يعيش لهما ولد، فأتاهما إبليس فقال: إن أحببتها أن يعيش لكما ولد فسمياه عبد الحارث، ففعلاً، فإنَّ الله سبحانه اجتباه وهداه فلم يكن ليشرك به بعد ذلك، وقد سلك هذا المسلك الحافظ ابن كثير في تفسيره، وأطال الكلام في تعليل الروايات الواردة في أنَّ المراد بقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنهُمَا فَ السلسلة صَلِحًا جَعَلاً لَهُ وَلَمَّا ءَاتَنهُمَا ﴾ آدم وحواء. (إسهاعيل)، وانظر: السلسلة الضعيفة (٣٤٢).

#### فصل

قد عرفتَ مِن هذا كلِّه أنَّ مَن اعتقد في شجر أو حجر أو قبر أو مَلَكٍ أو جنيٍّ أو حيٍّ أو ميت أنَّه ينفع أو يضر، أو أنَّه يقرِّب إلى الله، أو يشفع عنده في حاجة من حوائج الدنيا بمجرد التشفع به والتوسل به إلى الرب تعالى، إلَّا ما ورد في حديث فيه مقال في حتِّ نبيِّنا محمد ﷺ أو نحو ذلك، فإنَّه قد أشرك مع الله غيره (٢)، واعتقد ما لا يَحلُّ اعتقادُه، كما اعتقده المشركون في الأوثان،

(۱) هو على كلِّ تقدير من قبيل التوسل بالدعاء كها بيَّنه شيخ الإسلام ابن تيمية في قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة، قال: «حديث الأعمى الذي رواه الترمذي والنسائي هو من القسم الثاني من التوسل بدعائه في الأعمى قد طلب من النَّبِي عَيِيرُ أن يدعو له بأن يردَّ الله عليه بصره، فقال له: إن شئت صبرت وإن شئت دعوت لك، فقال: بل ادعه، فأمره أن يتوضأ ويصلي ركعتين، ويقول: اللهم إنِّي أسألك بنبيًك نبيً الرحمة، يا محمد! يا رسول الله! إنِّي أتوجه بك إلى ربِّي في حاجتي هذه ليقضيها، اللهم فشفعه فيَّ)، فهذا التوسل بدعاء النبيِّ عَيِيرُ وشفاعته، ودعا له النَّبيُّ عَيِيرُ ولهذا قال: (فشفعه في)، فسأل الله أن يقبل شفاعة رسوله فيه، وهو دعاؤه » (إسماعيل).

(٢) التوسل الذي هو شرك أن يجعل المتوسل به واسطةً بينه وبين الله، يدعوه ويطلب منه الشفاعة، أمَّا إذا سأل الله بجاه فلان مثلاً، فإنَّه بدعة وليس بشرك، وإذا توسَّل إلى الله عزَّ وجلَّ بدعاء الداعي فإنَّه سائغ؛ لثبوت ذلك عن عمر في صحيح البخاري

فضلاً عمَّن ينذر بهاله وولده لميِّت أو حي، أو يطلبُ من ذلك الميت ما لا يُطلب إلَّا من الله تعالى من الحاجات، من عافية مريضِه أو قدوم غائبه أو نيله لأيِّ مطلب من المطالب، فإنَّ هذا هو الشرك بعينه الذي كان ويكون عليه عُبَّادُ الأصنام.

والنَّذرُ بالمال للميت ونحوه، والنَّحر على القبر والتوسل به وطلب الحاجات منه، هو بعينه الذي كانت تفعله الجاهلية، وإنَّما كانوا يفعلونه لِمَا يسمُّونه وثناً وصنها، وفعله القبوريون لِما يسمُّونه وليًّا وقبراً ومَشهداً، والأسماء لا أثر لها ولا تغيِّر المعاني ضرورة لغوية وعقلية وشرعية، فإنَّ مَن شرب الخمر وسمَّاها ماء، ما شربَ إلَّا خَراً، وعقابُه عقابُ شارب الخمر، ولعلَّه يزيد عقابه للتدليس والكذب في التسمية.

وقد ثبت في الأحاديث أنَّه يأتي قومٌ يشربون الخمرَ يسمُّونها بغير اسمها (١)، وصدق ﷺ، فإنَّه قد أتى طوائفُ من الفَسَقَة يشربون الخمر ويسمونها نبيذاً.

وأوَّلُ مَن سَمَّى ما فيه غضب الله وعِصيانه بالأسماء المحبوبة عند السامعين إبليس لعنه الله، فإنَّه قال لأبي البَشَر آدم عليه السلام: [٢٠: ٢٠] ﴿ يَكَادَمُ هَلُ أَدُلُكَ عَلَىٰ شَجَرَةِ ٱلْخُلِّدِ وَمُلْكِ لا يَبْلَىٰ ﴾ ، فسَمَّى الشجرةَ التي نهى اللهُ تعالى آدمَ

<sup>(</sup>١٠١٠) قال: ((اللَّهمَّ إنَّا كنَّا نتوسًل إليك بنبيِّنا فتسقينا، وإنَّا نتوسَّل إليك بعمِّ نبيِّنا فاسقنا ))، وقد توسَّلوا بدعاء النبيِّ عَلَيْ في حياته، ولم يطلبوا منه دعاء بعد موته، بل طلبوا من العباس أن يدعو، وتوسَّلوا بدعائه، ويدلُّ له أيضاً توسُّل الأعمى بدعاء رسول الله علي له أن يردَّ إليه بصره، وهو حديث صحيح، أخرجه أحمد والترمذي وابن ماجه وابن خزيمة والطبراني والحاكم، انظر: التعليق على المسند (١٧٢٤٠)، وكتاب التوسل للألباني (ص: ٦٧).

<sup>(</sup>١) انظر: السلسلة الصحيحة للألباني (٨٩)، (٩٠)، (١٥).

عن قُربانها شجرة الخُلد، جذباً لطبعه إليها، وهَزَّا لنشاطه إلى قُرْبانها، وتدليساً عليه بالاسم الذي اخترعه لها، كما يُسَمِّي إخوانُه المقلِّدون له الحشيشة بلُقْمَة الراحة، وكما يُسَمِّي الظَّلَمَةُ ما يَقبضونه من أموال عباد الله ظلماً وعدواناً أَدَباً، فيقولون أدب القتل، أدب السرقة، أدب التهمة، بتحريف اسم الظلم إلى اسم الأدب.

كما يحرِّفونه في بعض المقبوضات إلى اسم النفاعة، وفي بعضها إلى اسم السياقة، وفي بعضها أدب المكاييل والموازين.

وكلَّ ذلك اسمه عند الله ظلمٌ وعدوان، كما يعرِفه مَن شمَّ رائحةَ الكتاب والسنة، وكلُّ ذلك مأخوذٌ عن إبليس حيث سَمَّى الشجرةَ المنهيّ عنها شجرةَ الخلد.

وكذلك تسمِيةُ القبرِ مَشهداً، ومَن يعتقدون فيه وليًّا، لا تخرجه عن اسم الصَّنم والوثن؛ إذ هم مُعاملون لها معاملة المشركين للأصنام، ويطوفون بهم طواف الحجاج ببيت الله الحرام، ويَستلمونهم (١) استلامَهم لأركان البيت، ويُخاطبون الميت بالكلمات الكفرية، مِن قولهم: على الله وعليك، ويَهتفون بأسمائِهم عند الشدائد ونحوها.

وكلُّ قُوم لهم رَجل ينادونه.

فأهلُ العراق والهند يَدعون عبد القادر الجيلي.

وأهل التهائم لهم في كلِّ بلد ميتٌ يهتفون باسمه، يقولون: يا زيلعي! يا ابن العجيل!

<sup>(</sup>١) كذا، ولعله (ويستلمونها).

وأهلُ مكة وأهل الطائف: يا ابن العباس!

وأهل مصر: يا رفاعي! يا بدوي! والسادة البكرية!

وأهلُ الجبال: يا أبا طير!

وأهل اليمن: يا ابن علوان!

وفي كلِّ قرية أمواتٌ يهتفون بهم وينادونهم ويرجونهم لجلب الخير و دفع الضر، وهذا هو بعينه فعلُ المشركين في الأصنام، كما قلنا في الأبيات النجدية (١٠):

أعادوا بها معنى سواع ومثله وقد هتفوا عند الشدائد باسمها وكم نحروا في سوحها من نحيرة وكم طائف حول القبور مقبّلاً

يغوث وود، بئس ذلك من وُدِّ كما يهتف المضطر بالصَّمد الفرد أهلَّت لغير الله جهراً على عمد ويستلم الأركان منهنَّ باليد

فإن قال: إنَّما نحرتُ لله وذكرتُ اسمَ الله عليه.

فقل: إن كان النَّحرُ لله فلأيِّ شيء قَرَّبت ما تنحرُه مِن باب مَشهد مَن تفضله وتعتقد فيه؟ هل أردت بذلك تعظيمه؟

إن قال: نعم!

فقل له: هذا النَّحر لغير الله، بل أشركت مع الله تعالى غيره، وإن لَم تُردِ تعظيمه، فهل أردت توسيخ باب المشهد وتنجيس الداخلين إليه؟ أنتَ تعلمُ يقيناً أنَّك ما أردت ذلك أصلاً، ولا أردت إلَّا الأول، ولا خرجتَ من بيتك

<sup>(</sup>١) من قصيدة مدح بها المؤلف شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب، وأشاد فيها بدعوته (إسهاعيل).

إلَّا قصداً له، ثم كذلك دعاؤهم له.

فهذا الذي عليه هؤلاء شرك بلاريب.

وقد يعتقدون في بعض فَسقة الأحياء، وينادونه في الشِّدَّة والرَّخاء، وهو عاكفٌ على القبائح والفضائح، لا يحضر حيث أمرَ الله عبادَه المؤمنين بالحضور هناك، ولا يَحضر جمعة ولا جماعة، ولا يعود مريضاً ولا يشيِّع جنازة، ولا يكتسب حلالاً، ويضُمُّ إلى ذلك دعوى علم الغيب<sup>(۱)</sup>، ويجلب إليه إبليس جماعة قد عَشَشَ في قلوبهم وباض فيها وفرَّخ، يصدِّقون بهتانه، ويعظمون شأنه، ويجعلون هذا ندًّا لربِّ العالمين ومِثلاً.

فيا للعقول أين ذهبت؟ ويا للشرائع كيف جهلت؟ [٧: ١٥٤] ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادًّ أُمَّنَالُكُمْ لَكِي

فإن قلتَ: أفيصير هؤلاء الذين يعتقدون في القبور والأولياء والفسقة والخلعاء مشركين كالذين يعتقدون في الأصنام؟

قلتُ: نعم! قد حصل منهم ما حصل من أولئك وساووهم في ذلك، بل زادوا عليهم (٢) في الاعتقاد والانقياد والاستعباد، فلا فرق بينهم.

فإن قلتَ: هؤلاء القبوريون يقولون: نحن لا نشرك بالله تعالى ولا نجعل له ندًّا، والالتجاءُ إلى الأولياء والاعتقاد فيهم ليس شركاً!

قلتُ: نعم! ﴿ يَقُولُونَ بِأَفْوَاهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِمٍ ۗ ﴾، لكن هذا جهل منهم بمعنى الشرك، فإنَّ تعظيمَهم الأولياء ونحرَهم النحائر لهم شركٌ، والله

<sup>(</sup>۱) (دعوى علم الغيب)، وهو لفظ خ، ووقع في المطبوعة: (دعوى التوكل وعلم الغيب) (إسماعيل).

<sup>(</sup>٢) لفظ (عليهم) من خ.

تعالى يقول: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَآخُرُ ﴾ أي: لا لغيره، كما يفيدُه تقديم الظرف(١)، ويقول تعالى: [٧٢: ١٨] ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَنِجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾.

وقد عرفتَ بها قدَّمناه قريباً أنَّه ﷺ قد سمَّى الرياءَ شركاً، فكيف بها ذكرناه؟! فهذا الذي يفعلونه لأوليائهم هو عين ما فعَلَه المشركون وصاروا به مشركين، ولا ينفعهم قولهم: نحن لا نشركُ بالله شيئاً، لأنَّ فعلَهم أَكْذَبَ قولهم.

فإن قلت: هم جاهلون أنهم مشركون بها يفعلونه.

قلتُ: قد صرَّح الفقهاء في كتب الفقه في باب الرِّدة أنَّ مَن تكلَّم بكلمة الكفر يَكفر وإن لَم يقصد معناها (٢)، وهذا دالُّ على أنَّهم لا يعرفون حقيقة الإسلام، ولا ماهية التوحيد، فصاروا حينئذ كفاراً كفراً أصليًا، فإنَّ الله تعالى فرَضَ على عباده إفرادَه بالعبادة ﴿ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا اللهُ ﴾، وإخلاصها له [٩٨: ٥] ﴿ وَمَا أُمِرُواْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اللهُ كَيْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾، ومَن نادى الله ليلاً ونهاراً وسرَّا وجهاراً وخوفاً وطمعاً، ثمَّ نادى معه غيرَه فقد أشرك في العبادة، فإنَّ الدعاء من العبادة، وقد سمَّاه الله تعالى عبادةً في قوله تعالى: [٤٠: ٢٠] ﴿ إِنَّ اللّهِ يَنْ

<sup>(</sup>۱) الذي في الآية جار ومجرور، وليس بظرف، وهو متعلق بـ ﴿ فَصَلِّ ﴾ قبلها، وقد حذف الجار والمجرور المتعلق بـ ﴿ وَآتَحُرُ ﴾، وهو ما بعدها، أي: فصلَّ لربِّك وانحر له، وهو مثل قوله تعالى: ﴿ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ ﴾، أي: منه، والمثال المطابق لما ذكره المصنف من تقديم الجار والمجرور قوله: ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَٱرْغَب ﴾، أي: لا إلى غيره، وقوله: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّؤُمِنِينَ ﴾، أي: لا على غيره.

<sup>(</sup>٢) هذا ليس على إطلاقه؛ فقد يحصل مثل ذلك عن إكراه أو سبق لسان بدون قصد للفرح الشديد مثلاً، كالذي وجد ناقته بعد أن يئس منها، وقال: (( اللَّهمَّ أنت عبدي وأنا ربُّك )) رواه مسلم (٢٧٤٧)، وقد مرَّ تفصيل القول في هذه المسألة في الفصل الخامس من المقدمة.

يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْ خُلُونَ جَهَنَّمُ دَاخِرِينَ ﴾ بعد قوله: ﴿ أَدْعُونِيٓ أَسْتَجِبْ لَكُمْ ۚ ﴾.

فإن قلت: فإذا كانوا مشركين وجَب جهادُهم، والسلوك فيهم ما سلَكَ رسولُ الله ﷺ في المشركين.

قلتُ: إلى هذا ذهب طائفةٌ من أئمَّة العلم (١)، فقالوا: يَجِب أَوَّلاً دعاؤهم إلى التوحيد، وإبانةُ أنَّ ما يعتقدونه ينفعُ ويَضر، لا يغني عنهم من الله شيئاً وأنَّهم أمثالهم (٢)، وأنَّ هذا الاعتقاد منهم فيه شركٌ لا يتم الإيمانُ بها جاءت به الرسلُ إلَّا بتركه والتوبة منه، وإفراد التوحيد اعتقاداً وعملاً لله وحده.

وهذا واجبٌ على العلماء، أي: بيان أنَّ ذلك الاعتقاد الذي تفرَّعت عنه النذور والنحائر والطواف بالقبور شركٌ محرَّم، وأنَّه عينُ ما كان يفعله المشركون لأصنامهم، فإذا أبان العلماءُ ذلك للأئمَّة والملوك، وَجَبَ على الأئمة والملوك بعثُ دعاة إلى الناس يَدعونهم إلى إخلاص التوحيد لله، فمَن رجع وأقرَّ حقن عليه دمه وماله وذراريه، ومَن أصَرَّ فقد أباح الله منه ما أباح لرسوله وقين المشركين (٣).

فإن قلتَ: الاستغاثة قد ثبتت في الأحاديث، فإنَّه قد صَحَّ أنَّ العباد يوم

<sup>(</sup>١) يوهم هذا وجود طائفة أخرى من أئمَّة العلم لا ترى ما تراه هذه الطائفة منهم، وهو خلاف الحق، والمسألة مسألة نصوص الوحي لا مسألة خلاف (إسماعيل).

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ وَٱتَخْذُواْ مِن دُونِهِ ۚ ءَالِهَةً لَا يَخْلُقُونَ شَيَّا وَهُمْ يَحْلَقُونَ وَلا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلا حَيَوْةً وَلَا نُشُورًا ﴾، وَلاَ يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلا حَيَوْةً وَلَا نُشُورًا ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادًّ أَمْثَالُكُمْ ﴾.

<sup>(</sup>٣) هذا يفيد أنَّ المصنف يرى أنَّه لا بدَّ من إقامة الحجة، وأنَّهم قبل ذلك معذورون لجهلهم.

القيامة يستغيثون بآدم أبي البشر، ثمَّ بنوح، ثمَّ بإبراهيم، ثم بموسى، ثم بعيسى، وينتهون إلى محمد ﷺ بعد اعتذار كلِّ واحد من الأنبياء (١)، فهذا دليلٌ على أنَّ الاستغاثة بغير الله ليست بمنكر.

قلتُ: هذا تلبيس، فإنَّ الاستغاثة بالمخلوقين الأحياء فيما يقدرون عليه لا يُنكرُها أحد، وقد قال الله تعالى في قصة موسى مع الإسرائيلي والقبطي: [٢٨: ١٥] ﴿ فَٱسْتَغَنَّهُ ٱلَّذِى مِن شِيعَتِمِ عَلَى ٱلَّذِى مِنْ عَدُوّهِ ﴾، وإنَّما الكلام في استغاثة القبوريِّين وغيرهم بأوليائهم، وطلبهم منهم أموراً لا يقدر عليها إلَّا الله تعالى، مِن عافية المريض وغيرها، بل أعجَبُ من هذا أنَّ القبوريِّين وغيرهم من الأحياء مِن أتباع مَن يعتقدون فيه، قد يَجعلون له حصَّة مِن الولد إن عاش، ويشترون منه الحمل في بطن أمِّه ليعيش لهم (٢)، ويأتون بمنكرات ما بَلَغ إليها المشركون الأولون.

ولقد أخبرني بعضُ مَن يتولى قَبض ما ينذر القبوريُّون لبعض أهل القبور: أنَّه جاءه إنسانٌ بدراهم وحِلية نسائية، وقال هذه لسيِّده فلان \_ يريد صاحب القبر \_ نصف مهر ابنتي؛ لأنِّي زوجتها وكنتُ مَلكت نصفَ مهرها (٣) فلاناً \_ يريد صاحب القبر.

وهذه النذور بالأموال وجَعْلُ قِسط منها للقبر كما يجعلون شيئاً مِن الزرع يسمُّونه (تلما) في بعض الجهات اليمنية، وهذا شيءٌ ما بلغ إليه عُبَّادُ الأصنام، وهو داخلٌ تحت قول الله تعالى: [١٦: ٥٦] ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيبًا مِّمًا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٣٤٠).

<sup>(</sup>٢) لفظ (لهم) من خ.

<sup>(</sup>٣) لفظ (مهرها) من خ.

## رَزَقَنَهُمْ أَلَى بلا شكِّ ولا ريب.

نعم! استغاثةُ العِباد يوم القيامة وطَلبهم من الأنبياء إنَّما(١) يدعون الله تعالى ليفصِلَ بين العباد بالحساب حتَّى يُريحَهم من هَوْل الموقف، وهذا لا شكَّ في جوازه، أعني طلبَ دعاء الله تعالى من بعض عباده لبعض، بل قد قال ﷺ لعمر السَّخَ لَمَا خَرَج معتمراً: «لا تنسنا يا أُخَى من دعائك »(٢).

وأَمَرَنا سبحانه أن ندعو للمؤمنين ونستغفر لهم في قوله تعالى: [٥٩] ﴿ رَبَّنَا آغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَينِ ﴾ ، وقد قالت أم سُليم ﴿ رَبَّنَا آغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَينِ ﴾ ، وقد قالت أم سُليم ﴿ رَبَّنَا آغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَينِ ﴾ ، وقد قالت أم سُليم ﴿ وَبَنَّا اللهِ لَهُ ﴾ ، وقد قالت أم سُليم ﴿ وَلَنَّا اللهِ لَهُ ﴾ ﴿ وَلَا اللهِ اللهِ لَهُ إِنَّا رَسُولَ اللهِ اللهِ اللهِ لَهُ ﴾ وقد قالت أم سُليم وقد اللهِ اللهِل

وقد كان الصحابة وهي يطلبون الدعاء منه وهي وهو حي، وهذا أمرٌ متفق على جوازه، والكلام في طلب القبوريين من الأموات أو من الأحياء الذين لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضرًا، ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً أن يشفوا مرضاهم، ويردُّوا غائبَهم، وينفسوا عن حبلاهم، وأن يسقوا زرعَهم، ويُدِرُّوا ضروعَ مواشيهم، ويحفظوها من العين، ونحو ذلك من المطالب التي لا يقدر عليها أحدٌ إلَّا الله تعالى.

هؤلاء هم الذين قال الله تعالى فيهم: [٧: ١٩٧] ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلَآ أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴾، [٧: ١٩٤] ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ دُونِهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلَآ أَنفُسَهُمْ يَنصُرُونَ ﴾، [٧: ١٩٤] ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>١) كذا، ولعله (أن يدعوا الله).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (١٤٩٨) وغيره، وفي إسناده عاصم بن عبيد الله بن عاصم بن عمر ابن الخطاب، وهو ضعيف كما في التقريب، ويُغني عنه حديث إرشاد النَّبيِّ ﷺ إلى طلب الدعاء من أُويس القرني، رواه مسلم (٢٥٤٢).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (١٩٨٢) ومسلم (٢٤٨٠).

فهؤلاء القبوريُّون والمعتقدون في جُهَّال الأحياء وضُلاَّهُم سَلَكُوا مَسالكَ المشركين حَذُو القُنَّة بالقُنَّة (١)، فاعتقدوا فيهم ما لا يجوز أن يُعتقد إلَّا في الله، وجعلوا لهم جُزءاً من المال، وقصدوا قبورَهم من ديارهم البعيدة للزيارة (٢)، وطافوا حول قبورهم وقاموا خاضعين عند قبورهم، وهتفوا بهم عند الشدائد، ونحروا تقرباً إليهم.

وهذه هي أنواع العبادات التي عرفناك، ولا أدري هل فيهم من يَسجد لهم؟ لا أستبعدُ أنَّ فيهم مَن يفعلُ ذلك، بل أخبرني مَن أثق به أنَّه رأى من يَسجُدُ على عَتبَةِ باب مَشهد الوليِّ الذي يقصده تعظيماً له وعبادة، ويُقسمون بأسهائهم، بل إذا حَلف مَن عليه حقٌّ باسم الله تعالى لمَ يقبلوا منه، فإذا حلف باسم وليٍّ من أوليائهم قبلوه وصدَّقوه، وهكذا كان عُبَّاد الأصنام [٣٩: ٥٥] باسم وليٍّ من أوليائهم قبلوه وصدَّقوه، وهكذا كان عُبَّاد الأصنام [٣٩: ٥٥] في دُونِهِ مَا إذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ لا يُؤمِنُونَ بِٱلْاَخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمُ يَستَبْشِرُونَ ﴾.

<sup>(</sup>١) القُذَّة: بضم القاف، ريش السهم، والمراد نهجوا نهجهم (إسماعيل).

<sup>(</sup>٢) مجرَّد شدّ الرَّحل للزيارة ليس بشرك، بل هو من وسائله.

وفي الحديث الصحيح: (( مَن كان حالفاً فليحلف بالله أو ليصمت )(١)، وسمع رسول الله ﷺ رجلاً يحلف باللاَّت فأمره أن يقول: (( لا إله إلَّا الله )(٢)، وهذا يدلُّ على أنَّه ارتدَّ بالحلف بالصَّنَم، فأمره أن يُجدِّد إسلامه، فإنَّه قد كَفَر بذلك، كما قرَّرناه في سبل السلام شرح بلوغ المرام، وفي منحة الغفار (٣).

فإن قلت: لا سواء، لأنَّ هؤلاء قد قالوا (لا إله إلَّا الله)، وقد قال النبيُّ وَعَلَمُ النبيُّ وَعَلَمُ النبيُّ وَقَلَمُ النبيُّ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ

وقال لأسامة بن زيد: ﴿ لِمَ قَتلتَه بعدما قال لا إله إلَّا الله؟ ﴾ (٥)، وهؤلاء يُصَلُّون ويصومون ويزكُّون ويَحجُّون بخلاف المشركين.

قلتُ: قال ﷺ: ﴿ إِلَّا بحقها ﴾، وحقُّها: إفرادُ الإلهية والعبودية لله تعالى.

والقبوريُّون لَم يُفردوا الإلهيةَ والعبادة، فلم تنفعهم كلمةُ الشهادة، فإنَّها لا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٦٧٩) ومسلم (١٦٤٦).

<sup>(</sup>٢) حديث (( من حلف فقال في حلفه: واللاَّت والعزى، فليقل: لا إله إلَّا الله )) أخرجه البخاري (٤٨٦٠) ومسلم (١٦٤٧).

<sup>(</sup>٣) ما قرَّره الصنعاني في هذا الحديث خلاف صنيع البخاري في باب (من حلف بملة سوى ملَّة الإسلام) من صحيحه، فقد قال فيه: ((وقال النَّبِيُ ﷺ: من حلف باللاَّت والعزى فليقل: لا إله إلَّا الله، ولم ينسبه إلى الكفر »، ومعلوم أنَّ ما يقع من الصحابة في ذلك ليس على سبيل القصد، وإنَّما هو من سبق اللسان، فأَمْره من وقع منهم في ذلك ليس على سبيل القصد، وإنَّما هو من سبق اللسان، فأَمْره من وقع منهم في ذلك بقول: (لا إله إلَّا الله) من باب الكفارة لا من باب تجديد الإسلام (إسماعيل).

وحصول ذلك من الصحابة لمَّا كانوا حديثي عهد بالجاهلية، وكلام المصنف في سبل السلام أورده في شرح الحديث الأول من أحاديث كتاب الأيهان والنذور.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٥) ومسلم (٢٢).

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٤٢٦٩) ومسلم (١٥٨).

تنفع إلَّا مع التزام معناها، كما لمَ ينفع اليهود قولهًا لإنكارهم بعض الأنبياء.

وكذلك من جعل غير من أرسله الله نبيًّا، لم تنفعه كلمةُ الشهادة، ألا تَرَى أن بني حَنِيفة كانوا يشهدون أن لا إله إلَّا الله وأن محمداً رسول الله، ويُصَلُّون، ولكنَّهم قالوا: إنَّ مُسيلمة نبيُّ، فقاتلهم الصحابةُ وسَبَوْهُم، فكيف بمن يَجعل للوليِّ خاصَّة الإلهية ويُناديه للمهمَّات؟!

وهذا أميرُ المؤمنين على بن أبي طالب الله الله الله الله الله الله واكنَّهم غَلُوا سبأ، وكانوا يقولون نشهد أن لا إله إلّا الله وأنَّ محمداً رسول الله، ولكنَّهم غَلُوا في علي الله الله عقوبةً لم في علي الله الله عقوبةً لم يعتقد القبوريُّون وأشباهُهم، فعاقبَهم عقوبةً لم يعاقب بها أحداً من العصاة، فإنّه حَفر لهم الحفائر، وأجّبَ لهم ناراً، وألقاهم فيها وقال:

لَمَّا رأيتُ الأمرَ أمراً منكراً أجَّجتُ ناري ودَعَوتُ قُنْبرَا وقال الشاعر في عصره:

لِتَرْم بِي المنيَّة حيث شاءت إذا لَم ترم بي في الحُفرتَين إذا ما أجَّـجوا فيهنَّ ناراً رأيت الموت نقداً غير دَيْن والقصَّة في فتح الباري وغيره من كتب الحديث والسير (١).

وقد وقع إجماعُ الأمَّة على أنَّ مَن أنكر البعثَ كَفَر وقُتِل، ولو قال لا إله إلَّا الله، فكيف بمن يجعل لله ندًّا؟!

<sup>(</sup>۱) قصة تحريق علي السبائيةَ هي في الفتح (۱۲/ ۲۷۰)، ذكرها وقال: ﴿ وَهَذَا سَنَدَ حَسَنَ ﴾، وهي في شرح حديث (٦٩٢٢) من صحيح البخاري، والبيتان ذكرهما في الفتح (٦/ ١٥١) في شرح حديث (٣٠١٧).

فإن قلتَ: قد أنكر ﷺ على أسامة قتلَه لَمِن قال (لا إله إلَّا الله)، كما هو معروف في كتب الحديث والسير.

قلتُ: لا شكَّ أنَّ مَن قال: (لا إله إلَّا الله) من الكفار حَقَنَ دمَه ومالَه حتى يتبيَّن منه ما يُخالف ما قاله، ولذا أنزل الله في قصَّة محلم بن جثامة [3: 38] في يَتأيُّها ٱلَّذِيرَ عَامَنُوۤا إِذَا ضَرَبْتُمۡ فِي سَبِيلِ ٱللهِ فَتَبَيَّنُوا ... ﴾ الآية (١)، فأمرهم الله تعالى بالتثبُّت في شأن مَن قال كلمة التوحيد، فإن تبيَّن التزامُه لمعناها كان له ما للمسلمين وعليه ما عليهم، وإن تبيَّن خلافُه لَم يحقن دمه وماله بمجرد التلفظ.

وهكذا كلُّ مَن أظهر التوحيد وجب الكَفُّ عنه إلى أن يتبين منه ما يخالف ذلك، فإذا تبيَّن لَم تنفعه هذه الكلمةُ بمجردها، ولذلك لَم تنفع اليهود ولا نفعت الخوارج مع ما انضمَّ إليها من العبادة التي يحتقر الصحابةُ عبادتهم إلى جنبها، بل أَمَر ﷺ بقتلهم، وقال: « لئن أدركتُهم لأقتلَنَّهم قتل عاد »(٢)، وذلك لَم خالفوا بعضَ الشريعة وكانوا شرَّ القتلى تحت أديم السهاء، كها ثبتت به الأحاديث (٣).

فثبت أنَّ مجرَّدَ قول كلمة التوحيد غيرُ مانع من ثبوت شرك مَن قالهَا؛ لأرتكابه ما يُخالفها من عبادة غير الله.

فإن قلتَ: القبوريُّون وغيرُهم مِن الذين يَعتقدون في فَسَقَة الناس

<sup>(</sup>۱) القصة في سبب نزول الآية في الصحيحين: البخاري (٤٥٩١) ومسلم (٣٠٢٥)، دون تسمية القاتل، وفي مسند الإمام أحمد (٢٣٨٨١) وغيره تسمية القاتل محلم بن جثامة، وفي إسنادها القعقاع بن عبد الله، وفيه مقال.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٣٤٤) ومسلم (١٠٦٤).

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٣٠٠٠) وابن ماجه (١٧٦)، وقال الترمذي: (( هذا حديث حسن )).

وجُهاهِم من الأحياء يقولون نحن لا نعبد هؤلاء، ولا نعبد إلَّا الله وحده، ولا نصلي لهم، ولا نصوم ولا نحجُّ.

قلتُ: هذا جهلٌ بمعنى العبادة، فإنها ليست منحصرةً في ما ذكرت، بل رأسها وأساسها الاعتقاد، وقد حصل في قلوبهم ذلك، بل يسمُّونه معتقداً، ويصنعون له ما سمعتَه مِمَّا تفرَّع عن الاعتقاد من دعائهم وندائهم والتوسل بهم والاستغاثة بهم والاستعانة والحلف والنذر، وغير ذلك.

وقد ذكر العلماء أن من تَزَيَّا بزيِّ الكفَّار صار كافراً (١)، ومَن تكلَّم بكلمة الكفر صار كافراً (١)، ومَن تكلَّم بكلمة الكفر صار كافراً (٢)، فكيف بمن بَلَغَ هذه الرتبة اعتقاداً وقولاً وفعلاً.

فإن قلتَ: هذه النذورُ والنحائرُ ما حكمها؟

قلتُ: قد عَلِمَ كلُّ عاقل أنَّ الأموالَ عزيزةٌ عند أهلها، يَسعون في جَمعها ولو بارتكاب كلِّ معصية، ويَقطعون الفيافِيَ مِن أدنى الأرض والأقاصي، فلا يبذلُ أحدٌ مِن ماله شيئاً إلَّا معتقداً لجِلب نفعٍ أكثرَ منه أو دفع ضرِّ، فالنَّاذرُ

<sup>(</sup>۱) هذا فيها إذا تزيًّا عالمًا قاصداً بزيِّهم الذي هو من خصائصهم، كألبسة رهبانهم، وكشدِّ الزنار في أوساطهم، أمَّا إذا نشأ مسلم على ارتداء لباس الكفار (اللباس الإفرنجي) حتى كأنَّه لا يعرف غيرَه فلا يكون له هذا الحكم، وقد روى البيهقي في مناقب الشافعي (ص:٤٧٤) بإسناده إلى الحميدي قال: «سأل رجلُ الشافعي بمصر عن مسألة فأفتاه، وقال: قال النَّبيُّ عَلَيْ كذا، فقال الرجلُ: أتقول بهذا؟! قال: أرأيتَ في وسطي زناراً؟! أتراني خرجتُ من الكنيسة؟! أقول: قال النَّبيُّ عَلَيْ، وتقول لي: أتقول بهذا؟! أروي عن رسول الله عَلَيْ ولا أقول به؟!».

رمع هذا فإنَّ على المسلمين الذين ابتُلوا بالنشأة على هذا اللباس أن يعملوا على تعديل لباسهم بها يُغاير لباس الكفار، كتوسيع الألبسة، واللاَّئق بهم بل المتعيَّن عليهم أن يصيروا إلى التزيِّي بزيِّ المسلمين.

<sup>(</sup>٢) انظر: الفصل الخامس من المقدمة، والتعليق (ص: ٦٥، ٧٠).

للقبر ما أخرَج مالَه إلَّا لذلك، وهذا اعتقادٌ باطل، ولو عرَفَ النَّاذرُ بطلانَ ما أخرَج مالَه إلَّا لذلك، وهذا اعتقادٌ باطل، ولو عرَفَ النَّاذرُ بطلانَ ما أراده ما أخرَجَ درهماً، فإنَّ الأموالَ عزيزةٌ عند أهلها، قال تعالى: [٣٦ ـ ٣٧] ﴿ وَلَا يَسْعَلْكُمْ أَمُو لَكُمْ إِن يَسْئَلْكُمُ وهَا فَيُحْفِكُمْ تَبْخُلُواْ وَنُحْزِجٌ أَضْغَنكُمْ ﴾.

فالواجبُ تعريفُ مَن أخرج النذرَ بأنَّه إضاعةٌ لِمالِه، وأنَّه لا ينفعه ما يُخرجه ولا يدفع عنه ضرراً، وقد قال ﷺ: «إنَّ النَّذرَ لا يأتي بخير، وإنَّما يُستخرَج به من البخيل »(١)، ويجب رده إليه.

وأمَّا القابض للنَّذر فإنَّه حرامٌ عليه قبضه؛ لأنَّه أكْلُ لِال الناذر بالباطل، لا في مقابلة شيء، وقد قال تعالى: [٢: ١٨٨] ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أُمُّولَكُم بَيْنَكُم بِٱلْبَيْطِلِ ﴾، ولأنَّه تقريرٌ للناذر على شِركه وقُبح اعتقاده ورضاه بذلك، ولا يخفى حكمُ الراضي بالشرك، [٤: ٤٨] ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِمِ ﴾ الآية، فهو مثل حُلوان الكاهن ومَهر البغي، ولأنَّه تدليسٌ على الناذر، وإيهامٌ له أنَّ الوليَّ ينفعه ويضره.

فأيُّ تقرير لِنكر أعظم مِن قبض النذر على الميت؟ وأيُّ تدليس أعظم؟ وأيُّ رضاً بالمعصية العظمى أبلغ من هذا؟ وأيُّ تصيير لمنكر معروفاً أعجب مِن هذا؟ وما كانت النذورُ للأصنام والأوثان إلَّا على هذا الأسلوب، يعتقدُ النَّاذرُ جلبَ النفع في الصنم ودفع الضرر، فينذرُ له جَزوراً من ماله، ويقاسمه في غلاَّت أطيانه، ويأتي به إلى سَدنة الأصنام فيقبضونه منه، ويوهمونه حقيَّة عقيدته، وكذلك يأتي بنحيرته فينحرُها بباب بيت الصنم.

وهذه الأفعال هي التي بعث اللهُ الرسلَ لإزالتها وَمَحوِها وإتلافها والنهي عنها.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٦٠٨) ومسلم (١٦٣٩).

فإن قلتَ: إنَّ الناذر قد يُدركُ النفعَ ودفع الضرر بسبب إخراجه للنذر وبذله!

قلتُ: كذلك الأصنام، قد يدرك منها ما هو أبلغُ من هذا، وهو الخطاب من جَوفها والإخبار ببعض ما يكتمه الإنسان، فإن كان هذا دليلاً على حقيَّة القبور وصحة الاعتقاد فيها؛ فليكن دليلاً على حقيَّة الأصنام، وهذا هدمٌ للإسلام وتشييدٌ لأركان الأصنام.

والتحقيقُ: أنَّ لإبليسَ وجنوده من الجنِّ والإنس أعظمَ العناية في إضلال العباد، وقد مكَّن اللهُ إبليس من الدخول في الأبدان والوسوسة في الصدور والتقام القلب بخرطومه، وكذلك يدخل أجوافَ الأصنام ويُلقي الكلامَ في أسماع الأقوام، ومثله يَصنعه في عقائد القبوريِّين (١)، فإنَّ الله تعالى قد أذن له أن يُجلب بخيلِه ورَجِلِه على بني آدم وأن يشاركهم في الأموال والأولاد.

وثبت في الأحاديث: أنَّ الشيطانَ يستَرق السمعَ بالأمر الذي يُحدثه الله، فيُلقيه إلى الكُهَّان، وهم الذين يُخبرون بالمغيَّبات ويزيدون فيها يلقيه الشيطان من عند أنفسهم مائة كذبة (٢).

ويقصدُ شياطينُ الجنِّ شياطينَ الإنس مِن سَدَنة القبور وغيرهم فيقولون: إنَّ الوليَّ فَعَل وفعل، يُرغِّبونهم فيه ويحذِّرونهم منه، وترى العامة ملوكَ الأقطار وولاةَ الأمصار مُعزِّزين لذلك ويُولُّون العمالَ لقبض النذور، وقد يتَولاَّها مَن يُحسنون فيه الظنَّ مِن عالم أو قاضٍ أو مُفت أو شيخ صوفي، فيتِمُّ التدليسُ

 <sup>(</sup>١) في طبعة رئاسة الإفتاء: (أهل القبوريّين)، بزيادة: (أهل)، وفي طبعة المكتب الإسلامي (١٣٩٧هـ) تحقيق الشيخ إسهاعيل الأنصاري بحذفها، وهو الصواب.
 (٢) رواه البخاري (٥٧٦٢) ومسلم (٢٢٢٨).

لإبليس، وتقرُّ عينُه بهذا التلبيس.

فإن قلت: هذا أمرٌ عم البلاد، واجتمعت عليه سكان الأغوار والأنجاد، وطبق الأرض شرقاً وغرباً، ويَمناً وشاماً، وجنوباً وعَدَناً، بحيث لا تجدُ بلدة من بلاد الإسلام إلا وفيها قبور ومشاهد وأحياء، يعتقدون فيها ويعظمونها وينذرون لها، ويهتفون بأسهائها ويحلفون بها، ويطوفون بفناء القبور، ويُسرجونها ويلقون عليها الأوراد والرياحين، ويُلبسونها الثياب، ويصنعون كل أمر يقدرون عليه من العبادة لها، وما في معناها من التعظيم والخضوع والخشوع والتذلُّل والافتقار إليها.

بل هذه مساجد المسلمين غالبُها لا يخلو عن قبر أو قريب منه، أو مَشهد يقصده المصلُّون في أوقات الصلاة، يَصنعون فيه ما ذكر أو بعض ما ذكر، ولا يَسَعُ عقلُ عاقل أنَّ هذا منكرٌ يبلُغُ إلى ما ذكرتَ مِن الشناعة، ويَسكتُ عليه علماءُ الإسلام الذين ثبَت لهم الوَطأة في جميع جهات الدنيا.

قلتُ: إن أردتَ العدلَ والإنصافَ، وتركتَ متابعة الأسلاف، وعرفتَ أنَّ الحقَّ ما قام عليه الدليلُ، لا ما اتَّفق عليه العوالِم جيلاً بعد جيل، وقبيلاً بعد قبيل، فاعلم أنَّ هذه الأمور التي ندَندِنُ حولَ إنكارِها، ونسعى في هَدم منارها، صادرةٌ عن العامة الذين إسلامهم تقليدُ الآباء بلا دليل، ومتابعتهم لهم من غير فرق بين دبير وقبيل (۱)، ينشأ الواحدُ فيهم فيجِدُ أهلَ قريته وأصحاب بلدته يُلقّنُونه في الطفولية أن يَهتِفَ باسم مَن يعتقدون فيه، ويراهم وأصحاب بلدته يُلقّنُونه في الطفولية أن يَهتِف باسم مَن يعتقدون فيه، ويراهم ينذرون عليه، ويعظّمونه، ويرحلون به إلى محلّ قبره، ويلطخونه بترابه،

<sup>(</sup>١) لفظ (دبير وقبيل) من خ (إسهاعيل)، وفي طبعة المكتب الإسلامي (١٣٩٧هـ)، وطبعات أخرى: (دنيٌّ ومثيل).

و يجعلونه طائفاً على قبره، فينشأ وقد قرَّ في قلبه عظمةُ ما يعظِّمونه، وقد صار أعظم الأشياء عنده مَن يعتقدونه.

فنشأ على هذا الصغير، وشاخَ عليه الكبيرُ، ولا يسمعون مِن أحد عليهم من نكير، بل تَرَى مِمَّن يتَسِم بالعلم، ويَدَّعِي الفضل، وينتصب للقضاء والفتيا والتدريس، أو الولاية أو المعرفة أو الإمارة والحكومة، معظمًا لِمَا يعظمونه، مُكرماً لِما يكرمونه، قابضاً للنذور، آكلاً ما يُنحر على القبور، فيَظنُّ العامَّة أنَّ هذا دينُ الإسلام، وأنَّه رأسُ الدِّين والسَّنَام (۱).

ولا يَخفى على أحد يتأهّل للنظر، ويعرفُ بارِقَةً مِن عِلم الكتاب والسنة والأثر، أنَّ سكوتَ العالمِ أو العالم<sup>(٢)</sup> على وقوع مُنكر ليس دليلاً على جواز ذلك المنكر.

ولنضْرِبْ لك مثلاً مِن ذلك؛ وهي هذه المكوسُ المسيَّاة بالمجابي، المعلوم مِن ضَرورة الدِّين تَعريمُها، قد مَلاَّت الدِّيارَ والبقاع، وصارت أمراً مأنوساً، لا يلج إنكارُها إلى سَمع مِن الأسهاع، وقد امتدَّت أيدي المكَّاسين في أشرف البقاع، في مكة أمِّ القرى، يَقبضون مِن القاصدين لأداء فَريضة الإسلام، ويلقون في البلد الحرام كلَّ فِعل حرام، وسُكَّانها مِن فُضلاء الأنام، والعلماءُ والحكَّامُ ساكتون على الإنكار، مُعرضون عن الإيراد والإصدار، أفيكون السكوتُ من العلماء، بل من العالم (٣) دليلاً على حِلِّ أخذها وإحرازها؟ هذا لا

<sup>(</sup>١) من أعظم المصائب أن يكون بعض المنتسبين إلى العلم واقعاً في هذه الأمور الخطيرة التي ذكرها المصنف، فيكونون بذلك قدوة سيِّئة للعامة.

<sup>(</sup>٢) لفظ (أو العالم) من خ.

<sup>(</sup>٣) قوله: (من العلماء بلّ من العالم) من خ.

يقولُه مَن له أدني إدراك.

بل أضرب لك مثلا آخر؛ هذا حَرَمُ الله الذي هو أفضلُ بقاع الدنيا بالاتفاق وإجماع العلماء، أحدَث فيه بعضُ ملوك الشراكسة الجهلة الضُّلال هذه المقامات الأربعة، التي فرَّقت عبادات العباد، واشتملت على ما لا يُحصيه إلَّا الله عز وجل من الفساد، وفرَّقت عبادات المسلمين، وصيَّرتهم كالمِللِ المختلفة في الدِّين، بدعةٌ قرَّت بها عينُ إبليس اللعين، وصيَّرت المسلمين ضحكة الشياطين، وقد سكت الناسُ عليها، ووفَد علماء الآفاق والأبدال والأقطاب إليها (١)، وشاهدها كلُّ ذي عينين، وسَمع بها كلُّ ذي أذنين.

أفهذا السكوت دليلٌ على جوازها؟ هذا لا يقولُه مَن له إلمَّامٌ بشيء من المعارف (٢)، كذلك سكوتُهم على هذه الأشياء الصادرة من القبوريِّين.

<sup>(</sup>۱) مراد المصنف بالأبدال العلماء الذين يُظهر الله بهم الدِّين وينصر بهم الملَّة، ومن ذهب منهم أبدله الله بمن يقوم مقامه في ذلك، ومراده بالأقطاب العلماء الذين يُلقَّب الواحد منهم قطب الدِّين، ومن أمثلة ذلك قطب الدين الحنفي الذي ذكره الشيخ إسماعيل الأنصاري هنا عمثًلاً بكلامه لإنكار العلماء إحداث هذه المقامات الأربعة.

<sup>(</sup>٢) مقتضى هذا أنَّ العلماء لم يستنكروا هذا، وهو خلاف الواقع، فقد قال العلامة قطب الدين الحنفي في (الإعلام بأعلام بيت الله الحرام): (( إنَّ تعدُّد المقامات في مسجد واحد لاستقلال كلِّ مذهب بإمام ما أجازه كثيرٌ من العلماء، وإنَّ تعدُّد المقامات في وقت حدوثه أنكره العلماء غاية الإنكار، ولهم في ذلك رسالات متعدِّدة باقية بأيدي الناس الآن، وإنَّ علماء مصر أفتوا بعدم جواز ذلك، وخطَّاوا مَن قال بجوازه ». اهـ.

وأمَّا إنكار المؤلف لهذا الصنيع فلا شكَّ في وجاهته، وقد برئت به ذمته، كها برئت ذمَّة من سبقه من العلماء، وقد حصل بفضل الله ما تمنَّوه بعد استيلاء الحكومة السعودية ـ حفظها الله ـ على الحرمين، فقد أزالت هذه المقامات، وجمعت المسلمين على إمام واحد في الصلاة، وفي هذا تنبيه على أنَّ ما يسجله الدعاة من الحقِّ إن لم ينتفع به معاصر وهم فسينتفع به مَن وفقه الله عِمَّن يأتي بعدهم، والله المستعان (إسماعيل).

فإن قلتَ: يَلزمُ مِن هذا أنَّ الأمَّة قد اجتمعت على ضلالة، حيث سكتت عن إنكارِها لأعظم جهالة.

قلتُ: حقيقةُ الإجماع اتفاقُ مجتهدي أمَّة محمد ﷺ على أمر بعد عصره، وفقهاءُ المذاهب الأربعة يُحيلون الاجتهاد من بعد الأربعة (١)، وإن كان هذا قولاً باطلاً وكلاماً لا يقوله إلَّا مَن كان للحقائق جاهلاً، فعلى زعمهم لا إجماع أبداً مِن بعد الأئمة الأربعة، فلا يرد السؤال؛ فإنَّ هذا الابتداعَ والفتنةَ بالقبور لم

من أعظم حسنات الملك عبد العزيز على أنّه منذ بدء ولايته قضى على هذا التفرُّق في الصلاة حول الكعبة، وجمع الناسَ على إمام واحد يُصلِّ بهم مجتمعين غير متفرِّقين، وقد سمعت من الدكتور محمد تقي الدين الهلالي على الله وهو مِن أدرك ذلك الوقت يذكر أنَّ واحداً مِن آلمهم ذلك التفرُّق تحدَّث مع واحد من المتعصِّبين لذلك التفرق، فكان جواب ذلكم المتعصِّب أن قال: الدليل على أنّكم لستم على حق أنّه ليس لكم مقام حول الكعبة، فكان جواب المنكر لذلك التفرُّق: يكفي المسلمين جميعاً مقام إبراهيم، ولا يحتاجون إلى مقامات أخرى!!

وقال أبو الطيب شمس الحق العظيم آبادي في كتابه (التعليق المغني على سنن الدارقطني) (٢٢٦/٤): (( ومنها \_ يعني البدع \_ تكرار الجهاعات بأئمة متعدِّدة، كها يُصنع الآن في الحرم الشريف، فيقولون: هذا المصلى للشافعي، وهذا للحنفي، وهذا للهالكي، وهذا للحنبلي، ويسعون في تفريق الجهاعة، قال القاضي الشوكاني في إرشاد السائل إلى دليل المسائل: وإنَّ من أعظمها خطراً وأشدِّها على الإسلام ما يقع الآن في الحرم الشريف من تفريق الجهاعة، ووقوف كلِّ طائفة في مقام من هذه المقامات، كأنَّهم أهل أديان مختلفة، وشرائع غير مؤتلفة، فإنَّا لله وإنَّا إليه راجعون »، ثم ذكر نقولاً أخرى في إنكار ذلك عن علماء متقدِّمين ومتأخرين.

(۱) إحالة الاجتهاد من بعد الأئمة الأربعة ليس إلَّا قول بعض المتسبين إلى هذه المذاهب من المتأخرين، وقد اعتبر السيوطي ذلك القول منهم جهلاً، وألَّف في الردِّ عليه كتاب (الرد على من أخلد إلى الأرض وجهل أنَّ الاجتهاد في كلِّ عصر فرض)، وقد سرد نصوصَ فقهاء المذاهب الأربعة المعتبرين على خلاف ما ذكره الصنعاني هنا (إسماعيل).

يكن على عهد أئمَّة المذاهب الأربعة، وعلى ما نحققه فالإجماع وقوعه محال.

فإنَّ الأمَّة المحمدية قد ملأت الآفاق، وصارت في كلِّ أرض وتحت كلِّ نجم، فعلماؤُها المحقِّقون لا ينحصرون، ولا يَتِمُّ لأحد معرفة أحوالهم، فمَن ادَّعى الإجماع بعد انتشار الدِّين وكثرة علماء المسلمين فإنَّها دعوى كاذبة، كما قاله أئمَّة التحقيق (١).

ثمَّ لو فُرض أنَّهم عَلِمُوا بالمنكر وما أنكروه، بل سكتوا عن إنكاره، لمَا دلَّ سكوتُهم على جوازه؛ فإنَّه قد عُلِم من قواعد الشريعة أنَّ وظائفَ الإنكار ثلاثةٌ:

أوَّلها: الإنكارُ باليد، وذلك بتغيير المنكر وإزالته.

ثانيها: الإنكارُ باللسان مع عدم استطاعة التغيير باليد.

ثالثها: الإنكارُ بالقلب عند عدم استطاعة التغيير باليد واللسان.

فإن انتفى أحدُها لم ينتفِ الآخر، ومثاله: مُرورُ فرد من أفراد علماء الدِّين بأحد المكَّاسين وهو يأخذ أموالَ المظلومين، فهذا الفردُ مِن علماء الدِّين لا يستطيع التغييرَ على هذا الذي يأخذ أموالَ المساكين باليد ولا باللسان؛ لأنَّه إنَّما يكون سخريةً لأهل العصيان، فانتفى شرطُ الإنكار بالوظيفتين، ولمَ يبق إلَّا

<sup>(</sup>۱) إذا كان مراد المصنف نفي الإجماع مطلقاً ففيه نظر؛ فإنَّه هو نفسه ينقل في سبل السلام إجماع العلماء ولا يعترض عليه، كما في شرحه لحديث أبي أمامة (١/ ٢٤): ((إنَّ الماء لا ينجسه شيء إلَّا ما غلب على ريحه وطعمه ولونه »، بل إنَّه يحكي الإجماع كما في شرح حديث علي بن طلق: ((إذا فسا أحدكم في الصلاة فلينصرف، وليتوضَّأ وليُعد الصلاة »)، قال في شرحه (١/ ٢٠٢): ((والحديث دليل على أنَّ الفساء ناقض للوضوء، وهو مجمع عليه »).

الإنكارُ بالقلب الذي هو أضعفُ الإيهان، فيجب على مَن رأى ذلك العالمَ ساكتاً عن الإنكار مع مشاهدة ما يأخذه ذلك الجبَّار، أن يعتقدَ أنَّه تعذَّر عليه الإنكارُ باليد واللسان، وأنَّه قد أنكر بقلبه.

فإنَّ حُسنَ الظنِّ بالمسلمين أهلِ الدِّين واجبٌ، والتأويل لهم ما أمْكَنَ ضَربَةُ لازب، فالداخلون إلى الحَرم الشريف، والمشاهدون لتلك الأبنية الشيطانية التي فرَّقت شملَ<sup>(1)</sup> الدِّين، وشتَّتَ صلوات المسلمين معذورون عن الإنكار إلَّا بالقلب، كالمارِّين على المكَّاسين وعلى القبوريِّين.

ومِن هنا يُعلم اختلال ما استمرَّ عند أئمَّة الاستدلال مِن قولهم في بعض ما يستدلُّون عليه بالإجماع (٢): إنَّه وقع ولَم يُنكر، فكان إجماعاً.

ووجهُ اختلالِه أنَّ قولَهم: (ولَم يُنكر) رجمٌ بالغيب؛ فإنَّه قد يكون أنكرته قلوبٌ كثيرة تعذَّر عليها الإنكارُ باليد واللسان، وأنت تشاهد في زمانك أنَّه كم مِن أمر يَقع لا تنكره بلسانك ولا بيدك، وأنت مُنكرٌ له بقلبك، ويقول الجاهلُ إذا رآك تشاهده: سكت فلانٌ عن الإنكار، يقوله إما لائها أو مُتَأسِّياً بسكوته، فالسكوتُ لا يستدلُّ به عارف، وكذا يُعلم اختلالُ قولهم في الاستدلال: (فعلَ فلان كذا، وسكت الباقون فكان إجماعاً)، مُختلاً من جهتين:

الأولى: دعوى أنَّ سكوتَ الباقين تقريرٌ لفعل فلان؛ لِمَا عرفتَ مِن عدم دلالة السكوت على التقرير.

الثانية: قولهم: (فكان إجماعاً)؛ فإنَّ الإجماعَ اتفاقُ مجتهدي (٣) أمَّة محمد

<sup>(</sup>١) لفظ (شمل) من خ، ووقع بدله في المطبوعة (كلمةً) (إسهاعيل).

<sup>(</sup>٢) قوله (بالإجماع) من خ.

<sup>(</sup>٣) لفظ (مجتهدي) من خ.

عَلَيْكُ والساكتُ لا يُنسب إليه وِفاق ولا خلاف، حتَّى يُعْرِبَ عنه لسانُه.

قال بعض الملوك \_ وقد أثنى الحاضرون على شخص من عَمَّاله وفيهم رجل ساكت ـ ما لَك لا تقول كما يقولون؟ فقال: إن تكلَّمتُ خالفتهم.

فها كلَّ سكوت رضًى؛ فإنَّ هذه منكراتٌ أسَّسَها مَن بيده السيفُ والسِّنان، ودماءُ العباد وأموالهم تحت لسانه وقلمه، وأعراضهم تحت قوله وكلمه، فكيف يَقوى فردٌ من الأفراد على دفعه عمَّا أراد؟

فإنَّ هذه القِبابَ والمشاهدَ التي صارت أعظمَ ذريعة إلى الشرك والإلحاد، وأكبرَ وسيلة إلى هدم الإسلام وخراب بنيانه، غالبُ، بل كلُّ مَن يَعمُرُها هم الملوكُ والسلاطينُ والرؤساء والولاةُ، إمَّا على قريب لهم أو على مَن يُحسنون الظنَّ فيه، مِن فاضل أو عالم أو صوفيٍّ أو فقير أو شيخ أو كبير، ويزورُه الناسُ الذين يعرفونه زيارة الأموات، مِن دون توسُّل به ولا هَتف باسمه، بل يَدْعون له ويستغفرون، حتَّى ينقرِضَ مَن يَعرفه أو أكثرُهم، فيأتي مَن بعدهم فيجد قبراً قد شيد عليه البناءُ، وسُرِ جَت عليه الشموعُ، وفُرِشَ بالفراش الفاخر، وأُرْخِيَت عليه السورُ، وأُلقِيت عليه الأورادُ والزهور، فيعتقد أنَّ ذلك لنفع أو لدفع ضر، ويأتيه السَّدنة يكذبون على الميِّت بأنَّه فعلَ وفعل، وأنزل بفلان الفَع ضر، ويأتيه السَّدنة يكذبون على الميِّت بأنَّه فعلَ وفعل، وأنزل بفلان الفَع، حتى يَغرسُوا في جِبلَّتِه كلَّ باطل، ولهذا الأمر ثبت في الأحاديث النبوية اللَّعنُ على مَن أَسْرَجَ على القبور، وكتب عليها وبنى عليها والمُن النّه على مَن أَسْرَجَ على القبور، وكتب عليها وبنى عليها وبنى عليها والله المُن النّه على مَن أَسْرَجَ على القبور، وكتب عليها وبنى عليها والمُن عليها وبنى عليها والله المُن النفع، على مَن أَسْرَجَ على القبور، وكتب عليها وبنى عليها والنه عليها وبنى عليها وبنى عليها والمُن عليها وبنى عليها وبنه به عليها وبنه عليها وبنه به عليها وبنه عليها وبه عليه عليها وبنه عليها وبنه عليها وب

<sup>(</sup>۱) النهي عن البناء على القبور ثبت في صحيح مسلم (۹۷۰)، والنهي عن الكتابة رواه أبو داود (۳۲۲٦) والترمذي (۱۰۵۲) والنسائي (۲۰۲۷) وابن ماجه (۱۵٦٣) والحاكم (۱/ ۳۷۰) عن جابر ﷺ، وفي بعضها: عن ابن جريج، عن سليمان بن موسى، عن جابر، وروايته عن جابر مرسلة، وفي بعضها: عن ابن جريج، عن أبي

وأحاديثُ ذلك واسعةٌ معروفة، فإنَّ ذلك في نفسه منهي عنه، ثم هو ذريعةٌ إلى مفسدة عظمة.

فإن قلت: هذا قبرُ رسول الله ﷺ قد عُمّرت عليه قُبَّة عظيمةٌ أُنفقت فيها الأموال.

قلتُ: هذا جهلٌ عظيم بحقيقة الحال، فإنَّ هذه القبَّة ليس بناؤها منه عَلَيْق، ولا من أصحابه، ولا مِن تابعيهم، ولا تابعي التابعين، ولا مِن علماء أمَّته وأئمَّة مِلَّتِه، بل هذه القبَّة المعمولةُ على قبره عَلَيْقَ مِن أبنية بعض مُلوك مصر المتأخرين، وهو قَلاَوُون الصالحي المعروف بالملك المنصور، في سنة ثمان وسبعين وستهائة، ذكره في (تحقيق النصرة بتلخيص معالم دار الهجرة)(١)، فهذه أمورٌ دولية لا دليلية، يتبع فيها الآخرُ الأول.

وهذا آخرُ ما أردناه مِمَّا أوردناه لَمَّا عمَّت البلوى، واتُبعت الأهواء وأعرض العلماء عن النكير، الذي يجب عليهم، ومالوا إلى ما مالت العامَّة إليه، وصارَ المنكرُ معروفاً والمعروف منكراً، ولَم نجد من الأعيان ناهياً عن ذلك ولا

الزبير، عن جابر، وفي جميعها عنعنة ابن جريج وأبي الزبير، وقد صححه الحاكم والذهبي والألباني. انظر: أحكام الجنائز وبدعها (ص:٢٠٤).

وليس في البناء والكتابة ذكر اللَّعن، وأمَّا إسراج القبور فقد ورد فيه اللَّعن عند أي داود وغيره من رواية أبي صالح باذان، عن ابن عباس، وأبو صالح ضعيف، ويدلُّ لتحريمه قوله ﷺ: «من أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو رد » متفق عليه، وقوله ﷺ: وكلُّ بدعة ضلالة »رواه مسلم، وانظر: السلسلة الصحيحة للألباني (٢٢٥).

<sup>(</sup>١) للعلامة زين الدين أبي بكر بن الحسين بن عمر أبي الفخر المراغي المتوفى سنة (١٦هـ)، والمشهور أنَّ اسمه كنيته، وقيل: اسمه عبد الله، وله ترجمة طويلة في الضوء اللامع للمؤرِّخ الناقد السخاوي (إسهاعيل).

زاجراً<sup>(۱)</sup>.

فإن قلت: قد يتَّفق للأحياء أو للأموات اتصالُ جماعة بهم، يفعلون خَوَارقَ من الأفعال يتسمّون بالمجاذيب، في حكم ما يأتون به من تلك الأمور؟ فإنَّها مِمَّا جُبلَت القلوب إلى الاعتقاد بها.

قلتُ: أما المتسمُّون بالمجاذيب الذين يلوكون لفظ الجلالة بأفواههم، ويقولونها بألسنتهم، ويخرجونها عن لفظها العربي، فهم مِن أجناد إبليس اللعين، ومِن أعظم حمر الكون الذين ألبستهم الشياطين حُلَل التلبيس والتزيين، فإنَّ إطلاقَ لفظ الجلالة منفرداً عن إخبار عنها بقولهم (الله الله) ليس بكلام ولا توحيد، وإنَّما هو تلاعبٌ بهذا اللفظ الشريف (٢)، بإخراجه عن لفظه

<sup>(</sup>١) لعلّه يريد بالنفي البلاد اليمنية، وقد أثنى في أبياته التي ذكر بعضها فيها مضى على الشيخ محمد بن عبد الوهاب والله في إنكار البناء على القبور والغلوِّ في أصحابها، وكثير من العلماء في مختلف العصور يُنكرون ذلك في مؤلفاتهم، ومن ذلك قول ابن كثير في البداية والنهاية (في حوادث سنة ٢٠٨هـ): (( وأصل عبادة الأصنام من المغالاة في القبور وأصحابها، وقد أمر النَّبيُّ بتسوية القبور وطمسها، والمغالاة في البشر حرام).

<sup>(</sup>٢) حاول بعض المتأخرين الاستدلال لهذا الصنيع بقول الله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ أَنزَلَ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِمْ يَلْعَبُونَ ﴾، اللَّهَ تَكْمَدُ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِمْ يَلْعَبُونَ ﴾، وقال: ‹‹ معنى قوله ﴿ قُلِ اللَّهُ ﴾ لا يكون خطابك لهم إلّا هذه الكلمة: كلمة (الله)، وقد ردَّ عليه الحافظ ابن كثير في تفسيره بقوله: ‹‹ وهذا الذي قاله هذا القائل يكون أمراً بكلمة مفردة من غير تركيب، والإتيان بكلمة مفردة لا يُفيد في لغة العرب إفادة يحسن السكوت عليها » (إساعيل).

والكلام هو المفيد، كما قال ابن مالك:

<sup>«</sup> كلامنا لفظ مفيد كاستقم »، والتقدير في الآية: قل الله أنزله، وحُذف لدلالة السياق عليه، قال ابن مالك في الألفية:

العربيِّ، ثم إخلاؤه عن معنى من المعاني، ولو أنَّ رجلاً عظيماً صالحاً يُسَمَّى بزيد وصار جماعةٌ يقولون (زيد زيد) لَعَدَّ ذلك استهزاءً وإهانةً وسُخرية، ولا سيما إذا زادوا إلى ذلك تحريفَ اللفظ.

ثم انظر هل أتى في لفظة من الكتاب والسنة ذكرُ الجلالة بانفرادها وتكريرها؟ أو الذي في الكتاب والسنة هو طلب الذّكر والتوحيد والتسبيح والتهليل، وهذه أذكارُ رسول الله عليه وأدعيتُه وأدعية آله وأصحابه خاليةٌ عن هذا الشّهيق والنهيق والنعيق، الذي اعتاده من هو عن الله وعن هدي رسول الله عن هري وسمْتِه ودلّه في مكان سحيق.

ثم قد يُضيفون إلى الجلالة الشريفة أسماء جماعة من الموتى، مثل (ابن علوان) و(أحمد بن الحسين) و(عبد القادر) و(العيدروس)، بل قد انتهى الحال إلى أنهم يفرُّون إلى أهل القبور من الظلم والجور، كعلي رومان وعلي الأحمر، وأشباههما، وقد صان الله سبحانه وتعالى رسولَه ﷺ وأهل الكساء وأعيان الصحابة عن إدخالهم في أفواه هؤلاء الجهلة الضُّلاَّل، فيجمعون أنواعاً من الجهل والشرك والكفر.

فإن قلت: إنَّه قد يتفق مِن هؤلاء الذين يلوكون لفظ الجلالة، ويضيفون اليها عمل أهل الخلاعة والبطالة، خوارق عادات وأمور (١) تُظنُّ كرامات، كطعن أنفسهم بالآلات الحادة، وحملهم لمِثل الحَنَش والحيَّة والعقرب، وأكلهم

وحذف ما يُعلم جائز كما تقول زيد بعد من عندكما وفي جواب كيف زيد قل دنف فزيد استُغني عنه إذ عُرف.

<sup>(</sup>١) في الأصل المطبوع: (وأموراً)، والصواب ما أثبته، وفي طبعة المكتب الإسلامي زيادة لفظ: (عمل) في جملة: (ويضيفون إليها عمل أهل الخلاعة...).

النَّار، ومسِّهم إياها بالأيدي، وتقلُّبهم فيها بالأجسام.

قلتُ: هذه أحوالٌ شيطانيَّة، وإنَّك لُلبَّسٌ عليك أن ظننتَها كرامات للأموات، أو حسنات للأحياء؛ لَّا هَتفَ هذا الضال بأسمائهم، وجعلهم أنداداً وشركاءَ لله تعالى في الخلق والأمر، فهؤلاء الموتى أنت تفرض أنَّهم أولياء الله تعالى.

فهل يَرضَى وليُّ الله أن يجعلَه المجذوبُ أو السالكُ شريكاً له تعالى وندًّا؟ إن زعمتَ ذلك فقد جئت شيئاً إدًّا، وصيَّرتَ هؤلاء الأموات مشركين، وأخرجتهم وحاشاهم عن ذلك عن دائرة الإسلام والدِّين، حيث جعلتهم أنداداً لله، راضين فرحين، وزعمتَ أنَّ هذه كرامات لهؤلاء المجاذيب الضُّلاَّل المشركين، التابعين لكلِّ باطل، المنغمسين في بحار الرذائل، الذين لا يَسجدون لله سجدة، ولا يذكرون الله وحده.

فإن زعمتَ هذا، فقد أثبتَّ الكرامات للمشركين الكافرين وللمجانين، وهدمتَ بذلك ضوابطَ الإسلام وقواعد الدِّين المبين والشرع المتين.

وإذا عرفتَ بطلان هَذين الأمرين علمتَ أنَّ هذه أحوالٌ شيطانيةٌ، وأفعالٌ طاغوتيَّةٌ، وأعمالٌ إبليسيَّة، يفعلها الشياطين لإخوانهم مِن هؤلاء الضالِّين، معاونةً من الفريقين على إغواءِ العباد.

وقد ثبتَ في الأحاديث أنَّ الشياطينَ والجانَّ يتشكَّلون بأشكال الحيَّة والثعبان (١)، وهذا أمرٌ مقطوعٌ بوقوعه، فهم الثعابين التي يُشاهدها الإنسانُ في أيدي المجاذيب، وقد يكون ذلك مِن باب السِّحر (٢) وهو أنواع، وتعلُّمُه ليس بالعسير، بل بابُه الأعظمُ هو الكفرُ بالله وإهانةُ ما عظَّمه الله، مِن جعل

<sup>(</sup>١) كما في صحيح مسلم (٢٢٣٦).

<sup>(</sup>٢) وقد تكون حيَّات وثعابين حقيقية خُلعت أنيابها وأُزيل مكان السُّمِّ منها.

مُصحَف في كَنيف ونحوه.

فلا يَغتَرُّ مَن يشاهدُ ما يَعظُمُ في عينيه من أحوال المجاذيب من الأمور التي يراها خوارق، فإنَّ للسِّحرِ تأثيراً عظيماً في الأفعال، وهكذا الذين يقلبون الأعيانَ بالأسحار وغيرها، وقد ملاً سَحَرَةُ فرعون الوادي بالثعابين والحيات، حتى أَوْجَسَ في نفسه خِيفَةً موسى عليه السلام، وقد وصفه اللهُ بأنَّه سِحرٌ عظيمٌ، والسِّحرُ يَفعَلُ أعظمَ من هذا؛ فإنَّه قد ذكرَ ابنُ بَطوطة وغيرُه أنَّه شاهد في بلاد الهند قوماً توقدُ لهم النارُ العظيمةُ، فيلبسون الثيابَ الرقيقة، ويخوضون في تلك النار، ويخرجون وثيابُهم كأنَّها لم يَمسَّها شيءٌ.

بل ذكر أنّه رأى إنساناً عند بعض ملوك الهند أتى بوَلَدَيْن معه، ثم قَطَعَهُما عضواً عضواً، ثمّ رَمَى بكلِّ عُضو إلى جهة فِرَقاً، حتى لَم يرَ أحدٌ شيئاً من تلك الأعضاء، ثمّ صاح وبكى، فلم يَشعر الحاضرون إلّا وقد نزل كلُّ عضو على انفراده، وانضمَّ إلى الآخر، حتى قام كلُّ واحد منهما على عادته حيًّا سَويًّا، ذكر هذا في رحلته، وهي رحلة بَسيطة وقد اختُصِرَت، طالعتُها بمكة عام ست وثلاثين ومائة وألف، وأملاها علينا العلامةُ مفتي الحنفية في المدينة، السيد عمد بن أسعد عليناً.

وفي الأغاني لأبي الفَرَج الأصفهاني (١) بسنده: أنَّ ساحراً كان عند الوليد

<sup>(</sup>۱) هو علي بن الحسين الأصبهاني الأموي، صاحب كتاب الأغاني، شيعي، وهذا نادر في أموي، كذا ذكر الذهبي في ميزان الاعتدال، ثم قال: (( وكان إليه المنتهى في معرفة الأخبار وأيَّام الناس والشعر والغناء والمحاضرات، يأتي بأعاجيب بحدَّثنا وأخبرنا، وكان طلبه في حدود الثلاثائة، فكتب ما لا يوصف كثرة حتى لقد اتَّهم، والظاهر أنَّه صدوق، وقد قال أبو الفتح بن أبي الفوارس: خلط قبل موته »، وأطال الذهبي ترجمته (إسهاعيل).

في طبعة رئاسة الإفتاء: (حدَّثنا وأخبرنا)، وما أثبته من طبعة المكتب الإسلامي.

ابن عقبة، فجعل يَدخُلُ في جَوف بقرة ويخرج، فرآه جندب السحى فله البقرة، قال جندب: أتأتون بيته فاشتمل على سيفه، فلما دخل الساحرُ في البقرة، قال جندب: أتأتون السّحر وأنتم تبصرون، ثم ضرب وسط البقرة، فقطعها، وقطع الساحرَ معها، فانذعر الناسُ، فحَبسَه الوليدُ، وكتب بذلك إلى عثمان السحى وكان على السجن رجل نصراني، فلمّا رأى جندباً يقوم الليلَ ويصبحُ صائماً، قال النصراني: والله إنّ قوماً هذا شرُّهم لَقَوْمُ صِدق، فوكّلَ بالسّجن رجلاً، ودخل الكوفة فسأل عن أفضل أهلها، فقالوا: الأشعث بنُ قيس، فاستضافه فرأى أبا محمد يعني الأشعث ينام الليلَ ويصبح فيدعو بغدائه، فخرج مِن عنده وسأل: أيُّ أهل الكوفة أفضل؟ فقالوا: جَرير بن عبد الله، فوجده ينام، ثم يصبح فيدعو بغدائه. فاستقبل القبلة فقال: رَبِّ رَبُّ جُندُب، وديني دينُ جندب، وأَسْلَمَ.

وأخرجها البيهقي<sup>(۱)</sup> في السنن الكبرى بمغايرة في القصة، فذكر بسنده إلى أبي الأسود<sup>(۲)</sup>: «أنَّ الوليد بنَ عقبة كان في العراق يلعب بين يديه ساحر، فكان يضرب رأسَ الرجل ثم يصيح به، فيقوم صارخاً، فيَرُدُّ إليه رأسَه، فقال الناس: سبحان الله! يُحيي الموتى! ورآه رجلٌ من صالحي المهاجرين، فلمَّا كان مِن الغَدِ اشتمل على سيفه، فذهب يلعب لعبَه ذلك، فاخترط الرَّجل سيفَه

<sup>(</sup>١) هو أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي الحافظ، بلغت تصانيفه ألف جزء، وقد نفع الله المسلمين بها شرقاً وغرباً، لإمامة الرجل ودينه وفضله وإتقانه، توفي في عاشر جمادى الأولى بنيسابور سنة ثمان وخمسين وأربعهائة. اهـ ملخصاً من خبر من غبر للحافظ الذهبي. (إسهاعيل).

<sup>(</sup>٢) وهو: (( أخبرنا أبو سعيد بن أبي عمرو، ثنا أبو العباس الأصم، ثنا بحر بن نضر، ثنا ابن وهب، أخبرني ابن لهيعة، عن أبي الأسود. (إسهاعيل). وانظر: السلسلة الضعيفة للألباني (١/ ٦٤٢).

فضرب عنقه، وقال: إن كان صادقاً فليحي نفسَه! فأمر به الوليد ديناراً صاحبَ السجن فسجَنَه »(١).

بل أعجبُ من هذا ما أخرجه الحافظ البيهقي بإسناده في قصة طويلة، وفيها: « أنَّ امرأةً تعلَّمت السِّحرَ مِن المَلكَيْن ببابل هاروت وماروت، وأنَّها أخذت قمحاً، فقالت له بعد أن ألقته: [اطلع، فطلع، فقالت: أحقل، فأحقل، ثمَّ تركته، ثم قالت إيبَس، فيبس، ثم قالت له: اطحن، فأطحن]، ثمَّ قالت له: اختبز فاختبز، وكانت لا تريد شيئا إلَّا كان »(٢).

والأحوال الشيطانيةُ لا تنحصر، وكفى بها يأتي به الدَّجَّال، والمعيار اتِّباع الكتاب والسنة ومخالفتهما<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، وعبارة البيهقي ج ٨ ص ١٣٦: (( وأمر به الوليد ديناراً صاحب السجن، وكان رجلاً صالحاً، فسجنه فأعجبه نحو الرجل، قال: أفتستطيع أن تهرب؟ قال: نعم! قال: فاخرج! لا يسألني الله عنك أبداً » اهـ (إسهاعيل).

<sup>(</sup>٢) روى البيهقي تلك القصة الطويلة المشار إليها في باب (قبول توبة الساحر وحقن دمه) من السنن الكبرى (إسماعيل).

<sup>(</sup>٣) هذه كلمة جميلة ختم بها المصنف كتابه، وهي مسك الختام؛ فالحق والهدى ما جاء في الكتاب والسنة، والباطل والضلال ما كان بخلافها، قال شيخ الإسلام ابن تيمية في الرد على المنطقيين (ص:٥١٥ ـ ٥١٦): (( وقال غيرُ واحد من الشيوخ والعلماء: لو رأيتم الرجل يطير في الهواء ويمشي على الماء فلا تغتروا به حتى تنظروا وقوفه عند الأمر والنهي »، وقال ابن كثير في تفسيره (١/ ٣٦٢ ط مكتبة أو لاد الشيخ) عند قوله تعالى من سورة البقرة: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ ﴾: (( وقد قال يونس بن عبد الأعلى الصدفي: قلت للشافعي: كان الليث بن سعد يقول: إذا رأيتم الرجل يمشي

انتهى ما أوردناه ولله الحمد أولاً وآخراً، وظاهراً وباطناً (١)، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً، كلَّما ذكره الذاكرون، وغَفَلَ عن ذكره الغافلون.

## جاء في آخر طبعة رئاسة الإفتاء:

### تم الكتاب والحمد لله.

وقد قوبل على نسخة خطية ضمن مجموعة تحتوي على كتب قيمة، وهي من مكتبة سماحة مفتي الديار السعودية ورئيس قضاتها العلامة الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ على تعالى، والنسخة المذكورة محفوظة في مكتبة الرياض السعودية برقم ٣٠٧/ ٨٦.

وقد قام بتلك المقابلة وبالتصحيح والتعليق إسماعيل بن محمد الأنصاري، وإلى المخطوطة المذكورة يرمز في بعض تعليقاته بحرف (خ).

#### \* \* \*

على الماء فلا تغتروا به حتى تعرضوا أمره على الكتاب والسنة، فقال الشافعي: قصَّر الليث ﷺ، بل إذا رأيتم الرجل بمشي على الماء ويطير في الهواء فلا تغتروا به حتى تعرضوا أمره على الكتاب والسنة ».

<sup>(</sup>١) لفظ (وظاهراً وباطناً) من خ.

# فهرست تطهير الاعتقاد

| 1 //1                      | مقدمة الكتاب                                         |
|----------------------------|------------------------------------------------------|
| ۳۸۰                        | الأصل الأول: كلُّ ما في القرآن حق                    |
| ٣٨٥                        | الأصل الثاني: الرسل بُعثوا للدعوة إلى توحيد الله     |
| ٣٨٦                        | الأصل الثالث: أقسام التوحيد                          |
| ٣٨٨                        | الأصل الرابع: المشركون مقرُّون أنَّ الله خالقهم إلخ  |
| ٣٨٩                        | الأصل الخامس: أساس العبادة توحيد الله                |
| ٣٩٠                        | أنواع العبادات                                       |
| ٣٩٠                        | الرسل مبعوثون للدعوة إلى إفراد الله بالعبادة         |
| ٣٩٤                        | الإقرار بالله لا يكفي في التوحيد مع الشرك في العبادة |
| ٣٩٦                        | الاعتقاد في غير الله في النفع والضر شرك              |
| T9V                        | طلب الدعاء من الحيِّ غير الطلب من الميت              |
| ٣9V                        | الأسهاء لا تغير المعاني                              |
| ٣٩٨                        | تسمية القبر مشهداً لا تخرجه عن اسم الصنم             |
| ٣٩٩                        | محاجة مع من يذكر اسم الله في الذبح عند القبر         |
| ٤٠٠                        | الجهل بلغ بالمشركين حتى اعتقدوا في الفسقة            |
| ٤٠٢                        | عودة إلى بحث الطلب من الحيِّ والميت بتفصيل           |
| ٤٠٥                        | من حلف بغير الله هل يكون مرتدًّا أم لا؟              |
| ٤٠٩                        | حكم النذور والنحائر للقبور                           |
| ، من الجن وطاعة العامة لهم | بحث فيما يحصل للمشركين من تضليل الشيطان وجنوده       |
| ٤١١                        | سبب ما يو سو سو ن به                                 |

| ىكوتهم على       | من البلاء العظيم أكل العلماء للسُّحت من النذور والنحائر على القبور وم |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ٤١٣              | إنكار المنكر                                                          |
| ه عينُ إبليس     | أمثلة لمنكرات عمَّت البلوي بها واضطر العلماء للسكوت عنها مما تقر ب    |
| ٤١٣              | وجنوده                                                                |
| . يحميها من      | سكوت العالم عن الإنكار لا يصلح حجة على الجواز؛ لأنَّ المنكرات قد      |
| ٤١٦              | بيده السلطة                                                           |
| الأذكار المبتدعة | حكم من يحصل له خوارق من الأفعال حيًّا أو ميتاً وحكم ما يعمل من        |
| ٤٢٠              | والأحوال الشيطانية بإيضاح و تفصيل والحاق بعضه بالسحر                  |

#### \* \* \*



تمهنیت الإمرام محمد تمریخ المرام محمد تمریخ المرام محمد تمریخ المرام محمد می ماده می می ماده می ماده

المعتمد في هذه الطبعة طبعة الشيخ محمد حامد الفقي المبنية على الطبعة المنيرية ونسخة خطية، وبمقابلتها على النسخة المطبوعة ضمن مجموع الفتح الرباني من فتاوى الشوكاني المبنية على نسختين خطيتين، تبين أنَّ نسخة الشيخ حامد أصح وأوضح، إلا في ثمانية مواضع، فإنها في نسخة الفتح الرباني أوضح، وقد أشير إليها في الحاشية.

## ينيب لِلْهُ الْجَمْزِ الْحِيْرِ

الحمد لله ربِّ العالمَين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين، وعلى آله المطَهَّرين وصحبه المكرمين.

وبعد:

فاعلم أنَّه إذا وقع الخلاف بين المسلمين في أنَّ هذا الشيء بدعة أو غير بدعة، أو مكروه أو غير مكروه، أو محرَّم أو غير محرَّم، أو غير ذلك، فقد اتفق المسلمون ـ سلفهم وخلفهم ـ من عصر الصحابة إلى عصرنا هذا ـ وهو القرن الثالث عشر منذ البعثة المحمدية \_ أنَّ الواجبَ عند الاختلاف في أيِّ أمر من أمور الدِّين بين الأئمَّة المجتهدين هو الرد إلى كتاب الله سبحانه وسنة رسوله عَلِيْهُ، الناطق (١) بذلك الكتاب العزيز [٤: ٥٩] ﴿ فَإِن تَنَزَعْمُمْ فِي شَيْءِ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾، ومعنى الرد إلى الله سبحانه الرد إلى كتابه، ومعنى الرد إلى رسوله ﷺ الرد إلى سنَّته بعد وفاته، وهذا مِمَّا لا خلاف فيه بين جميع المسلمين، فإذا قال مجتهدٌ من المجتهدين: هذا حلال، وقال الآخر: هذا حرام، فليس أحدهما أولَى بالحقِّ من الآخر، وإن كان أكثرَ منه علمًا أو أكبرَ منه سنًّا أو أقدمَ منه عصراً؛ لأنَّ كلُّ واحد منهما فرد من أفراد عباد الله، ومتعبَّد بها في الشريعة المطهرة مِمَّا في كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، ومطلوب منه ما طلب الله من غيره من العباد، وكثرةُ علمه وبلوغه درجة الاجتهاد أو مجاوزته لها لا يُسقط عنه شيئاً من الشرائع التي شرعها الله لعباده، ولا يخرجه من جملة المكلَّفين من العباد، بل العالم كلُّما ازداد علماً كان تكليفه زائداً على تكليف غيره، ولو لم يكن

<sup>(</sup>١) في الفتح الرباني: (كما نطق بذلك).

من ذلك إلا ما أوجبه الله عليه من البيان للناس، وما كلفه به من الصَّدع بالحق وإيضاح ما شرعه الله لعباده: [٣: ١٨٧] ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكَتَنبَ لَتُبَيِّنُنَهُ وَلِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ وَ ﴾، [٢: ١٥٩] ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَآ أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيْنَتِ وَٱلْمَدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَهُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِتَنبِ أُولَتِيكَ يَلْعُنهُمُ ٱلله وَيَلْعُهُمُ ٱلله وَيَلْعُهُمُ ٱلله وَيَلْعُهُمُ ٱلله وَيَلْعُهُمُ ٱلله وَيَلْعُهُمُ ٱلله وَيَلْعُهُمُ الله وَيَلْعَهُم وَيَهُم الله وَيَلْعَهُم الله وَيَلْعَهُم الله وَيَلْعَهُم الله وَيَلْعَهُم الله وَيَلْعَهُم الله وَيَلْعَهُم الله وَيَلْعَهُمُ الله وَيَلْعَهُم الله وَيَلْعَهُم الله وَيَلْعَهُم الله وَيَلْعَهُم الله وَيَلْعَهُم وَيَلْعَهُم وَلَهُ وَيَلْعُهُم وَلَهُ وَلَهُ وَيَلْعَهُمُ الله وَيُولِي اللهُ وَيَلْعَهُم وَلَهُ وَيَلْعَهُمُ الله وَيَلْعُهُمُ الله وَيَلْعَهُمُ الله وَيَعْمُ وَلَهُ وَيَعْمُ وَلَهُ وَيَعْمُ وَلَهُ وَيَعْمُ وَلَهُ وَيَعْمُ وَلَهُ وَلَهُ وَيَعْمُ وَلَهُ وَالْمَيْعُونَ وَلَا الله وَالله وَالْمَالِقُونَ وَلَعْمُ وَلَهُ وَلَهُ وَيَعْمُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَالْمُوالِقُولُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَا وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَالْمُولِقُولُ وَالْمِلُولُ وَالْمُولِقُ وَلَهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَالْمُولِقُولُ أَلّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَالْمُولِولِهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَالْمُولِولُولُولُولُولُهُ وَاللّهُ وَالْمُولُولُولُولُولُولُهُ وَلِهُ وَالْمُلِهُ وَلِهُ وَالْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

فلو لم يكن لَن رزقه الله طرفاً من العلم إلّا كونه مكلفاً بالبيان للناس لكان كافياً فيها ذكرناه من كون العلماء لا يخرجون عن دائرة التكليف، بل يزيدون بها علموه تكليفاً، وإذا أذنبوا كان ذنبهم أشدَّ من ذنب الجاهل وأكثرَ عقاباً، كها حكاه الله سبحانه عمَّن عمل سوءاً بجهالة ومن عمله بعلم، وكها حكاه في كثير من الآيات عن علماء اليهود حيث أقدموا على مخالفة ما شرعه الله لهم، مع كونهم يعلمون الكتاب ويدرسونه، ونعى ذلك عليهم في مواضع متعدِّدة من كتابه، وبَكتَهم أشدَّ تبكيت، وكها ورد في الحديث الصحيح: «إنَّ من أوَّل من تسعَّر بهم جهنم: العالم الذي يأمر الناس ولا يأتمر، وينهاهم ولا ينتهي »(١).

وبالجملة فهذا أمرٌ معلوم، أنَّ العلم وكثرتَه وبلوغ حامله إلى أعلى درجات العرفان لا يُسقط عنه شيئاً من التكاليف الشرعية، بل يزيدها عليه شدة، ويخاطَب بأمور لا يخاطَب بها الجاهل، ويكلَّف بتكاليف غير تكاليف الجاهل، ويكون ذنبه أشدَ وعقوبتُه أعظمَ، وهذا لا يُنكره أحدٌ مِنَّن له أدنى تمييز بعلم الشريعة (٢)،

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٣٨٢)، وقال: ((هذا حديث حسن غريب ))، ورواه ابن خزيمة في صحيحه (٢٤٨٢)، والحاكم في المستدرك (١/ ٤١٩)، وصححه ووافقه الذهبي، وانظر تعليق الشيخ الألباني عليه في صحيح ابن خزيمة.

<sup>(</sup>٢) وفي هذا المعنى يقول الشاعر:

إذا كنت لا تدري فتلك مصيبة وإن كنت تدري فالمصيبة أعظم

والآيات والأحاديث الواردة في هذا المعنى لو جُمعت لكانت مؤلَّفاً مستقيماً (۱)، ومصنَّفاً حافلاً، وليس ذلك من غرضنا في هذا البحث، بل غاية الغرض من هذا ونهاية القصد منه هو بيان أنَّ العالم كالجاهل في التكاليف الشرعية والتعبُّد بها في الكتاب والسنة، مع ما أوضحناه لك من التفاوت بين الرتبتين، رتبة العالم ورتبة الجاهل في كثير من التكاليف واختصاص العالم منهما (۲) بما لا يجب على الجاهل.

وبهذا يتقرَّر لك أن ليس لأحد من العلماء المختلفين، أو من التابعين لهم والمقتدين بهم أن يقول: الحقَّ ما قاله فلان دون فلان، أو فلان أولى بالحق من فلان، بل الواجب عليه \_ إن كان عِن له فهم وعلم وتمييز \_ أن يردَّ ما اختلفوا فيه إلى كتاب الله وسنَّة رسوله ﷺ، فمَن كان دليلُ الكتاب والسنة معه فهو على الحق وهو الأولى بالحق عن كان دليلُ الكتاب والسنة عليه لا له كان هو المخطئ، ولا ذنب عليه في هذا الخطأ، إن كان قد وفَّ الاجتهاد حقَّه، بل هو معذور، بل مأجور، كما ثبت في الحديث الصحيح أنَّه: «إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران، وإن اجتهد فأخطأ فله أجر »(١٤)، فناهيك بخطأ يُؤجر عليه فاعله، ولكن هذا إنَّما هو للمجتهد نفسه إذا أخطأ، ولكن لا يجوز لغيره أن يتبعه في خطئه، ولا يُعذر كعذره، ولا يُؤجر كأجره، بل واجبٌ على مَن عداه من المكتّاب والسنة.

<sup>(</sup>١) في الفتح الرباني بدل (مستقيماً): (مستقلاً).

<sup>(</sup>٢) في الفتح الرباني: (منها).

<sup>(</sup>٣) قَالَ الشَّافِعي: ﴿ أَجْمَعُ النَّاسِ عَلَى أَنَّ مِن استبانت له سنة رسول الله ﷺ لم يكن له أن يدعها لقول أحد »، ذكره ابن القيم في كتاب الروح (ص:٣٩٦).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٧٣٥٢) ومسلم (٢١٦١).

وإذا وقع الرَّدُّ لِما اختلف فيه أهل العلم إلى الكتاب والسنة كان من معه دليل الكتاب والسنة هو الذي أصاب الحق ووافقه، وإن كان واحداً، والذي لم يكن معه دليلُ الكتاب والسنة هو الذي لم يصب الحق، بل أخطأه، وإن كان عدداً كثيراً، فليس لعالم ولا لمتعلِّم ولا لمن يفهم ـ وإن كان مقصراً ـ أن يقول: إنَّ الحقُّ بيد مَن يقتدي به من العلماء، إن كان دليل الكتاب والسنة بيد غيره، فإنَّ ذلك جهل عظيم، وتعصُّب ذميم، وخروج من دائرة الإنصاف بالمرة؛ لأنَّ الحقَّ لا يُعرف بالرجال، بل الرجال يُعرفون بالحق، وليس أحد من العلماء المجتهدين والأئمة المحققين بمعصوم، ومَن لَم يكن معصوماً فإنَّه يجوز عليه الخطأ كما يجوز عليه الصواب، فيصيب تارة ويخطئ أخرى، ولا يتبيَّن صوابُه من خطئه إلّا بالرجوع إلى دليل الكتاب والسنة، فإن وافقهما فهو مصيب، وإن خالفهما فهو مخطئ، ولا خلاف في هذه الجملة بين جميع المسلمين أولهم وآخرهم، سابقهم ولاحقهم، كبيرهم وصغيرهم، وهذا يعرفه كلّ مَن له أدنى حظ من العلم، وأحقر نصيب من العرفان، ومَن لَم يفهم هذا ويعترف به فليتُّهم نفسه، ويعلم أنه قد جَنى على نفسه بالخوض فيها ليس من شأنه، والدخول فيما لا تبلغ إليه قدرتُه، ولا ينفذ فيه فهمُه، وعليه أن يُمسك قلمَه ولسانه، ويشتغل بطلب العلم، ويفرغ نفسه لطلب علوم الاجتهاد التي يتوصل بها إلى معرفة الكتاب والسنة وفهم معانيهما، والتمييز بين دلائلهما، ويجتهد في البحث في السنة وعلومها، حتى يتميز عنده صحيحها من سقيمها، ومقبولها من مردودها، وينظر في كلام الأئمة الكبار من سلف هذه الأمة وخلفها حتى يهتدي بكلامهم إلى الوصول إلى مطلوبه (١٠)،

<sup>(</sup>١) أوضح ابن القيم في كتاب الروح (ص:٣٩٥) أنَّه يُرجع إلى كلام العلماء للاستعانة بذلك للوصول إلى الدليل، فإذا وصل إليه استغنى به عن غيره، وضرب لذلك مثلاً

فإنّه إن لمَ يفعل هذا وقدَّم الاشتغال بها قدَّمنا، ندم على ما فرط فيه قبل أن يتعلَّم هذه العلوم غاية الندم، وتَمَنَّى أنّه أمسك عن التكلُّم بها لا يعنيه، وسكت عن الخوض فيها لا يَدْرِيه، وما أحسن ما أدّبنا به رسول الله عَلَيْ فيها صح عنه من قول «رحم الله امرءاً قال خيراً أو صمت »(١)، وهذا في الذي تكلَّم في العلم قبل أن يفتح الله عليه بها لا بدّ منه، وشغل نفسه بالتعصب للعلماء، وتصدَّر للتصويب والتخطئة في شيء لم يعلمه ولا فهمه حقَّ فهمه، ولم يقل خيراً ولا صمت، فلم يتأدّب بالأدب الذي أرشد إليه رسولُ الله عَلِيَّة.

وإذا تقرَّر لك من مجموع ما ذكرناه وجوبُ الرد إلى كتاب الله وسنّة رسوله وإذا تقرَّر لك من مجموع ما ذكرناه وجوبُ الرد إلى كتاب الله وسنّة رسوله والخاب العزيز وإجماع المسلمين أجمعين، عرفت أنَّ مَن زعم من الناس أنَّه يُمكن معرفة المخطئ من العلماء من غير هذه الطريق عند اختلافهم في مسألة من المسائل، فهو مخالفٌ لما في كتاب الله، ومخالفٌ لإجماع المسلمين أجمعين، فانظر أرشدَك الله إلى أيِّ جناية جنى على نفسه بهذا الزعم الباطل، وأيِّ مصيبة وقع فيها بهذا الخطأ الفاحش، وأيِّ بلية جلبها عليه القصور والتقصير، وأيِّ محنة شديدة ساقها إليه التكلم فيها ليس من شأنه؟

وها أنا أوضح لك مثالاً لما ذكرناه من الاختلاف بين أهل العلم، ومِن كيفية الرد إلى كتاب الله وسنة رسوله ﷺ، ليتبيَّن المصيبُ من المخطئ، ومَن بيده الحق ومَن بيده غيره، حتى تعرف الحقَّ حق معرفته، ويتضح لك غاية الاتضاح، فإنَّ الشيء إذا ضُربت له الأمثلة وصُوِّرَت له الصور بلغ من الوضوح والجلاء إلى غاية لا يخفى معها على مَن له فهم صحيح وعقل رجيح،

بالنجم الذي يُستدلُّ به على جهة القبلة، فإذا وصل إليها لم يبق لاستدلاله بالنجم معنى. (١) لم أقف عليه بهذا اللفظ، ورواه البخاري (٦٤٧٥) ومسلم (٧٤)، ولفظه: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليصمت ».

فضلاً عمَّن لم يكن له في العلم نصيب، وفي العرفان حظ، ولنجعل هذه المسألة التي جعلناها مثالاً لما ذكرناه وإيضاحاً لما أمليناه: هي المسألة التي لهَجَ بالكلام فيها أهلُ عصرنا ومصرنا، خصوصاً في هذه الأيام لأسباب لا تخفى، وهي: مسألة رفع القبور والبناء عليها، كما يفعله الناس من بناء المساجد والقباب على القبور.

## فنقول:

اعلم أنَّه قد اتفق الناس، سابقهم ولاحقهم، وأوَّلهم وآخرهم من لدن الصحابة وعليها بدعةٌ من البدع الصحابة عليها بدعةٌ من البدع التي ثبت النهيُّ عنها، واشتدَّ وعيدُ رسول الله لفاعلها \_ كما يأتي بيانه \_ ولَم يخالف في ذلك أحدٌ من المسلمين أجمعين، لكنَّه وقع للإمام يحي بن حمزة مقالة تدلُّ على أنَّه يرى أنَّه لا بأس بالقباب والمشاهد على قبور الفضلاء، ولم يقل بذلك غيرُه، ولا روي عن أحد سواه، ومَن ذكرها من المؤلفين في كتب الفقه من الزيدية فهو جَرْيٌ على قوله واقتداءٌ به، ولم نجد القول بذلك مِمَّن عاصره، أو تقدُّم عصره عليه، لا من أهل البيت ولا من غيرهم، وهكذا اقتصر صاحب البحر الذي هو مدرس كبار الزيدية، ومرجع مذهبهم ومكان البيان لخلافهم في ذات بينهم، وللخلاف بينهم وبين غيرهم، بل اشتمل على غالب أقوال المجتهدين وخلافاتهم في المسائل الفقهية، وصار هو المرجوع إليه في هذه الأعصار وهذه الديار لِمَن أراد معرفة الخلاف في المسائل، وأقوال القائلين بإثباتها أو نفيها من المجتهدين، فإنّ صاحب هذا الكتاب الجليل لم ينسب هذه المقالة \_ أعنى جواز رفع القباب والمشاهد على قبور الفضلاء \_ إلَّا إلى الإمام يحيى وحده، فقد قال ما نصه:

مسألة: الإمام يحيى: لا بأس بالقباب والمشاهد على قبور الفضلاء والملوك لاستعمال المسلمين ولم يُنكر. انتهى.

فقد عرفتَ من هذا أنَّه لم يقل بذلك إلَّا الإمام يحيى، وعرفت دليله الذي استدل به، وهو استعمال المسلمين مع عدم النكير، ثم ذكر صاحب البحر هذا الدليل الذي استدل به الإمام يحيى في الغيث واقتصر عليه، ولم يأت بغيره.

فإذا عرفتَ هذا، تقرَّر لك أنَّ هذا الخلاف واقعٌ بين الإمام يحيى وبين سائر العلماء، من الصحابة والتابعين، ومن المتقدِّمين من أهل البيت والمتأخرين، ومن أهل المذاهب الأربعة وغيرهم، ومن جميع المجتهدين أولهم وآخرهم (۱)، ولا يعترض هذا بحكاية من حكى قول الإمام يحيى في مؤلَّفه عِنَّن جاء بعده من المؤلِّفين، فإنَّ مجرَّد حكاية القول لا يدلُّ على أنَّ الحاكي يختاره ويذهب إليه، فإن وجدت قائلاً من بعده من أهل العلم يقول بقوله هذا ويرجِّحه، فإن كان مجتهداً كان قائلاً بها قاله الإمام يحيى، ذاهباً إلى ما ذهب إليه بذلك الدليل الذي استدلَّ به، وإن كان غيرَ مجتهد فلا اعتبار بموافقته؛ لأنَّها بنا تعتبر أقوال المجتهدين لا أقوال المقلِّدين.

فإذا أردتَ أن تعرف هل الحق ما قاله الإمام يحيى، أو ما قاله غيره من أهل العلم، فالواجب عليك رد هذا الاختلاف إلى ما أمرنا الله بالرد إليه، وهو كتاب الله وسنة رسوله ﷺ.

<sup>(</sup>١) على قاعدة ابن جرير التي ذكرها ابن كثير عند تفسيره قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مِمَّا لَمْ يُذْكِرِ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴾، وهي أنَّ خلاف الواحد أو الاثنين لا يؤثِّر في الإجماع، فإنَّ هذه المسألة من مسائل الإجماع، وعلى قول الحافظ ابن حجر في الفتح (٢/ ٢١٩) أنَّه لا يُعتدُّ بخلاف الزيدية، فإنَّ المسألة أيضاً من مسائل الإجماع.

فإن قلتَ: بيِّن لي العمل في هذا الرد حتى تتمَّ الفائدة، ويتَّضِح الحق من غيره، والمصيب من المخطئ في هذه المسألة.

قلتُ: افتح لِمَا أقوله سمعاً، وأرهف له ذهناً، وها أنا أوضح لك الكيفية المطلوبة، وأبيِّن لك ما لا يبقى عندك بعده ريب، ولا يصاحب ذهنك وفهمك عنده لبس، فأقول:

قال الله سبحانه: [٥٩: ٧] ﴿ وَمَآ ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنَّهُ فَٱنتَهُواْ ﴾، فهذه الآية فيها الإيجاب على العباد بالائتمار بها أمر به الرسول ﷺ والأخذ به، والانتهاء عما نهى عنه ﷺ وتركه، وقال الله سبحانه: [٣: ٣١] ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَٱتَّبِعُونِي يُحْبِبِّكُمُ ٱللَّهُ ﴾، ففي هذه الآية: تعليق محبة الله الواجبة على كلِّ عبد من عباده باتِّباع رسوله ﷺ، وأنَّ ذلك هو المعيارُ الذي يُعرف به محبةُ العبد لربِّه على الوجه المعتبَر، وأنَّه السبب الذي يستحق به العبد أَن يَحِبهِ الله، وقال الله سبحانه: [٤: ٨٠] ﴿ مِّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾، فَفِي هَذَهُ الآية: أَنَّ طَاعَةَ الرسول طَاعَةٌ لله، وقال: [٤: ٦٩] ﴿ وَمَن يُطِع ٱللَّهَ وَٱلرُّسُولَ فَأُولَتِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشَّهَدَآءِ وَٱلصَّالِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أُولَتِهِكَ رَفِيقًا ﴾، فأوجب هذه السعادة لِمَن أطاع الله ورسولَه، وهي أن يكون من هؤلاء الذين هم أرفع العباد درجة عنده، وأعلاهم منزلة، وقال: [٤: ١٣ ـ ١٤] ﴿ وَمَن يُطِع ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ مُدِّخِلَّهُ جَنَّنتٍ تَجْرِك مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ۚ وَذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ وَيُدِّخِلُّهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُّهِين ﴾، وقال سبحانه: [٢٤: ٥٢] ﴿ وَمَن يُطِع ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَكَنْشَ ٱللَّهَ وَيَتَّقَّهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَآيِرُونَ ﴾، وقال سبحانه: ﴿ وَأُطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأُطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ ﴾، وأنزل الله على رسوله أن يقول: ﴿ فَٱتَّقُوا آللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ والآيات الدالة عل هذا المعنى في الجملة أكثر من ثلاثين آية.

ويُستفاد من جميع ما ذكرناه: أنَّ ما أمر به رسول الله ﷺ ونهى عنه كان الأخذ به واتباعه واجباً بأمر الله سبحانه، وكانت الطاعة لرسول الله في ذلك طاعة لله، وكان الأمر من رسول الله أمراً من الله(١).

وسنوضح لك ما صحَّ عن رسول الله ﷺ في غير حديث من النهى عن رفع القبور والبناء عليها، ووجوب تسويتها، وهدم ما ارتفع منها، ولكنَّا هنا نبتدئ بذكر أشياء في حكم التوطئة والتمهيد لذلك، ثم ننتهي إلى ذكر ما هو

<sup>(</sup>١) السنةُ وحيٌ من الله أوحاه إلى رسوله ﷺ، قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَن ٱلْهُوَىٰ اللهِ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحْيٌّ يُوحَىٰ ﴾، وفي صحيح البخاري (١٤٥٤) كتاب أبي بكر إلى أنس الطويل في بيان فرائض الصدقة، وفي أوله قال: ﴿ هذه فريضة الصدقة التي فرض رسول الله ﷺ على المسلمين، والتي أمر الله بها رسوله »، وروى مسلم في صحيحه (١٨٨٥) عن أبي قتادة أنَّه حدَّث عن رسول الله ﷺ أنَّه قام فيهم، فذكر لهم: ﴿ أَنَّ الجهاد في سبيل الله والإيمان بالله أفضل الأعمال، فقام رجل فقال: يا رسول الله، أرأيت إن قُتلتُ في سبيل الله تكفَّر عنِّي خطاياي؟ فقال له رسول الله ﷺ: نعم، إن قُتلتَ في سبيل الله وأنت صابر محتسب، مُقبل غير مدبر، ثم قال رسول الله على: كيف قلتَ؟ قال: أرأيت إن قُتلتُ في سبيل الله أَتُكفَّر عنِّي خطاياي؟ فقال رسول الله ﷺ: نعم، وأنت صابر محتسب مقبل غير مدبر، إلَّا الدَّين؛ فإنَّ جبريل عليه السلام قال لي ذلك » ورواه النسائي (٣١٥٥) عن أبي هريرة، وفي آخره: ﴿ نعم، إلَّا الدَّين، سارَّني به جبريل آنفاً »، وفي صحيح البخاري (١٧٨٩) ومسلم (١١٨٠) عن يعلى بن أمية في قصة الرجل الذي عليه جبة وهو متضمِّخ بالخَلوق، وقد سأل النَّبيَّ ﷺ بالجعرَّانة: « كيف تأمرني أن أصنع في عمرتي؟ »، فنزل عليه الوحي، وفي آخر الحديث: « فلمَّا سُرِّي عن الرسول ﷺ قال: ‹‹ أين السائل عن العمرة؟ اخلع عنك الجبَّة، واغسل أثرَ الخلوق منك، وأنق الصفرة، واصنع في عمرتك كما تصنع في حجِّك ».

المطلوب، حتى يعلم من اطّلع على هذا البحث أنّه إذا وقع الرد فيها قاله الإمام يحيى وما قاله غيره في القباب والمشاهد إلى ما أمر الله بالردِّ إليه، وهو كتاب الله سبحانه وسنة رسوله على كان في ذلك ما يشفي ويكفي، ويقنع ويغني ذكر بعضه، فضلاً عن ذكر جميعه، وعند ذلك يتبيَّن لكلِّ مَن لهم فهم، ما في رفع القبور من الفتنة العظيمة لهذه الأمة، ومن المكيدة البالغة التي كادهم الشيطان بها، وقد كاد بها مَن كان قبلهم من الأمم السالفة، كها حكى الله سبحانه وتعالى ذلك في كتابه العزيز.

وكان أول ذلك في قوم نوح، قال الله سبحانه: [۲۱: ۲۱ \_ ۲۳] ﴿ قَالَ نُوحٌ رَبّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَٱلنّبُعُوا مَن لَمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ آ إِلّا خَسَارًا ﴿ وَمَكَرُواْ مَكّرُا كُو اللّهُ عَصَوْنِي وَقَالُواْ لَا تَذَرُن ۚ وَلَا تَذَرُن ۚ وَلَا تَذَرُن وَدًّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوت وَيَعُوق وَنَا اللّه وَعَالَوْ اللّه تَذَرُن وَلا تَذَرُن وَدًّا وَلا سُوَاعًا وَلا يَغُوت وَيَعُوق وَنَسَرًا ﴾ ((كانوا الله على الله الله على الله الله على الله على

<sup>(</sup>١) في نسخة الفتح الرباني: (قال جماعة من السلف الصالح: إنَّ يغوث ويعوق ونسراً كانوا قوماً صالحين ...).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٤٩٢٠).

ويؤيّد هذا ما ثبت في الصحيحين وغيرهما عن عائشة على: «أنَّ أمَّ سلمة خَكْرت لرسول الله وَاللَّهُ كنيسة رأتها بأرض الحبشة، وذكرت له ما رأت فيها من الصُّور، فقال رسول الله وَاللَّهُ: أولئك قومٌ إذا مات فيهم العبدُ الصالح أو الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً، وصوَّروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله »(١).

وأخرج ابن جرير في تفسير قوله تعالى: [٥٣] ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ﴾ قال: «كان يلُتُ السَّويق للحاج، فهات فعكفوا على قبره »(٢).

وفي صحيح مسلم عن جندب بن عبد الله البجلي الله قال: سمعت رسول الله عليه الله عليه قال: سمعت وسول الله عليه قبل أن يَموت يقول: « ألا وإنَّ مَن كان قبلكم كانوا يتَّخذون قبور أنبيائهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد، فإنِّي أنهاكم عن ذلك »(٣).

وفي الصحيحين من حديث عائشة على قالت: « لمَّا نزل برسول الله عَلَيْهُ طفق يطرح خميصة على وجهه، فإذا اغتمّ كشفها، فقال \_ وهو كذلك \_: لعنةُ الله على اليهود والنصارى، فقد اتَّخذوا قبور أنبيائهم مساجد، يحذّر ما صنعوا »(٤). وفي الصحيحين مثله أيضاً من حديث ابن عباس عباس المنتخفان.

وفيهما أيضاً من حديث أبي هريرة السخي أنَّ رسول الله ﷺ قال: « قاتل الله

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٤٢٧) ومسلم (٥٢٨).

<sup>(</sup>٢) هو عنده بأسانيد صحيحة عن مجاهد، قال: ((كان يلتُّ السَّويق للحاج، فعُكف على قبره ))، وعنده وعند البخاري في صحيحه (٤٨٥٩) عن ابن عباس عباس اللاَّت رجلاً يلتُّ سويق الحاج ».

 <sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (٥٣٢)، وفيه: ((قبور أنبيائهم وصالحيهم مساجد)).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري (٤٣٥) ومسلم (٥٣١).

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري (٤٣٦) ومسلم (٥٣١).

اليهود والنصاري اتَّخذوا قبورَ أنبيائهم مساجد »(١).

وفي الصحيحين من حديث عائشة ولي قالت: قال رسول الله والله والله والله والله والله والله والله والله والله والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد، ولولا ذلك لأبرز قبره، غير أنّه خشي أن يكون مسجداً (٢).

وأخرج الإمام أحمد في مسنده بإسناد جيد، من حديث عبد الله بن مسعود الله عن أنَّ رسول الله عليه قال: « إنَّ من شرار الناس مَن تُدْرِكُهم الساعة وهم أحياء، والذين يتخذون القبور مساجد »(٣).

وأخرج أحمد وأهل السنن من حديث زيد بن ثابت الله الله قال: «لعن الله زائرات القبور والمتّخذين عليها المساجد والسُّرُج» (١).

وقد اشتمل الحديث على ثلاث جُمل:

الأولى: لعن زائرات القبور، وفي لفظ ابن ماجه: (( زوَّارات ))، وهو بلفظ: (( لعن الله زوَّارات القبور )) عن أبي هريرة عند أحمد (٨٤٤٩) والترمذي (١٠٥٦) وابن ماجه (وَّارات القبور ))، وقال الترمذي: (( هذا حديث حسن صحيح ))، ولفظ (( زوَّارات )) فيه للنسبة لا للمبالغة، والمعنى: ذوات زيارة، نظير قوله تعالى: ﴿ وَمَا رَبُكَ بِظَلَّمِ لِلمَّيدِ ﴾، أي: ليس بذي ظلم.

الثانية: لعن المتخذين المساجد على القبور، وقد تواترت بذلك الأحاديث، وقد ذكر

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٤٣٧) ومسلم (٥٣٠)، وليس فيهما ذكر النصاري.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (١٣٣٠) ومسلم (٥٢٩).

<sup>(</sup>٣) المسند (٤٤٨٣).

<sup>(</sup>٤) الحديث بهذا اللفظ أخرجه الإمام أحمد (٢٠٣٠) وأبو داود (٣٢٣٦) والنسائي (٢٠٤٣) والترمذي (٣٢٠) عن ابن عباس، وليس عن زيد بن ثابت، وأخرجه ابن ماجه (١٥٧٥) عن ابن عباس، ولفظه: (( لعن رسول الله على زوَّارات القبور ))، وعند الجميع هو من رواية أبي صالح باذان عن ابن عباس، وقد قال عنه الحافظ في التقريب: ((ضعيف مدلس)).

وفي صحيح مسلم وغيره عن أبى الهيَّاج الأسدي قال: « قال لي علي بن أبي طالب اللهَّئِيُّةِ: أن لاَ أدع تمثالا إلَّا طَمَسته، ولا قبراً مشرِفاً إلَّا سوَّيتُه » (١).

وفي صحيح مسلم أيضاً عن ثمامة بن شفي نحو ذلك(٢).

وفي هذا أعظمُ دلالة على أنَّ تسوية كلِّ قبر مشرِف بحيث يرتفع زيادة على القدر المشروع واجبةٌ متحتِّمة، فمِن إشراف القبور: أن يرفع سمكها، أو يجعل عليها القباب أو المساجد، فإنَّ ذلك من المنهيِّ عنه بلا شك ولا شبهة، ولهذا فإنَّ النبيَّ عَلِيَّة بعث لهِدمِها أميرَ المؤمنين عليًّا، ثم إنَّ أمير المؤمنين بعث لهِدمِها أبا الهيَّاج الأسدي في أيام خلافته.

وأخرج أحمد ومسلم وأبو داود والترمذي \_ وصححه \_ والنسائي وابن حبان من حديث جابر قال: « نهى رسول الله ﷺ أَن يُجَصَّص القبر، وأَن يُبنَى عليه، وأَن يُوطَأ » (٣).

وزاد هؤلاء المخرِّجون لهذا الحديث عن مسلم: « وأن يُكتب عليه ». قال

المصنف جملة منها.

الثالثة: لعن المتّخذين السُّرُج على القبور، وقد جاء من هذه الطريق الضعيفة عن ابن عباس، لكن يدلُّ لتحريم ذلك عموم قوله ﷺ: ((من أحدث في أمرنا ما ليس منه فهو رد ))، وقوله ﷺ: ((وكلُّ بدعة ضلالة )).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم (٩٦٩).

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم (۹۶۸).

<sup>(</sup>٣) المسند (١٤٨ عَلَمُ ١٤٨) وصحيح مسلم (٩٧٠) وسنن أبي داود (٣٢٢٥) والترمذي (٣٠٠) والنمائي (٢٠٥٨)، ولفظه عند مسلم: ((نهى رسول الله ﷺ أَن يُجصَّص القبر، وأَن يُقعد عليه، وأَن يُبنى عليه »، ولفظ الوطء على القبر عند الترمذي.

الحاكم: «النهى عن الكتابة على شرط مسلم، وهي صحيحة غريبة »(١).

وفي هذا التصريحُ بالنهي عن البناء على القبور، وهو يصدق على ما بُنِي على جوانب حفرة القبر، كما يفعله كثيرٌ من الناس من رفع قبور الموتى ذراعاً فَمَا فُوقُه؛ لِأَنَّهُ لَا يُمكن أن يجعل نفس القبر مسجداً، فذلك مِمَّا يدلُّ على أنَّ المراد بعض ما يقربه مِمَّا يتصل به، ويصدُق على من بني قريباً من جوانب القبر كذلك، كما في القباب والمساجد والمشاهد الكبيرة، على وجه يكون القبر في وسطها أو في جانب منها، فإنَّ هذا بناء على القبر، لا يخفى ذلك على من له أدنى فهم، كما يقال: بَنَى السلطانُ على مدينة كذا، أو على قرية كذا سوراً، وكما يقال: بَنَى فلانٌ في المكان الفلاني مسجداً، مع أنَّ سمكَ البناء لم يباشر إلَّا جوانب المدينة أو القرية أو المكان، ولا فرق بين أن تكون تلك الجوانب التي وقع وضع البناء عليها قريبة من الوسط، كما في المدينة الصغيرة والقرية الصغيرة والمكان الضيق، أو بعيدة من الوسط كما في المدينة الكبيرة والقرية الكبيرة والمكان الواسع، ومَن زعم أنَّ في لغة العرب ما يَمنع من هذا الإطلاق فهو جاهلٌ لا يعرف لغةَ العرب، ولا يَفهم لسانَها ولا يدري بها استعملته في كلامها.

وإذا تقرَّر لك هذا علمتَ أنَّ رفعَ القبور ووضع القباب والمساجد والمشاهد عليها قد لَعَنَ رسولُ الله ﷺ فاعله تارة، كما تقدم، وتارة قال: « اشتدَّ غضبُ الله على قوم اتَّخذوا قبورَ أنبيائهم مساجد »، فدعًا عليهم بأن يشتدَّ غضب الله عليهم بها فعلوه من هذه المعصية، وذلك ثابت في يشتدَّ غضب الله عليهم بها فعلوه من هذه المعصية، وذلك ثابت في

<sup>(</sup>١) مستدرك الحاكم (١/ ٣٧٠)، والنهي عن الكتابة صححه الحاكم والذهبي والألباني. انظر: أحكام الجنائز وبدعها (ص:٢٠٤).

الصحيح (۱)، وتارة نهى عن ذلك، وتارة بعث مَن يهدمه، وتارة جعله مِن فعل اليهود والنصارى، وتارة قال: « لا تتخذوا قبري وثناً »(۲)، وتارة قال: « لا تتخذوا قبري عيداً »(۳)، أي: مَوسِماً يجتمعون فيه كما صار يفعله كثيرٌ من عُبَّاد القبور! يَجعلون لِن يعتقدون من الأموات أوقاتاً معلومة يجتمعون فيها عند قبورهم، يَنسكون لها المناسك، ويعكفون عليها (٤)، كما يعرف ذلك كلُّ أحد من الناس من أفعال هؤلاء المخذولين، الذين تركوا عبادة الله الذي خلقهم ورزقهم ثم يُميتهم ويحييهم، وعبدوا عبداً من عباد الله، صار تحت أطباق الثرَى، لا يقدر على أن يَجلب لنفسه نفعاً ولا يدفع عنها ضرَّا، كما قال رسول الله على فيا أمره الله أن يقول: [٧: ١٨٨] ﴿ لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلا صَرًا ﴾، فانظر كيف قال سيد البشر وصفوة الله من خلقه بأمر ربه: إنَّه لا يَملك لنفسه ضرًّا ولا نفعاً، وكذلك قال فيها صح عنه: « يا فاطمة بنت محمد! لا أُغني عنك من الله شيئاً » (٥).

فإذا كان هذا قول رسول الله ﷺ في نفسه وفي أخصّ قرابته به وأحبّهم الله، فها ظنُّك بسائر الأموات الذين لم يكونوا أنبياءَ معصومين، ولا رُسُلاً مرسلين؟ بل غاية ما عند أحدهم أنّه فردٌ من أفراد هذه الأمة المحمدية،

<sup>(</sup>١) لا وجود للحديث بهذا اللفظ في الصحيحين، وقد جاء صحيحاً مرسلاً ومتصلاً بإسناد ضعيف، انظر: تحذير الساجد للألباني (ص:٢٥-٢٦).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٧٣٥٨) وغيره بإسناد صحيح، انظر: تحذير الساجد (ص:٢٥).

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٢٠٤٢) وغيره بإسناد صحيح، انظر: تحذير الساجد (ص:١٢٨).

<sup>(</sup>٤) وَيُحتملُ أَنْ يَكُونُ المرادُ مِنْ اتخاذَه عيداً تكرار الزيارة؛ بدليل قوله بعده: ﴿ وَصَلُّوا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّ عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلّه

<sup>(</sup>٥) روّاه البخاري (٧٧١) ومسلم (٢٠٤).

وواحد من أهل هذه الملة الإسلامية، فهو أعجز وأعجز أن ينفع (١) أو يدفع عنها ضرراً.

وكيف لا يعجز عن شيء قد عَجَز عنه رسولُ الله ﷺ، وأخبر به أمَّته كها أخبر الله عنه، وأمره بأن يقول للناس بأنَّه لا يَملك لنفسه ضرَّا ولا نفعاً، وأنَّه لا يُعنى عن أخصِّ قرابته من الله شيئاً؟ فيا عجباً! كيف يَطمع من له أدنى نصيب من علم أو أقل حفظ مِن عرفان أن ينفعه أو يضره فردٌ من أفراد أمَّة هذا النبيِّ الذي يقول عن نفسه هذه المقالة؟ والحالُ أنَّه فرد من التابعين له المقتدين بشرعه.

فهل سمعت أذناك \_ أرشدك الله \_ بضلال عقل أكبر من هذا الضلال الذي وقع في عُبَّاد أهل القبور (٢)؟! إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون.

وقد أوضحنا هذا أبلغ إيضاح في رسالتنا التي سمَّيناها «الدر النضيد في إخلاص كلمة التوحيد »، وهي موجودة بأيدي الناس، فلا شكَّ ولا ريبَ أنَّ السبب الأعظم الذي نشأ منه هذا الاعتقاد في الأموات هو ما زيَّنه الشيطانُ للناس من رَفع القبور، ووضع الستور عليها، وتجصيصها وتزيينها بأبلغ زينة، وتحسينها بأكمل تحسين، فإنَّ الجاهل إذا وقعت عينُه على قبر من القبور قد بُنيت عليه قبة فدخلها، ونظر على القبور (٣) الستور الرائعة، والسُّرُجَ المتلألئة، وقد سطعت حوله مَجامرُ الطِّيب، فلا شكَّ ولا ريبَ أنَّه يَمتلئُ قلبُه تعظياً

<sup>(</sup>١) في الفتح الرباني: (عن أن ينفع نفسه ...).

<sup>(</sup>٢) في الفتح الرباني: (الذي وقع فيه أهل القبور)، وقد سقط منه كلمة (عُبَّاد)، والمقام يقتضيها.

<sup>(</sup>٣) في الفتح الرباني: (على القبر).

لذلك القبر، ويَضيق ذهنه عن تصوُّر ما لهذا الميت من المنزلة، ويدخله مِن الروعة والمهابة ما يزرع في قلبه من العقائد الشيطانية، التي هي من أعظم مكائد الشيطان للمسلمين، وأشدِّ وسائله إلى ضلال العباد، ما يُزلزلُه عن الإسلام قليلاً قليلاً، حتى يطلب من صاحب ذلك القبر ما لا يقدر عليه إلَّا الله سبحانه، فيصير في عداد المشركين.

وقد يحصل له هذا الشرك بأوَّل رؤية لذلك القبر الذي صار على تلك الصفة، وعند أوَّل زَوْرَة له؛ إذ لا بدَّ أن يخطر بباله أنَّ هذه العناية البالغة من الأحياء بمثل هذا الميت لا تكون إلَّا لفائدة يرجونها منه، إما دنيوية أو أخروية، فيستصغرُ نفسَه بالنسبة إلى مَن يراه من أشباه العلماء زائراً لذلك القبر، وعاكفاً عليه ومتمسِّحاً بأركانه (١).

وقد يَجعلُ الشيطانُ طائفةً من إخوانه من بني آدم يقفون على ذلك القبر، يخادعون من يأتي إليه من الزائرين، يهوِّلون عليهم الأمرَ، ويصنعون أموراً من أنفسهم، وينسبونها إلى الميت على وجه لا يَفطن له مَن كان من المغفَّلين، وقد يصنعون أكاذيبَ مشتملة على أشياء يسمُّونها كرامات لذلك الميت، ويُبثُّونها في الناس، ويكرِّرون ذكرَها في مجالسهم، وعند اجتماعهم بالناس، فتشيع وتستفيض، ويتلقاها مَن يحسنُ الظنَّ بالأموات، ويقبل عقلُه ما يُروى عنهم من الأكاذيب، فيرويها كما سمعها، ويتحدَّث بها في مجالسه، فيقع الجهَّالُ في بليَّة عظيمة من الاعتقاد الشركي، وينذرون على ذلك الميِّت بكرائم أموالهم، ويجسون على قبره مِن أملاكهم ما هو أحبها إلى قلوبهم؛ لاعتقادهم أنَّهم ويجسون على قبره مِن أملاكهم ما هو أحبها إلى قلوبهم؛ لاعتقادهم أنَّهم

<sup>(</sup>١) من أعظم المصائب أن يكون بعض مَن ينتسب إلى العلم أو يُنسب إليه واقعاً في هذا البلاء العظيم، فيكون قدوةً سيئة لغيره في ذلك.

ينالون بجاه ذلك الميت خيراً عظيماً وأجراً كبيراً، ويعتقدون أنَّ ذلك قُربةٌ عظيمة، وطاعةٌ نافعة، وحسنةٌ متقبَّلة، فيحصل بذلك مقصود أولئك الذين جعلهم الشيطانُ من إخوانه مِن بني آدم على ذلك القبر.

فإنهم إنها فعلوا تلك الأفاعيل، وهوّلوا على الناس بتلك التهاويل، وكذبوا تلك الأكاذيب؛ لينالوا جانباً من الحطام من أموال الطغام الأغتام (١)، وبهذه الذريعة الملعونة والوسيلة الإبليسية تكاثرت الأوقاف على القبور، وبلغت مبلغاً عظيها، حتى بلغت غَلاَّت ما يوقف على المشهورين منهم ما لو اجتمعت أوقافه لبلغ ما يقتاته أهلُ قرية كبيرة من قرى المسلمين، ولو بيعت تلك الحبائس الباطلة لأغنى الله بها طائفة عظيمة من الفقراء (٢)، وكلُّها من النذر في معصية الله، وقد صحّ عن رسول الله عليه أنه قال: « لا نذر في معصية الله » (٣)، وهي أيضاً من النذر الذي لا يُبتغي به وجه الله، وقد قال عليه : « النذر ما ابتغي به وجه الله » (٤)، بل كلُّها من النذور التي يستحق بها فاعلُها غضب الله وسخطه؛ لأنها تفضي بصاحبها إلى ما يفضي به اعتقادُ الإلهية في الأموات من

<sup>(</sup>١) الطغام: جمع طغامة، وهو الأحمق، والطغام أوغاد الناس، والوغد: الأحمق الضعيف الرَّذل الدنيء.

والأغتم من لا يُفصح شيئًا، كما في القاموس المحيط.

<sup>(</sup>٢) وفي هذا المعنى يقول الشاعر المصري حافظ إبراهيم:

أحياؤنا لا يرزقون بدرهم وبألف ألف تُرزق الأمواتُ من لي بحظ النائمين بحفرة قامت على أحجارها الصلواتُ يسعى الأنام لها ويجرى حولها بحرُ النذور وتُمقرأ الآيماتُ ويُقال هذا القطب باب المصطفى ووسيلة تُقضى بها الحاجات

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (١٦٤١).

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد (٢٧١٤)، وأبو داود (٢١٩٢)، وإسناده حسن.

تزلزل قدم الدِّين؛ إذ لا يسمح بأحبِّ أمواله وألصقها بقلبه، إلَّا وقد زرع الشيطانُ في قلبه مِن مَحبَّة وتعظيم وتقديس ذلك القبر وصاحبه والمغالاة في الاعتقاد فيه، ما لا يعود به إلى الإسلام سالماً، نعوذ بالله من الخذلان.

ولا شكَّ أنَّ غالب هؤلاء المغرورين المخدوعين لو طلب منهم طالبُّ أن ينذر بذلك الذي نذر به لقبر ميت على ما هو طاعة من الطاعات وقُربة من القُربات لم يفعل، ولا كاد.

فانظر إلى أين بلغ تلاعبُ الشيطان بهؤلاء، وكيف رمى بهم في هوة بعيدة القعر، مُظلمة الجوانب، فهذه مفسدة من مفاسد رفع القبور وتشييدها، وزخرفتها وتجصيصها.

ومن المفاسد البالغة إلى حدٍّ يَرمى بصاحبه إلى وراء حائط الإسلام، ويُلقيه على أمِّ رأسه مِن أعلى مكان من الدين: أنَّ كثيراً منهم يأتي بأحسن ما يَملكه مِن الأنعام، وأجود ما يَحوزه من المواشي، فينحرُه عند ذلك القبر، متقرِّباً به إليه، راجياً ما يضمر حصوله له منه، فيُهلُّ به لغير الله، ويتعبَّد به لوثن من الأوثان؛ إذ إنَّه لا فرق بين النحائر لأحجار منصوبة يسمُّونها وثناً، وبين قبر ليت يسمُّونه قبراً، ومجرَّد الاختلاف في التسمية لا يُغني من الحقِّ شيئاً، ولا يؤثر تحليلاً ولا تحريها، فإنَّ مَن أطلق على الخمر غيرَ اسمها وشربها، كان حكمُه حكمَ مَن شربها وهو يُسمِّيها باسمها، بلا خلاف بين المسلمين أجمعين.

ولا شكَّ أنَّ النَّحرَ نوعٌ من أنواع العبادة التي تعبَّد اللهُ العبادَ لها، كالهدايا والفدية والضحايا، فالمتقرِّب بها إلى القبر والناحر لها عنده لمَ يكن له غرضُ بذلك إلَّا تعظيمه وكرامته، واستجلاب الخير منه واستدفاع الشرِّ به، وهذه عبادة لا شكَّ فيها، وكفاك من شرِّ سهاعه، ولا حول ولا قوة إلَّا بالله العلي

العظيم، إنَّا لله وإنا إليه راجعون، والنبيُّ ﷺ يقول: « لا عَقر في الإسلام »، قال عبد الرزاق: « كانوا يعقرون عند القبر، يعني بقراً وشياهاً » رواه أبو داود بإسناد صحيح عن أنس بن مالك(١).

وبعد هذا كلُّه، فاعلم بما سقناه من الدلالة وما هو كالتوطيد لها، وما هو. كالخاتمة تختم بها البحث، يقضى أبلغ قضاء وينادى أرفع نداء، ويدل أوضح دلالة، ويفيد أجلى مفاد، أنَّ ما رواه صاحب البحر عن الإمام يحيى، غَلَطٌ من أغاليط العلماء، وخطأً من جنس ما يقع للمجتهدين، وهذا شأن البشر، والمعصومُ مَن عصمه الله، وكلُّ عالمٍ يُؤخذ من قوله ويُترك، مع كونه ﴿ اللَّهُ مَن أعظم الأئمة إنصافاً، وأكثرهم تحريًّا للحقِّ وإرشاداً وتأثيراً، ولكنَّنا رأيناه قد خالف مَن عداه بها قال مِن جواز بناء القباب على القبور، رددنا هذا الاختلاف إلى ما أوجب الله الرد إليه، وهو كتاب الله وسنَّة رسوله ﷺ، فوجدنا في ذلك ما قدَّمنا ذكرَه من الأدلة الدالة أبلغ دلالة، والمنادية بأعلى صوت بالمنع من ذلك والنهي عنه، واللعن لفاعله والدعاء عليه، واشتداد غضب الله عليه، مع ما في ذلك من كونه ذريعةً إلى الشرك، ووسيلةً إلى الخروج عن الملَّة كما أوضحناه، فلو كان القائل بها قاله الإمام يحيى بعضَ الأئمة أو أكثرَهم لكان قولَهُم ردًّا عليهم، كما قدمناه في أول هذا البحث، فكيف والقائل به فردٌ من أفرادهم؟ وقد صحَّ عن رسول الله ﷺ أنه قال: «كلُّ أمر ليس عليه أمرنا فهو رَد »(٢)، ورفع القبور وبناءُ القباب والمساجد عليها ليس عليه أمر رسول الله

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود (٣٢٢٢)، وإسناده على شرط البخاري.

<sup>(</sup>٢) الحديث في صحيح البخاري (٢٦٩٧) وصحيح مسلم (١٧١٨) بلفظ: « من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد »، وفي رواية عند مسلم: « من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد ».

ﷺ، كما عرفناك ذلك فهو ردٌّ على قائله، أي مردودٌ عليه.

والذي شرع للناس هذه الشريعة الإسلامية هو الرَّبُّ سبحانه بها أنزله في كتابه وعلى لسان رسوله ﷺ.

فليس لعالم ـ وإن بلغ من العلم إلى أرفع رتبة وأعلى منزلة ـ أن يكون بحيث يُقتدى به فيها خالف الكتاب والسنة أو أحدهما، بل ما وقع منه من الخطأ بعد توفية الاجتهاد حقه يستحق به أجراً، ولا يجوز لغيره أن يتابعَه عليه، وقد أوضحنا هذا في أول البحث بها لا يأتي التكرار له بمزيد فائدة.

وأمّا ما استدلّ به الإمام يحيى حيث قال: « لاستعال المسلمين ذلك، ولم ينكروه » فقولٌ مردود؛ لأنّ علماء المسلمين مازالوا في كلّ عصر يروون أحاديث رسول الله على لعن مَن فعل ذلك، ويقرِّرون شريعة رسول الله على أحاديث رسول الله على مدارسهم ومجالس حفاظهم، يرويها الآخرُ عن الأول، والصغير عن الكبير، والمتعلّم عن العالم، مِن لدن أيام الصحابة إلى هذه الغاية، وأوردها المحدِّثون في كتبهم المشهورة من الأمّهات والمسندات والمصنفات، وأوردها المفسرون في كتبهم المشهورة من الأمّهات والمسندات والمصنفات، والسير في كتب الأخبار والسير، فكيف يقال: إنّ المسلمين لم ينكروا على من فعل ذلك، وهم يروون أدلّة النهي عنه واللعن لفاعله، خلفاً عن سلف في كلّ عصر؟ ومع هذا فلم يزل علماء الإسلام منكرين لذلك مبالغين في النهي عنه.

وقد حكى ابنُ القيم عن شيخه تقي الدين ـ رحمهما الله ـ وهو الإمام المحيط بمذهب سلف هذه الأمة وخلفها، أنَّه قد صرَّح عامةُ الطوائف بالنهي عن بناء المساجد على القبور، ثم قال: « وصرَّح أصحابُ أحمد ومالك والشافعي بتحريم ذلك، وطائفةٌ أطلقت الكراهة، لكن ينبغي أن يُحمل على

كراهة التحريم، إحساناً للظنِّ بهم، وأن لا يُظنَّ بهم أن يُجوِّزوا ما تواتر عن رسول الله ﷺ لعنُ فاعله والنهي عنه ». انتهي.

فانظر كيف حكى التصريح عن عامة الطوائف؟ وذلك يدلُّ على أنَّه إجماع من أهل العلم على اختلاف طوائفهم، ثم بعد ذلك جَعل أهلَ ثلاثة مذاهب مصرِّحة بالكراهة، وحملها على كراهة التحريم، فكيف يُقال: إنَّ بناء القباب والمشاهد على القبور لم ينكره أحد؟

ثم انظر كيف يَصحُّ استثناء أهل الفضل برفع القباب على قبورهم، وقد صحَّ عن النبي ﷺ - كما قدَّمناه - أنَّه قال: «أولئك قوم إذا مات فيهم العبد الصالح أو الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً »، ثم لعنهم بهذا السبب.

فكيف يسوغ من مسلم أن يستثني أهلَ الفضل بفعل هذا المحرَّم الشديد على قبورهم، مع أنَّ أهل الكتاب الذين لعنهم الرسول ﷺ وحذَّر الناس ما صنعوا لمَ يعمروا المساجد إلَّا على قبور صلحائهم.

ثم هذا رسول الله عَلَيْ سيِّدُ البشر وخير الخليقة وخاتم الرسل وصفوة الله من خلقه، ينهى أمَّته أن يَجعلوا قبرَه مسجداً أو وثناً أو عيداً، وهو القدوة لأمَّته، ولأهل الفضل من القدوة به والتأسِّي بأفعاله وأقواله الحظُّ الأوفر، وهم أحقُّ الأمَّة بذلك وأولاهم به، وكيف يكون فعل (١) بعض الأمة وصلاحه مسوغاً لفعل هذا المنكر على قبره؟ وأصلُ الفضل ومرجعُه هو رسول الله عَلَيْ، وأيُّ فضل يُنسب إلى فضله أدنى نسبة، أو يكون له بجنبه أقل اعتبار؟ فإن كان هذا محرَّماً منهيًا عنه ملعوناً فاعله في قبر رسول الله عَلَيْق، فها ظنَّك بقبر غيره من أمته؟

<sup>(</sup>١) في الفتح الرباني: (فضل).

وكيف يستقيم أن يكون للفضل مدخلٌ في تحليل المحرَّمات وفعل المنكرات؟ اللَّهمَّ غفراً.

والحمد لله الذي هدانا للحقِّ ووفَّقنا لاتِّباعه، وصلى الله على محمد عبد الله ورسوله وعلى آله أجمعين.

## \* \* \*

## فهرس شرح الصدور

| ٤٣١           | بيان أنَّ الواجب عند الاختلاف الرجوع إلى الكتاب والسنَّة               |
|---------------|------------------------------------------------------------------------|
| مه، وأنَّ ذلك | بيان أنَّ البناء على القبور مِمَّا تواترت السنَّة عن رسول الله ﷺ بتحري |
| ٤٣٦           | مِمَّا لا خلاف فيه، وذكر جملة كبيرة من الأحاديث في ذلك                 |
| ٤٤٠           | بيان أنَّ البناءَ على القبور من أعظم الوسائل الموصلة إلى الشرك         |
| ٤٤٩           | بيان أنَّه لا فرق بين النَّحر للأحجار والنَّحر للأموات                 |
| وإيضاح        | بيان انفراد يحيى بن حمزة من الزيدية بالقول بجواز البناء على القبور،    |
| ٤٥٠           | المصنف الردعليها                                                       |



## محتويات الججلد الرابع

| ٧   | قطف الجنى الداني شرح مقدمة رسالة ابن أبي زيد القيرواني           |
|-----|------------------------------------------------------------------|
|     | فهرس الموضوعات                                                   |
| 191 | عقيدة أهل السنة والجماعة في الصحابة الكرام عليه وأرضاهم          |
| ۲٠٥ | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات                                     |
| ۲.۷ | التحذير من تعظيم الآثار غير المشروعة                             |
| ۱۳۲ | الحث على اتباع السنة والتحذير من البدع وبيان خطرها               |
| 770 | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات                                     |
| 777 | عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر                         |
| ۱۳۳ | فهرس الموضوعات                                                   |
| 440 | مقدمة وتعليقات على تطهير الاعتقاد وشرح الصدور للصنعاني والشوكاني |
| ۳۸۱ | تطهير الاعتقاد عن أدران الإلحاد للصنعاني                         |
|     | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات                                     |
| 279 | شرح الصدور بتحريم رفع القبور للشوكاني                            |
| 204 | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات                                     |