

# أَثَارُالإِمَامِ إِنْ قَيْمَ الْجَوْزِيَّةِ وَمَا لِحَقَهَا مِنْ أَعَالٍ (٤)



# المراب الوالة وكسر

ستانيف الإمام أَي عَبْدِ السَّدِمُ عَدِبْنِ اِي بَكُرْبُنِ أَيُّوب ٱبْنِ قَيِّمِ الجَوْزِيَّةِ ( ١٩٨ - ٧٥١ )

تَحَقِیْق مح**رور ش**رسی

ٳۺٮؘۯڬ ڮؙڰڔ؞ٚڹڮۼڹؙڒؚڶؠۜڶڒؘڮ<u>ٷڒؽڋڹ</u>

دار ابن حزم

رَاجِعَ هَالَاجُرُونَةِ وَالْجَارُةِ وَالْجَارُةِ وَالْجَارِةِ وَالْجَارِةِ وَالْجَارِةِ وَالْجَارِةِ وَالْجَارِةِ وَالْجَارِةِ فَالْجَارِةِ فَالْجَارِةِ فَالْجَارِةِ فَا الْجَارِةِ فِي الْجَارِةِ وَالْجَارِةِ وَالْجَالِقِي وَالْجَارِةِ وَالْمِلْمِي وَالْجَارِةِ وَالْجَارِةِ وَالْمِلْمِيلِيِيْرِقِي وَالْمِلْمِي وَالْمِلْمِيلِيلِيِيْرِقِي وَالْمِلْمِيلِيلِيلِيقِيقِي وَالْمِلْمِيلِي وَالْمِلِيقِيقِيلِي وَالْمِلْمِيلِيلِيقِيلِي وَالْمِلْمِيلِيلِي وَالْمِلْمِيلِيلِيقِيلِي وَالْمِلْمِ

ISBN: 978-9959-857-78-1



جميع الحقوق محفوظة لدار عطاءات العلم للنشر

الطبعة الخامسة ١٤٤٠هـ - ٢٠١٩م الطبعة الأولى لدار ابن حزم

### دار ابن حزم

بيروت - ئېنان -ص.ب: 14/6366

هاتف وهاكس: 701974 - 300227 - 701974 نابريد الإنكتروني: ibnhazim@cyberia.net.lb البريد الإنكتروني: www.daribnhazm.com أحدمشاريع



ا ۱۹۶۳۱۱۱۶۹۱۳۳۳ +۹۶۳۱۱۱۶۹۱۳۳۷۸ ناکس: info@ataat.com.sa

## 

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

وبعد، فهذه الرسالة التي بين أيدينا من مؤلفات الإمام العلامة ابن قيم الجوزية رحمه الله، وقد كتبها في المحرم سنة ٧٣٣ بتبوك، وأرسلها إلى أصحابه في بلاد الشام، فسُمِّيت بـ«الرسالة التبوكية». فَسَر فيها المؤلف قوله تعالى: ﴿وَتَعَاوَثُوا عَلَى ٱلْجِرِّوا النَّقَوَى وَلاَ نَعَاوُوا عَلَى الْجِرِوا المؤلف قوله تعالى: ﴿وَتَعَاوَثُوا عَلَى الْجِرِوا المؤلف ولا نعاون من المؤلف المؤلف قوله تعالى: ﴿وَتَعَاوِنُ على سفر الهجرة إلى الله أعظم التعاون على سفر الهجرة إلى الله ورسوله باليد واللسان والقلب، مساعدةً ونصيحةً وتعليماً وإرشاداً. وبيّن أن زاد هذا السفر العلم الموروث عن النبي على وطريقه بذل الجهد واستفراغ الوسع، ومَركبه صِدقُ اللجأ إلى الله والانقطاع إليه بالكلية وتحقيقُ الافتقار إليه من كل وجه. ورأس مال الأمر وعموده بالكلية وتحقيقُ الافتقار إليه من كل وجه. ورأس مال الأمر وعموده في ذلك إنما هو دوام التفكر والتدبّر في آيات القرآن، بحيث يستولي على الفكر ويشغل القلب، وتصير معاني القرآن مكان يستولي على الفكر ويشغل القلب، وتصير معاني القرآن مكان الخواطر من قلبه.

ثم استطرد إلى بيان كيفية تدبُّر القرآن وتفهُّمه والإشراف على عجائبه وكنوزه، ففسَّر الآيات ٢٤ ـ ٣٠ من سورة الذاريات، واستنبط أسرارها وأثار كنوزها وأفاض في بيانها، ليُجعَل ذلك نموذجاً يُحتذَى في تدبر القرآن.

ثم ذكر المؤلف أن من أراد هذا السفر فعليه بمرافقة الأموات الذين هم في العالم أحياء، فإنه يبلغ بمرافقتهم إلى مقصده، وليحذر من مرافقة الأحياء الذين هم في الناس أموات، فإنهم يقطعون عليه طريقه. وعليه أن يكون واقفاً عند قوله تعالى: ﴿ خُذِ الْعَفْوُ وَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ الْجَلِيرِ فَيْ الناس أمواء، متدبراً لما تضمنه من حسن المعاشرة مع الخلق، وأداء حق الله فيهم، والسلامة من شرهم.

وفي أثناء الرسالة تحقيقات منثورة في الكلام على الآيات والأحاديث، وبيان حقيقة هذه الهجرة ومقتضياتها وآثارها وانقسام الناس إزاءها، تُشوِّق القارىء إلى الاستفادة منها، وسلوكِ الطريق القويم في سفره إلى الله، الذي هو غاية كل عبد منيب.

#### \* طبعات هذه الرسالة:

نظراً إلى أهمية هذه الرسالة وما تضمنته من معان جليلة طبعت عدّة مرات بعناوين مختلفة، أولاها بعنوان «الرسالة التبوكية» بمراجعة واهتمام الشيخ عبدالظاهر أبي السمح إمام وخطيب الحرم المكي الشريف، بالمطبعة السلفية بمكة المكرمة سنة ١٣٤٧. وطبعت أيضاً بعنوان: «زاد المهاجر إلى ربّه» وبعنوان: «تحفة الأحباب في تفسير قوله تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُواْعَلَى البِرِّوَالنَّقُوكُ وَلاَ نَعَاوَثُواْعَلَى الْبِرِّوَالنَّقُوكُ وَلاَ نَعَاوَثُواْعَلَى الْبِرِّوالنَّقُوكُ وَلاَ نَعَاوُنُواْعَلَى الْبِرِّوالنَّقُوكُ وَلاَ نَعَاوَثُواْعَلَى الْبِرِّوالنَّقُوكُ وَلاَ نَعَاوَثُواْعَلَى الْبِرِّوالنَّقُوكُ وَلاَ نَعَاوَدُواْعَلَى الْبِرِّوالنَّقُولُ وَلاَ نَعَاوَدُواْعَلَى الْبِرِّوالنَّقُوكُ وَلاَ نَعَاوَدُواْعَلَى الْبِرِّوالنَّوَلُواْعَلَى الْبِرِّوالنَّقُولُ وَلاَ نَعَاوَدُواْعَلَى الْبِرِومِ اللَّهُ اللهُ شَدِيدُ الْمِعَالَةُ اللهُ اللهُ عَلَى أصولها الخطية، بالأعتماد على الطبعة الأولى دون الرجوع إلى أصولها الخطية، وكثر فيها التصحيف والتحريف والسقط، حتى أصبح النصُّ غامضاً

في مواضع كثيرة يَقِفُ القارىء فيها حيران لا يهتدي إلى الصواب.

وقد صدرت أخيراً طبعة جديدة لها بتحقيق الشيخ سليم الهلالي عن مكتبة الخراز في جدة ودار ابن حزم في بيروت سنة والطبعة الأولى التي سبق ذكرُها، واستدرك في هذه الطبعة الفصل والطبعة الأولى التي سبق ذكرُها، واستدرك في هذه الطبعة الفصل الأخير الذي خلت منه الطبعات السابقة، واستفاد بعض التصحيحات من المخطوطة التي رجع إليها، ولكنّه جرياً على عادة كثير من المشتغلين بكتب التراث وجه جُلَّ اهتمامه إلى تخريج الأحاديث والآثار وترجمة الأعلام ونَقُل كلام المؤلف من كتبه الأخرى في صفحات، حتى خرج الكتاب مع ترجمة المؤلف والتعليقات والفهارس في أكثر من ثلاثمائة صفحة، وهو في المخطوطة المشار إليها ١٣ ورقة فقط. أما النصُّ فلم يتمكن من تحريره وضبطه على وجه الصواب في مواضع كثيرة، ويكفي تحريره وضبطه على وجه الصواب في مواضع كثيرة، ويكفي القارىء أن يقارن بين طبعته وهذه الطبعة في الفصل الأخير وفي بقية الفصول، ليدرك الفرق بين الطبعتين. فإني لا أحب الخوض في ذكر الأخطاء والتحريفات وسرد النماذج منها.

### \* الأصول المعتمدة في هذه الطبعة:

توجد من هذه الرسالة عشر نسخ خطية على ما أعلم، وقد تمكنتُ من الحصول على ستّ منها، وفيما يلي وصفُها:

١) نسخة مكتبة الدولة في برلين برقم [٢٠٨٩] (الورقة ١٠٠٠ب ـ
 ١١١أ)، كتبت بخط نسخي، وليس عليها تاريخ النسخ واسم الناسخ،

- ولعلها من مخطوطات القرن الحادي عشر. وهي نسخة تامة مقابلةٌ على الأصل المنسوخ عنه، والخطأ فيها قليل، والسقط نادر.
- ٢) نسخة جامعة أم القرى بمكة المكرمة برقم [٢/١٤٨٩]
   (الورقة ١٥ب\_ ٣٧أ)، كتبت سنة ١٢٦٩، وهي بخط نسخي جيد،
   ولكنها كثيرة الأخطاء والتحريفات، وينقصها الفصل الأخير.
- ٣) نسخة مكتبة الملك فهد الوطنية [رقم٢٢ مجموعة الدلم] في عشرين ورقة، كتبت سنة ١٢٨٤، بخط نسخي، وهي توافق النسخة السابقة في التحريف والسقط، وينقصها أيضاً الفصل الأخير.
- ٤) نسخة المكتبة السعودية بالرياض برقم [٨٦/٤٥]، في ٢٢ ورقة، كتبت في القرن الثالث عشر تقديراً، وفي آخرها: «بلغ مقابلة وتصحيحاً بحسب الطاقة والإمكان على أصل ليس بالقوي». وهي مثل النسختين السابقتين.
- ٥) نسخة مكتبة الملك فهد الوطنية برقم [٣١٤٧٤٩] من مجموعة شقراء، في ١٦ ورقة، كتبت في شعبان سنة ١٣٥٦، وناسخها محمد بن إبراهيم بن عبدالعزيز بن عبدالكريم بن محمد بن عبدالله، وقد نسخها عن نسخة كتبت سنة ١٣١٦. وعنوان هذه النسخة: «رحلة ابن القيم إلى تبوك»، وهي مثل النسخ الثلاث السابقة.
- ٦) نسخة خطية في مكتبة خاصة، في ٢٤ورقة، بخط الشيخ إبراهيم بن محمد بن ضويان (صاحب «منار السبيل»)، كتبها سنة ١٢٩٤، وقد بعثها إلينا الشيخ سليمان العمير عند إعداد الطبعة

الثانية، فجزاه الله خيرًا. وهذه النسخة توافق الطبعة السلفية غالبًا، ولكنها كثيرة السقط في مواضع عديدة يبلغ مجموعها ثلث الرسالة. وقد استفدت منها في بعض المواضع عند إعداد الطبعة الثانية.

وبعد دراسة هذه النسخ ظهر لي أن نسخة برلين أصح النسخ وأكملها، والنسخ (٢-٥) المذكورة ترجع إلى أصلٍ واحدٍ، فهي تتفق في التحريف والسقط والاضطراب في أكثر المواضع.

### \* منهج التحقيق:

اتخذتُ نسخة برلين أصلاً لكونها أقدم النسخ وأصحها، وهي تنفرد بزيادة الفصل الأخير الذي لم يرد في غيرها، وقابلتُها بالنسخ الأخرى، ولم أعدل عن الأصل إلاّ إذا كان ما فيه خطأ ظاهراً أو قراءة مرجوحة، واستدركت السقط بوضعه بين معكوفتين. وقد كنت أحصيت جميع الفروق والتحريفات في بداية الأمر، ثم صرفت النظر عنها، فإن أكثرها تحريفات واضحة من النساخ، ولذا اكتفيت بالإشارة إلى الفروق التي لها وجه في العبارة، وأشرت إلى السقط في الأصل وبقية النسخ ليكون القارىء على بينة. وقد رمزت لنسخة برلين بالأصل، ولنسخة أم القرى بـ(ق)، ولنسخة أم القرى بـ(ق)، ولنسخة الدلم بـ(د)، ولنسخة المكتبة السعودية بالرياض بـ(ر)، ولنسخة شقراء بـ(ش).

وراجعت أيضاً الطبعة الأولى، فوجدتها كثيرة التحريف

والسقط بعد مقابلتها على النسخ الخطية، ولكنها تختلف عنها في مواضع كثيرة، وفيها بعض الزيادات المهمة على الأصل، واختصار في العبارة وخاصة في الآيات. وقد أشرت إليها بـ(ط). ولعل الأصل الذي طبعت عنها هذه الطبعة نسخة دار الكتب المصرية [١٣٩ مجاميع] (الورقة ١٣٩ ـ ١٤٨) كما ورد ذكرها في فهرس الخديوية (٧/ ٥١٩) والفهرس الثاني لدار الكتب (١/ ٣١١). وقد حاولت الحصول على هذه النسخة مراراً، فلم أفلح، وقيل لي: إنها لا توجد الآن.

بعد مقابلة الأصل بالمخطوطات والمطبوعة حرَّرتُ النصَّ، وقمتُ بضبطه عند الضرورة، ثم علَّقتُ عليه بما يُوثِّقه ويُزيل الإشكالَ عنه، ولم أُطِل في هذه التعليقات، فالموضوع في غِنَى عنها، والقارىء الذي يقرأ النصّ ويفهمه بسهولة ليس بحاجةٍ إلى الشرح.

وفي الختام أحمد الله على توفيقه، وأسأله الهدى والسَّدَاد، إنه نعم المولى ونعم النصير.

كتبه

محمد عزير شمس



فقيل وتعديجذال نجآمده الخهوللا هل وللسلاة والسلام علخاتم أبنيائه ورمدج دهط الدعليوكم فاندادم بحازيتول في كمام وتعاونواع البروالنفوى ولاتعاونواع الأوالعوا والغوااسان الدير ومولا فقاب وقدائه للترهذه الأبرع إجنع مصلخ العباد أحاشهم ومعادهم فيما سنهم فيعفهم بعضا وفيطسنهم ومنى ربه فالكاغ تعالمان فكم من هاتين الحالسن وحدين الواحسين واحدبب وسماله ولبب وسمالئلق فاماماب وسالخلق مذاعطترة والعاوز والعجة فا لولعب عليه فيها ان ديكون استاعر به وصحبته كلم خ*وافيًا عيام مِنا ق*راد و كماعته الوّع فايرْسواه العبدو فأبح ولاسعامة لذالاما وج للموالتغوي الذبن كأجاع الديكلم واذا ودكا وأجد من الاسمين دخلض الميحالانخراحاتضمنا وإمالزوما ودخولرفيهضمنا اكلهولان البهجرام وكذهم النغيى فانبخزمس البروكون احدها لإبرخ أالاخ غيذا لافتران لابدل عانه لابرط وعبد الانغاد ونغله حذابفذا الأمان والماتيلاج والأماد وانعل الصالح وانفغه والمسكين والفنتج ولعميا وللنكوالناحشة ونغايره كشرة وهنة قاعرة حليلة من احالحك لزالعنداشكالاركيرة اشكارعل **طوائق كثرة من الماس ولددكرم له هذا مثالا والراستدل عطي وهوالبروالتقوي والتقيم** المبرهوأنكال المطلوب مغالشي والمنافعالتي فيروالخيركا مولعليه اشتثنا فأهدن اللغنط ويتساب **مِنْهُا يَا الْكُرِّمِ ومنَّ البِهِ بِالْمُعَ**ِلِكُيْرَةِ مَا فعدوة بِرَهُ بِالْاتُ فَدَّ الْحِيمِ الْحِيوِ وسَرُوا *بِا*رْوَرُرُ وكرام بوده والأبرادفالبركلمض مستطيع انواع الخيوائكا لأعللوج العبدوق مقابلية الأتروني جدت المؤاس منسعان ان النه سط العليوكم فالرحيث شال من البروالاخ فالاتم كليرجا مع استرافع بر التينم العبرعليا فيدخرخ سح لبرالايان واحراق داللحوة والباطئة ولايسان النفويج وعزامع وأكثرما بعيرنالبوى برانقلب وهووص وطوالانك وطلوح ومايلزه أنربما الماسته وسلامة وأطرح وقوته وفرحرا لائها ذئا ذلاأيمان فرحة وحلاوة ولذاذة فج العليف لريوع والمرفأ فرهاكم إن أويقيم وحوص القيم الذين فالسع ومغرضهم قالبة الاعاب امك قولوتومنوا ولكن قولوا استبا وعلى يرون لأماً في قلومكم ومولاءع الصحالتولي سلون غيرم وتيز ولسيوا بوسني اذاء مينزاليان في قلوم فيهاشرين

واجدح

حقيقة وقدجع تبالحظ كالبرني قواسا أمران تولوصوه كإضالكرة والنوب أزالون أمرياس

مغهودة المنا لتنعلم شاف محقابف الاشيبا وتنزيل سنا وهالمين بهي السيح والوبع والزفية والجوهرة فاذاا متمعت فيه منه الحنسا لمالكه تُرَوساعده التوقيق فهون العَرالاَنُ سينة المراط المسنى وتت لعدائعناية وعالاً مع السراط ولاالذكورون في ولالني مرام على وسرمناله معنى الدرم الله لله والعلم الحديث وقد تقدم فعرب من دُراني يضادع والصاء اخباط كبعوانية والحانف الصفا واولاام وأجن الماهومعاملة الدوحد والانقطاع البريكية القلب ودوام الافتقاداليه فلووق اكتسده والمغام حقه دا العج العجيدي فضل ربه وري ولطعة ودفاع عنه والافيا ليعلوب عباده اليم واسكان الوغر والخبة لرفي قلويهم ولكن مغول دينا غلب عليها وجهانا وطلنا واسأتنا م ا دلتي منه فها غرمقون بالتغريط والتعصيروم وا دغي غير كروي عرف ليريكا الا-ذلبل مقيرفان بثكذا الحائنسنا ثكذا ألحضيع وعجزوذنب وحفلياء فواحسراه ووا اسفاه على رضاع ولوغف كل ورسوارة وعلمانيا بطاعد وعيد كم على ماسواها ويوس فع صدق المعاملة معك فليسم تحلووا لحباة مربرة وليسم توص والانام غفاب وليث الذي بيني وسين عاملُ وص بيني وبين العالمين خدا ب اذاصع منرانود فانكاه بتن وكالآنة فوق التراب تر آ ث وقدكات يغني منكنرمن هذا القلوم الملث كلاات كان بكتب كابعن السلف الى معن فلونتشها العدد في الحد قلم مراها عدد الانفاس المان والمنطن ماستعد وج مذاصل ررت اصلااس علانية ومن اصل مابيذ وبين الداعط الدمابيدوبين الناس ومن على الخرير كي الدمؤية دياه وهذه العلمات برها به وجودها وكيت آنيتكا والتوضف ببدأ مدو الادغز ولاربمواه تمقا إيضا لدعنه وابطأه والبعدد الأصحارة هذه الكلات فالكوالد نغية مصدور وتنفين موور اقل طور الاعامن أحبد وفالجمن لااحاكنر ونوننس من قدا كم بعضا ونواكم بت والخبرومنها كغنا ومذالطب ماخ آلخيام احؤوعديطا وحرخيليا ولأص

بلعيه ذلك فاخترط الرحل سيغر فضرب عنتم فتالك ن كان صادفا مى ننسىر فاسرالولىد دىنالاصاحبىالىيى بسيخدرا دنايي . عجب منهذاسا حزجه الحافظ ابوبكراليه يمي بأسناده في فصة طويلة وفيهااتا امراة نغلزالتح مناللكين ببابل هاروت ومارومت والمُمَّا حدث في فقاكت لدبعدان المتعدغ الارض اطلع منطلع. ثم قالت احل فول تم فركتر م فالت ايبس بنبس تم فالت لراطي فَي لِلْقَصْ مَ عَالَتُ لداختبر فاحتبر وكانت لا تربد شيئا الآكان وَإِنْ هُوالَ الشِّيطَانِية لا تخصر وكني ما ياتي برالدّجالة والمعيار مَبَّاعُ الكُنَّابُ والسنة ومخالفتهما النهى ما اور د نالا کا کا والحد لساولاواحل وظاهر وباطنًا. لمالك عكمع دالبني الاتي وعلى لم دمى بروسية والحدالدرب العالمين ولاحول ولا

مالله التحرير المرالع وفابان قيم الجور برام العرف التحسيم الله المرابع المراب

الار کار

رسولد فان اساؤا فبحتك فقا بليذدنك فيعنوك عنهم وان اساؤا نيحقي فاستكني اغفرلهم واستحلب قلوبهم واستخرجما عندهم من الرِّي بمث ورِّمَهم فان ذلك احرى استخلاب طاعتهم في واعزمت على المر فالاستشارة بعد ذك بالتوكل وامض لما عربت عليه من إسرك فان الله يحت المتوكلين - فحف في الموالخلا الني ادب الله بها رسوله وى د فيها والكلعلم خلق عظيم، قالت عاتمنة كان خُلْعُد العَدَان وهـ زُلايتم الّا بثلاثة اشْياء احدهما ان مكون العبد طيبا - فاماان كانت الطبيعترجا فية غليظم البستر عسرعليها مزاولة ذك علما والادلا وعلا بخلاف الطبيعة اللينتر السلسكة العتباد فانها مستعيدة لما يربيدالحريث والنساء الشاك ان تكون الننس قوتيم غالبة قاهرة لده اعنى البطالة والغي والعي فان هذه اعداء الكالم فان لرتعوى النسسنادها يميزبه بي الشعبروالورم، والزجاجة والجوهرة، فا ذا جمعت في هذه الخنصال وساعده التونيق فهوس العسم الذي سبتت لهمرس دبهم الحسنى وتمت لعم العنا يتزوالله اعسلم وصلى الله على محد وعلى للر وهيسر وسلم تسليما كثيرا والمحاليم رب العالمين

آخر نسخة (ق)

تاكسونه و معده المعمد الضافة كما به المنه و توسيق المنه الم

به المسهدلا فعالى في المعلى المستى برونظيرها المطالية و المستى برونظيرها المطالية و المستى برونظيرها المستى برونظيرها المستى الموالية المستى الموالية المستى الموالية المستونية المستونية

المراجع الماء

والند المن والمرابع المناه المناه والمواهدة المواهدة المعاورة والمعافرة المناه المناه

ماسالي الريم وببنتعين فالأكنين العلامتر ححدمن إبي مكرالمعروف بابن قيمالحه زيتروضها عثز ونملانين وبيع مايترتم قال عبر كالم نشبق وبعيل حمالسرالة إلى بعار يقول في كتابروتع ومواعدا برواتقي ولاتعاو فواعدالأتم والعدوان واتعواا دلمان اسرشديد العنكاب وقيل كمشتمكت هذا الابتر ع جيده مصالح العباد في معاشهر ومعادهم فيما بنيهم في بعفن دمين وفيما بنيهر ومبن دبه فان كاعبد لالنغائد عن ها تين الحاكنين وهذين الجبهين واجب بينه وبين اسروواجب مبنيه وبين الخلق فأسك مابنيموبين لفلق من المعاشرة والمن ونمروالصحبة فالواجسي عليدنيهان بكون اجتماعه مرومحبته فرتعا وناعد مضاة السرطاعتر التي هم غاير سعادة العدوف أحدوا سعادة البها وهوالبوالتعني اللذين هاجاع الخير كلد واذرا فرد اكام احدمن الاسمان دخلني مع الأخراما تضمنا ولعالن ما ودخرل في يتضمنا اظهر لإن البخر ومسمى التعيى وكذلك التعيى جرمس البروكون احدهما لابدخل في الاختلا الاقتان لابدلك اندلابيض فنبرعن الاكاد ويضلي هما للنظالايان والاسادم والاعان والعلاالصالح والغقر والمسكين والغشي ولعصيان ذال عندانتيكا لات منتج عده ععطوا بمف كنتج من الناس والمنط كل من هذا منالا واحمار ستدليه على فيه وهوالروالتقي كان حقيقة

هوصع

ظ لديني

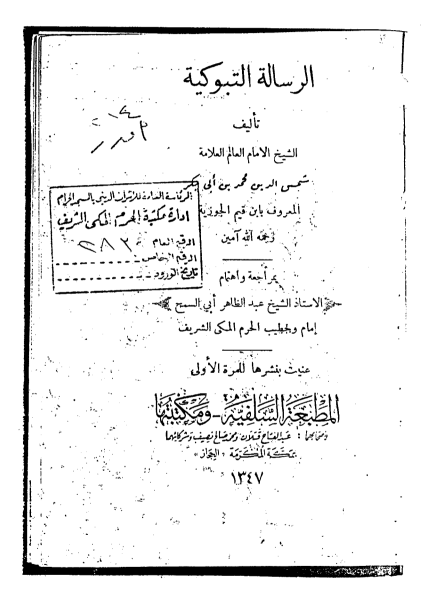
مغاد

البر

لات كنه وعده علطوا من كنيه فرم الناس والنغ كرمي فعل مثالا واحدا يستدل معاغيره وهوابر والتقرى فأن الوصفيقة البراعة الحالون الشيئ والمنافع التي فند والخدم كالدعلم انتقاق هذه اللفطه وتصارفها فزالكام وقعيذال فطنافعه كذه فدوخره بالأصافية ارسا الحبوب ومنه جرابا دو معة للشروالعبوب التي برم بها فيدخرني مساليم الليان واجزا كالظاهرة والباطنة فلارب النانتقي جزعهذ اللغنى والترما يعتر عند مرالقلب وهو ويحود طعم الايال فعد وجلاوية و مالای دادگر عطانبینه وسلامته وانشراصه وتوبه وفرصر بالا بمان فان الایمان قوية عالمترق هرق لدوا بالدها لواله والهي والهي والهي والهي والهي والمراف ويتون النال في علمنا في الالمتراوعكوبة معهواة النال في علمنا في الالمتراوعكوبة معهواة النال في علمنا في الالمتراوعكوبة معهواة النال في علمنا في الانتسان والمتحد والحي هوة فاذ المتتبعية والموسعة والموسعة والموسعة والموسعة والموسعة والموسعة والما المتحد والمتحد والمتحد

لل المنت الما المالية المراها عن المرادية والمراسنعين وعلى نتوكل

والنشاجة الماء العالم العدادمة على بن إلى العرفة المادة على المادة العالم العدادة على بن المادة العالم العدادة العدادة العدادة المادة على المادة على المادة على المادة على المادة على المادة المادة على المادة على المادة المادة



صفحة العنوان من الطبعة الأولى



# أَثَارُالإِمَامِ إِنْ قَيْمَ الْجَوْزِيَّةِ وَمَا لِحَقَهَا مِنْ أَعَالٍ (٤)



# المراب الوالة وكسر

ستانيف الإمام أَي عَبْدِ السَّدِمُ عَدِبْنِ اِي بَكُرْبُنِ أَيُّوب ٱبْنِ قَيِّمِ الجَوْزِيَّةِ ( ١٩٨ - ٧٥١ )

تَحَقِیْق مح**رور ش**رسی

ٳۺٮؘۯڬ ڮؙڰڔ؞ٚڹڮۼڹؙڒؚڶؠۜڶڒؘڮ<u>ٷڒؽڋڹ</u>

دار ابن حزم

### بِنْ النَّحَ اللَّهِ النَّحْزِ الرَّحَدِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللللَّمِ الللَّهِ ال

### [وبه نستعین وعلیه نتوکل](۱)

قال الشيخ [الإمام العالم العلامة محمد بن أبي بكر المعروف بابن قيِّم الجوزية] (٢) \_ رضي الله عنه وأرضاه \_ في كتابه الذي سَيَّرهُ من تبوك (٣) ثامن المحرَّم سنة ثلاثٍ وثلاثينَ وسبع مئةٍ من الهجرة النبوية، بعد إرسالِ المنظومةِ التي أولُها (٤):

إذا طَلَعَتْ شمسُ النهارِ فإنَّها ........

(١) من ط، د.

(٢) من ط والنسخ الأخرى.

(٣) كذا في الأصل وط. وفي ق، د، ر: «كتابه الذي كتبه في سيره...». وفي ش: «في رحلته إلى تبوك».

(٤) مطلع قصيدة طويلة للمؤلف. والشطر الثاني:

### أَمارةُ تَسليمي عليكم فَسَلِّمُوا

وقد نُشِرَتْ هذه الميمية لأول مرة بالهند سنة ١٣١٦ ضمن مجموعة تسمى «أربع بضاعة في معتقد أهل السنة والجماعة» جمعها علي بن سليمان آل يوسف.

## فصل(١)

وبعدَ حمدِ الله (٢) بمَحَامِدِه التي هو لها أهل (٣)، والصلاة والسلام (٤) على خاتَمِ أنبيائِه ورُسُله (٥) محمدٍ ﷺ، فإن الله سُبحانَه يقول في كتابه: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلنَّقُوكُ وَلَا نَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْمُدُونِ وَٱتَّقُوا ٱللهُ إِنَّ كتابه: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْمُدُونِ وَٱتَّقُوا ٱللهُ إِنَّ كتابه: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْمُدُونِ وَٱتَّقُوا ٱللهُ إِنَّا لَهُ سَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴿ وَاللّهُ مَا اللّهِ سَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ سَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ سَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

وقد اشتملت هذه الآية على جميع مَصالح العبادِ في معاشِهم ومعادِهم، فيما بينَهم في (٧) بعضِهم بعضًا، وفيما بينَهم وبينَ رَبِّهم، فإن كلَّ عبدٍ لا يَنْفَكُ من (٨) هاتينِ الحالتينِ وهذينِ الواجبينِ: واجبِ بينه وبين الخُلْقِ.

فأما ما بينه وبين الخلق من المعاشرة والمعاونة والصُّحبة، فالواجبُ عليه فيها أن يكون اجتماعُه بهم وصحبتُه لهم تعاونًا على مَرْضاة اللهِ وطاعتِه، التي هي غايةُ سعادة العبدِ وفلاحِه، ولا سعادة له (٩) إلا بها، وهي

<sup>(</sup>۱) «من الهجرة... فصل» ساقط من ط وسائر النسخ، وفيها مكانه: «ثم قال بعد كلام له سبق».

<sup>(</sup>٢) ط: «أحمد الله» خطأ.

<sup>(</sup>٣) ق، د، ر،ش: «وبعد حمد الله الذي هو له أهلاً»!

<sup>(</sup>٤) «والسلام» ساقط من ق، د، ر، ش.

<sup>(</sup>٥) ط: «رسله وأنبيائه».

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة: ٢.

<sup>(</sup>٧) «في» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٨) في بعض النسخ: «عن».

<sup>(</sup>٩) «له» ساقطة من سائر النسخ.

«البِرُّ والتقوى» اللذانِ<sup>(۱)</sup> هما جِماعُ الدينِ<sup>(۲)</sup> كلِّه، وإذا أُفرِدَ كلُّ واحدٍ من الاسمينِ دخلَ فيه المسمَّى الآخر<sup>(۱)</sup>، إمّا تضمُّنًا وإمّا لزومًا، ودخولُه فيه تضمنًا أظهرُ؛ لأن البرَّ جزءُ مسمَّى التقوى، وكذلك التقوى فإنه (٤) جزءُ مسمَّى البرِّ، وكونُ أحدِهما لا يَدخلُ في الآخر عند الاقتران لا يَدُلُّ على أنه لا يَدخلُ فيه عند الانفراد<sup>(٥)</sup>.

ونظيرُ هذا لفظ «الإيمان والإسلام»، «والإيمان والعمل الصالح»، و«الفقير والمسكين»، و«الفسوق والعصيان»، و«المنكر والفاحشة»(٦)، ونظائرُهُ كثيرة.

وهذه قاعدةٌ جليلةٌ، مَن أحاطَ بها زالَ (٧) عنه إشكالاتٌ كثيرةٌ أَشْكَلَتْ (٨) على طوائفَ كثيرةٍ من الناس. ولنذكر من هذا مثالاً واحدًا يُسْتَدَلُ به على غيره، وهو «البرُّ والتقوى».

فإن حقيقة البرِّ هو الكمالُ المطلوب (٩) من الشيء، والمنافعُ التي فيه والخيرُ، كما يَدلُّ عليه اشتقاقُ هذه اللفظةِ وتصاريفُها في الكلام.

<sup>(</sup>١) في الأصل وسائر النسخ: «اللذين». والتصويب من ط.

<sup>(</sup>٢) ق وبقية النسخ: «جماع الخير».

<sup>(</sup>٣) في ط وسائر النسخ: «دخل في مسمى الآخر».

<sup>(</sup>٤) «فإنه» ساقطة من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٥) ط: «انفراد الآخر».

<sup>(</sup>٦) د: «الفاحش».

<sup>(</sup>V) ط: «زالت».

<sup>(</sup>A) في سائر النسخ: «عدة».

<sup>(</sup>٩) «المطلوب» ساقطة من سائر النسخ.

ومنه «البُرُّ» بالضم؛ لكثرة منافعه (١) وخيرِه بالإضافة إلى سائرِ الحُبوب.

ومنه رجلٌ بارٌّ، وبَرٌّ، وكِرَامٌ بَرَرةٌ، والأبرار (٢).

فالبرُّ كلمةٌ لجميع أنواع الخير والكمالِ المطلوبِ من العبد، وفي مقابلتِه «الإثْم». وفي حديث النَّواس بن سَمْعَان رَضي الله عنه أن النبي عَلَيْهُ قال [له] (٣): «جِئْتَ تَسألُ عن البرِّ والإثم» (١٤)؛ فالإثم كلمةٌ جامعةٌ للشرِّ (٥) والعيوب التي يُذَمُّ العبدُ عليها (٢).

فيدخل في مسمى البرِّ الإيمانُ وأجزاؤه الظاهرة والباطنة، ولا ريبَ أن التقوى جزءُ هذاالمعنى، وأكثر ما يُعبَّرُ بالبرَّ عن (٧) برِّ القلب، وهو وجودُ طَعْمِ الإيمانِ [فيه] (٨) وحَلاوتِه، وما يلزم ذلك من طُمأنينته وسلامتِه وانشراحِه وقوَّتِه وفَرَحِه بالإيمان، فإن للإيمان

<sup>(</sup>١) في ط: «لمنافعه». وفي سائر النسخ: «منافعه كثيرة».

<sup>(</sup>٢) «والأبرار» ساقطة من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٣) زيادة من ط وسائر النسخ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه بهذا اللفظ أحمد (٤/ ٢٢٨) والدارمي (٢٥٣٦) من حديث وابصة بن معبد. أما حديث النواس بن سمعان، ففيه: سألتُ رسول الله علي عن البرّ والإثم، فقال: «البرّ حسنُ الخلق، والإثم ما حاكَ في صدرك، وكرهتَ أن يطلعَ عليه الناس». أخرجه مسلم (٢٥٥٣).

<sup>(</sup>٥) ط: «للشرور».

<sup>(</sup>٦) في بعض النسخ: «يذم بها».

<sup>(</sup>٧) ط: «يعبر عن» وسائر النسخ: «يعبر عنه» بحذف «بالبر».

<sup>(</sup>A) زيادة من ط وسائر النسخ.

فرحةً وحلاوةً ولَذَاذَةً (١) في القلب، فمن لم يَجِدْها فهو فاقدٌ للإيمان (٢) أو ناقصُه، وهو من القسم الذين (٣) قال الله عز وجل فيهم: ﴿ فَالَتِ الْأَعْرَابُ ءَامَنًا قُلُ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوٓا أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ (٤).

فهؤلاء \_على أصح القولين \_ مسلمون غير منافقين، وليسوا بمؤمنين (٥)، إذ لم يدخل الإيمانُ في قلوبهم؛ فيباشرها حقيقتُه (٦).

وقد جمع [الله] (٧) تعالى خصالَ البرِّ في قوله: ﴿ لَهُ آَيْسَ الْبِرَّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَاكِنَّ الْبِرِّ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلْتِيكَةِ وَالْكِنْبِ وَالْبَكِنْبِ وَالْبَيْنِ وَالْمَالَةِ عَلَى خُبِّهِ عَنْ وَيَ الْفَصْرَبِينَ وَالْمَالَةِ وَالْمَالَةِ وَالْمَالَةِ وَالْمَالَةِ وَالْمَالَةِ وَالْمَالَةِ وَالْمَالَةِ وَعَالَى اللّهَ اللّهُ وَالْمَالَةِ وَعَالَى اللّهُ وَالْمَالِينَ وَالسَّابِينِ وَالسَّابِينَ وَالسَّابِينِ وَالسَّابِينِ وَالسَّابِينِ وَالسَّابِينِ وَالسَّابِينِ وَالسَّابِينِ وَالسَّابِينِ وَالسَّابِينِ وَالسَّابِينَ وَالسَابِينَ وَالسَّابِينَ وَالسَّابِينَ وَالسَّابِينَ وَالسَابِينَ وَالسَّابِينَ وَالسَّابِينَ وَالسَّابِينَ وَالسَّابِينَ وَالسَّابِينَ وَالسَابِينَ وَالْمَالِينَ وَالْسَابِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالُولَةُ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالَاسُ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالَالَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالِينَ وَالْمَالَالَ وَالْمَالِينَالِينَالِينَ وَالسَالِينَ وَالْمَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَالِينَال

فأخبر سبحانه أنّ البرَّ هو الإيمان به (۹)، وبملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وهذه هي أصول الإيمان الخمس (۱۰) التي لا قوامَ للإيمانِ إلا بها.

<sup>(</sup>١) ط وسائر النسخ: «لذة».

<sup>(</sup>٢) ط: «فاقد الإيمان».

<sup>(</sup>٣) ط: «الذي».

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات: ١٤.

<sup>(</sup>٥) ر، ش: «مؤمنين».

<sup>(</sup>٦) ط: «حقيقة».

<sup>(</sup>٧) من ط، ق.

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة: ١٧٧.

<sup>(</sup>٩) ط: «بالله».

<sup>(</sup>۱۰) ق، ر: «الخمسة». وسقطت من د.

وأنه (۱) الشرائع الظاهرة: من إقَامِ (۲) الصلاة، وإيتاء الزكاة، والنفقات الواجبة.

وأنه (٣) الأعمال القلبية (٤) التي هي حقائقُه (٥)؛ من الصبر والوفاء بالعهد.

فتناولَتْ هذه الخصالُ جميعَ أقسام الدين: حقائقه وشرائعه، والأعمال المتعلقة بالجوارح وبالقلب<sup>(١)</sup>، وأصول الإيمان الخمس.

ثم أخبر سبحانه أن هذه (٧) خصالُ التقوى بعينها، فقال: ﴿ أُوْلَتِكَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وأما التقوى فحقيقتها العملُ بطاعة الله إيمانًا واحتسابًا، أمرًا ونهيًا (١٠)، فيفعلُ ما أمر الله به إيمانًا بالأمر، وتصديقًا بموعدِه (٩)، ويتركُ ما نهى الله عنه إيمانًا بالنهي، وخوفًا من وعيدِه.

كما قال طَلْقُ بن حَبيب: «إذا وقعتِ الفتنةُ فادفعوها (١٠) بالتقوى»،

<sup>(</sup>۱) ط: «وأنها».

<sup>(</sup>٢) ط: «إقامة».

<sup>(</sup>٣) ط: «وأنها».

<sup>(</sup>٤) في سائر النسخ: «الصالحة».

<sup>(</sup>٥) في سائر النسخ: «حقائق».

<sup>(</sup>٦) ط وسائر النسخ: «والقلب».

<sup>(</sup>V) ط: «عن هذه أنها هي». سائر النسخ: «هذه هي».

<sup>(</sup>٨) ط وسائر النسخ: «أو نهيا».

<sup>(</sup>٩) ط: «بوعده».

<sup>(</sup>۱۰) ط: «فاطفؤها».

قالوا: وما التقوى؟ قال: «أن تعملَ بطاعةِ الله على نورٍ من الله، ترجو ثوابَ الله، وأن تتركَ معصية اللهِ على نورٍ من الله، تخاف عقاب (١) الله». (٢)

وهذه (٣) من أحسنِ ما قيل في حَدِّ التقوى (٤) ، فإنّ كلَّ عملٍ لابدَّ له من مبدأ وغاية ، فلا يكون العملُ طاعةً وقُرْبةً حتى يكون مصدرُه عن الإيمان ، فيكون الباعثُ عليه هو الإيمان المحض ، لا العادةُ ولا الهوى ولا طلبُ المَحْمَدةِ والجاهِ وغير ذلك ، بل لابدَّ أن يكون مبدؤه محض الإيمانِ ، وغايته ثوابَ الله تعالى ، وابتغاء مرضاتِه ، وهو الاحتساب .

و[لهذا] (٥) كثيرًا ما يُقْرَنُ بين هذين الأصلين في مثل قول النبي وقل النبي «مَن صامَ رمضانَ إيمانًا واحتسابًا» وقمن قامَ ليلةَ القدرِ إيمانًا واحتسابًا» (٢)، ونظائره.

<sup>(</sup>۱) ق، د: «عذاب».

 <sup>(</sup>٢) أخرج هذا الأثر: ابن المبارك في الزهد (ص ٤٧٣) وهناد في الزهد (١/ ٢٩٦) وأبو
 نعيم في الحلية (٣/ ٦٤) والبيهقي في الزهد (رقم ٩٦٣) وغيرهم، وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٣) ط: «وهذا».

<sup>(</sup>٤) قال الذهبي في «السير» (٤/ ٦٠١) تعليقًا على هذا القول: أبدعَ وأوجز، فلا تقوى إلا بعمل، ولا عمل إلاّ بتروّ من العلم والاتباع. ولا ينفع ذلك إلا بالإخلاص لله. لا ليقال: فلان تارك للمعاصي بنور الفقه، إذ المعاصي يفتقر اجتنابها إلى معرفتها، ويكون الترك خوفًا من الله، لا ليُمدَح بتركها. فمن داومَ على هذه الوصية فقد فاز.

<sup>(</sup>٥) من ط وسائر النسخ.

<sup>(</sup>٦) قطعتان من حديث أبي هريرة الذي أخرجه البخاري (١٩٠١ ومواضع أخرى) ومسلم (٧٦٠).

فقوله: «على نور من الله» إشارةٌ إلى الأصل الأول، وهو الإيمان الذي هو مصدرُ العملِ، والسببُ الباعثُ عليه.

وقوله: «ترجو ثوابَ الله» إشارةٌ إلى الأصل الثاني، وهو الاحتساب، وهو الغاية التي لأجلها يُوقَعُ<sup>(١)</sup> العملُ، ولها يُقْصَدُ به.

ولا ريبَ أن هذا جامع (٢) لجميع أصول الإيمان وفروعه، وأن البرَّ داخلٌ في هذا المسمى.

وأما عند اقتران أحدهما بالآخر كقوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوَىٰ ﴾ فالفرقُ بينهما فرقٌ بين السَّبَ المقصودِ لغيره والغايةِ المقصودةِ لنفسِها؛ فإنّ البرّ مطلوب ٌ لذاتِه، إذ هو كمالُ العبد وصلاحُه الذي لا صلاحَ له بدونِه، كما تقدّم.

وأما التقوى فهي الطريق الموصِلةُ (٣) إلى البرِّ، والوسيلةُ إليه، ولفظُها يدلُّ على هذا؛ فإنها فَعْلى من وَقَى يَقِيْ، وكان أصلُها وَقُوى، فقَلَبوا الواو تاءً، كما قالوا: تُرَاث من الوراثة، وتُجَاه من الوجه، وتُخَمَة من الوخم (٤)، ونظائرهُ (٥)، فلفظُها دالٌّ على أنها من الوقاية، فإنَّ المُتَّقِيَ قد جعل (٢) بينه وبين النار وقايةً، فالوقايةُ من

<sup>(</sup>۱) ط: «وقع».

<sup>(</sup>۲) ط: «اسم».

<sup>(</sup>٣) ط: وسائر النسخ: «الموصل».

<sup>(</sup>٤) ط: «الوخمة».

<sup>(</sup>٥) ط: «نظائرها».

<sup>(</sup>٦) في بعض النسخ: «يجعل».

باب دفع الضرر، والبرُّ من باب تحصيلِ النفع (١)، فالتقوى كالحِمْيَةِ (٢)، والبرُّ كالعافية والصحة.

وهذا باب شريف يُنتَفَعُ به انتفاع عظيم "" في فهم ألفاظ القرآن ودلالاته، ومعرفة حدود ما أنزل الله على رسوله؛ فإنه هو العلم النافع، وقد ذم سبحانه (٤) في كتابه من ليس له علم بحدود ما أنزله (٥) على رسوله. فإن عدم العلم بذلك مستلزم مفسدتين عظيمتين:

إحداهما<sup>(۲)</sup>: أن يدخل في مسمَّى اللفظ ما ليس منه؛ فيُحكَم له بحكم المراد من اللفظ؛ فيُسَوَّى<sup>(۷)</sup> بين ما فرَّقَ الله بينهما.

والثانية: أن يخرج من مُسَمَّاه (٨) بعض أفرادِه الداخلةِ تحته؛ فيُسْلَب عنه حكمه؛ فيفرَّق بين ما جمع الله بينهما.

والذَّكيُّ الفَطِنُ يَتَفَطَّن لأَفراد هذه القاعدةِ وأمثلتِها (٩)، فيَرى أن

<sup>(</sup>١) «والبر... النفع» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٢) «كالحمية» ساقطة من ط. ووقع في سائر النسخ اضطراب بعد «نظائره» أفسد المعنى.

<sup>(</sup>٣) ط: «انتفاعًا عظما».

<sup>(</sup>٤) ط: «الله تعالى».

<sup>(</sup>o) ط: «أنزل الله».

<sup>(</sup>٦) في الأصل وبعض النسخ: «أحدهما»، والمثبت من ط.

<sup>(</sup>٧) ط: «فيساوي».

<sup>(</sup>A) ط: «مسمى».

<sup>(</sup>٩) ط: «أمثالها».

كثيرًا من الاختلاف أو أكثرَهُ إنما نَشَأَ عن (١) هذا الموضع، وتفصيلُ هذا لا يَفِيْ به كتابٌ ضخم.

ومن هذا لفظُ «الخمر»؛ فإنه اسم شاملٌ لكل مُسكِر، فلا يجوز إخراجُ بعضِ المسكراتِ منه، ويُنفَى عنها<sup>(٢)</sup> حكمُه.

وكذلك لفظُ «الميسر»، وإخراج بعض أنواع القِمَارِ منه.

وكذلك لفظُ «النكاح»، وإدخال ما ليس بنكاح في مسمًّاه.

وكذلك لفظُ «الربا»، وإخراج بعض أنواعه منه، وإدخال ما ليس بربًا فيه.

وكذلك لفظُ «الظُّلم والعدل»، و«المعروف والمنكر»، ونظائره أكثر من أن تُحصَى (٣).

والمقصودُ أن المقصودَ من اجتماع الناس وتعاشُرِهم التعاونُ على البر والتقوى؛ فيُعِيْن كلُّ واحدٍ صاحبَه على ذلك علمًا وعملًا. فإنَّ العبدَ وحده لا يَستقلُّ بعلمِ ذلك ولا بالقُدْرةِ عليه، فاقتضتْ حكمةُ الربِّ سبحانَه أن جعل النوعَ الإنساني قائمًا بعضه ببعضٍ (٤)،

<sup>(</sup>۱) ط: «ينشأ من».

<sup>(</sup>٢) في سائر النسخ: «ينتفي عنه».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «يحصى». والمثبت من ط وسائر النسخ. وانظر الكلام على هذه الأسماء في «قاعدة في الأسماء التي علَّق الله بها الأحكام» لشيخ الإسلام ابن تيمية ضمن «مجموع الفتاوى» (١٦٩ / ٢٥٣\_ ٢٥٩)، وراجع أيضًا (٧/ ١٦٢ ـ ١٦٩).

<sup>(</sup>٤) ط: «ببعضه».

معينًا بعضه لبعض.

ثم قال تعالى: ﴿ وَلَا نَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْإِنْمِ وَٱلْمُدُونِ ﴿ .

والإثم والعدوان في جانب النهي نظيرُ البرِ<sup>(۱)</sup> والتقوى في جانب الأمر.

والفرق ما بين الإثم والعدوان فرق ما بين مُحَرَّمِ الجِنْس ومُحَرَّم العِنْس ومُحَرَّم القَدْر (٢٠).

فالإثم: ما كان حرامًا لجنسه.

والعدوان: ما حُرِّمَ الزيادةُ<sup>(٣)</sup> في قَدْره، وتعدِّيْ ما أباحَ الله منه.

فالزنا، وشرب الخمر، والسرقة، ونحوها إثم. ونكاح الخامسة، واستيفاءُ المَجْنيِّ عليه أكثرَ من حقه، ونحوه عُدوان.

فالعدوان هو تَعَدِّي حدود الله (٤) التي قال فيها: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَنَعَدَّ حُدُودُ اللهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ فَنَهَ . (٥) وقال في موضع أخر: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ ٱللّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَ الله الله عن تعدّيها في آية، وعن قُرْبانها في آية. وهذا لأن حدوده سبحانه هي النهايات الفاصلة وعن قُرْبانها في آية. وهذا لأن حدوده سبحانه هي النهايات الفاصلة أ

<sup>(</sup>١) في الأصل: «كالبر». والمثبت من ط وسائر النسخ.

<sup>(</sup>٢) انظر كلام المؤلف في الفرق بينهما في «مدارج السالكين» (١/ ٣٦٨ـ ٣٧١).

<sup>(</sup>٣) ط: «لزيادة».

<sup>(</sup>٤) في سائر النسخ: «حدود ما أنزل الله».

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: ٢٢٩.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة: ١٨٧.

بين الحلال والحرام، ونهايةُ الشيء تارةً تدخل فيه فتكونُ منه، وتارةً لا تكون داخلةً فيه فيكون لها حكم مُقابلِه (١). فبالاعتبار الأول نَهَى عن تعدِّيها، وبالاعتبار الثاني نَهَى (٢) عن قربانها.

#### فصل

فهذا حكمُ العبدِ فيما بينه وبين الناس، وهو أن تكون مخالطتُه لهم تعاونًا على البرِّ والتَّقوى، علمًا وعملًا.

وأما حالُه فيما بينَه وبينَ الله تعالى: فهو إيثارُ طاعتِه، وتجنُّبُ معصيتِه، وهو قوله تعالى: ﴿وَائتَّقُوا اللَّهَ﴾.

فأرشدت الآيةُ إلى ذكرِ واجبِ العبدِ بينَه وبينَ الخلق، وواجبهِ (٣) بينَه وبينَ الحقّ.

ولا يَتِمُّ له أداء الواجب الأول<sup>(٤)</sup> إلا بعَزْلِ نفسِه من الوسطِ، والقيامِ بذلك لمحضِ النصيحة والإحسانِ ورعايةِ الأمر.

ولا يَتِمُّ له أداءُ الواجب الثاني إلا بعَزْلِ الخلقِ من البَيْنِ، والقيام به لله (٥) إخلاصًا ومحبةً وعُبودية.

<sup>(</sup>١) ط: «المقابلة».

<sup>(</sup>٢) «نهي» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) في بعض النسخ: «وواجب».

<sup>(</sup>٤) «الأول» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٥) ط: «له بالله».

فينبغي التَّفطُّنُ لهذه الدَّقيقة التي كلُّ خللِ يدخلُ على العبد في أداء هذين الواجبين (١) إنما هو من عدم مراعاتِها علمًا وعملاً.

وهذا هو<sup>(۲)</sup> معنى قول الشيخ عبدالقادر قدَّسَ الله روحَه: «كُنْ مع الحقّ بلا خَلْقٍ، ومع الخلق بلا نَفْسٍ، ومن لم يكن كذلك لم يزل في تخبيطٍ، ولم يزل أمرُه فُرُطًا»<sup>(۳)</sup>.

والمقصود بهذه المقدمة ذكرُ (٤) ما بعدها.

## فصل

لما فَصَلَتْ عِيْرُ السَّيْر<sup>(٥)</sup>، واستوطنَ المسافرُ دارَ الغُربةِ، وحِيْلَ بينه وبينَ مَأْلوفاته وعوائدِه المتعلقة بالوطنِ ولوازمِه، أحدثَ له ذلك نظرًا آخر<sup>(٢)</sup>؛ فأجالَ فِكْرَه في أهمِّ ما يَقطَعُ به منازلَ سفرِه (<sup>٧)</sup> إلى الله ويُنفِقُ فيه بقيةَ عمره، فأرشدَه مَن بيدِه الرُّشدُ إلى أن أهمَّ شيء يَقصِده إنما هو الهجرةُ إلى الله ورسوله، فإنها فرضُ عينِ (<sup>٨)</sup>

<sup>(</sup>١) ط: «الأمرين الواجبين».

<sup>(</sup>٢) «هو» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) انظر «الكواكب السائرة» (٣/ ١١٥). وفيه ذكر بعض من نظم في هذا المعنى.

<sup>(</sup>٤) «ذكر» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٥) ط: «فصل عير السفر».

<sup>(</sup>٦) «آخر» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٧) ط: «السفر».

<sup>(</sup>A) في الأصل: «معين»، والمثبت من ط وسائر النسخ.

على كلِّ أحدٍ في كلِّ وقت، وأنه لا انفكاكَ لأحدٍ من وجوبها، وهي مطلوبُ الله ومراده من العباد، إذ الهجرةُ هجرتان:

هجرة بالجسم من بلد إلى بلد، وهذه أحكامها معلومة، وليس المرادُ الكلامَ فيها.

والهجرة الثانية هجرةً (١) بالقلب إلى الله ورسوله، وهذه هي المقصودة (٢) هنا. وهذه الهجرة هي المقصودة (٢) هنا. وهذه الهجرة هي الهجرة الحقيقية، وهي الأصل، وهجرة الجسدِ تابعة لها، وهي هجرة تتضمن (من) و (إلى):

فيهاجرُ بقلبه من محبة غير الله إلى محبته.

ومن عبوديةِ غيره إلى عبوديته.

ومن خوفِ غيرِه ورجائِه والتوكلِ عليه إلى خوفِ الله ورجائِه والتوكل عليه.

ومَن دعاء غيرِه وسؤالِه والخضوع له والذُّلِّ له (٣) والاستكانةِ له إلى دُعاءِ ربِّه (٤) وسؤالِه والخضوع له والذلِّ والاستكانةِ له (٥).

وهذا هو<sup>(٦)</sup> بعينه معنى الفرار إليه، قال تعالى: ﴿ فَفِرُّوَا إِلَى ٱللَّهِ ﴾ (٧). فالتوحيد المطلوب من العبد هو الفرار من الله إليه.

<sup>(</sup>۱) ط: «الهجرة».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «المقصود». والمثبت من ط وسائر النسخ.

<sup>(</sup>۱) في الدهس «المعطنود». والعلب من طوسالو السبب (۳) «له» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) ط: «دعائه».

<sup>(</sup>٥) «إلى دعاء.... الاستكانة له» ساقطة من سائر النسخ.

<sup>(</sup>٦) «هو» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٧) سورة الذاريات: ٥٠.

وتحت «من» و «إلى» في هذا سرٌ عظيم من أسرار التوحيد؛ فإنّ الفرار َ إليه سبحانَه يتضمنُ إفرادَه بالطلبِ والعبوديةِ، ولوازمها من المحبة والخشية والإنابة والتوكل وسائر منازل العبودية، فهو متضمن لتوحيد الإلهية (١) التي اتفقت عليها (٢) دعوة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم [أجمعين] (٣).

وأما<sup>(3)</sup> الفرار منه إليه؛ فهو متضمنٌ لتوحيدِ الربوبية وإثباتِ القَدَر، وأنّ كلَّ ما في الكون من المكروه والمحذور الذي يفرّ منه العبد، فإنما أوجبته مشيئة الله وحدَه؛ فإنه ما شاء (٥) اللَّهُ كان ووجبَ وجودُه بمشيئته، وما لم يَشأ لم يكن، وامتنع وجودُه لعدم مشيئته، فإذا فرّ العبدُ إلى الله فإنما يَفِرُ من شيء [إلى شيء] (١) وجد بمشيئة الله وقدره؛ فهو في الحقيقة فارّ من الله إليه.

ومن تصوَّرَ هذا حقَّ تَصَوُّرِه فَهِمَ معنى قوله ﷺ: "وأعوذُ بك منك الله الله الله عَلَيْهُ: "وأعوذُ بك منك الا إليك" (^). فإنه ليس

<sup>(</sup>١) في بعض النسخ: «الألوهية».

<sup>(</sup>٢) في الأصل وبعض النسخ: «عليه»، والمثبت من ط.

<sup>(</sup>٣) من ط.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «فأما».

<sup>(</sup>٥) ط: «فان ما شاء».

<sup>(</sup>٦) الزيادة من ط.

<sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم (٤٨٦) من حديث عائشة ضمن دعاءٍ مشهور للنبي ﷺ.

<sup>(</sup>٨) أخرجه البخاري (٢٤٧ ومواضع أخرى) ومسلم (٢٧١٠) من حديث البراء بن عازب ضمن الدعاء الذي علّمه النبي ﷺ عند النوم.

في الوجود شيءٌ يُفَرُّ منه ويُستَعاذ منه ويُلْجَأُ<sup>(١)</sup> منه إلا وهو من الله خلقًا وإبداعًا.

فالفارُّ والمستعيذ فارُّ مما أوجبه (٢) قَدرُ الله ومشيئتُه وخَلْقُه، إلى ما تقتضيه رحمتُه وبِرُّه ولُطْفُه وإحسانُه؛ ففي الحقيقة هو هارب من الله (٣) إليه، ومستعيذ بالله منه.

وتصورً هذين الأمرين يُوجِب للعبد انقطاعَ عَلَقِ (٤) قَلْبِه من غير الله (٥) بالكُلِّة خوفًا ورجاءً ومحبةً ؛ فإنه إذا عَلِمَ أن الذي يفرُ امنه] (٢) ويستعيذ منه إنما هو بمشيئة الله وقدرته وخَلْقه، لم يَبْقَ في قلبِه خوفٌ من غير خالقه ومُوجِده ؛ فتضمَّنَ ذلك إفرادَ الله وحدَه بالخوف والحُبِّ والرَّجاء ، ولو كان فراره مما لم يكن بمشيئة الله ولا قدرته لكان ذلك موجبًا لخوفه منه ، مثل من (٧) يفرُّ من مخلوق إلى مخلوق آخرَ أقدرَ منه ، فإنه في حال فراره من الأول إلى الآخر خائفًا منه عَذِر منه ، فإنه في حال فراره من الأول إلى الآخر خائفًا منه عَذِر منه ، أن لا يكون الثاني يُعِيذه (٩) منه ، بخلاف ما إذا كان الذي

<sup>(</sup>١) ط: «يلتجأ».

<sup>(</sup>۲) ط: «أوجد».

<sup>(</sup>٣) ق: «فار منه».

<sup>(</sup>٤) ط: «تعلق».

<sup>(</sup>٥) ط: «عن غيره».

<sup>(</sup>٦) زيادة من ط، ق.

<sup>(</sup>٧) ط: «ما».

<sup>(</sup>A) ط: «خائف منه حذراً». ق: «خائفاً منه حذراً».

<sup>(</sup>٩) ط: «يفيده».

يفرُّ إليه هو الذي قضى وقدَّر وشاء ما يفرُّ منه؛ فإنه لا يبقى في القلب التفاتُ إلى غيره بوجه (١).

فتفطَّنْ لهذا (٢) السرِّ العجيب في قوله: «أعوذ بك [منك] (٣)»، و «لا ملجأ ولا منجى منك إلا إليك»؛ فإنَّ الناس قد ذكروا في هذا (٤) أقوالاً، وقلَّ منهم من تَعرَّض (٥) لهذه النكتة التي هي لُبُّ الكلام ومقصوده، وبالله التوفيق.

فتأمّلُ كيف عاد الأمرُ كلُه إلى الفرار من الله إليه؛ وهو معنى الهجرة إلى الله [تعالى]. ولهذا قال النبي ﷺ: «المهاجر من هَجَرَ ما نهى الله عنه»(٦).

ولهذا يَقْرِنُ سبحانَه بين الإيمان والهجرة في القرآن (٧) في غير موضع؛ لتلازمهما واقتضاءِ أحدِهما للآخر.

والمقصود أن الهجرة إلى الله تتضمنُ هِجرانَ ما يكرهه، وإتيانَ ما يحبه ويرضاه، وأصلها الحبُّ والبُغْضُ؛ فإن المهاجر من شيء

<sup>(</sup>١) «بوجه» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٢) ط، ق: «في هذا»، ض: «إلى هذا».

<sup>(</sup>٣) زيادة من ط، ق.

<sup>(</sup>٤) ق: «ذلك».

<sup>(</sup>٥) ط: «من تعرض منهم».

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (١٠، ٦٤٨٤) من حديث عبدالله بن عمرو.

<sup>(</sup>٧) «في القرآن» ساقط من ط.

إلى شيء لابد أن يكون<sup>(1)</sup> ما يهاجر إليه أحبَّ إليه مما يهاجر<sup>(1)</sup> منه؛ فيُؤثِرُ أحبَّ الأمرين إليه على الآخر، وإذا كان نفس العبد وهواه وشيطانه إنما يدعوهُ<sup>(1)</sup> إلى خلاف ما يحبه الله ويرضاه، وقد بُلِيَ بهؤلاء الثلاث، فلا تزال تدعوه<sup>(1)</sup> إلى غير مرضاة ربه، وداعي الإيمانِ يدعوه إلى مرضاة ربه. فعليه في كل وقت أن يهاجر إلى الله، ولا يَنفكَ في هجرةٍ حتى<sup>(0)</sup> الممات.

## فصل

وهذه الهجرة تَقُوى وتَضْعُف بحسب قوة داعي<sup>(٢)</sup> المحبة وضعفِه، فكلما كان داعي [المحبة]<sup>(٧)</sup> في قلب العبد أقوى كانت هذه الهجرة [أقوى و]<sup>(٨)</sup> أتمَّ وأكمَلَ، وإذا ضَعُفَ الداعي ضَعُفَتِ الهجرةُ، حتى إنه<sup>(٩)</sup> لا يكاد يشعر بها علمًا، ولا يتحرك بها<sup>(١٠)</sup> إرادةً.

والذي يُقضَى (١١) منه العجبُ أن المرء يُوسِّع الكلام، ويُفَرِّع

<sup>....</sup> 

<sup>(</sup>۱) «أن يكون» ساقطة من ق.(۲) ط: «أحب ممن هاجر». ق: «أحب ممن هاجر».

<sup>(</sup>١) ه. "الحب مما ماجر". ق. "الحب ممل ماجر".

<sup>(</sup>٣) ط: «يدعونه».

<sup>(</sup>٤) ط: «يزالون يدعونه».

<sup>(</sup>٥) ق: «من الهجرة حتى». ط: «في هجرته إلى».

<sup>(</sup>٦) ط: «بحب داعي».

<sup>(</sup>V) الزيادة من ق. وفي ط: «الداعي».

<sup>(</sup>٨) الزيادة من ط.

<sup>(</sup>٩) «انه» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>۱۰) ط، ق: «لها».

<sup>(</sup>١١) في الأصل و ق: «يقتضي».

المسائلَ في الهجرة من دار الكفر إلى دار الإسلام، وفي الهجرة التي انقطعت (١) بالفتح، وهذه هجرة عارضة ربما لا تتعلق به في العمر أصلاً.

وأما هذه الهجرة التي هي واجبةٌ على مدى الأنفاس [فإنه] (٢) لا يحصِّل [فيها] (٣) علمًا ولا إرادة، وما ذاك إلا للإعراض عما خُلق له، والاشتغال [بما لا ينجيه وحدَه] (٤) عما لا ينجيه غيرُه، وهذه (٥) حال من غَشِيَتْ بصيرتُه، وضَعُفت معرفتُه بمراتب العلوم والأعمال، والله المستعان، وبه (٢) التوفيق، لا إله عيره، ولا ربَّ سواه.

## فصل

وأما الهجرة إلى الرسول<sup>(۷)</sup> ﷺ؛ فَمَعْلَمٌ (۱) لم يبقَ منه سوى رَسْمِه (۱<sup>۹)</sup>، ومَحَجَّةٌ رَسْمِه (۱۱)، ومَحَجَّةٌ سَوى السمِه (۱۱)، ومَحَجَّةٌ سَفَتْ عليها السَّوافي فطَمَسَتْ رُسومَها، وأغارت (۱۱) عليها الأعادي

<sup>(</sup>١) ق: «تنقطع».

<sup>(</sup>٢) زيادة ليستقيم السياق.

<sup>(</sup>٣) من ط.

<sup>(</sup>٤) من ط.

<sup>(</sup>٥) ط: «وهذا».

<sup>(</sup>٦) ط: «وبالله».

<sup>(</sup>٧) ق: «رسوله».

<sup>(</sup>A) ط: «فعلم».

<sup>(</sup>٩) ط: «اسمه».

<sup>(</sup>١٠) ط: «رسمه».

<sup>(</sup>۱۱) ط: الوغارت.

فَغُورَت مناهلها وعيونها، فسالُكها غريب بين العباد، فريدٌ بين كل حيّ وناد، بعيدٌ على قرب المكان، وحيدٌ على كثرة الجيران، مستوحشٌ مما [به] يستأنسون، مستأنسٌ مما به يستوحشون، مقيمٌ إذا ظَعَنُوا، ظاعنٌ إذا قَطَنُوا<sup>(1)</sup>، منفردٌ في طريق طلبه، لا يَقَرُّ قرارُه حتى يَظْفَرَ بأربِه، فهو الكائنُ معهم بجسده، البائنُ منهم بمقصده، نامَتْ في طلب الهدى أعينُهم وما ليلُ مَطِيّهِ بنائم (٢)، وقعدوا عن الهجرة النبوية وهو في طلبها مُشَمِّرٌ قائم، يعيبونه بمخالفة آرائهم، الهجرة النبوية وهو في طلبها مُشَمِّرٌ قائم، يعيبونه بمخالفة آرائهم، وأذْكُواْ أَنَّ عليه إزراءً على جهالاتهم وأهوائهم؛ قد رَجَموا فيه الظُنون، وأَذْكُواْ على عليه العيون، وتَربَّصُوا به ريبَ المنون. ﴿ فَتَربَّصُوا إِنَّا مَعَكُمُ مُتَربَّصُونَ إِنَّ الْكَمْنُ ٱلْمُسْتَعَانُ مَعَلَى مَاتَصِفُونَ إِنَّ الرَّمْنُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَاتَصِفُونَ إِنَّ الْرَّمْنُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَاتَصِفُونَ إِنَّ الْمَنْ الْمَاتِي الْمَنْ الْمَاتِ اللهُ مَنْ مَاتَصِفُونَ إِنَّ الْمَنْ الْمُسْتَعَانُ مَاتَصِفُونَ إِنَّ الْمَاتِ اللهُ مَا تَصِفُونَ إِنَّ الْمَاتِ اللهُ مَنْ الْمَاتِ اللهُ مَا مَعْ مَا اللهُ مَا اللهُ وَالْمَاتِ اللهُ مَا اللهُ مَا مَعَهُ مُنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَاتَصِفُونَ إِنَّ الْمَاتِ اللهُ ال

نَحْنُ وإِيَّاكُمُ نموتُ ولا(١) أفلحَ عند الحسابِ مَن نَدِمَا

والمقصود أن هذه الهجرة النبوية شأنها شديد، وطريقها على غير المشتاق وَعِيْرٌ بعيد.

<sup>(</sup>١) في الأصل: «قطعوا» تحريف.

<sup>(</sup>۲) إشارة إلى بيت جرير (في ديوانه: ٩٩٣):

لقد لُمنِنا يا أمَّ غيلانَ في السُّرى ونمتِ وما ليلُ المطيِّ بنائم

<sup>(</sup>٣) ق، ط: «أحدقوا فيه». وفي هامش الأصل: «أي أحدقوا».

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة: ٥٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء: ١١٢.

<sup>(</sup>٦) ط: «فما».

[بعيدٌ على كسلانَ أو ذي مَلالةٍ وأما على المشتاقِ فهو قريبُ](١)

ولَعمرُ اللهِ ما هي إلا نورٌ يتلألأ، ولكن أنت ظَلامُه، وبدرٌ أضاء مشارق الأرض ومغاربها، ولكن أنت غَيْمُه وقَتَامُه، ومنهلٌ عذبٌ صافٍ، ولكن أنت كَدَرُه، ومبتدأٌ له خَبَرٌ عظيمٌ (٢)، ولكن ليس عندك خبره.

فاسمع الآنَ شأنَ هذه الهجرة والدلالة عليها، وحاسِبْ نفسَكَ (٤) بينك وبين الله هل أنت من المهاجرين لها أو المهاجرين إليها؟

فحدُّ هذه الهجرة: سفرُ الفكر في كل مسألة من مسائل الإيمان، ونازلةٍ من نوازل<sup>(٥)</sup> القلوب، وحادثةٍ من حوادث الأحكام، إلى معدِنِ الهُدى ومنبع النّور المتلقَّى من فم الصادق المصدوق، الذي لا ينطق عن الهوى ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴿إِنَّ هُو إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ ﴿إِنَّ هُو إِلَّا وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَكُل شاهد عليها شمسُ رسالتِه وإلا فاقْذِفْ بها في بحار الظلمات (٨)، وكل شاهد

<sup>(</sup>۱) البيت ساقط من الأصل، وهو لجميل بثينة في ديوان المعاني (۲/ ۱۲۹) وسمط اللهلي (۲/ ۷۱۹) والمنازل والديار (۱/ ۳٤۷) ووفيات الأعيان (۱/ ۳۱۸) وديوانه ۳۰۸.

<sup>(</sup>٢) «لكن» ساقطة من ق، ط.

<sup>(</sup>٣) ط: «لخير عظيم».

<sup>(</sup>٤) ط: «ما».

<sup>(</sup>٥) ط، ق: «نازل من منازل».

<sup>(</sup>٦) سورة النجم: ٤.

<sup>(</sup>٧) ط: «طلع».

<sup>(</sup>٨) ط: «بحر الظلمات».

عدَّله هذا المزكِّي الصادق(١) وإلا فعُدَّهُ من أهل الريب والتهمات؛ فهذا هو حدُّ هذه الهجرة.

فما للمقيم في مدينة طَبْعِه وعوائِده، القاطِن في دار مرباه ومولده (۲)، القائل: إنا على طريقة آبائنا سالكون، وإنا بحبلهم مستمسكون، وإنا على آثارهم مُقتدون، وما لهذه الهجرة؟ قد ألقَى كُلَّه (۳) عليهم، واستند في معرفة طريق نجاتِه (٤) وفلاحِه إليهم، معتذرًا بأن رأيهم له (٥) خيرٌ من رأيه لنفسه، وأن ظنونهم وآراءهم أوثتُ من ظنّه وحَدْسِه.

ولو فتَشتَ عن مصدر هذه الكلمة لوجدتَها صادرةً عن الإخلادِ إلى أرض البطالة، متولدةً بين بَعْل<sup>(٢)</sup> الكسل وزوجتِه الملالة.

والمقصود أنَّ هذه الهجرة فرضٌ على كل مسلم، وهي مقتضَى شهادة أن محمدًا رسول الله، كما أنَّ الهجرة الأولى مقتضى شهادة أن لا إله إلا الله.

وعن هاتين الهجرتين يُسأَلُ كلُّ عبدٍ يومَ القيامة وفي البرزخ،

<sup>(</sup>۱) «الصادق» ساقط من ط.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «موالده».

<sup>(</sup>٣) ط: «التي كلت».

<sup>(</sup>٤) ط: «طريقة نجاحه».

<sup>(</sup>٥) «له» ساقط من ط.

<sup>(</sup>٦) «بعل» ساقط من ط، ق.

ويُطالَب بهما في الدنيا، فهو مُطالَبٌ بهما في الدُّور الثلاثة: دار الدنيا<sup>(۱)</sup>، ودار البرزخ، ودار القرار. قال قتادة<sup>(۲)</sup>: «كلمتان يُسْأَل عنهما الأولون والآخرون: ماذا كنتم تعبدون؟ وماذا أجبتم المرسلين؟».

وهاتان الكلمتان هُما مضمون الشهادتين. وقد قال تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيِّنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُواْ فِي اَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا فَيْ ﴾ (٣) ؛ فأقسم سبحانَه بأجلِّ مُقسَمٍ به ـ وهو نفسه عز وجل ـ على أنهم لا يَثبُتُ لهم الإيمانُ ، ولا يكونون من أهله ، حتى يُحكِّموا رسوله في جميع موارد النزاع ، وهو كل ما شَجَرَ بينهم من مسائل النزاع (٤) في جميع أبواب الدين . فإن لفظة «ما» من صيغ العموم ؛ فإنها موصولة تقتضي نَفْيَ الإيمان إذا لم يُوجَد (٥) تحكيمُه في جميع ما شجر بينهم .

ولم يقتصر على هذا حتى ضمَّ إليه انشراح صدورهم بحكمه، حيث لا يجدوا<sup>(٢)</sup> في أنفسهم حرجًا \_ وهو الضِّيقُ والحَصَرُ \_ من حُكمِه، بل يَتَلَقَّوا حُكمه (٧) بالانشراح، ويقابلوه بالقبول (٨)، لا أنهم

<sup>(</sup>١) «فهو . . . الدنيا» ساقطة من ط .

<sup>(</sup>٢) رُوي نحوه عن أبي العالية، أنظر تفسير الطبري (١٤/ ٤٦) وابن كثير (٢/ ٥٧٩).

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: ٦٥.

<sup>(</sup>٤) «وهو . . . النزاع» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٥) ط: «أو يوجد».

<sup>(</sup>٦) ط: «لا يجدون».

<sup>(</sup>V) ط: «يقبلوا حكمه».

<sup>(</sup>A) ط: «بالتسليم».

يأخذونه على إغماض، ويشربونه على أقذاء (١)، فإن هذا منافي للإيمان، بل لابدً أن يكون أخذه بقبولٍ ورضى وانشراح صدر.

فسبحان الله كم من حَزَازة في قلوب<sup>(٥)</sup> كثيرٍ من الناس من كثيرٍ من النصوص وبوُدِّهم أن لو لم تَردْ؟

وكم من حَرَارةٍ (٦) في أكبادِهم منها؟

وكم من شُجّى في حُلوقِهم من موردها؟

ستبدُو لهم تلك السرائرُ بالذي يَسُوءُ ويُخْزِيْ يومَ تُبلَى السَّرائرُ

ثم لم يقتصر [سبحانه](٧) على ذلك حتى ضمَّ إليه قوله: ﴿ وَيُسَلِّمُوا لَسَّلِيمًا ﴿ فَهُ لَكُم الفَعل مُؤَكِّدًا له (٨) بمصدره القائم

<sup>(</sup>۱) ط: «قذى».

<sup>(</sup>٢) «منزلته من» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) ط: «ويطالعه في قلبه».

<sup>(</sup>٤) سورة القيامة: ١٥، ١٥.

<sup>(</sup>٥) ط: «نفوس».

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «حزازة».

<sup>(</sup>٧) زيادة من ط، ق.

<sup>(</sup>A) «له» ساقطة من ط.

مقام ذكرِه مرتين. وهو الخضوع له، والانقياد لما حكم به طوعًا ورضًى، وتسليمًا لا قهرًا ومصابرةً؛ كما يُسلِّمُ المقهورُ لمن قهره كرهًا، بل تسليم عبد محبِّ<sup>(1)</sup> مطيع لمولاه وسيِّدِه الذي هو أحبُ شيء إليه، يعلم أن سعادته وفلاحه في تسليمه إليه، ويعلم<sup>(۲)</sup> بأنه أولى به من نفسه، وأبرُّ به منها، وأرحمُ به منها، وأنصحُ له منها، وأعلمُ بمصالحِه منها، وأقدرُ على تحصيلها<sup>(۳)</sup>.

فمتى عَلم العبدُ هذا من الرسول ﷺ استسلم له، وسلَّم إليه، وانقادتْ كل ذرّةٍ من قلبه (٤) إليه، ورأى أنه لا سعادة له إلا بهذا التسليم والانقياد.

وليس هذا مما يحصل معناه بالعبارة، بل هو أمر قد انشق [له] (٥) القلبُ واستقرَّ في سُويدائِه، لا تَفِيْ العبارةُ بمعناه، ولا مَطمعَ في حصوله بالدعوى والأماني.

فَكُلٌّ يَدُّعُونَ وصالَ ليلَى ولكن لا تُقِرُّ لهمْ بذاكا(١١)

<sup>(</sup>۱) «محب» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «وعلمه».

<sup>(</sup>٣) ط: «تخليصها». ق: «حفظها».

<sup>(</sup>٤) ط: «وانقادت له كل علة في قلبه».

<sup>(</sup>٥) زيادة من ق.

<sup>(</sup>٦) كذا في الأصل، والرواية المشهورة: وكلُّ يدَّعي وصلاً بليلي \* وليلي . . . . وهو من عائر الشعر الذي لم ينسب لقائل معين.

وفرقُ (١) بين علمِ الحُبِّ وحال الحُبِّ؛ فكثيرًا ما يشتبه على العبد علم الشيء بحاله ووجوده.

وفرقٌ بين المريض العارف بالصحة والاعتدال وهو مُثْخَنٌ بالمرض، وبين الصحيح السليم وإن لم يُحسِنْ وصفَ الصحةِ والعبارة عنها.

وكذلك فرقٌ بين وصفِ الخوفِ والعلم به، وبين حالِه ووجودِه.

وتأمَّل تأكيدَه سبحانَه لهذا المعنى المذكور في الآية بوجوهِ عديدة من التأكيد:

أولها: تصديرها بلا النافية، وليست زائدة كما يظنُّ من يَظُنُّ دلك، وإنما دخولها لسرِّ في القسم، وهو الإيذانُ بتضمُّنِ المُقْسَم عليه للنَّفي، وهو قوله: ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾.

وهذا منهجٌ معروف في كلام العرب، إذا أقسموا على نفي شيء (٣) صدّروا جملة القسم بأداة نفي، مثل هذه الآية، ومثل قول الصديق رضي الله عنه: «لاَهَا الله، لا يَعْمِدُ إلى أَسَدٍ من أُسْدِ الله يقاتل عن الله ورسوله؛ فيعطيك سَلبه»(٤).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «الفرق».

<sup>(</sup>٢) «بلا النافية... الإيذان» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٣) ط: «شيء منفي».

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٣١٤٢، ٣١٤١) ومسلم (١٧٥١) مِن حديث أبي قتادة.

وقال الشاعر:

فَـلاَ وأبيـكِ ابنـةَ العـامِـرِ يِّ لا يَدَّعِيْ القومُ أنّي أَفِرِّ (۱) وقال الآخر:

فلا واللهِ لا يُلْفَى لِمَا بِيْ ولا لِلَـدَيْهِـمُ أَبَـدًا دَوَاءُ (٢) وهذا في كلامهم أكثر من أن يُذكر.

وتأمَّلْ جُمَلَ القسم التي في القرآن المصدَّرة بحرف النفي، كيف تجد المُقْسمَ عليه منفيًا ومُتضمنًا لنفي، ولا يَخْرُم هذا قولُه (٣): ﴿ فَ لَا أُقُسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنُّجُولِ ﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَمُّ لَوْ تَعَلَمُونَ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّهُ إِنَّهُ لَقَسَمُ لَوْ تَعَلَمُونَ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّهُ إِنَّهُ لَقَسَمُ لَوْ يَعَلَمُونَ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّهُ إِنَّهُ لَقَسَمُ لَوْ يَعَلَمُونَ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّهُ إِنَّهُ لَقَرْءَانٌ كَرِيمٌ ﴿ وَ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ مَا قاله الكفار في القرآن: من أنه شعر، أو كهانة، أو أساطير الأولين،

<sup>(</sup>۱) البيت من قصيدة لامرىء القيس في ديوانه (ص ١٥٤). وانظر الخلاف في نسبتها إليه في فصل المقال (ص ٣٨٣، ٣٨٤) والمقاصد النحوية (١/ ٩٨) وخزانة الأدب (١/ ١٨٠).

<sup>(</sup>۲) البيت من قصيدة لمسلم بن معبد الوالبي في منتهى الطلب (۸/ ١٦٤ ـ ١٧٠) وشرح أبيات مغني اللبيب (٤/ ١٤٥ ـ ١٤٥) وخزانة الأدب (١/ ٣٦٥ ـ ٣٦٥)، وبلا نسبة في معاني القرآن للفراء (١/ ٢٨) والخصائص (٢/ ٢٨٢) والمحتسب (٢/ ٢٥٦) والصاحبي (ص ٥٦) والمقاصد النحوية (٤/ ١٠٢) ومصادر أخرى. والرواية المشهورة: «ولا للما بهم أبدًا...».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «كقوله»، والمثبت من ط، ق.

<sup>(</sup>٤) سورة الواقعة: ٧٥ ٧٧.

كيف (١) صدّر القسم (٢) بأداة النفي، ثم أثبتَ له خلافَ ما قالوه، فتضمنت الآية معنى (٣) ليس الأمر كما يزعمون، ولكنه قرآن كريم.

ولهذا صرّح بالأمرين النفي والإثبات في مثل قوله: ﴿ فَلاَ أُقْبِمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وكذلك قوله: ﴿ لَا أُقْسِمُ بِيَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ ۞ وَلَا أُقْسِمُ بِٱلنَّفْسِ ٱللَّوَامَةِ ۞ أَيْحَسُ ٱلْإِنسَانُ ٱلَّن نَجْعَ عِظَامَهُ ۞ بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَن نُّسَوِّىَ بَنَانَهُ ۞ ﴾ (٥).

والمقصود أن افتتاح هذا القسم بأداة النفي يقتضي تقويةً المُقْسَم عليه وتأكيده وشدة انتفائه.

وثانيها: تأكيده بنفس القسم.

وثالثها: تأكيده بالمُقْسَم به، وهو إقْسامُه بنفسه لا بشيء من مخلوقاته، وهو سبحانَه يُقسِم بنفسه تارة، وبمخلوقاته تارة.

ورابعها: تأكيدهُ بانتفاء الحرج، ووجود (٦) التسليم.

<sup>(</sup>۱) «كيف» ساقط من ط.

<sup>(</sup>٢) ط، ق: «القول».

<sup>(</sup>٣) ط: «أن».

<sup>(</sup>٤) سورة التكوير: ١٥\_ ١٩. وبعده في النسخ: «وما هو بقول شاعر»، وليست ضمن هذه الآيات.

<sup>(</sup>٥) سورة القيامة: ١- ٤.

<sup>(</sup>٦) ط، ق: «وهو وجود».

وخامسها: تأكيد الفعل بالمصدر.

وما هذا التأكيد والاعتناء (١) إلا لشدة الحاجة إلى هذا الأمر العظيم، وأنه مما يُعتنَى به، ويُقرَّر في نفوس العباد بما هو من أبلغ أنواع التقرير.

وقال تعالى: ﴿ ٱلنِّيُّ أُوِّلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمٍ مُ ﴿ (''). وهذا ("') دليل على أن من لم يكن الرسول أولى به من نفسه فليس من المؤمنين، وهذه الأولوية تتضمن أمورًا:

منها: أن يكون أحبَّ إلى العبد من نفسه؛ لأن الأولوية أصلها الحب، ونفس العبد أحب إليه أمن غيره، ومع هذا فيجب أن يكونَ الرسول أولى به منها، وأحبَّ إليه منها؛ فبذلك يحصل له اسم الإيمان.

ويلزم من هذه الأولوية والمحبة كمالُ الانقياد والطاعة والرضى والتسليم وسائر لوازم المحبة، من الرضى بحكمه، والتسليم لأمره، وإيثاره على كل من سواه (٧).

ومنها: أن لا يكون للعبد حُكْمٌ على نفسه أصلاً، بل الحكمُ

<sup>(</sup>١) «والاعتناء» ساقط من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب: ٦.

<sup>(</sup>٣) ط: «وهو».

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «الولاية».

<sup>(</sup>٥) ط: «له». ق: «بها».

<sup>(</sup>٦) ط: «يجب».

<sup>(</sup>٧) ط: «على ما سواه». ق: «على هواه».

على نفسه للرسول، يحكم عليها أعظم من حُكْمِ السيد على عبده، والوالد (١) على ولده؛ فليس له في نفسه تصرف قط إلا ما تصرف فيه الرسول الذي هو أولى به منها.

فيا عجبًا كيف تَحصُلُ هذه الأولوية لعبد قد عَزَلَ ما جاء به الرسول عن منصب التحكيم، ورَضِيَ بحكم غيره، واطمأن إليه أعظمَ من طمأنينته (٢) إلى الرسول ﷺ، وزعم أن الهدى لا يُتَلَقَّى من مشكاته، وإنما يتلقى من دلالات (٣) العقول، وأنَّ ما جاء (٤) به لا يفيد اليقين، إلى غير ذلك من الأقوال التي تتضمن الإعراض عنه وعما جاء به، والحوالة في العلم النافع على (٥) غيره، وذلك هو الضلال المبين (٦).

ولا سبيلَ إلى ثبوت هذه الأولوية إلا بعَزْلِ كل ما سواه، وتوليتِه في كل شيء، وعَرْضِ ما قاله كل أحد سواه على ما جاء به؛ فإن شهد له بالصحة قَبِلَه، وإن شهد له بالبطلان ردَّه، وإن لم تتبينْ شهادتُه له بصحة (٧) ولا بطلانِ جَعَلَه بمنزلة أحاديث أهل الكتاب، وَوَقَفَه حتى يَتَبيَّن أي الأمرين أولى به؟

<sup>(</sup>١) ط: «أو الوالد».

<sup>(</sup>٢) ط: «اطمئنانه».

<sup>(</sup>٣) ط: «دلالة».

<sup>(</sup>٤) ط: «الذي جاء».

<sup>(</sup>٥) ط: «إلى».

<sup>(</sup>٦) ط، ق: «البعيد».

<sup>(</sup>٧) ط: «لا بصحة».

فمن سلكَ هذه الطريقةَ استقامَ له سَفَرُ الهجرة، واستقام له علمُه وعملُه، وأقبلتْ وجوهُ الحقِّ(١) إليه من كلِّ جهة.

ومن العجب أن يَدّعيَ حصولَ هذه الأولوية والمحبة التامة مَن كان (٢) سعيه واجتهاده ونصبه في الاشتغال بأقوال غيره وتقريرها، والغضب والحمية (٣) لها، والرضى بها والتحاكم إليها، وعرض ما قال (٤) الرسول عليها؛ فإن وافقها قبله، وإن خالفها التمسَ وجوهَ الحيل، وبالغ في رَدِّه لَيًّا وإعراضًا؛ كما قال تعالى: ﴿ وَإِن تَلْوُءَ أَوَ لَعُرْضُوا فَإِنَّ ٱللّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ وَاللّهُ اللّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ وَاللّهِ اللّهُ اللّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ وَاللّهُ اللّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ وَاللّهُ اللّهُ اللّه

وقد اشتملت هذه الآية على أسرار عظيمة نحن نُنبِّه (٦) على بعضها لشدة الحاجة إليها.

<sup>(</sup>١) ق: «الخلق».

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «كل».

<sup>(</sup>٣) ط: «المحبة».

<sup>(</sup>٤) ط: «قاله».

<sup>(</sup>٥) سورة النساء: ١٣٥.

<sup>(</sup>٦) ط: «يجب التنبيه».

<sup>(</sup>٧) سورة النساء: ١٣٥.

فأمر سبحانه بالقيام بالقسط، وهو العدل، وهذا أمر بالقيام به في حقّ كل أحد عَدُوًّا كان أو وليًّا، وأحقُّ ما قام له العبد بالقسط (۱): الأقوالُ والآراء والمذاهب؛ إذ هي متعلقة بأمر الله وخبره؛ فالقيام فيها بالهوى والعصبية (۲) مضادٌ لأمر الله، مُنافٍ لما بَعَثَ به رُسُلَه (۳)، والقيامُ فيها بالقسط وظيفةُ خلفاءِ الرسول في أمته، وأمنائِه بين أتباعه، ولا يستحقُّ اسمَ الأمانةِ إلا من قام فيها بالعدل المحض، نصيحةً لله ولكتابه ولرسوله ولعباده.

أولئك هم الوارثون حقًا، لا من يجعل أصحابه ونِحْلَته ومذهبَه عِيَارًا(٤) على الحق وميزانًا له؛ يُعادي من خالفه ويُوالِي من وافقَه لمجرد(٥) موافقته ومخالفته. فأين هذا من القيام بالقسط الذي فرضَه اللهُ على كل أحد؟ وهو في هذا الباب أعظمُ فرضًا، وأكبرُ وجوبًا.

ثم قال: ﴿ شُهَدَآءَ لِلَّهِ ﴾ والشاهد هو المُخْبر، فإن أخبر بحق فهو شاهد عدل مقبول، وإن أخبر بباطل فهو شاهد زور؛ فأمر تعالى أن نكون شهداء (٦) له مع القيام بالقسط، وهذا يتضمن أن تكون الشهادة بالقسط أيضًا (٧)، وأن تكون لله لا لغيره.

<sup>(</sup>۱) ط: «بقصد».

<sup>(</sup>٢) ط: «المعصبة».

<sup>(</sup>٣) ط: «رسوله».

<sup>(</sup>٤) ط، ق: «معيارًا».

<sup>(</sup>٥) ط: «بمجرد».

<sup>(</sup>٦) ط: «يكون شهيدا».

<sup>(</sup>٧) «أيضًا» ساقطة من ط.

وقال في الآية الأخرى: ﴿ كُونُواْقَوَّامِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسْطِّ ﴾ (١).

[فتضمنت الآيتان أمورًا أربعة:

أحدها: القيام بالقسط](٢).

والثاني: أن يكون لله.

والثالث: الشهادة بالقسط.

والرابع: أن تكون لله.

واختصت آية النساء بالقيام (٣) بالقسط والشهادة لله، وآية المائدة بالقيام لله والشهادة بالقسط، لسرِّ عجيبٍ من أسرار القرآن ليس هذا موضع ذكره.

ثم قال تعالى: ﴿ وَلَوْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَلِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ ﴾، فأمر سبحانه بأن (٤) يقام بالقسط، ويشهد به على كل أحدٍ، ولو كان أحبَّ الناس إلى العبد، فيقوم به (٥) على نفسِه، ووالديه اللذين هما أصله، وأقربيه (٦) الذين هم أخصُّ به وألصق (٧) من سائر الناس،

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: ٨.

<sup>(</sup>٢) سقطت من الأصل.

<sup>(</sup>٣) «بالقيام» ساقط من ط.

<sup>(</sup>٤) ط: «أن».

<sup>(</sup>o) ط: «بالقسط».

<sup>(</sup>٦) ط: «أقاربه».

<sup>(</sup>V) ط: «الصديق» تحريف.

فإنّ ما في العبد من محبتِه (١) لنفسه ولوالديه وأقربيه يمنعه من القيام عليهم بالحق، [ولا سيما إذا كان الحق] (٢) لمن يبغضه ويعاديه قبلهم؛ فإنه لا يقوم به في هذه (٣) الحال إلا من كان الله ورسوله أحبّ إليه من [كل] ما سواهما.

وهذا يَمتحِنُ به العبدُ إيمانَه؛ فيعرف منزلةَ الإيمان من قلبه ومحلَّه منه، وعكس هذا عدل العبد في أعدائه ومن يَشْنَوُه (٥)، فإنه لا ينبغي له (٦) أن يحمله بغضُه لهم على (٧) أن يَجْنَفَ (٨) عليهم، كما لا ينبغي أن يحمله حبُّه لنفسه ووالديه وأقاربه على أن يترك القيام عليهم بالقسط، فلا يُدخِلُه ذلك البغضُ في باطل، ولا يَقْصُرُ به هذا الحبُّ عن الحقِّ. كما قال بعض السلف (٩): «العادل هو الذي إذا غَضِبَ لم يُدخِلْه غضبُه في باطل، وإذا رضي لم يُخرِجْهُ رضاه عن الحقِّ.

<sup>(</sup>١) ط: «محبة».

<sup>(</sup>٢) ساقط من الأصل.

<sup>(</sup>٣) ط: «هذا».

<sup>(</sup>٤) من ط، ق.

<sup>(</sup>٥) ط: «يجفوه». ق: «يسوءه».

<sup>(</sup>٦) ﴿لهِ ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٧) اعلى، ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٨) ط: «يحيف».

<sup>(</sup>٩) رُوي نحوه عن محمد بن كعب، كما في "إحياء علوم الدين" (٣/ ١٧٦). وأخرج الطبراني في "الصغير" (ص ١١٤) عن أنس مرفوعًا نحوه، قال الهيثمي في "المجمع" (١/ ٥٩): فيه بشر بن الحسين وهو كذاب.

فاشتملت الآيتان على هذين الحُكْمين وهما القيام بالقسط والشهادة به على الأولياء والأعداء.

ثم قال تعالى: ﴿ إِن يَكُنّ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللّهُ أَوْلَى بِهِمَا ﴾؛ أي: إن يكن المشهود عليه غنيًّا ترجون وتأملون عَوْدَ منفعة غِنَاه عليكم فلا تقومون عليه، أو فقيرًا فلا ترجونه ولا تخافونه، فاللهُ أولى (١) بهما منكم، هو ربهما ومولاهما، وهما عَبْدَاه (٢) كما أنكم عَبِيدُه، فلا تُحَابُوا غنيًّا لغِنَاه، ولا تَطمَعُوا في (٣) فقيرٍ لفقرِه؛ فإن الله أولى بهما منكم.

وقد يقال: فيه (٤) معنى آخر أحسنُ من هذا، وهو أنهم ربما خافوا من القيام بالقسط وأداء الشهادة على الغني والفقير؛ أما الغنيُ فخوفًا على ماله، وأما الفقيرُ فلإعْدَامِه، وأنه لا شيء له؛ فتتساهلُ النفوسُ في القيام عليه بالحق، فقيل لهم: اللهُ أولى بالغني والفقير منكم، أعلمُ بهذا، وأرحمُ بهذا؛ فلا تتركوا أداءَ الحق والشهادة على غنيِّ ولا فقير.

ثم قال تعالى: ﴿ فَلَا تَتَبِعُوا الْمُوكَىٰ أَن تَعَدِلُوا ﴾ نهاهم عن اتباع الهوى الحامل على ترك العدل.

<sup>(</sup>١) «أي إن يكن. . . بهما» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) ط: «عبيده».

<sup>(</sup>٣) «تطمعوا في» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) ق: «في هذا».

وقوله: ﴿أَن تَعَدُلُواْ ﴾ منصوبُ الموضع على أنه (١) مفعول لأجلِه. وتقديره عند البصريين: كراهية أن تعدلوا، أو حِذار أن تعدلوا؛ فيكون اتباعُكم الهوى كراهية العدل وفرارًا منه. وعلى قول الكوفيين التقديرُ: أن لا تَعدِلُوا.

وقول البصريين أحسن وأظهر (٢).

ثم قال تعالى: ﴿ وَإِن تَلْوُءُ اللَّهُ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ ذكر سبحانه السّبين الموجبين لكتمان الحق محذرًا منهما، متوعدًا عليهما:

أحدهما: اللَّيُّ.

والآخر: الإعراض.

فإن الحقَّ إذا ظَهرتْ حُجَّتُه، ولم يجد مَن يَرُومُ دفعَها طريقًا إلى دفعها، أعرض عنها وأمسك عن ذكرها، فكان شيطانًا أخرس، وتارةً يَلُويْها أو يُحرِّفها.

واللَّيُّ مثل الفَتْل، وهو التحريف. وهو نوعان: ليٌّ في اللفظ، وليٌّ في المعنى.

فاللَّيّ في اللفظ: أن يلفظ بها على وجه لا يستلزم الحقّ؛ إما بزيادة لفظة، أو نقصانها، أو إبدالها بغيرها، أو ليَّا(٣) في كيفية

<sup>(</sup>۱) ط: «لأنه».

<sup>(</sup>٢) انظر معاني القرآن للنحاس (٢/ ٢١٣) وزاد المسير (٢/ ٢٢٢) والبحر المحيط (٣/ ٣٧٠\_ ٣٧١).

<sup>(</sup>٣) ط: «ولي». ق: «وإما».

أدائها، وإيهام السامع لفظًا ومراده (١) غيره؛ كما كان اليهود يَلْوُوْنَ ألسنتَهم بالسَّلام على رسول الله ﷺ (٢). فهذا أحد نوعي اللَّيّ.

والنوع الثاني منه: ليُّ المعنى، وهو تحريفه، وتأويل اللفظ على خلاف مراد المتكلم به (٣)، وتَحْمَالُه (٤) ما لم يُرده، أو يُسقط منه بعض ما أراد (٥) به، ونحو هذا من ليّ المعاني، فقال تعالى: ﴿ وَإِن تَلْوَ ا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ١٠٠٠ .

ولما كان الشاهد مُطالبًا بأداء الشهادة على وجهها، فلا يكتمها ولا يُغيّرها، كان الإعراض نظير الكتمان، واللّيُّ نظير تغييرها وتبديلها.

فتأمل<sup>(١)</sup> ما تحت هذه الآية من كنوز العلم.

والمقصود أن الواجب الذي لا يتمُّ الإيمانُ بل لا يَحصُلُ مسمَّى الإيمان إلا به مقابلةُ النصوص بالتَّلقِّي والقبول، والإظهار لها، ودعوة الخلق إليها، لا تُقابَل بالإعراض(٧) تارةً، وباللَّيِّ أخرى. قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ مَ أَمَّرًا أَن

<sup>(</sup>۱) ط: «وإرادة».

كانوا يقولون: «السَّام عليكم» \_ يقصدون به الموت \_ كما رواه البخاري (۲۹۳۵، ۲۰۲۶ ومواضع أخرى) ومسلم (۲۱۲۵) عن عائشة.

<sup>(</sup>٣) «به» ساقطة من ط، ق.

ط: «بجهالة» تحريف. (٤)

<sup>(</sup>٥) ط: «لبعض المراد».

<sup>(</sup>٦) ق: «فاشتمل».

<sup>(</sup>V) ط: «بالاعتراض».

يَكُونَ لَهُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنَ أَمْرِهِمُ ﴾ ؛ (١) فدَلٌ هذا على أنه إذا ثبت لله ولرسوله (٢) في كل مسألة من المسائل حُكْمٌ طلبيٌّ أو خبريُّ، فإنه ليس لأحد أن يَتَخَيَّر لنفسه غير ذلك الحكم فيذهب إليه، وأن ذلك ليس لمؤمن [ولا مؤمنة] (٣) أصلاً، فدلَّ على أن ذلك (١) مُنافِ للإيمان.

وقد حكى الشافعي رضي الله عنه إجماع الصحابة والتابعين ومن بعدهم على أن من استبانت له سنّة رسول الله ﷺ لم يكن له أن يَدَعَها لقول أحد<sup>(٥)</sup>.

ولا يستريب<sup>(٦)</sup> أحدٌ من أئمة الإسلام في صحَّة ما قال<sup>(٧)</sup> الشافعي رضي الله عنه. فإن الحجَّة الواجبَ اتباعُها على الخلق كافّة إنما هو قول المعصوم الذي لا ينطق عن الهوى، وأما أقوال

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) ط: «ورسوله».

<sup>(</sup>٣) زيادة من ط.

<sup>(</sup>٤) «الحكم فيذهب. . . أن ذلك» ساقطة من ق.

<sup>(</sup>٥) ذكره المؤلف عن الشافعي في «مدارج السالكين» (٢/ ٣٣٥) و «إعلام الموقعين» (٢/ ٢٦٣) وكتاب «الروح» (ص ٣٥٧). وقد قال الشافعي في «الرسالة» (ص ٣٣٠): «إذا ثبتَ عن رسول الله الشيءُ فهو اللازم لجميع من عَرَفه، لا يُقَوِّيه ولا يُوهِنُه شيء غيرُه، بل الفرض الذي على الناس اتباعه، ولم يجعل الله لأحد معه أمرًا يخالف أمرَه».

<sup>(</sup>٦) ط: «لم يسترب».

<sup>(</sup>٧) ط: «قاله».

غيره فغايتها أن تكون سائغة الاتباع لا واجبة الاتباع (١)، فضلاً عن أن تُعارَض بها النصوص، وتُقَدَّمَ عليها، عياذًا بالله من الخذلان.

وفي إعادة الفعل في قوله: ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ ﴾ دونَ الاكتفاء بالفعل الأول سرٌّ لطيف وفائدةٌ جليلة، سنذكرها عن قُربٍ إِن شاء الله تعالى.

وقوله: ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا خُمِّلَ ﴾، الفعل للمخاطبين،

<sup>(</sup>١) «لا واجبة الاتباع» سقطت من ط.

<sup>(</sup>٢) سورة النور: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) «إنما هي» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٤) ط، ق: «محتاج».

<sup>(</sup>٥) ط: «تقريره الدلالة منه لا».

<sup>(</sup>٦) ط: «ترتبت».

وأصله: تتولوا، فحذفت إحدى التاءين تخفيفًا. والمعنى: أنه قد حُمِّلَ أداءَ الرسالة وتبليغَها، وحُمِّلتم طاعتَه والانقيادَ له والتسليمَ؛ كما ذكر البخاري في "صحيحه" (١) عن الزهري قال: "من الله البيان، وعلى رسولِه (٢) البلاغ، وعلينا التسليم».

فإن تركتم أنتم ما حُمِّلْتُموه من الإيمان والطاعة، فعليكم لا عليه؛ فإنه لم يُحَمَّلُ طاعتكُم (٣) وإيمانكُم، وإنما حُمِّلَ تبليغكم وأداءَ الرسالةِ إليكم. فإن تطيعوه فهو حظُّكم وسعادتُكم وهدايتُكم، وإن لم تطيعوه فقد أدَّى ما حُمِّل (٤)، وما على الرسول إلا البلاغ المبين، ليس عليه هداكم وتوفيقكم (٥).

وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱللَّهُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُوْ فَإِن لَنَازَعْنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنهُمُ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرُ ذَالِكَ خَيْرُ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ (٢٠) ؛ فأمر سبحانه بطاعته وطاعة رسوله. وافتتح الآية بندائهم (٧) باسم الإيمان المُشْعِر بأن المطلوب منهم من موجبات بندائهم

<sup>(</sup>۱) تعليقًا في (۱۳/ ۵۰۳) وأخرجه ابن أبي عاصم في «الزهد» (۷۱) ومحمد بن نصر المروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (۱/ ٤٨٧) وابن حبان في صحيحه (۱/ ٤١٤) وأبو نعيم في «الحلية» (٣٦٩/٣).

<sup>(</sup>٢) ط، ق: «الرسول».

<sup>(</sup>٣) «طاعتكم و» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) «فهو حظكم... ما حمل» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>o) d: «هداهم وتوفيقهم».

<sup>(</sup>٦) سورة النساء: ٥٩.

<sup>(</sup>٧) ط: «بالنداء».

الاسم الذي نُودُوا وخُوطِبوا(١) به، كما يقال: يا مَن أَنْعَمَ الله عليه وأغناه من فضله! أحسِنْ كما أحسنَ الله إليك. ويا أيها العالمُ علّم الناسَ ما ينفعهم. ويا أيها الحاكمُ احكُمْ بالحقّ، ونظائره.

ولهذا كثيرًا ما يقع الخطاب في القرآن بالشرائع بقوله: ﴿ يَتَأَنُّهُ اللَّهِ مَا مَنُوا ﴾ (٢):

﴿ يَتَأْيَهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ ﴾ (٣).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَانُودِي لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ ﴾ (1).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ الْوَقُواْ بِٱلْمُقُودِ أُحِلَّتَ لَكُم ﴾ (٥)، ونظائره (٦).

ففي ذلك (٧٠) إشارة إلى أنكم إن كنتم مؤمنين؛ فالإيمان يقتضي منكم كذا وكذا، فإنّه من موجبات الإيمان وتمامه.

ثم قال: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾؛ ففرق بين طاعته وطاعة رسوله في الفعل، ولم يُسلِّط الفعل الأول عليها، وقال: ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُمْ ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُمْ ﴿ وَالعَهُ أُولِي الرَّسُولُ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُمْ ﴿ وَالعَهُ أُولِي الرَّسُولُ ﴿ وَالعَهُ أُولِي الرَّسُولُ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُمْ ﴿ وَالعَهُ أُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُولُ وَأُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَأُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ولَّا عِلَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ ولَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا لَا لَا اللَّهُ وَالَّهُ وَلَّا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا لَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَلّ

<sup>(</sup>۱) ط: «نودوا به وخطبوا».

<sup>(</sup>٢) «بقوله يا أيها الذين آمنوا» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الجمعة: ٩.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة: ١.

<sup>(</sup>٦) «ونظائره» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٧) ط: «هذا».

<sup>(</sup>A) «ففرق. . . وأطيعوا الرسول» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٩) ط: «طاعة الله والرسول» خطأ.

الأمر، وسلّط عليهما عاملاً واحدًا. وقد كان ربّما يسبق إلى الوهم أن الأمر يقتضي عكسَ هذا؛ فإنه من يطع الرسول فقد أطاع الله، ولكن الواقع في الآية هو المناسبُ. وتحته سرّ لطيف؛ وهو دلالته على أن ما يأمر به رسوله تَجبُ طاعتُه فيه، وإن لم يكن مأمورًا به بعينه في القرآن، فتجبُ طاعةُ الرسول مهردةً ومقرونةً. فلا يتوهّمُ مُتَوَهّمٌ أن ما يأمر به الرسول إن لم يكن في القرآن (۱)، وإلا فلا تجب طاعته فيه؛ كما قال النبي على الله وشيك رجلٌ شبعانُ متكىءٌ على أريكتِه يأتيه الأمرُ من أمري؛ فيقول: بيننا وبينكم كتابُ الله، ما وجدنا فيه من شيء اتبعناه، ألا وإنّى أُوتِيتُ الكتابَ ومثله معه (۲).

وأما أولو الأمر فلا تجب طاعة أحدهم إلا إذا اندرجت تحت طاعة الرسول، لا طاعة مفردة مستقلة؛ كما صح عن النبي ﷺ أنه قال: «على المرءِ السَّمعُ والطاعةُ [فيما أحبَّ وكره] (٣) ما لم يُؤْمَرُ بمعصيةِ الله، فلا سمع ولا طاعةَ» (٥).

<sup>(</sup>١) «طاعة الرسول. . . القرآن» ساقطة من ق.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (٤/ ١٣٢) والدارمي (٥٩٢) والترمذي (٢٦٦٤) وحسَّنه، وابن ماجه (١٢) من طريق معاوية بن صالح عن الحسن بن جابر عن المقدام بن معدي كرب. وأخرجه أحمد (٤/ ١٣٠) وأبو داود (٤٦٠٤) من طريق حريز ابن عثمان عن عبدالرحمن بن أبي عوف عن المقدام. وصححه الألباني في تعليقه على «المشكاة» (١٦٣).

<sup>(</sup>٣) من ط، وكذا الرواية.

<sup>(</sup>٤) ط: «فإذا». ووردت الرواية بالوجهين.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٧١٤٤) ومسلم (١٨٣٩) من حديث عبدالله بن عمر.

فتأمَّلُ كيف اقتضتْ إعادة هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾، ولم يقل: وإلى الرسول؛ فإن الردَّ إلى القرآن ردُّ إلى الله والرسول، والردُّ إلى السنة ردُّ إلى الله والرسول(١١)، فما يحكم (٢) به الله هو بعينه حكم رسوله، وما يحكم به الرسول هو بعينه حكم الله.

فإذا رددتم إلى الله ما تنازعتم فيه، يعني إلى (٣) كتابه؛ فقد رددتموه إلى الله و(٤) رسوله وكذلك إذا رددتموه إلى رسوله؛ فقد رددتموه إلى الله والرسول (٥)، وهذا من أسرار القرآن.

وقد اختلفت الرواية عن الإمام أحمد في أولي الأمر، فعنه (٦) فيهم روايتان:

إحداهما: أنهم العلماء.

والثانية: أنهم الأمراء (٧).

<sup>(</sup>١) «والرد إلى السنة. . . الرسول» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) ط: «حكم».

<sup>(</sup>٣) «إلى» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) «الله و» ساقطة من ظ.

<sup>(</sup>٥) «والرسول» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٦) ط: «وعنه».

<sup>(</sup>٧) قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «مجموع الفتاوى» (١٥٨ / ١٥٨): «نصَّ الإمام أحمد وغيره على دخول الصنفين في هذه الآية، إذ كلِّ منهما تجب طاعته فيما يقوم به من طاعة الله، وكان نواب رسول الله ﷺ في حياته... يجمعون الصنفين، وكذلك خلفاؤه من بعده».

والقولان ثابتان عن الصحابة في تفسير الآية (١). والصحيح: أنها متناولة للصنفين جميعًا؛ فإن العلماء والأمراء هم (٢) ولاة الأمر الذي بعث الله به رسوله.

فالعلماء (٣) وُلاَتُه حفظًا، وبيانًا، وبلاغًا (٤)، وذبًّا عنه، وردًّا على من ألحَدَ فيه وزاغَ عنه، وقد وكَّلهم الله بذلك، فقال تعالى: ﴿ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَتَوُلاَءَ فَقَدُ وَكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بِكَنفِرِينَ ﴿ فَهُ النَّاسُ تَبَعًا لَهَا مَن وَكَالَةٍ أُوجَبَتْ طَاعتَهم والانتهاءَ إلى أمرهم، وكونَ الناس تبعًا لهم.

والأمراءُ وُلاَتُه قيامًا، ورعايةً (٢)، وجهادًا، وإلزامًا للناس به، وأخذهم على يد من خَرَج عنه.

وهذان الصنفان هم الناس، وسائر النوع الإنساني تبعُّ لهم ورَعيةٌ.

ثم قال تعالى: ﴿ فَإِن لَنَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ إِن كُننُمُ تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ .

وهذا دليل قاطعٌ على أنه يَجبُ رَدُّ موارد النّزاع في كل ما تنازع فيه

 <sup>(</sup>۱) انظر تفسير الطبري (٥/ ٩٣\_ ٩٥) والمدخل للبيهقي (٢١٢ ـ ٢١٢) وزاد المسير (٢/ ٢١٦) وتفسير القرطبي (٥/ ٢٥٩، ٢٦٠) وتفسير ابن كثير (١/ ٥٧٣) وفتح الباري (٨/ ٢٥٤) والدر المنثور (٢/ ٥٧٣- ٥٧٥).

<sup>(</sup>٢) «هم» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) ط: «فإن العلماء».

<sup>(</sup>٤) «وبلاغًا» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام: ٨٩.

<sup>(</sup>٦) ط: «عناية».

وقد اتفق السَّلف والخلف على أن الردَّ إلى الله هو الردُّ إلى (٥) كتابه، والردُّ إلى رسوله (٦) هو الردُّ إليه في حياته، والردُّ إلى سنَّته بعد وفاته (٧).

<sup>(</sup>١) في الأصل: «أحال في الرد إلى».

<sup>(</sup>٢) ط: «حكم».

<sup>(</sup>٣) ط: «من».

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال: ٤٢.

<sup>(</sup>٥) «إلى» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٦) ط: «الرسول».

 <sup>(</sup>۷) انظر: تفسير الطبري (٥/ ٩٥، ٩٦) وجامع بيان العلم وفضله (١/ ٧٦٥،
 (۲) ۱۱۷، ۲/ ۹۱۰، ۱۱۷۷، ۱۱۸۹) والفقيه والمتفقه (١/ ١٤٤) وتفسير =

ثم قال تعالى: ﴿ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُولِلا ﴿ إِنَ هذا الذي المرتكم به من طاعتي وطاعة رسولي وأولي (١) الأمر، وردِّ ما تنازعتم فيه إليَّ وإلى رسولي، خيرٌ لكم في معاشكم ومعادكم، وهو سعادتكم في الدارين، فهو خيرٌ لكم وأحسنُ عاقبَةً.

فدلَّ هذا على أن طاعة الله ورسوله، وتحكيم الله ورسوله، هو سببُ السعادة عاجلًا وآجلًا.

ومن تدبَّر العالَم والشُّرور الواقعة فيه علم أن كل شَرِّ في العالم فسببه (۲) مخالفة الرسول والخروج عن طاعته، وكل خير في العالم فإنما هو (۳) بسبب طاعة الرسول. وكذلك شرور الآخرة وآلامها وعذابها إنما هي (٤) موجباتُ مخالفة الرسول ومقتضياتُها، فعاد شرُّ الدنيا والآخرة إلى مخالفة الرسول وما يترتب عليه، فلو أن الناس أطاعوا الرسول حق طاعته لم يكن في الأرض شرُّ قط.

وهذا كما أنه معلوم في الشُّرور العامّة والمصائب الواقعة في الأرض؛ فكذلك هو في الشَّر والألم والغَمِّ الذي يُصِيبُ العبدَ في نفسه، فإنما هو بسبب مخالفة الرسول، وإلاَّ فطاعتُه (٥) هي الحصن

القرطبي (٥/ ٢٦١) والدر المنثور (٢/ ٥٧٩).

<sup>(</sup>۱) ط: «أولياء».

<sup>(</sup>٢) ط: «سببه».

<sup>(</sup>٣) ط: «فانه».

<sup>(</sup>٤) ط، ق: «هو».

<sup>(</sup>٥) ط: «ولأن طاعته». ق: «وإلا فإن طاعته».

الذي من دخله فهو (١) من الآمنين، والكهف الذي  $[aij]^{(1)}$  لجأ إليه فهو  $(aij)^{(1)}$  من الناجين.

فَعُلِمَ أَن شرورَ الدنيا والآخرة إنما هي (١) الجهل بما جاء به الرسول على أنه (٥) لا نجاة الرسول على أنه (٥) لا نجاة للعبد ولا سعادة إلا باجتهاده (٦) في معرفة ما جاء به الرسول على علمًا، والقيام به عملاً.

وكمالُ هذه السعادة بأمرين آخرين:

أحدهما: دعوةُ الخَلْق إليه.

والثاني: صبره وجهادُه (٧) على تلك الدَّعوة.

فانحصر الكمال الإنسانيُّ في  $(\Lambda)$  هذه المراتب الأربعة:

إحداها: العلم بما جاء به الرسول.

الثانية: العمل به.

<sup>(</sup>۱) ط، ق: «كان».

<sup>(</sup>٢) من ط، ق.

<sup>(</sup>٣) ط، ق: «كان».

<sup>(</sup>٤) ط: «هو».

<sup>(</sup>٥) ط، ق: «أن».

<sup>(</sup>٥) ط، ق. "١٥".

<sup>(</sup>٦) ط، ق: «بالاجتهاد».

<sup>(</sup>V) ط، ق: «اجتهاده».

<sup>(</sup>۸) ط: «علی».

الثالثة: بَثُّه (١) في الناس، ودعوتهم إليه.

الرابعة: صبره وجهاده (٢) في أدائه وتنفيذه.

ومن تطلَّعتْ (٣) هِمَّتُه إلى معرفة ما كان عليه الصحابة وأراد اتباعَهم؛ فهذه طريقتهم حقًا.

فإن شِئتَ وَصْلَ القومِ فاسلُكْ طريقَهم (١) فقد وَضَحَتْ للسالكينَ عِيانَا وقال تعالى لرسوله ﷺ: ﴿ قُلْ إِن ضَلَلْتُ فَإِنَّمَاۤ أَضِلُ عَلَى نَفْسِى وَإِنِ

ٱهْتَدَيْتُ فَبِمَا يُوحِيَ إِلَىَّ رَقِتَ إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيثُ ﴿ ٥٠ .

فهذا نص صريح في أن هُدى الرسول ﷺ إنما حصل (٢) بالوحي، فيا عجبًا كيف يحصل الهدى لغيره من الآراء والعقول المختلفة والأقوال المضطربة؟ ولكن ﴿ مَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِّ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن عَجْدَ لَهُ وَلِيَا مُّرْشِدًا ﴿ اللَّهُ هَا لَهُ اللَّهُ فَهُو الْمُهْتَدِّ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن عَجْدَ لَهُ وَلِيّا مُرْشِدًا ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

فأيُّ ضلالٍ أعظمُ من ضلالِ مَن يزعم (^) أن الهداية لا تحصل بالوحي، ثم يحيل فيها على عقلِ فلان ورأي فَلْتَان (٩)؟ وقولِ زيدٍ وعمرو؟

<sup>(</sup>۱) ط، ق: «نشره».

<sup>(</sup>۲) ق: «اجتهاده».

<sup>(</sup>٣) ط: «طلعت».

<sup>(</sup>٤) ط: «سبيلهم».

<sup>(</sup>٥) سورة سبأ: ٥٠.

<sup>(</sup>٦) ط: «يحصل».

<sup>(</sup>٧) سورة الكهف: ١٧.

<sup>(</sup>A) ط: «زعم».

<sup>(</sup>٩) الفلتان من الرجال: الصلب الجرىء الحديد الفؤاد. وهو هنا بمعنى فلان.

فلقد (۱) عظمت نعمة الله على عبدٍ عافاه من هذه البلية العظمى والمصيبة الكبرى، والحمد لله رب العالمين.

وقال تعالى: ﴿ الْمَصَ ﴿ كِنْبُ أُنِلَ إِلَيْكُ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِلْمُنْوِرِ بِهِ وَوَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ الْمَعُواْمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَّبِكُمْ وَلاَ تَنْبِعُواْمِن دُونِهِ عَلَى الْمُنْوَلِ إِلَيْكُمْ مِن رَّبِكُمْ وَلاَ تَنْبِعُواْمِن دُونِهِ وَلَا يَلُكُمُ مِن رَبِّكُمْ وَلاَ تَنْبِعُواْمِن دُونِهِ عَلَى الْبَاعِ مَا أَنزل على رسوله، ونهى عن اتباع غيره، فما هو إلا اتباع المُنْزَل أو اتباع أولياءَ مِن دُونِه، فإنه لم يجعل بينهما واسطة، فكل من لم (٣) يتبع الوحي فإنما اتبع (١٤) الباطل واتبع أولياءَ من دون الله، وهذا بحمد الله ظاهر لا خفاء به.

وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكَفُّولُ يَلَيْتَنِى ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ يَكَيْنَتَنِى التَّخِيلُ اللَّهِ اللَّهُ اللْ

فكل من اتخذ خليلاً (٦) غير الرسول، يترك لأقواله وآرائه ما جاء به الرسول؛ فإنه قائلٌ هذه المقالة لا محالة. ولهذا فإنه سبحانه

<sup>(</sup>۱) ط: «ولقد».

<sup>(</sup>۲) سورة الأعراف: ۱-۳.

<sup>(</sup>٣) ط: (لا).

<sup>(</sup>٤) ط: «يتبع».

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان: ٢٧\_ ٢٩.

<sup>(</sup>٦) «خليلا» ساقط من ط.

لم يُعَيِّنْ (١) هذا الخليلَ، وكنّى عنه باسم فلان، إذْ لكلِّ متبع أولياءُ (٢) من دون الله فلانٌ وفلانٌ.

فهذا حال هذين الخليلين المتخالَّينِ على خلاف طاعة الرسول، ومآل تلك الخُلَّةِ إلى العداوة واللعنة؛ كما قال تعالى: ﴿ ٱلْأَخِلَاءُ يَوْمَ إِن بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ ﴾ (٣).

وقد ذكر تعالى حال هؤلاء الأتباع وحال من اتبعوهم (٤) في غير موضع من كتابه؛ كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِ النَّارِيَقُولُونَ يَكَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولًا ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَراءَنَا فَأَصَلُّونَا لَكَيْتَنَا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَراءَنَا فَأَصَلُّونَا السَّبِيلَا ﴿ إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَراءَنَا فَأَصَلُّونَا السَّبِيلَا ﴿ إِنَّا مَا يَعْنَا كَبِيرًا ﴿ إِنَّا مَا عَنَا كَبِيرًا ﴿ إِنَّا مَا يَعْنَا كَبِيرًا ﴿ إِنَا مَا يَعْنَا كَبِيرًا ﴿ إِنَّا مَا يَعْنَا كَبِيرًا ﴿ وَالْعَنَا عَلَيْهِ مِنْ عَفَيْنِ مِنَ الْعَنَا فِي وَالْعَنْهُمْ لَعَنَا كَبِيرًا ﴿ إِنَّا مَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

تمنى القوم طاعة الله وطاعة (٢) رسوله حين لا ينفعهم ذلك، واعتذروا بأنهم أطاعوا كُبَراءَهم ورؤساءهم، واعترفوا بأنهم لا عُذرَ لهم في ذلك، وأنهم أطاعوا الساداتِ والكُبراء وعَصَوا الرسول، وآلت تلك الطاعة والموالاة إلى قولهم: ﴿ رَبَّنآ ءَاتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ ٱلْعَلَابِ وَٱلْعَنَهُمْ لَعَنَا كَبِيرًا ﴿ مَنَا عَبرةٌ للعاقل وموعظة شافية، وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>١) «إنه سبحانه لم يعيّن» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «وليا».

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف: ٦٧.

<sup>(</sup>٤) ط: «تبعوهم».

<sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب: ٦٦ - ٦٨.

<sup>(</sup>٦) «طاعة» ساقطة من ط.

وقال تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَا مِمَّنِ أَفْلَا مِمَّنِ أَفْلَا مَمَّنِ أَفْرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَبَ بِعَايَتِهِ أَوْلَتِكَ يَنَاهُمُ نَصِيبُهُم مِّنَ ٱلْكِئْبِ حَقَّى إِذَا جَآءً ثَهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْ نَهُمْ قَالُواْ أَيْنَ مَا كُنْتُم تَدْعُونَ مِن دُوبِ اللّهِ قَالُواْ صَلُّواْ عَنَّا وَشَهِدُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَفِرِينَ إِنَّ الْدَخُلُواْ مِن دُوبِ اللّهِ قَالُواْ صَلُّواْ عَنَّا وَشَهِدُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَفِرِينَ إِنَّ الْدَخُلُوا فِي النَّارِ كُلُواْ صَلْوَا فَعَاتِهُمْ حَقَى إِذَا الدَّارِ كُلُوا فَيَا مِن قَبْلِكُمُ مِن ٱلْجِنِ وَٱلْإِنسِ فِي ٱلنَّارِ كُلُما وَخَلَتُ أُمَّةً لَعَنتَ أُخْبَا حَقَى إِذَا الدَّارِ كُلُوا فِيهَا جَمِيعًا قَالَتَ أُخْرَنَهُمْ لِأُولَدَهُمْ رَبِّنَا هَتَوُلاَهِ أَصَلُونَا فَعَاتِهِمْ عَلَى إِذَا ٱذَارَكُواْ فِيهَا جَمِيعًا قَالَتَ أُخْرَنِهُمْ لَا فَعْلَمُونَ فَي وَقَالَتُ أُولَدَهُمْ لِكُولِ ضِعْفُ وَلَكِن لَا فَعْلَمُونَ فَي وَقَالَتُ أُولَدَهُمْ لِكُولُ عَنْ اللّهُ عَلَمُونَ فَي وَقَالَتُ أُولَدَهُمْ لِكُولِ فَعَالَى الْكُولُ وَقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمُ لَكُمِيبُونَ فَيْ اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مُن اللّهُ مِن اللّهُ عَلَى مُن اللّهُ عَلَى اللّهُ مُلْكُولًا عَنْ اللّهُ مُن اللّهُ الْفَيْنَ مَا كُنتُ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضّلِ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنْتُوا مُنَا مُن كُنُهُمْ وَلَاكُمُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْعَلَى اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْعَنْ الْمَالُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْعَلَى الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ مُنْ اللّهُ مُعْلَلْتُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ مُنْ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ فَالْمُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُ

فليتدبر العاقلُ هذه الآيات وما اشتملت عليه من العبر.

قوله تعالى: ﴿ أَفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كُذَّبَ بِتَايَتِهِ ۚ ﴿ وَكُر الصنفينِ المبطلَيْنِ:

أحدهما: مُنشِئ الباطل والفرية، وواضعُها، وداعي الناسِ إليها.

والثاني: المكذِّب(٢) بالحق.

فالأول كفرُه بالافتراء وإنشاء الباطل، والثاني كفرُه بجحود الحق. وهذان النوعان يعرضان لكل مُبْطِل؛ فإن انضاف إلى ذلك دعوته إلى باطله، وصدُّ الناس عن الحقّ، استحقَّ تضعيفَ العذاب؛ لتضاعُف كفره (٣) وشرِّه؛ ولهذا قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ العذاب؛ لتضاعُف كفره (٣)

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: ٣٧ - ٣٩.

<sup>(</sup>۲) ط: «مكذب».

<sup>(</sup>٣) ط: «لكفره».

وحيث يذكر الكفر المجرد لا يعدد العذاب؛ كقوله: ﴿ وَلِلْكَ عِنْ الْبُ أَلِيمٌ ﴿ ثَالُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

وقوله تعالى: ﴿ أُولَيْكَ يَنَاهُمُ نَصِيبُهُم مِّنَ ٱلْكِئْكِ ﴾ يعني: ينالهم ما كتب لهم في الدنيا من الحياة والرزق وغير ذلك.

﴿ حَتَىٰ إِذَا جَاءَتُهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْنَهُمْ قَالُواْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ ﴾؛ أين من كنتم تُوالون فيه وتُعادون فيه، وتَرجونه وتخافونه من دون الله؟ (٣) ﴿ قَالُواْ ضَلُّواْ عَنَا ﴾. زالوا وفارقوا، وبطلت تلك الدعوة.

﴿ وَشَهِدُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَنَهُمْ كَانُواْ كَفْرِينَ ﴿ قَالَ آدْخُلُواْ فِي أَمَمِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْكِ مُن ٱلْجِنِ وَٱلْإِنسِ فِي ٱلنَّارِ ﴾، ادخلوا في جملة هذه الأمم.

﴿ كُلَّمَا دَخَلَتْ أُمَّةً لَعَنَتْ أُخْلَهًا حَتَى إِذَا اَدَّارَكُواْ فِيهَا جَمِيعًا قَالَتْ أُخْرَىٰهُمْ لِأُولَىٰهُمْ ﴾ كل أمة متأخرة ضلّت بأسلافها(٤).

﴿ رَبَّنَا هَنَوُكُآءِ أَضَلُّونَا فَعَاتِهِمْ عَذَابًا ضِعْفًا مِّنَ ٱلنَّارِّ ﴾ ضَاعِفْ عليهم

<sup>(</sup>١) سورة النحل: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١٠٤، سورة المجادلة: ٤.

<sup>(</sup>٣) «أين. . . دون الله» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) ط: «متأخرة لأسلافها».

العذاب(١) بما أضلُّونا وصدُّونا عن طاعة رُسُلك.

﴿ قَالَ ﴾ الله تعالى: ﴿ لِكُلِّ ضِعْفُ ﴾ من الاتباع والمتبوعين بحسب ضلاله وكفره.

﴿ وَلَكِنَ لَا نَعْلَمُونَ ﴿ لَا تعلم كل طائفة بما في أختها من العذاب المضاعف.

﴿ وَقَالَتُ أُولَنَهُمْ لِأُخْرَنَهُمْ فَمَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضْلِ ﴾؛ فإنكم جئتم بعدنا فأرسلت فيكم الرسل، وبينوا لكم الحق، وحذَّروكم من ضلالنا، ونَهَوْكم عن اتباعنا وتقليدنا؛ فأبيتم إلا اتباعنا وتقليدنا، وقد وتَرْكُ الحق الذي أتتكم به الرسل، فأيُّ فضلٍ كان لكم علينا، وقد ضللتم كما ضللنا، وتركتم الحق كما تركناه؛ فضللتم أنتم بنا كما ضللنا نحن بقوم آخرين، فأي فضل لكم علينا؟ (٢) ﴿ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ فِمَا كُنتُمْ تَكْسِبُونَ ﴿ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ فَمَا كُنتُمْ تَكْسِبُونَ ﴿ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ فَمَا كُنتُمْ تَكْسِبُونَ ﴿ فَا لَهُ عَلَيْهَ اللَّهُ فَلَا اللَّهُ عَلَيْهَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ فَا لَهُ عَلَيْهُ وَلَوْ الْعَذَابَ فَيْهُ وَلَوْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَوْ اللَّهُ وَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَوْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلُوا اللَّهُ وَلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ عَلَيْلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

فللهِ ما أشفاها من موعظة، وما أبلغَها من نصيحة، لو صادفَتْ من القلوب حياةً، فإن هذه الآيات (٣) وأمثالها مما تُذكِّر (٤) قلوب السائرين إلى الله، وأما أهل البَطالَة الثكلة (٥) فليس عندهم من ذلك خبر (٢).

<sup>(</sup>۱) ط: «ضاعفه عليهم».

<sup>(</sup>٢) «وقد ضللتم... لكم علينا» ساقطة من ق.

<sup>(</sup>٣) ط: «الآية».

<sup>(</sup>٤) ط: «يذكر».

<sup>(</sup>٥) «الثكلة» ساقطة من ط. ولعل معناها: البطالة الهالكة.

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «خير».

## فصل

فهذا حكم الأتباع والمتبوعين المشتركين في الضلالة، وأما الأتباع المخالفون لمتبوعيهم، العادلون عن طريقتهم، الذين يزعمون أنهم تبع لهم (١) ، وليسوا متبعين لطريقتهم، فهم المذكورون في قوله تعالى: ﴿ إِذْتَبَرَّا اللَّذِينَ التَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَرَا وُا اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

فهؤلاء المتبوعون كانوا على الهدى (٣)، وأتباعُهم ادّعوا أنهم على طريقتهم ومنهاجهم، وهم مخالفون لهم سالكون غير طريقهم (٤)، يزعمون أنّهم يحبونهم، وأن محبّتهم لهم تنفعهم مع مخالفتهم لهم (٥)، فيتبرءون منهم يوم القيامة، فإنهم اتخذوهم أولياء من دون الله، وظنوا أن هذا الاتخاذ ينفعهم.

وهذه حال كل من اتَّخذ من دون الله ورسوله وَلِيْجَةً وأولياء، يُوالِي لهم ويُعادِي لهم، ويرضى لهم ويغضب لهم، فإن أعماله كلها باطلة، يراها يوم القيامة حَسَراتٍ عليه مع كثرتها وشدة تَعَبه

<sup>(</sup>۱) ط: «لهم تبع».

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ١٦٦\_ ١٦٧.

<sup>(</sup>۳) ط: «هدی».

<sup>(</sup>٤) ط: «طريقتهم».

<sup>(</sup>٥) «لهم» ساقطة من ط.

فيها ونَصَبِه، إذ لم يُجَرِّد موالاته ومعاداته، ومحبته وبُغضه، وانتصاره وإيثاره لله ورسوله؛ فأبطلَ الله عز وجل ذلك العمل كلَّه، وقَطَعَ تلك الأسباب، وهي: الوُصَلُ والموالاة التي كانت بينهم في الدنيا لغيره كما قال: ﴿وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴿() ؛ فينقطع يوم القيامة كل سبب ووُصْلَةٍ ووسيلة ومودَّة [وموالاة](٢) كانت لغير الله، ولا يبقى إلا السبب الواصل بين العبد وبين ربه، وهو حظه من الهجرة إليه وإلى رسوله، وتجريد عبادته وحده، ولوازمها من الحُبِّ والبُغْض، والعطاء والمنع، والموالاة والمعاداة، والتقريب والإبعاد، وتجريد متابعة رسوله وترك أقوال غيره لقوله (٣)، وترك كل عنه ما خاء به، والإعراض عنه، وعدم الاعتداد (٥) به، وتجريد متابعته تجريدًا محضًا بريئًا من شوائب الالتفات إلى غيره، فضلاً عن تقديم قول غيره عليه.

فهذا السبب هو<sup>(۲)</sup> الذي لا ينقطع بصاحبه، وهذه هي النسبة التي بين العبد وبين ربه، وهي نسبة العبودية المحضة، وهي آخِيتُه التي يجول ما يجول<sup>(۷)</sup>، ثم إليها مَرْجعُه.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ١٦٦. ومن قوله «وهي الوصل» إلى هنا ساقط من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) من ط.

<sup>(</sup>٣) «لقوله» ساقط من ط.

<sup>(</sup>٤) «كل» ساقط من ط.

<sup>(</sup>٥) ط: «الاعتناء».

<sup>(</sup>٦) ط: «هو السبب».

<sup>(</sup>٧) ط: «يحول ما يحول».

# نَقِّل فُـؤادَك حيثُ شئتَ من الهَـوك

ما الحبُّ إلا للحبيب الأوَّلِ

كم منزلٍ في الأرضِ يَالُفُه الفتَى

وحَنِيْنُ م أبدًا لأوَّلِ منزلِ (١)

وهذه النسبة هي (٢) التي تنفع العبد، فلا ينفعُه غيرُها في الدُّوْرِ الثلاثة؛ أعني: دار الدنيا، ودار البرزخ، ودار القرار؛ فلا قوامَ له ولا عيش ولا نعيمَ ولا فلاحَ إلا بهذه النسبة، وهي السبب الواصل بين العبد وبين الله، ولقد أحسن القائلُ حيث قال (٣):

إذا تَقَطَّعَ حَبْلُ الوَصْلِ بِينَهُمُ فللمحبينَ حَبْلٌ غيرُ مُنقطع وإن تَصَدَّع شَمْلُ الوَصْلِ بِينَهُمُ فللمحبينَ شَمْلٌ غير مُنْصَدِع (أَنَّ)

والمقصود أن الله سبحانه يقطع يوم القيامة الأسباب والعُلَقَ والوُصلات التي كانت بين الخلق في الدنيا كلها، ولا يبقى إلا السبب والوصلة التي بين العبد وبين ربِّه فقط، وهو سبب العبودية

 <sup>(</sup>۱) هما لأبي تمام في ديوانه (٤/ ٢٥٣) والبيان والتبيين (٣/ ٣١٣) وأخبار أبي تمام للصولي (ص ٢٦٣). والأول في الصناعتين (ص ٢٠٤) والخصائص
 (٢/ ١٧١) والموازنة للآمدي (ص ٢٠) ودلائل الاعجاز (ص ٤٩٥). وهما بلا نسبة في العقد الفريد (٣/ ٤٧٠).

<sup>(</sup>٢) ط: «هي النسبة».

<sup>(</sup>٣) «حيث قال» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) ذكرهما المؤلف في روضة المحبين (ص ٢٨٠).

المحضة التي لا وجود لها ولا تَحَقُّقُ (١) إلا بتجريد متابعة الرسل صلوات الله وسلامه عليهم، إذ هذه العبودية إنما جاءت على ألسنتهم، وما عُرِفَتْ إلا بهم، ولا سبيل إليها إلا بمتابعتهم، وقد قال تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَى مَاعَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ هَبَاءَ مَّنثُورًا رَبُ ﴾ (٢).

فهذه الأعمال<sup>(٣)</sup> التي كانت في الدنيا على غير سُنّةِ رُسُلِه وطريقتِهم ولغير وجهِه، يجعلها الله هباءً منثورًا، لا ينتفع منها صاحبها بشيء أصلاً؛ وهذا من أعظم الحسرات على العبد يوم القيامة أن يَرى سَعْيَه كلَّه ضائعًا لم ينتفع منه بشيء، وهو أحوج ما كان العامل إلى عمله، وقد سَعِدَ أهلُ السَّعي النافع بسعيهم.

## فصل

فهذا حكم الأتباع (٤) الأشقياء، فأما الأتباع (٥) السُّعَدَاء فنوعان:

أتباعٌ لهم حكمُ الاستقلال، وهم الذين قال الله عز وجل فيهم: ﴿ وَٱلسَّنبِقُونَ اللَّهَ عَنْهُمْ وَإِحْسَنِ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ (٦) . 
رَضِ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ (٦) .

<sup>(</sup>١) ط: «تحقيق».

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) ط: «هي أعماله».

<sup>(</sup>٤) ط: «أتباع».

<sup>(</sup>٥) ط: «أتباع».

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة: ١٠٠.

فهؤلاء هم السُّعداء الذين ثبت لهم رِضَى الله عنهم، وهم أصحاب رسول الله على وكل من تبعهم بإحسان، وهذا يَعُمُّ كل من البعهم بإحسان وهذا يَعُمُّ كل من البعهم بإحسان ذلك بالقرن الذين البعهم بإحسان (۱) إلى يوم القيامة، ولا يختصُّ ذلك بالقرن الذين رأوهم فقط، وإنما خُصَّ التابعون بمن رأى (۲) الصحابة تخصيصًا عُرفيًا؛ ليتميزوا به عمن بعدهم فقيل: التابعون مطلقًا لذلك القرن فقط، وإلا فكل من سلك سبيلهم فهو من التابعين لهم بإحسان، وهو ممن رضي الله عنهم ورضوا عنه (٤).

وقيَّد سبحانه هذه التبعية بأنها تبعية [بإحسان، ليست مُطلقة فتَحصُّل بمجرد النسبة والاتباع في شيء والمخالفة في غيره، ولكن تبعية] (٥) مصاحبة للإحسان؛ فإن الباء هنا (٦) للمصاحبة. والإحسان في المتابعة شرطٌ في حصولِ رِضَى اللهِ عنهم وجنّاتِه.

وقال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِى ٱلْأُمِيّتِ نَرَسُولًا مِنْهُمْ يَسَّلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَذِهِ عَ وَيُزَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَغِي ضَلَالٍ ثَمِينٍ ﴿ وَوَإِخْرِينَ وَالْحَكُمُ وَالْحَكُمُ اللَّهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُواْ بِهِمْ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَاللَّهُ فَضَلُ ٱللَّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ ٱلْعَظِيم ﴿ وَهُو الْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ وَاللَّهُ فَضَلُ ٱللَّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ ٱلْعَظِيم ﴿ وَهُو اللهِ عَلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَاللَّهُ لَوْ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ لَوْ اللَّهُ لَوْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مَن يَشَاءً وَاللَّهُ لَوْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ يَشَاءً وَاللَّهُ لَوْ اللَّهُ لَوْ اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ يَشَاءً وَاللَّهُ لَهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ يَشَاءً وَاللَّهُ لَا اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ لَوْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ يَشَاءُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ لَكُنَالُولُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ لَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى الْعَلَامُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ

<sup>(</sup>۱) «وهذا... بإحسان» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) ط: «التابعين».

<sup>(</sup>٣) ط، ق: «رأوا».

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «رضي الله عنه ورضي عن الله».

<sup>(</sup>٥) سقط من الأصل، وزيد من ط، ق.

<sup>(</sup>٦) ط: «ههنا».

<sup>(</sup>٧) سورة الجمعة: ٢ ـ ٤.

فالأولون هم الذين أدركوا رسول الله ﷺ وصحبوه. والآخرون الذين لم يلحقوا بهم هم كل من بَعْدَهم على منهاجهم إلى يوم القيامة، فيكون التَّأْخُر وعَدَمُ اللَّحاق بهم في الزمان.

وفي الآية قول آخر: إن المعنى لم يلحقوا بهم (١) في الفَضْل والمرتبة (٢)، بل هم دونهم فيكون عدم اللحاق في الرتبة.

والقولان كالمتلازمَيْنِ؛ فإنَّ مَن بعدَهم لا يلحقون بهم لا في الفضل ولا في الزمان، فهؤلاء الصنفان هم السُّعَداء.

وأما من لم يَقْبَلْ هُدى اللهِ الذي بُعث به رسوله، ولم يَرْفَعْ به رأسًا، فهو من الصنف الثالث، وهم ﴿ ٱلَّذِينَ حُمِّلُوا ٱلنَّوْرَينَةَ ثُمَّ لَمْ يَعْمِلُوهَا ﴾ (٣).

وقد ذكر النبي ﷺ أقسام الخلائق بالنسبة إلى دعوته وما بعثه الله به [من الهدى] في قوله ﷺ: «مَثَلُ ما بعثني الله به من الهدى والعلم: كمثل غيث أصاب أرضًا؛ فكانت منها طائفة طبّبة قبلت الماء؛ فأنبت الكلا والعشب الكثير، وكان منها أجادب أمسكت الماء؛ فسَقَى الناس وزرَعُوا، وأصاب طائفة أخرى إنما هي قيْعَان لا تُمسِكُ ماء ولا تُنبت كلاً، فذلك مَثلُ من فَقُه في دين الله،

<sup>(</sup>۱) «بهم في الزمان... بهم» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>۲) ط: «الرتبة».

<sup>(</sup>٣) سورة الجمعة: ٥.

<sup>(</sup>٤) زيادة من ط، ق.

<sup>(</sup>٥) ط، ق: «كانت».

ونَفَعَه (١) ما بعثني الله به، ومَثلُ من لم يَرْفَعْ بذلك رأسًا، ولم يَقبلْ هُدى الله الذي أُرسلْتُ به $^{(7)}$ .

فشَبَّه ﷺ العِلْمَ الذي جاء به بالغيث؛ لأن كلُّ منهما سببُ الحياة، فالغيث سبتُ حياة الأبدان، والعلم سبب حياة القلوب.

وشُبَّه القلوبَ القابلةَ للعلم بالأرض القابلة للغيث؛ كما شبّه سبحانه القلوب(") بالأودية في قوله تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآ مَآ ءُ فَسَالَتُ أَوْدِيَةً بِقَدَرِهَا ﴿ (٤).

وكما أن الأرضين ثلاثة بالنسبة إلى قبول الغيث:

إحداها: أرضٌ زكيَّةٌ قابلةٌ للشُّرب (٥) والنبات؛ فإذا أصابها الغيثُ ارتَوَتْ منه، ثمّ أنبتتْ (٦) من كل زوج بهيج.

فهذا(٧) مثل القلب الزَّكي الذَّكي؛ فهو يقبل العلم بذكائه، ويُثْمِرُ فيه وجوهَ الحكم ودين الحق بزكائه؛ فهو قابلٌ للعلم، مُثْمِرٌ لموجبه وفقهِه وأسرارِ معادنِه.

ط: «الدين فنفعه». (1)

أخرجه البخاري (٧٩) ومسلم (٢٢٨٢) من حديث أبي موسى الأشعري. (٢)

<sup>«</sup>وشبّه. . . القلوب» ساقطة من ط، ق. (٣)

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد: ١٧.

<sup>(</sup>٥) ط، ق: «للشراب».

<sup>(</sup>٦) ط: «يثمر النبت».

<sup>(</sup>٧) ط، ق: «فذلك».

والثانية: أرضٌ صلبة قابلة لثبوت الماء(١١) فيها وحفظه، فهذه ينتفع الناس بورودها(٢) والسَّقْي منها والازدراع.

وهذا(٣) مَثَلُ القلب الحافظ للعلم، الذي يحفظه كما سمعه، ولا تَصَرُّفَ له فيه ولا استنباط (٤)، بل له الحفظ المجرد، فهو يؤدى كما سمع، وهو من القسم الذين (٥) قال فيهم (١) النبي عَلَيْق : «فَرُبّ حامل فقه إلى من هو أفقه منه، وَرُبَّ حامل فقه غيرُ فقيه $^{(V)}$ .

فالأول مثل (٨) الغني التاجر الخبير بوجوه المكاسب والتجارات؛ فهو يكسب بماله ما شاء.

والثاني مثل الغني الذي لا خِبرةً له بوجوه الربح والكسب(٩)، ولكنه حافظ لمالِه، لا يُحسِنُ التصرفَ والتقلُّبَ فيه.

<sup>(1)</sup> 

ط: «ما».

ط: «تنفع الناس لورودها». **(Y)** 

<sup>(</sup>٣) ط: «وهو».

<sup>(</sup>٤) ط: «استنبط».

<sup>(</sup>٥) ط: «الذي».

<sup>(</sup>٦) «فيهم» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>۷) أخرجه أحمد (٥/ ۱۸۳) والدارمي (۲۳۵) وأبو داود (۳۲۲۰) والترمذي (٢٦٥٦) وابن ماجه (٤١٠٥) عن زيد بن ثابت، وصححه الحافظ ابن حجر وغيره. وفي الباب عن ابن مسعود وجبير بن مطعم وأبي الدرداء وأنس وغيرهم، وهو حديث متواتر. وقد جمع الشيخ عبدالمحسن بن حمد العباد طرقه في جزء، ودرسها روايةً ودرايةً.

<sup>(</sup>A) ط: «كمثل».

<sup>(</sup>٩) ط، ق: «المكسب».

والأرض الثالثة أرض قاعٌ؛ وهو المستوي الذي لا يقبل النبات، ولا يُمسك ماءً، فلو أصابها من المطر ما أصابها لم تُنتَفِعْ بشيء منه.

فهذا مثل القلب الذي لا يقبل العلم ولا<sup>(١)</sup> الفقه والدراية فيه <sup>(٢)</sup>، وإنما هو بمنزلة الأرض البَوَارِ التي لا تُنْبِتُ ولا تَحفظ الماءَ، وهو مثل الفقير الذي لا مال له، ولا يُحسِنُ يُمسِكُ مالاً.

فالأول عالمٌ مُعَلَّمٌ، داعٍ إلى الله على بصيرة، فهذا من ورثة الرُّسُل.

والثاني حافظٌ مُؤدِّ لما سَمِعَه، فهذا يَحْمِلُ إلى غيره (٣) ما يَتَّجرُ به المحمولُ إليه ويستثمر.

والثالث لا هذا ولا هذا، فهو الذي لم يقبل هُدى الله، ولا رَفَعَ (٤) به رأسًا.

فاستوعب (٥) هذا الحديثُ أقسامَ الخَلْقِ في الدعوة النبوية ومنازلهم، منها قسمان سعيدان، وقسمٌ شقي (٦).

<sup>(</sup>۱) «لا» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٢) «فيه» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٣) ط: «لغيره».

<sup>(</sup>٤) ط: «لم يرفع».

<sup>(</sup>٥) ق: «فيستوعب».

<sup>(</sup>٦) ط: «منها قسمان قسم سعيد وقسم شقي». وهو خطأ.

## فصل

وأما النوع الثاني من الأتباع السُّعَداء (١): فهم أتباع المؤمنين من ذريّتهم، الذين لم يثبت لهم حكم التكليف في دار الدنيا، وإنما هم مع آبائهم تَبَعٌ لهم. قال الله تعالى فيهم: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱنَّعَنَّهُمْ فَي ذُرِيَّنَهُمْ وَمَا ٱلنَّنَهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ كُلُّ أَمْرِيمٍ عِمَا كَسَبَ دُرِيّنَهُمْ وَمَا ٱلنَّنَهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ كُلُّ أَمْرِيمٍ عِمَا كَسَبَ رَهِينٌ نَنَ الله مَنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ كُلُّ أَمْرِيمٍ عِمَا كَسَبَ رَهِينٌ نَنَ اللهُ الله مَن عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ كُلُّ أَمْرِيمٍ عِمَا كَسَبَ رَهِينٌ نَنَ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

أخبر سبحانه أنه ألحق الذُّرية بآبائهم في الجنة، كما أَتْبَعَهم إياهم في الإيمان، ولما كان الذُّرية لا عَمَلَ لهم يستحقون به تلك الدرجات قال تعالى: ﴿ وَمَا أَلْنَنَهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيَّءٍ ﴾، والضمير عائد إلى الذين آمنوا؛ أي: وما نَقَصْناهم شيئًا من عملهم، بل رفعنا ذريّتهم إلى درجاتهم، مع توفيتهم أجور أعمالهم؛ فليست منزلتُهم منزلة من لم يكن له عمل، بل وفيناهم أجورهم، وألحقنا بهم ذرياتهم فوق ما يستحقونه (١) من أعمالهم.

ثم لما كان هذا الإلحاق في الثواب والدرجات فضلاً من الله، فرُبما وقع في الوهم أن إلحاق الذريةِ أيضًا حاصلٌ بهم (٥) في حكم

<sup>(</sup>١) «السعداء» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) سورة الطور: ٢١.

<sup>(</sup>٣) ط: «ذريتهم».

<sup>(</sup>٤) ط: «يستحقون».

<sup>(</sup>٥) ط: «لهم».

العدل، فإذا (١) اكتسبوا سيئاتٍ أوجبت عقوبة، كان كل عامل رهينًا بكسبه لا يتعلق بغيره منه (٢) شيء.

فالإلحاق المذكور إنما هو في الفضل والثواب لا في العدل والعقاب، وهذا ونحوه (٣) من أسرار القرآن وكنوزه، التي يختص الله بفهمها من شاء.

فقد تضمنت هذه الآيات أقسامَ الخلائقِ كلهم سعدائهم وأشقيائهم: السعداء المتبوعين (٥) والأتباع، والأشقياء المتبوعين والأتباع.

فعلى العاقل الناصح لنفسه أن ينظر من أيِّ الأقسامِ هو، ولا يغترَّ بالعادة ويُخْلدَ إلى البطالة.

فإن كان من قسم سعيد انتقل منه (٧) إلى ما فوقَه، وبذلَ جهده، والله ولى التوفيق والنجاح.

وإن كان من قسم شقي انتقل منه إلى القسم السعيد في زمن الإمكان، قبلَ أن يقول: ﴿ يَلَيْتَنِي ٱللَّهِ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ إِن اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>۱) ط: «فلما».

<sup>(</sup>٢) «منه» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) ط، ق: «نوع».

<sup>(</sup>٤) ق: «يخص».

<sup>(</sup>٥) في الأصل: «المتبوعون».

<sup>(</sup>٦) في الأصل: «المتبوعون».

<sup>(</sup>V) «منه» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٨) سورة الفرقان: ٢٧.

#### فصل

والمقصود بهذا أن من أعظم التعاون على البرِّ والتَّقوى التعاون على سفر الهجرة إلى الله ورسوله (١)، باليد واللسان والقلب، مساعدةً، ونصيحةً (٢)، وتعليمًا، وإرشادًا، ومودةً.

ومن كان هكذا مع عباد الله كان الله (٣) بكل (٤) خير إليه أسرع، وأقبلَ الله وليه أبوابَ العلم، ويسَّره وأقبلَ الله وأبوابَ العلم، ويسَّره لليسرى. ومن كان بالضد فبالضدِّ، ﴿ وَمَارَيُّكَ بِظَلَيْمِ لِلْعَبِيدِ ﴿ إِنَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

فإن قلت: فقد<sup>(٦)</sup> أشرت إلى سفرٍ عظيم وأمر جسيمٍ، فما زادُ هذا السَّفرِ وما طريقُه وما مَركبُه؟

قلت: زَادُه العلمُ الموروث عن (٧) خاتم الأنبياء ﷺ، ولا زاد له سواه؛ فمن لم يحصل (٨) هذا الزاد فلا يخرج من بيته، وليقعد مع الخالفين. فرفقاء التخلُّف (٩) البطَّالون أكثر من أن يُحْصَوا، فله

<sup>(</sup>۱) ط: «الرسول».

<sup>(</sup>٢) ط: «المساعدة والنصيحة».

<sup>(</sup>٣) «كان الله» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) ط: «فكل».

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت: ٤٦.

<sup>(</sup>٦) ط، ق: «قد».

<sup>(</sup>٧) ط: «من».

<sup>(</sup>A) ق: «لم يجد».

<sup>(</sup>٩) ط: «المتخلف».

أسوةٌ بهم، ولن ينفعه هذا التأسي يوم الحسرة شيئًا كما قال تعالى: ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ الْيُوْمَ إِذظَلَمْتُمُ أَنَكُمْ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ أَن يَنفَعَكُمُ الْيُوْمَ إِذظَلَمْتُمُ أَنَكُمْ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ أَن يَنفع اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّا الللَّهُ اللَّا اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

فقطع الله سبحانه انتفاعهم بتأسي بعضهم بعضًا (٢) في العذاب؛ فإن مصائب الدنيا إذا عمّت صارت مَسْلاةً، وتأسَّى بعضُ المُصَابِين ببعض؛ كما قالت الخنساء (٣):

فلو لا (٤) كثرة الباكينَ حَولي على إخوانِهم لقَتَلْتُ نَفسي وما يَبكُون مثلَ أخي ولكن أُسَلِّي النَّفسَ عنهم بالتأسِّي

فهذا الروح الحاصل من التأسي معدومٌ بين المشتركين في العذاب يومَ القيامة.

وأما طريقُه: فهو بذل الجهد، واستفراغ الوسع، فلن أن يُنَالَ بالمُنَى، ولا (٦) يُدُرَك بالهُو يُنا (٧)، وإنما كما قيل:

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف: ٣٩.

<sup>(</sup>٢) ط، ق: «ببعض».

<sup>(</sup>٣) البيتان من قصيدة لها في ديوانها (ص ٨٤، ٨٥) وأمالى القالي (٢/ ١٦٣). وبعضها في الكامل للمبرد (١/ ٢١) وزهر الآداب (٢/ ٩٢٩) والخصائص (٢/ ١٧٥) وشرح المقامات للشريشي (٢/ ١٧٢).

<sup>(</sup>٤) ط، ق: «ولولا».

<sup>(</sup>٥) ط: «فلا».

<sup>(</sup>٦) ط: «لن».

<sup>(</sup>٧) ق: «بالهوى» تحريف.

فَخُضْ غَمَراتِ الموتِ وَاسْمُ إلى العُلاَ

لكي تُدرِكَ العِزَّ الرفيعَ الدعائمِ فلا خيرَ في نفس تَخافُ من الرَّدَى

ولا هِمَّةٍ تَصْبُو إلى لَوم لائم

ولا سبيلَ إلى ركوب هذا الظهر إلا بأمرين:

أحدهما: أن لا يَصْبُو في الحق إلى لَومةِ (١) لائم؛ فإن اللوم يُدرِكُ الفارسَ؛ فيَصْرَعُه عَن فرسِه، ويَجعلُه طَرِيْحًا (٢) في الأرض.

والثاني: أن تَهُونَ عليه نفسُه في الله؛ فيقدم حينئذ ولا يخاف الأهوال، فمتى خافتِ النَّفسُ تأخرتْ وأحجمتْ، وأخلدتْ إلى الأرض.

ولا يَتِمُّ له هذان الأمران إلا بالصبر؛ فمن صبر قليلاً صارت تلك الأهوال ريحًا رَخَاءً في حقه تَحمِلُه بنفسها إلى مطلوبه، فبينما هو يخاف منها، إذْ صارتْ أعظمَ أعوانِه وخَدَمِه، وهذا أمر لا يعرفه إلا من دخل فيه.

وأما مَركَبُه: فصِدْقُ اللَّجَأ إلى الله، والانقطاع إليه بكلِّيته، وتحقيق الافتقار إليه من كل<sup>(٣)</sup> وجه، والضراعة إليه، وصدق

<sup>(</sup>۱) ط: «لوم».

<sup>(</sup>٢) ط: «صريعا».

<sup>(</sup>٣) ط، ق: «بكل».

التوكل عليه، والاستعانة به، والانطراح بين يديه كالإناء (١) المَثْلُوم المكسور الفارغ الذي لا شيء فيه، يتطلع إلى قَيِّمِه ووَلِيَّه أن يَجْبُره (٢)، ويَلُمَّ شَعَتُه، ويُمِدَّه من فضلِه ويستره، فهذا الذي يُرجَى له أن يتولى الله هدايته، وأن يكشِف له ما خفي على غيره من طريق هذه الهجرة، ومنازلها.

#### فصل

ورأس مال (٣) الأمر وعموده في ذلك إنما هو: دوامُ التفكر وتدبر آيات القرآن (٤) بحيث (٥) يستولي على الفكر، ويَشْغَل القلب، فإذا صارت معاني القرآنِ مكانَ الخواطرِ من قلبه وهي الغالبة عليه، بحيث يَصير إليها مَفْزَعُه ومَلْجَوُّه، تَمَكَّنَ حينئذِ الإيمانُ من قلبه (٢)، وجلس على كرسيه، وصار له التصرف، وصار له الإيمانُ من قلبه (٢)، وجلس على كرسيه، وصار له التصرف، ويتضح له هو الآمر (٧) المطاع أمره؛ فحينئذ يستقيم له سَيْرُه، ويتضح له الطريق، وتراه ساكنًا وهو يُبارِي الريحَ: ﴿ وَتَرَى اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ المَاكِنَا وهو يُبارِي الريحَ: ﴿ وَتَرَى اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُلّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

ط: «انطراح».

<sup>(</sup>٢) ط: «يجده».

<sup>(</sup>٣) «مال» ساقط من ط.

<sup>(</sup>٤) ط، ق: «الله».

<sup>(</sup>٥) ط، ق: «حيث».

<sup>(</sup>٦) «وهي الغالبة. . . قلبه» ساقطة من ط، ق.

<sup>(</sup>٧) ط، ق: «الأمير».

<sup>(</sup>۸) سورة النمل: ۸۸.

# فصل

فإن قلت: إنك قد أشرتَ إلى مقام عظيم فافتَحْ لي بابَه، واكشفْ لي حِجابَه، وكيف تَدَبُّرُ القرآن وتفهُّمُه (١) والإشرافُ على عجائبِه وكنوزِه؟ وهذه تفاسير الأئمة بأيدينا، فهل في البَيْنِ غيرُ ما ذكروه؟

قلت: سأضرب لك أمثالاً تحتذي عليها، وتجعلها إمامًا لك في هذا المقصد.

قال الله تعالى: ﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرُهِمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمُ أَقَالُمُ مَّنَكُرُونَ ﴿ فَلَرَاعَ إِلَى أَهْلِهِ فَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴿ فَقَرَبَهُ وَ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمُ أَقَالُهُ وَمُ مُّنكُرُونَ ﴿ فَرَاعَ إِلَى أَهْلِهِ وَفَجَاءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴿ فَقَرَبَهُ وَ عَلَيْهِ فَعَلَاهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا

فعهدي بك إذا قرأت هذه الآيات (٣)، وتطلَّعتَ إلى معناها وتدبرتَها؛ فإنما تطلع منها على أن الملائكة أتوا إبراهيم في صورة أضياف (٤) يأكلون، وبَشَّروه بغلام عليم، وأن امرأته عَجِبتْ من ذلك؛ فأخبرتها الملائكة أن الله قال ذلك، ولم يجاوز (٥) تدبرك غير ذلك.

<sup>(</sup>۱) ق: «فهمه».

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات: ٢٤ ـ ٣٠.

<sup>(</sup>٣) ط: «الآية».

<sup>(</sup>٤) ط: «الأضياف».

<sup>(</sup>٥) ط: «يتجاوز».

فاسمع الآن بعضَ ما في هذه الآيات من الأسرار<sup>(۱)</sup>. وكم قد تضمنتُ من أنواع<sup>(۲)</sup> الثناء على إبراهيم؟ وكيف جمعتُ آداب<sup>(۳)</sup> الضيافة وحقوقَها؟

وكيف يُراعَى الضيفُ (٤)؟

وما تضمنت من الرد على أهل الباطل من الفلاسفة والمعطلة. وكيف تضمنت عَلَمًا عظيمًا من أعلام النبوة (٥)؟

وكيف تضمنت جميع صفاتِ الكمال، التي مَرَدُّها<sup>(٢)</sup> إلى العلم والحكمة؟

وكيف أشارت إلى دليل إمكان المعاد بألطف (٧) إشارة وأوضحها، ثم أفصحت بوقوعه؟

وكيف تضمنت الإِخبارَ عن عدل الرب وانتقامه من الأمم المكذِّنة؟

<sup>(</sup>۱) انظر بعض ما هنا في «الكشاف» (٤/ ٢٩\_ ٣٠) وتفسير الرازي (٢٨/ ٢١٠\_ ٢١٤) و «جلاء الأفهام» للمؤلف (ص ٣٩٤\_ ٣٩٧).

<sup>(</sup>۲) «أنواع» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) «آداب» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) «وكيف يراعى الضيف» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٥) «وكيف. . . النبوة» ساقطة من ق.

<sup>(</sup>٦) ط: "ردها".

<sup>(</sup>V) في الأصل: «ألطف».

وتضمنتُ ذكرَ الإسلام والإيمانِ والفرقَ بينهما.

وتضمنتْ بقاء آيات الرب الدالة على توحيدِه، وصِدْقِ رسله، وعلى اليوم الآخر.

وتضمنت أنه لا ينتفع بهذا كله إلا من في قلبه خوف من عذاب الآخرة، وهم المؤمنون بها، وأما من لا يخاف الآخرة ولا يؤمن بها، فلا ينتفع بتلك الآيات.

فاسمع الآن بعض تفاصيل (١) هذه الجملة:

قال الله تعالى: ﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ هَلَ الله الله سبحانَه القصة بصيغة موضوعة للاستفهام، وليس المراد به (٢) حقيقته من الاستفهام (٣). ولهذا قال بعض الناس (٤): إن «هل» في مثل هذا الموضع بمعنى «قد» التي تقتضي التحقيق.

ولكن في ورود الكلام في مثل هذا الاستفهام سر لطيف، ومعنى بديع، فإن المتكلم إذا أراد أن يخبر مخاطبه (٥) بأمر عجيب ينبغي الاعتناء به، وإحضار الذهن له، صَدَّرَ له الكلام بأداة تُنبَّه (٢) سمعَه وذهنه للخبر، فتارة يُصدِّره بـ (ألا)، وتارة يُصدِّره بـ (هل)، [فيقول: هل علمتَ ما كان من كيتَ وكيت؟ إما مُذكّرًا به، وإما

<sup>(</sup>١) في الأصل: «تفصيل».

<sup>(</sup>۲) ط: «بها».

<sup>(</sup>٣) ط: «حقيقة الاستفهام».

<sup>(</sup>٤) انظر «تأويل مشكل القرآن» (ص ٥٣٨).

<sup>(</sup>٥) ط: «المخاطب».

<sup>(</sup>٦) ط: «بأداة الاستفهام لتنبيه».

واعظًا له مخوِّفًا]<sup>(۱)</sup>، وإما منبِّهًا على عظمةِ ما يُخْبَر به، وإما مقرِّرًا له.

فقوله تعالى: ﴿ هَلْ أَنَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ ثَا ﴾ (٢) ، و﴿ ﴿ هُوَهُلَ أَتَنَكَ نَبُوُّا الْخَصِّمِ ﴾ (٢) ، و﴿ هَلْ أَنَكَ حَدِيثُ الْخَصِّمِ ﴾ (٤) ، و﴿ هَلْ أَنَكَ حَدِيثُ الْخَصِّمِ ﴾ (٤) ، و﴿ هَلْ أَنَكَ حَدِيثُ صَيْفٍ إِبْرَهِمَ الْمُكْرَمِينَ ﴿ فَا الْمَالِمُ مَنْ اللَّهُ عَلَى تَدْبُرِهَا ، ومعرفة ما تضمنته .

وفيه (٦٠) أمر آخر، وهو التنبيه على أن إتيان هذا إليك عَلَمٌ من أعلام النَّبوة؛ فإنه من الغيب الذي لا تعلمه أنت ولا قومك، فهل أتاك من غير إعلامنا وإرسالنا وتعريفنا أم لم يأتك إلا مِنْ قِبَلِنَا؟

فانظر ظهور هذا الكلام بصيغة الاستفهام، وتأمل عِظَمَ موقعه في أدروتها العليا. في (٧) جميع موارده يشهد أنه من الفصاحة في ذروتها العليا.

وقوله: ﴿ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ مَتَضَمَنَ لَثَنَائِهِ عَلَى خَلَيلُهُ الْمُكَرِمِينَ ﴾ متضمن لثنائه على خليله إبراهيم؛ فإن في ﴿المكرمين﴾ قولين (^):

<sup>(</sup>١) سقط من الأصل.

<sup>(</sup>٢) سورة النازعات: ١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة ص: ٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة الغاشية: ١.

<sup>(</sup>٥) سورة الذاريات: ٢٤.

<sup>(</sup>٦) ط: «ففيه».

<sup>(</sup>٧) ط: «من».

<sup>(</sup>٨) في الأصل: «قولان».

أحدهما: إكرام إبراهيم لهم؛ ففيه مدحٌ له(١) بإكرام الضيف.

والثاني: أنهم مكرمون عند الله؛ كقوله: ﴿ بَلْ عِبَادُّ مُكَرَمُونَ ﴿ بَلْ عِبَادُ مُكَرَمُونَ ﴿ بَلْ عِبَادُ مُكَرَمُونَ ﴿ بَاللَّهُ وَمَدْحُهُ } إذ جعل ملائكته المكرمين أضيافًا له.

فعلى كلا التقديرين فيه مدح لإبراهيم.

ثم قال: ﴿ قَوْمٌ مُنكَرُونَ ﴿ ﴾ ، وفي هذا من حُسْنِ مخاطبة الضيف والتذمُّم منه (٥) وجهان من المدح:

<sup>(</sup>١) ط: «مدح إبراهيم».

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء: ٢٦.

<sup>(</sup>٣) ط: «بمدح».

<sup>(</sup>٤) انظر «التبيان في علم البيان» لابن الزملكاني (ص ٥٠- ٥١). ورد عليه أبو المطرف أحمد بن عميرة في «التنبيهات على ما في التبيان من التمويهات» (ص ٦٦- ٦٧)، ولم يُسلِّم بهذا الفرق.

<sup>(</sup>٥) ط: «فيه».

أحدهما: أنه حذف المبتدأ، والتقدير أنتم منكرون، فتذمّم منهم، ولم يُواجههم بهذا الخطاب لما فيه من بعض الاستيحاش، بل قال: ﴿ قَرْمٌ مُنكرُونَ ﴿ فَيْ مُ مُنكرُونَ ﴿ فَيْ مُ مُنكرُونَ ﴾، ولا ريب أن حذف المبتدأ في هذا من محاسن الخطاب (۱)، وكان النبي عَلَيْهُ لا يُواجِهُ أحدًا بما يكرهُه، بل يقول: «ما بالُ أقوام يقولون كذا، ويفعلون كذا» (۲).

والثاني: قوله ﴿ قَرْمٌ مُنكَرُونَ ﴾؛ فحذف فاعل الإنكار، وهو الذي كان أنكرهم؛ كما قال تعالى في موضع آخر: ﴿ نَكِرَهُمْ ﴾ (٣)، ولا ريب أن قوله: ﴿ مُنكَرُونَ ﴿ فَهُ الطفُ من أن يقول: أنكرتُكم.

وقوله: ﴿ فَرَاغَ إِلَى آهَلِهِ فَجَآءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ۞ فَقَرَّبُهُۥ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ۞﴾ متضمنٌ وجوهًا من المدح، وآداب الضيافة، وإكرام الضيف:

منها: قوله ﴿ فَرَاغَ إِلَى آهَلِهِ ﴾، والروغانُ: الذهاب في سرعة (٤) واختفاءٍ، وهو يتضمن المبادرة إلى إكرام الضيف، والاختفاءُ ترك

<sup>(</sup>١) «بل قال. . . الخطاب» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>۲) وردت أحاديث كثيرة بهذا الأسلوب، مثل قوله ﷺ: «ما بالُ أقوام يرفعون أبسارهم إلى السماء في صلاتهم؟». أخرجه البخاري (۷۰۰) عن أنس. وقوله: «ما بالُ أقوام يتنزهون عن الشيء أصنعُه؟»، أخرجه البخاري (۲۳۰۱، ۲۰۰۱) ومسلم (۲۳۰۱) عن عائشة.

<sup>(</sup>۳) سورة هود: ۷۰.

<sup>(</sup>٤) ط: «بسرعة».

تخجيله وألا يُعرِّضَه (١) للحياء، وهذا بخلاف من يتثاقل، يَتباردُ على ضيفِه، ثم يبرز بمرأى منه، ويَحُلُّ صُرَّةَ النفقة، ويَزِنُ ما يأخذ، ويتناول الإناء بمرأى منه، ونحو ذلك مما يتضمن تخجيل الضيف وحياءه، فلفظةُ «راغ» تنفي هذين الأمرين.

وفي قوله: ﴿إِلَى آَهَلِهِ ﴾ مدحٌ آخر، لما فيه من الإشعار بأن كرامة الضيف مُعَدَّةٌ حاصلةٌ عند أهله، وأنه لا يحتاج أن يَستقرِضَ من جيرانه، ولا يذهب إلى غير أهله، إذْ نُزُلُ (٢) الضيفِ حاصل عندهم.

وقوله: ﴿ فَجَآءَ بِعِجْلِ سَمِينِ ١٠٠٠ يتضمن ثلاثة أنواع من المدح:

أحدها: خدمة ضيفه بنفسه، فإنه لم يرسل به، وإنما جاء به بنفسه (۳).

الثاني: أنه جاءهم بحيوان تام لم يأتهم ببعضه؛ ليتخيّروا من أطايب لحمه ما شاءوا.

الثالث: أنه سمين ليس بمهزول، وهذا من نفائس الأموال، ولدُ البقرة السمين، فإنهم يُعْجَبون به، فمن كرمه هان عليه ذَبْحُه وإحضارُه.

<sup>(</sup>١) ط: "يعرض".

<sup>(</sup>٢) ط، ق: «قرى».

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «نفسه».

وقوله: ﴿إليهم﴾ متضمنٌ لمدح وأدب آخر(١)، وهو إحضار الطعام إلى بين أيدي(٢) الضيف، بخلاف من يُهيِّيءُ الطعامَ في موضع، ثم يُقِيم ضيفَه؛ فيُورِدُه عليه.

وقوله: ﴿ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ۞﴾ فيه مدحٌ وأدب آخر (٣)؛ فإنه عرض عليهم الأكل بقوله: ﴿ أَلَا تَأْكُلُونَ ۞﴾، وهذه صيغة عرضٍ مؤذنة بالتلطف، بخلاف من يقول: ضعوا أيديكم في الطعام، كلوا، تقدموا، ونحو ذلك.

<sup>(</sup>١) ط: «آداب أخرى».

<sup>(</sup>۲) ط: «یدی».

<sup>(</sup>٣) ط: «آداب أخر».

<sup>(</sup>٤) ط: «معهم».

<sup>(</sup>٥) من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) الآية: ٧١.

القصة نفسها.

وقوله: ﴿ فَأَقَبَلَتِ آمْرَأَتُهُ فِي صَرَّقِ فَصَكَّتْ وَجُهَهَا ﴾؛ فيه بيان ضعف عقل المرأة وعدم ثباتها؛ إذ بادرت إلى النَّدبةِ وصَكِّ (١) الوجهِ عند هذا الإخبار.

وقوله: ﴿ وَقَالَتَ عَبُوزُ عَقِيمٌ ﴿ فَيه حسن أدب المرأة عند خطاب الرجال، واقتصارها من الكلام على ما يتأدى به الحاجة، فإنها حذفت المبتدأ، فلم تقل: أنا عجوز عقيم، واقتصرت على ذكر السبب الدال على عدم الولادة، لم تذكر غيره، وأما في سورة هود فذكرتِ السبب المانعَ منها ومن إبراهيم، وصرّحتْ بالتعجب (٢).

وقوله: ﴿ قَالُواْ كَنَالِكِ قَالَ رَبُّكِ ﴾ متضمن لإثبات صفة القول [له] (٣).

وقوله: ﴿ إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ مَنْصَمَنٌ لَإِثْبَاتَ صَفَةَ الحَكَمَةُ وَالْعَلَمُ اللَّذِينَ هما مصدرُ الخلق والأمر، فجميعُ ما خلقه سبحانه صادرٌ عن علمه وحكمته، وكذلك أمره وشرعُه مصدرُه عن علمه وحكمته.

والعلم والحكمة متضمنان لجميع الكمال، فالعلم يتضمن

<sup>(</sup>١) ط: «فصكت».

<sup>(</sup>٢) ط، ق: «بالعجب».

<sup>(</sup>٣) من ط.

الحياة ولوازم كمالها من القومية، [والقدرة](١)، والبقاء، والسمع، والبصر، وسائر الصفات التي يستلزمها العلم التّام.

والحكمة تتضمنُ كمالَ الإرادة، من (٢) العدل، والرحمة، والإحسان، والجود، والبر، ووَضْع الأشياء مواضعَها على أحسن وجوهها، ويتضمن إرسال الرسل، وإثبات الثواب والعقاب.

كلُّ هذا يُعلَم (٣) من اسمه «الحكيم»، كما هي طريقة القرآن في الاستدلال على هذه المطالب العظيمة بصفة الحكمة، والإنكار على من يزعم أنه خلق الخلق عبثاً أو سُدى أو باطلاً. فنفسُ (٤) حكمته تتضمن الشرع والقدر، والثواب والعقاب، ولهذا كان أصح القولين أن المعاد يُعلَم بالعقل، وأن السمع ورد بتفصيل ما يدل العقل على إثباته.

ومن تأمل طريقة القرآن وجدها دالةً على ذلك، وأنَّ الله سبحانه يَضْرِب لهم الأمثال المعقولة التي تَدلُّ على إمكان المعاد تارةً ووقوعه أخرى، فيذكر أدلة القدرة الدالة على إمكان المقدور<sup>(٥)</sup>، وأدلة الحكمة المستلزمة لوقوعه.

ومن تأمل أدلَّة المعاد في القرآن وجدها كذلك مُغنِيةً \_ بحمد

<sup>(</sup>١) من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) ط، ق: «و».

<sup>(</sup>٣) ط: «العلم».

<sup>(</sup>٤) ط: «فحينئذ صفة».

<sup>(</sup>٥) ط، ق: «المعاد».

الله ومِنَّتِه على عبادِه ـ عن غيرها، كافية شافية مُوصِلةً إلى المطلوب بسرعة، متضمّنة للجواب عن الشُّبَه العارضة لكثير من الناس.

وإن ساعد التوفيق من الله كتبت في ذلك سفرًا كبيرًا، لما رأيت في الأدلة التي أرشد إليها القرآن من الشفاء، والهدى، وسرعة الإيصال<sup>(۱)</sup>، وحسن البيان، والتنبيه على مواضع الشبه والجواب عنها بما ينثلج له الصدرُ؛ ويُشْرِقُ<sup>(۲)</sup> معه اليقينُ، بخلاف غيره من الأدلة، فإنها على العكس من ذلك، وليس هذا موضع التفصيل<sup>(۳)</sup>.

والمقصود أن مصدر الأشياء خلقًا وأمرًا (٤) عن علم الرب وحكمته.

واختصت هذه القصة [بذكر]<sup>(٥)</sup> هذين الاسمين لاقتضائها لهما<sup>(١)</sup>؛ لتعجُّبِ النفوس من تولد مولود بين أبوين لا يُولَد لمثلهما عادة، وخفاء العلم بسبب هذا الإيلاد، وكون الحكمة اقتضت جريانَ هذه الولادة على [غير]<sup>(٧)</sup> العادة المعروفة؛ فذكر في الآية

<sup>(</sup>١) ط: «الإنصاف».

<sup>(</sup>٢) ط، ق: (بكثر).

 <sup>(</sup>٣) ذكر المؤلف بعض هذه الأدلة وتكلم عليها في «إعلام الموقعين» (١/ ١٣٨\_).

<sup>(</sup>٤) ط، ق: «مصدر الخلق والأمر».

<sup>(</sup>٥) من ط، ق.

<sup>(</sup>٦) ط: (لاقتضائها).

<sup>(</sup>٧) من ط، ق.

اسم العلم والحكمة المتضمن لعلمه سبحانه بسبب هذا الخلق وغايته، وحكمته في وضعه موضعه من غير إخلالٍ بموجب الحكمة.

ثم ذكر سبحانه قصة الملائكة في إرسالهم لإهلاك<sup>(۱)</sup> قوم لوط، وإرسال الحجارة المسوَّمة عليهم، وفي هذا ما يتضمن تصديق رسله وإهلاك المكذِّبين لهم، والدلالة على المعاد والثواب والعقاب؛ لوقوعه عيانًا في هذا العالم، وهذا من أعظم الأدلة الدالة على صدق رسله وصحة (۲) ما أخبروا به عن ربهم.

ثم قال: ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ فَالْحَدَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلْمُشْلِمِينَ ﴿ فَاللَّمَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ فَاللَّمَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقوله: ﴿ فَا وَجَدّنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ لَمَا كَانَ المُوجُودُونُ ( ) من المخرجين أوقع اسم الإسلام عليهم؛ لأن امرأة لوط كانت من أهل هذا البيت، وهي مسلمةٌ في الظاهر، فكانت في البيت الموجودين لا في القوم الناجين. وقد أخبر الله سبحانه عن خيانة امرأة لوط،

<sup>(</sup>١) ط: الهلاك.

<sup>(</sup>٢) ط: «لصحة».

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريات: ٣٥ - ٣٦.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: «الموجودين».

وخيانتُها أنّها كانت تدلُّ قومَها (١) على أضيافِه وقَلْبُها معهم، وليست خيانة فاحشة، فكانت من أهل البيت المسلمين ظاهرًا، وليست من المؤمنين الناجين.

ومن وَضَع دلالاتِ<sup>(۲)</sup> القرآن وألفاظه مواضعها، تبينَ له من أسرارِه وحِكَمِه ما يَهُرُّ<sup>(۲)</sup> العقول، ويعلم معه تنزُّلَه (٤) من حكيم حميد.

وبهذا خرج الجواب عن السؤال المشهور، وهو أن الإسلام أعمُّ من الأخصِّ، وقاعدة الاستثناء تقتضى العكس؟

وتبينَ أن المسلمين مُستثنينَ (٢) مما وقع عليه فعل الوجود، والمؤمنين غير مستثنين منهم (٧)، بل هم المُخرَجون الناجون (٨).

وقوله تعالى: ﴿ وَتُرَكَّنَا فِيهَا ءَايَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ۞ ﴿ (٩)،

<sup>(</sup>١) في الأصل: «قومه».

<sup>(</sup>٢) ط: ق: «دلالة».

<sup>(</sup>٣) ط: ق: (يبهر).

<sup>(</sup>٤) ط: «أنه تنزيل».

<sup>(</sup>٥) ط: «استثناء».

<sup>(</sup>٦) كذا في الأصل بالياء، وفي ط، ق: «المستثنين».

<sup>(</sup>٧) ط: «منه».

<sup>(</sup>٨) انظر كلام شيخ الإسلام ابن تيمية على الآيتين بنحو ما هنا في كتاب «الإيمان الأوسط» ضمن «مجموع الفتاوى» (٧/ ٤٧٣\_ ٤٧٤).

<sup>(</sup>٩) سورة الذاريات: ٣٧.

فيه دليل على أن آيات الله سبحانه وعجائبه التي فَعَلَها في هذا العالم وأبقى آثارَها دالَّة عليه وعلى صدق رسله، إنما ينتفع بها من يؤمن بالمعاد، ويخشى عذاب الله؛ كما قال تعالى في موضع آخر: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآكِيَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةً ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ سَيَذَكُرُ مَن يَعْشَىٰ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآكِيهُ لِمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةً ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ سَيَذَكُرُ مَن يَعْشَىٰ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآكِهُ لِمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةً ﴾ (١)،

فإن من لا يؤمن بالآخرة غايتُه أن يقول: هؤلاء قومٌ أصابَهم الدهرُ كما أصابَ غيرَهم، ولا زال الدهرُ فيه الشقاءُ (٣) والسعادة، وأما من آمن بالآخرة وأشفقَ منها، فهو الذي ينتفع بالآيات والمواعظ.

والمقصود بهذا إنما هو التثميل والتنبيه (٤) على تفاوتِ الأفهام في معرفة القرآن، واستنباطِ أسراره، وإثارِة (٥) كنوزه، واعتبِر بهذا غيرَه، والفضلُ بيد الله يؤتيه من يشاء.

# فصل

والمقصود أن القلب لما تحوّل لهذا السفر طلبَ رفيقًا يَأْنَسُ به في السفر، فلم يجد<sup>(٦)</sup> إلا معارضًا مناقضًا، أو لائمًا بالتأنيب

<sup>(</sup>۱) سورة هود: ۱۰۳.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعلى: ١٠.

<sup>(</sup>٣) ط: «الشقاوة».

<sup>(</sup>٤) ط: «التنبيه والتمثيل».

<sup>(</sup>٥) ط: «آثار».

<sup>(</sup>٦) ط: (فلا يجد).

مُصرِّحًا ومعرِّضًا (١)، أو فارغًا عن هذه الحركة مُعرِضًا، وليتَ الكلَّ كانوا (٢) هكذا، فلقد أحسنَ إليك من خَلَّاكَ وطريقَكَ ولم يَطْرَحْ شَرَّهُ عليك؛ كما قال القائل:

إِنَّا لَفِي زَمَنٍ تَـرْكُ القبيحِ بِه مِن أَكثرِ الناسِ إحسانٌ وإجمالُ (٣)

وإذا كان هذا المعروف من الناس، فالمطلوب في هذا الزمان المعاونة على هذا السفر بالإعراض، وتركِّ اللائمةِ والاعتراضِ، إلا ما عسى أن يقع نادرًا فيكون غنيمةً باردةً لا قيمةً لها.

وينبغي<sup>(٤)</sup> أن لا يتوقفَ العبدُ في سَيْرِه على هذه الغنيمة، بل يَسِيرُ ولو وحيدًا غريبًا، فانفرادُ العبدِ في طريق طلبِه دليلٌ على صدقِ المحبة.

ومن نظرَ في هذه الكلماتِ التي تضمنتُها هذه الوُرَيْقةُ (٥)، عَلِمَ أَنها من أهم ما يحصلُ به التعاونُ على البرِّ والتقوى، وسفر الهجرة إلى الله ورسوله، وهذا (٦) الذي قصدَ مُسَطِّرُها (٧) بكتابتها، وجَعَلَها

<sup>(</sup>١) ﴿ ومعرضا ﴾ ساقط من ط.

<sup>(</sup>٢) ط، ق: (كل ما ترى).

<sup>(</sup>٣) البيت للمتنبى في ديوانه (ص ٧١١ بشرح الواحدي).

<sup>(</sup>٤) ط: (ولا ينبغي).

<sup>(</sup>٥) ط: «الورقات»، ق: «الورقة».

<sup>(</sup>٦) ط، ق: اوهوا.

<sup>(</sup>٧) ط: (سطرها).

هديته المعجَّلة السابقة إلى أصحابِه ورفقائِه في طلب العلم. وأُشهِدُ الله \_ وكفى بالله شهيدًا \_ لو تُوافِيه من أحدِ<sup>(۱)</sup> منهم لقابلَها بالقبول، ولَبادَرَ إلى تفهَّمِها وتدبُّرِها<sup>(۱)</sup>، وعَدَّها من أفضل ما أهدى صاحبٌ إلى صاحبِه، فإن غير هذا من مَاجَرَيَانَاتِ الرَّكْبِ الخبريَّة، \_ وإن تطلعت [النفوسُ]<sup>(۱)</sup> إليها \_ ففائدتها قليلة، وهي في غاية الرَّخص لكثرة جَالِبيها، وإنما الهديةُ النافعةُ كلمةٌ من الحكمة<sup>(٤)</sup> يُهدِيها الرجلُ إلى أخيه المسلم.

ومن أراد هذا السفر فعليه بمرافقة الأموات الذين هم في العالم أحياء، فإنه يَبلُغ بمرافقتِهم إلى مقصدِه، وليحذر من مرافقة الأحياء الذين في الناس أموات، فإنهم يقطعون [عليه] طريقه، فليس لهذا السالكِ أنفع من تلك المرافقة، وأوفق له من هذه المفارقة، فقد قال بعض من سكف (٢): «شتّانَ بين أقوام موتى تَحْيا القلوب بذكرِهم، وبين أقوام أحياء تموت القلوب بمخالطتِهم».

فما على العبدِ أضر من عُشَرائِه (٧) وأبناء جنسه، فإن نظره (٨)

<sup>(</sup>١) ط: «توافي أحدًا».

<sup>(</sup>٢) "وتدبرها" ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٣) زيادة من ط، ق.

<sup>(</sup>٤) لامن الحكمة اساقطة من ط.

<sup>(</sup>٥) من ط، ق.

<sup>(</sup>٦) ط: «بعض السلف».

<sup>(</sup>٧) ط: «عشائره».

<sup>(</sup>٨) ط: «فنظره».

قاصر، وهِمَّتُه واقفةٌ عند التشبهِ بهم ومباهاتهم والسلوكِ أيَّةُ (١) سَلَكوا، حتى لو دَخَلُوا جُحْرَ ضَبِّ لأحبَّ أن يَدخُل (٢) معهم.

فمتى تَرقَّب (٣) هِمَّتُه من (١) صحبتهم إلى صُحْبةِ مَن أشباحُهم مفقودة ، ومحاسنُهم وآثارُهم الجميلة في العالم مشهودة (٥)، استحدث بذلك همة أخرى وعملاً آخر، وصار بين الناس غريبًا، وإن كان فيهم [مشهورًا و](٢) نسيبًا، ولكنه غريب محبوب يَرَى ما الناس فيه، وهم (٧) لا يرون ما هو فيه، يُقِيْمُ لهم المعاذير ما استطاع، وينصحُهم (٨) بجهده وطاقته، سائرًا فيهم بعينين:

عين ناظرة إلى الأمر والنهي؛ بها يأمرهم وينهاهم، ويواليهم ويعاديهم، ويؤدي إليهم (٩) الحقوق، ويستوفيها عليهم.

وعين ناظرة إلى القضاء والقدر، بها يَرْحَمُهم ويدعو لهم ويستغفر لهم، ويلتمسُ لهم وجوهَ المعاذيرِ فيما لا(١٠) يُخِلُّ بأمرٍ

<sup>(</sup>١) ط، ق: «أين».

<sup>(</sup>٢) ط، ق: (يدخله).

<sup>(</sup>٣) ط: اصرف.

<sup>(</sup>٤) ط: (عن).

<sup>(</sup>٥) ط، ق: (موجودة).

<sup>(</sup>٦) من ط.

<sup>(</sup>٧) هم، ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٨) ط: (يحضهم).

<sup>(</sup>٩) ط: «لهم».

<sup>(</sup>١٠) في الأصل: «لم».

ولا يعود بنقضِ شرع، قد وَسِعَتْهم بَسطتُه ورحمته ولينُه ومعذرتُه، واقضًا عند قول تعالى: ﴿ خُذِ الْعَفْوَ وَأَمْنَ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَنْهِلِينَ ﴿ فَإِنَّ الْعَنْوِ وَأَعْرِضْ عَنِ حسن الْجَنْهِلِينَ ﴾ (١)، متدبرًا لما تضمنتُه هذه الآية من حسن المعاشرة مع الخلق، وأداء حقّ اللهِ فيهم، والسلامة من شرهم. فلو أخذ الناسُ كلُّهم بهذه الآية لكفَتْهم وشَفَتْهم؛ فإن العفو ما عَفَا من أخلاقهم، وسَمَحَتْ به طبائعهم، ووسِعَهم (٢) بذلُه من أموالهم وأخلاقهم؛ فهذا ما منهم إليه.

وأما ما يكون منه إليهم؛ فأمرهم بالمعروف، وهو ما تَشهدُ به العقولُ وتَعرِفُ حُسْنَه، وهو ما أمر الله به.

وأما ما يَتَقِيْ به أَذَى جاهِلهم؛ فالإعراضُ عنهم (٣)، وتركُ الانتقامِ لنفسه والانتصارِ لها.

فأيُّ كمالٍ للعبدِ وراءَ هذا؟

وأي معاشرة وسياسة للعالَم أحسنُ من هذه المعاشرة والسياسة؟

ولو فكَّر الرَّجلُ في كل شرِّ يَلحقُه من العالم ـ أعني الشرَّ الحقيقيَّ الذي لا يُوجِبُ له الرِّفعةَ والزُّلفَى من الله ـ وَجَدَ سببَه الإخلالَ بهذه الثلاثِ أو ببعضِها (٤)، وإلا فمع القيام بها، فكل ما

سورة الأعراف: ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: «ووسعه».

<sup>(</sup>٣) ط: (عنه).

<sup>(</sup>٤) ط: «بعضها».

يَحْصُلُ له من الناس فهو خيرٌ له وإن كان (١) شرًا في الظاهر، فإنه متولِّدٌ (١) من القيام (٣) بالأمر [بالمعروف] (٤)، ولا يتولَّدُ منه إلا خيرٌ وإن وَرَدَ في حالة شرِّ وأذَى؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُرٌ لاَ تَصْبُوهُ شَرًّا لَكُم بَلْ هُو خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ وقال تعالى لنبيه: ﴿ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَكُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَنْهُتَ فَتَوكُلُ عَلَ ٱللَّهِ ﴾ (١).

وقد تضمنت هذه الكلمات مراعاة حق الله وحق الخُلْقِ؛ فإنهم إمّاأَنْ يُسِيْنُوا في حقّ اللهِ أو في حقّ رسولِه؛ فإن أساءوا في حقّك فقابِلْ ذلك بعَفُوكَ عنهم، وإن أساءوا في حقّي فاسألني أغفِرْ لهم وأَسْتَجْلِبْ قلوبَهم، وأَسْتَخْرِجْ ما عندَهم من الرأي بمشاورتهم، فإن ذلك أحرى في استجلاب طاعتِهم وبِذْلِهم (٧) النصيحة، فإذا عَرَمْتَ على أمرٍ (٨) فلا استشارة بعد ذلك، بل توكّل على اللهِ (٩)، وامْضِ لما عَزَمْتَ عليه من أمرِك (١٠)؛ فإن الله يُحِبُّ المتوكلين.

<sup>(</sup>١) اكان، ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٢) ط، ق: (بتولد).

<sup>(</sup>٣) «القيام» ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٤) من ط.

<sup>(</sup>٥) سورة النور: ١١.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران: ١٥٩.

<sup>(</sup>٧) ط: (بذل).

<sup>(</sup>A) (على أمر) ساقطة من ط.

<sup>(</sup>٩) (على الله) ساقطة من ط.

<sup>(</sup>١٠) في الأصل: ﴿أَمرُهُۥ ـ

فهذا وأمثاله [من الأخلاق]<sup>(١)</sup> التي أَدَّبَ اللهُ بها رسولَه، وقال فيه: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمِ ﴿ ﴾ (٢). قالت عائشة رضي الله عنها: «كَانَ خُلُقُه القرآنَ» (٣).

وهذه لا تَتِمُّ إلا بثلاثةِ أشياءً:

أحدها: أن يكون العُودُ طيبًا، فأما إذا (٥) كانت الطبيعةُ جافيةً غليظةً يابسةً عَسُرَ عليها مزاولةُ ذلك علمًا وإرادةً وعملًا، بخلاف الطبيعة المنقادةِ اللَّينةِ السَّلِسَةِ القِيَادِ، فإنها مستعدَّةٌ إنما تُرِيدُ الحرثَ والبذرَ.

الثاني: أن تكون النفس قويةً غالبةً قاهرةً لدَوَاعِي البطالةِ والغَيِّ والعَيِّ والعَيِّ والعَيِّ والعَي والهوى، فإن هذه أعداءُ الكمالِ، فإن لم تَقُو النفسُ على قَهْرِها وإلاّ لم تَزَلْ مغلوبةً مقهورةً.

الثالث: علمٌ شافٍ بحقائق الأشياء، وتنزيلُها (٢) منازِلَها، يميزُ به بين الشَّحْمِ والوَرَمِ، والزجاجة والجوهرة.

<sup>(</sup>١) من ط، ق.

<sup>(</sup>٢) سورة القلم: ٤.

<sup>(</sup>۳) أخرجه البخاري في الأدب المفرد (۳۰۸) من طريق يزيد بن بابنوس عنها. وأحرجه أحمد (٦/ ٩١، ١١٢، ١١٨) ومسلم (٧٤٦) وابن ماجه (٢٣٣٣) من طرق أخرى عنها.

<sup>(</sup>٤) ط، ق: (وهذا لا يتم).

<sup>(</sup>٥) ط: «إن».

<sup>(</sup>٦) «على قهرها... تنزيلها» ساقطة من ق.

فإذا اجتمعت فيه هذه الخصالُ الثلاثة (١)، وسَاعَدَهُ التوفيقُ فهو من القسم الذين (٢) سَبقَتْ لهم من ربهم الحُسْنَى، وتَمَّتْ لهم العناية.

وهؤلاء هم القسم الأول المذكورون في قول النبي ﷺ: «مَثَلُ ما بعثني الله به من الهدى والعلم» الحديث، وقد تقدم.

#### فصل

ثم ذكر الشيخ ـ رضي الله عنه وأرضاه ـ أخبار الرَّكْبِ وأشياء ، إلى أن قال: هذا، وأول الأمر وآخره: إنما هو معاملة الله وحده، والانقطاع إليه بكُلِيَّةِ القلب، ودوام الافتقار إليه، فلو وَفَّى العبد هذا المقام حقَّه لرأى العجب العجيب من فضل ربّه وبرّه ولطفه ودفاعه عنه، والإقبال بقلوب عباده إليه، وإسكان الرّحمة والمحبة له في قلوبهم، ولكن نقول: ربَّنا غَلَبَ علينا لُؤْمُنا، وجهلنا وظلمُنا وظلمُنا وأساءتُنا من أدلِّ شيءٍ منه، فها نحن مُقرُّون بالتفريط والتقصير، ومَن ادّعى منّا عندك وَجاهة فليس إلاّ ذليلٌ حقيرٌ، فإن تكِلنا إلى أنفسنا تكِلنا إلى ضَيْعةٍ وعجز وذنب وخطيئة؛ فوا حسرتاه ووا أسفاه على رضاك! ولو غضب كل أحد سواك، وعلى إيثار طاعتِك ومحبتِك على ما سواهما، وعلى صدق المعاملة معك.

فليتكَ تَحْلُو والحياةُ مَرِيرةٌ وليتكَ تَرضَى والأَنامُ غِضَابُ

<sup>(</sup>۱) ط: «الثلاث».

<sup>(</sup>٢) ط: «فهو القسم الذي».

وليتَ الذي بيني وبينك عامرٌ وبيني وبين العالمين خَرابُ إذا صَحَّ منكَ الوُدُّ فالكلُّ هَيِّنٌ وكلُّ الذي فوقَ التراب ترابُ (١)

وقد كان يُغنِيْ من كثير من هذا التطويل ثلاثُ كلماتٍ كان يكتب بها بعضُ السلف إلى بعض، فلو نَقَشَها العبدُ في لوح قلبه يقرؤها على عدد الأنفاس لكان ذلك بعض ما يستحقه، وهي: «مَن أصلحَ سَرِيرتَه أصلحَ اللهُ علانيتَه، ومَن أصلح ما بينه وبين الله أصلحَ اللهُ ما بينه وبينَ الناس، ومَن عَمِلَ لآخرتِه كفاه الله مَؤُوْنةَ دنياه».

وهذه الكلمات برهانُها وجودُها، ولِمَّيَّتُها إنَّيَّتُها، والتوفيق بيد الله، ولا إله عيرُه ولا ربَّ سواه.

ثم قال رضي الله عنه وأرضاه: وليعذُرِ الأصحابُ في هذه الكلمات؛ فإنها والله نَفْتَةُ مصدورِ، وتنقُسُ مَحْرورٍ.

أُقلِّبُ طَرْفِيْ لا أرى مَنْ أُحِبُّه وفي الحَيِّ ممن لا أُحِبُّ كثيرُ

فهو نفسُ مَن قد أكلَ بعضُه بعضًا، فهو المبتدأ والخبر، ومنه الغناء ومنه الطرب.

مَا في الخِيامِ أَخو وَجْدِ يُطارحه حديثَ ليلَى ولا صَبُّ يُجارِيْه فَأَحَبَّ مُحِبُّكم مطارحة من بَعُدَتْ عنده ديارُه، وشَطَّ عنه مَزارُه؛ فهو كما قيل:

<sup>(</sup>۱) الأولان من قصيدة طويلة لأبي فراس الحمداني في ديوانه (۱/ ۲۶). والبيت الثالث ضمن قصيدة للمتنبي (ص ۱۸۷ بشرح الواحدي).

يا ثاويًا بين الجَوانِحِ والحَشَا [مِنِي] وإنْ بَعُدَتْ عَلَيَّ دِيَارُهُ عَطْفًا على قلبٍ يُحِبُّكَ هَائمِ إن لم تَصِلْه تَقَطَّعَتْ أَعْشَارُه وارْحَمْ كَئيباً فيكَ يَقْضِيْ نَحْبَهُ أَسَفًا عليكَ ومَا انْقَضَتْ أَوْطَارُهُ لا يَستفِيْقُ من الغَرام وكلَّما نَحُوْكَ عنهُ تَهَتَّكَتْ أَسْتَارُهُ (١)

وكلُّ ذي شَجْوٍ يَصرِفُ هذا وأمثالَه إلى شَجْوِه، وهذا مما يَستَرْوحُ إليه المكروبُ بعض الاسترواح، وهيهات هيهات إن القلب لن يَقَرَّ له قرارٌ حتى يُوضَعَ في موضعِه، ويَستقرَّ في مُستقرِّه الذي لا مَقَرَّ له سواه، كما قيل:

إذا ما وَضَعْتَ القلبَ في غيرِ موضع بغير إناءٍ فهو قَلْبٌ مُضَيَّعُ وتحت هذا البيتِ معنَّى شريفٌ جدَّا؛ قد شرحتُه في كراسةٍ مفردة (٢)، والله أعلم.

هذا آخر ما ذكره الشيخ رضي الله عنه وأرضاه في هذا الباب. والحمد لله وحده، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

تمّت

<sup>(</sup>۱) الأبيات من قصيدة للصَّرصري في "فوات الوفيات" (۶/ ۳۰۱). وأورد المؤلف ثلاثة منها في "روضة المحبين" (ص ۲۱).

<sup>(</sup>٢) وانظر كلام شيخ الإسلام ابن تيمية عليه في «مجموع الفتاوى» (٩/ ٣١٦-٣١٩).

#### الفهارس

| 47           | * فهرس الايات          |
|--------------|------------------------|
| 1.1          | * فهرس الأحاديث        |
| 1.4          | * فهرس الشعر           |
| 1 • 8        | * فهرس الأعلام         |
| 1.0          | * فهرس الفوائد العلمية |
| 1.0          | _ التفسير وعلوم القرآن |
| 1.7          | _ الحديث               |
| 1.7          | _ اللغة والنحو         |
| \ • <b>v</b> | _ فوائد متفرقة         |
| 1 • 9        | * فهرس الموضوعات       |

## فهرس الآيات

| ٥٤ | ﴿ وَلِلْكَاغِرِينَ عَكَذَابُ أَلِيتُ وَإِنَّا﴾ [البقرة/ ١٠٤]                                                         |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٦ | ﴿ إِذْ تَبَرَّأَ ٱلَّذِينَ ٱتُّبِعُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوا﴾ [البقرة/ ١٦٦ ـ ١٦٧]                                |
| ٧  | ﴿ ﴾ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ [البقرة/ ١٧٧]                        |
| 24 | ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ ﴾ [البقرة/ ١٨٣]                                       |
| 14 | ﴿ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَكَلَا تَقَرَّبُوهَا ۖ ﴾ [البقرة/ ١٨٧]                                                     |
| ۱۳ | ﴿ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا ﴾ [البقرة/ ٢٢٩]                                                          |
| ۸٩ | ﴿ فَأَعْفُ عَنَّهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [آل عمران/ ١٥٩]                              |
| ٤٢ | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوٓا ٱطِيعُوا ٱللَّهَ وَٱطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُرٌ ﴾ [النساء/ ٥٩] |
| 70 | ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيَّنَهُمْ ﴿ [النساء/ ٦٥]                     |
| ٣٣ | ﴿ ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا قَوْرَمِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ ﴾ [النساء/ ١٣٥]               |
| ٤٣ | ﴿ يَكَأَيُّهُ ۚ ٱلَّذِيرَ ۖ ءَامَنُوٓا أَوْفُواْ بِٱلْمُقُودِ ﴾ [الماندة/ ١]                                         |
| ٤  | ﴿ وَتَعَاوَثُواْ عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوكَيُّ ﴾ [المائدة/ ٢]                                                        |
| ٣٥ | ﴿ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءً بِٱلْقِسْطِ ۗ﴾ [المائدة/ ٨]                                                  |
| ٤٦ | ﴿ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَتَوُكُآءٍ فَقَدْ وَكُلَّنَا بِهَا فَوْمًا لَّيْسُواْ بِهَا بِكَنْفِرِينَ ۞ ﴾ [الانعام/ ٨٩]  |
| ٥١ | ﴿ الْمَصَ ﴿ } كِننَابُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنُ فِي صَدْرِكَ حَسَبٌ ﴾ [الأعراف/ ١ _ ٣]                          |
| ٥٣ | ﴿ فَمَنْ أَظَّلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَنَّبَ بِتَايَنتِيَّءً﴾ [الأعراف/ ٣٧_٣٩]            |
|    | 0.00                                                                                                                 |

| ۸۸ | ﴿ خُذِ ٱلْعَفُووَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَنِهِلِينَ ﴿ إِنَّا ۗ ﴿ [الأعراف/ ١٩٩]  |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٧ | ﴿ لِيَهَ لِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةِ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَيَ عَنْ بَيِّنَةً ﴾ [الأنفال/ ٤٢]    |
| 77 | ﴿ فَتَرَبَّضُوٓاْ إِنَّا مَعَكُم مُّتَرَبِّصُونَ ﴿ ﴾ [التوبة/ ٥٢]                               |
| 09 | ﴿ وَٱلسَّنبِقُورَ ﴾ [المَوْوَلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ﴾ [التوبة/ ١٠٠]            |
| ٧٨ | ﴿ فَبَشَّرَنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ الْمُودِ/ ٧١]    |
| ٨٤ | ﴿ إِنَّ فِى ذَالِكَ لَآيَةً لِّمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةَ ﴾ [هود/ ١٠٣]                       |
| 77 | ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ فَسَالَتَ أَوْدِيَةً ۚ بِقَدَرِهَا﴾ [الرعد/ ١٧]                 |
| ٥٤ | ﴿ ٱلَّذِينِ كَفَرُواْ وَصَـٰدُواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ زِدْنَهُمْ عَذَابًا﴾ [النحل/ ٨٨]          |
| ٥٠ | ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهَدِّكِ ﴾ [الكهف/ ١٧]                                          |
| ٧٥ | ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴿ إِنَّ ﴾ [الأنبياء/ ٢٦]                                             |
| 77 | ﴿ قَالَ رَبِّ آحَكُمْ مِٱلْحَقُّ وَرَبُّنَا ٱلرَّمْنَنُ ﴾ [الأنبياء/ ١١٢]                       |
| ۸۹ | ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُورٌ ﴾ [النور/ ١١]                           |
| ٤٠ | ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولُّ ﴾ [النور/ ٥٤]                                |
| ٥٩ | ﴿ وَقَدِمْنَاۤ إِلَىٰ مَاعَمِلُواْمِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَكُ هَبَكَآهُ مَّنتُورًا ﴿ الفرقان / ٢٣] |
| 77 | ﴿ يَالَيْتَنِي ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَلِيلًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ قَالَ / ٢٧]                  |
| ٥١ | ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّ الِمُ عَلَىٰ يَدَيْهِ ﴾ [الفرقان/ ٢٧ _ ٢٩]                             |
| ٧٠ | ﴿ وَتَرَى ٱلِّخِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً ﴾ [النمل/ ٨٨]                                       |
|    |                                                                                                 |

| ۲۱ | ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَى بِٱلْمُوْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمِ ۗ [الأحزاب/ ٦]                                     |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٩ | ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلِا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمَّرًا ﴾ [الأحزاب/ ٣٦]     |
| ٥٢ | ﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ ﴾ [الأحزاب/ ٦٦ _٦٨]                                         |
| ٧٤ | ﴿ ﴿ وَهَلَ أَتَنَكَ نَبَوُّا ٱلْخَصْمِ ﴾ [ص/ ٢١]                                                        |
| ٦٧ | ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ ﴿ إِنَّ ﴾ [فصلت/ ٤٦]                                              |
| ٥٢ | ﴿ ٱلْأَخِلَّاءُ يَوْمَبِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوًّ ﴾ [الزخرف/ ٦٧]                                   |
| ٧  | ﴿ ﴾ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَّا قُل لَّمْ تُؤْمِمُواْ وَلَكِكِن قُولُوٓاْ أَسْلَمْنَا﴾ [الحجرات/ ١٤] |
| ٧١ | ﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ إِللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الم  |
| ۸۲ | ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ الذاريات / ٣٥ _ ٣٦]                              |
| ۸۳ | ﴿ وَتَرَكَّنَا فِيهَآ ءَايَةً لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴿ إِنَّ الذاريات / ٣٧]        |
| ۲۱ | ﴿ فَفِرُّواْ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [الذاريات/ ٥٠]                                                             |
| ٥٢ | ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱنَّبَعَنَّهُمْ ذُرِّيَّنُّهُم بِإِيمَانٍ ﴾ [الطور/ ٢١]                      |
| 74 | ﴿ إِنَّ هُوَ لِلَّا وَخَيُّ يُوحَىٰ ٢٠٠٠ [النجم/ ٤]                                                     |
| 79 | ﴿ ﴿ فَكَلَّ أُقْسِمُ بِمَوْقِعِ ٱلنُّجُولِمِ ﴿ إِنَّ الواقعة / ٧٥ _٧٧]                                  |
| ٦. | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّ عَنَ رَسُولًا مِّنْهُمَّ ﴾ [الجمعة/ ٢_٤]                          |
| 15 | ﴿ ٱلَّذِينَ حُمِّمُواْ ٱلنَّوْرَىٰةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا﴾ [الجمعة/ ٥]                               |
| 23 | ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِى لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ ﴾ [الجمعة/ ٩]      |

| 9. | ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ٢٠٠ [القلم/ ٤]                            |
|----|------------------------------------------------------------------------------|
| ۳. | ﴿ لَآ أُقۡدِيمُ بِيَوْمِ ٱلۡقِينَكُةِ ﴿ إِلَّهُ القيامة / ١ ـ ٤]             |
| 77 | ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَنُ عَلَىٰ نَفْسِهِ - بَصِيرَةً ﴿ إِلَّهِ ۗ [القيامة/ ١٤ _ ١٥] |
| ٧٤ | ﴿ هَلَ أَنْنَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ إِنَّهِ ۗ [النازعات/ ١٥]                   |
| ٣. | ﴿ فَلَآ أَقْسِمُ بِٱلْخُنْسِ فِنَۗ﴾ [التكوير/ ١٥_١٩]                         |
| ٨٤ | ﴿ سَيَذَكُّرُ مَن يَخْشَىٰ ﴿ إِنَّ ﴾ [الأعلى/ ١٠]                            |
| ٧٤ | ﴿ هَلْ أَتَنَكَ حَدِيثُ ٱلْغَنْشِيَةِ ﴿ إِلَّهِ ۗ [الغاشية/ ١]               |

### فهرس الأحاديث

| ٦  | النواس بن سمعان    | «جئتَ تسأل عن البرّ والإثم»           |
|----|--------------------|---------------------------------------|
| ٤٤ | ابن عمر            | «على المرء السمع والطاعة»             |
| ٦٣ | زید بن ثابت        | «فربَّ حاملِ فقه إلى من هو أفقه منه»  |
| ۹. | عائشة              | «كان خلقه القرآن»                     |
| ٧٦ | -                  | «ما بال أقوام يقولون كذا»             |
| 17 | أبو موسى الأشعري   | «مثل ما بعثني الله به من الهدى »      |
| ٩  | أبو هريرة          | «من صام رمضان إيماناً واحتساباً»      |
| ٩  | أبو هريرة          | «من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً» |
| 19 | عبدالله بن عمرو    | «المهاجر من هجر ما نهي الله عنه»      |
| ۱۷ | عائشة              | «وأعوذ بك منك»                        |
| ۱۷ | البراء بن عازب     | «لا ملجأ ولا منجَى منك إلاّ إليك»     |
| ٤٤ | المقدام بن معديكرب | «يوشك رجلٌ شبعان متكىء »              |

### فهرس الشعر

| الصفحة | القائل           | البحر  | القافية  |
|--------|------------------|--------|----------|
| 79     | مسلم بن معبد     | وافر   | دواءُ    |
| 74     | جميل             | طويل   | قريبُ    |
| 97     | أبوفراس الحمداني | طويل   | غضاب ُ   |
| Y 9    | امرؤ القيس       | متقارب | أَفِرّ   |
| 97     | -                | طويل   | كثيرُ    |
| 77     | -                | طويل   | السرائرُ |
| 94     | الصرصري          | كامل   | ديارُه   |
| ٦٨     | الخنساء          | وافر   | نفسِيْ   |
| 94     | -                | طويل   | مضيَّعُ  |
| ٥٨     | -                | بسيط   | منقطع    |
| **     | -                | وافر   | بذاكا    |
| ٨٥     | المتنبي          | بسيط   | إجمالُ   |
| ٥٨     | أبو تمام         | كامل   | الأوَّلِ |
| **     | -                | منسرح  | نَدِمَا  |
|        | <b>.</b>         |        |          |

| ٣  | ابن القيم | طويل | فسَلِّموا |
|----|-----------|------|-----------|
| 79 | -         | طويل | الدعائم   |
| ٥٠ | -         | طويل | عِيَانا   |
| 97 | _         | بسيط | يجاريه    |

# فهرس الأعلام

| ۷٩، |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |      |      |      |     |     |     |      |    |     |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|-----|------|------|------|-----|-----|-----|------|----|-----|
| ٤٥  |   | • |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • |   |   |   | • |   | • |   |   |   | • | • |   |   |   |   | •  |     |      | ر    | نبر  | حا  | ٠,  | بن  | د    | ئم | أح  |
| ٧٨  |   |   |   | • | • |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • | (  | •>  | ل    | لـ   | ۱ ،  | ليه | عا  | ٠ ر | ىاۋ  | ~  | إس  |
| ٧٨  |   | • |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • | • | • |   |   |   | • |   |   |   |   | • |   |   |   | ( | •> | بال | لـ   | 1    | ىيە  | عا  | ٠ ( | يل  | اء   | ب  | إس  |
| ٤١  |   |   |   |   |   | • |   |   |   | • | • |   |   |   | • |   |   | • |   |   |   |   | • |   |   |   |   | •  | •   |      | •    |      |     |     | ي   | ار   | خر | الب |
| ۲۸  |   |   |   | • | • |   | • |   | • | • |   | • | • |   |   | • |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • |   |    |     |      | ن    | . يۋ | بلا | ع   | 11  | کر   | رب | أبو |
| ٤١  | • | • |   |   |   |   | • |   | • |   |   | • | • |   |   | • | • |   | • | • |   | • | • |   |   |   | • |    |     |      | •    |      |     | •   | ڔ   | ري   | ِھ | الز |
| ٤١  | • | • | • |   |   | • |   | • |   |   | • | • | • | • | • | • |   | • | • | • |   |   | • | • | • | • |   | •  |     |      | •    |      |     | •   | ي   | فع   | شا | الن |
| ۸.  |   | • |   | • |   | • |   |   | • |   |   |   |   |   | • |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   | • | • |    |     |      | ٠. د | ÷    | ئبي | >   | ن   | ، بر | لق | طا  |
| 10  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |      |      |      |     |     |     |      |    |     |
| ۲٥  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |      |      |      |     |     |     |      |    |     |
| ۸۲  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |      |      |      |     |     |     |      |    |     |
| ٧٤  |   |   |   |   | • |   |   |   | • |   |   | • | • |   |   |   |   |   |   |   | • |   | • | • | • | • | • | •  | ۴   | K    |      | ال   | به  | ىلي | c   | ى    | س  | مو  |
| ٦.  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |     |      |      |      |     |     |     |      |    |     |
| ٧٨  |   | • |   |   | • | • |   |   | • |   |   | • | • |   |   |   |   |   |   | • |   |   |   |   |   | • |   |    |     |      | •    |      |     |     |     | ر    | ج  | ها  |
| ٧٨  |   |   |   |   |   | • |   |   | • |   |   |   | • |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | • |   | • | • | (  | • > | بالا | لہ   | ١.   | يه  | عا  | ٠ ر | ب.   | قو | يع  |

### فهرس الفوائد العلمية

## \*التفسير وعلوم القرآن

| ٧  | خصال البر في القرآن                         |
|----|---------------------------------------------|
| 19 | الاقتران بين الإيمان والهجرة في القرآن      |
| ٥٦ | تفسير الآيتين ١٦٦ ـ ١٦٧ من سورة البقرة      |
| ٨٩ | تفسير الآية ١٥٩ من سورة آل عمران            |
| ٤٢ | تفسير الآية ٥٩ من سورة النساء               |
| 70 | تفسير الآية ٦٥ من سورة النساء               |
| 44 | تفسير الآية ١٣٥ من سورة النساء              |
| ٤  | تفسير الآية الثانية من سورة المائدة         |
| ٥٣ | تفسير الآيات ٣٧ ـ ٣٩ من سورة الأعراف        |
| ०९ | تفسير الآية ١٠٠ من سورة التوبة              |
| ٤٠ | تفسير الآية ٤٤ من سورة النور                |
|    | تفسير الآيات ٢٤ ـ ٣٠ من سورة الذاريات وبيان |
| ٧١ | ما تضمنت من الأسرار                         |
| 70 | تفسير الآية ٢١ من سورة الطور                |
| ٦. | تفسير الآيات ٢ ـ ٤ من سورة الجمعة           |

#### \* الحديث

| 17 | الهجرة نوعان: هجرة بالجسم وهجرة بالقلب                                             |
|----|------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۷ | معنى قوله ﷺ: «وأعوذ بك منك»                                                        |
| 71 | شرح حديث: «مثل ما بعثني الله به من الهدى»                                          |
|    | * اللغة والنحو                                                                     |
| ٥  | معنى البر والتقوى والفرق بينهما                                                    |
| ١. | اشتقاق التقوى                                                                      |
| ۱۳ | الفرق بين الإثم والعدوان                                                           |
| ٣٨ | معنى «الليّ»                                                                       |
| ٥٤ | معنى «أولي الأمر»                                                                  |
| ۸۲ | الفرق بين الإسلام والإيمان                                                         |
| ۲۸ | سبب تصدير القسم بلا النافية                                                        |
| ٧٣ | سبب تصدير الكلام بصيغة الاستفهام                                                   |
| ٤٣ | السرّ في إعادة الفعل في قوله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ ﴾ |
|    | الخلاف بين النحويين في تقدير المحذوف في قوله تعالى:                                |
| ٣٧ | ﴿ فَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلْمَوَىٰ أَن تَعْدِلُواً ﴾                                   |

### فوائد متفرقة

| ٣          | مطلع القصيدة الميمية للمؤلف                |
|------------|--------------------------------------------|
| ۸١         | وعد المؤلف بتأليف كتاب في أدلة القرآن      |
| 94         | رسالة للمؤلف في شرح بيت                    |
| ١٢         | أمثلة من الأسماء التي علق الله بها الأحكام |
| ٤٦         | وجوب ردّ موارد النزاع إلى الله والرسول     |
| <b>v</b> 9 | «العليم الحكيم» متضمنان لجميع صفات الكمال  |

## فهر سل الموضوعات

| ٥  | • |   |   | •  | •  | •  |     |      | •  |            |     |     |      |      |    |    |       | •  |     |          |     |    | •         |            |    | •    | •   |      | . ( | نيق  | حة  | لت       | 11    | مة       | تد   | مأ  | *   |
|----|---|---|---|----|----|----|-----|------|----|------------|-----|-----|------|------|----|----|-------|----|-----|----------|-----|----|-----------|------------|----|------|-----|------|-----|------|-----|----------|-------|----------|------|-----|-----|
| ٥  |   |   |   | •  |    |    |     |      |    | •          |     |     |      |      |    |    |       | •  |     |          |     | ä  | JL        | <u>س</u> _ | لر | 1    | ذه  | ه    | ئ   | حد   | -\  | مب       | ر     | ضر       | را   | ىتە | اس  |
| ٦  |   |   |   | •  |    |    |     |      | •  | •          |     |     |      |      |    |    |       |    |     | •        |     |    |           |            |    |      |     |      |     |      |     | •        |       | Į        | تھ   | عا  | طب  |
| ٧  |   |   |   | •  |    |    |     |      |    |            |     |     |      |      |    |    |       |    |     | 2        | عا  | لب | له        | ١          | ٥٠ | هذ   | ب   | فح   | ö   | مد   | ىت  | <b>L</b> | ال    | ل        | ۔وا  | ٔص  | الأ |
| ٩  |   |   | • | •  |    |    |     |      |    | •          |     |     |      |      |    |    |       |    |     | •        | •   | •  |           |            |    |      |     |      |     |      | ئى  | قيز      | >     | لت       | ح ا  | ٠.  | منه |
| ١, | ١ |   |   | •  |    |    |     |      |    | •          |     |     |      |      |    |    |       |    |     |          |     |    |           |            |    | ية   | خط  | J    | ١,  | خ    | نسا | ال       | ن     | مر       | ج    | اذ  | نم  |
|    |   |   |   |    |    |    |     |      |    |            |     |     |      |      |    |    |       |    |     |          |     |    |           |            |    |      |     |      | •   | تقق  | ح   | نم       | 11    | ں        | نص   | اذ  | *   |
| ٣  |   |   | • |    | •  |    |     | •    |    |            |     |     |      |      |    |    |       |    | •   | •        |     | •  |           | •          |    |      |     |      | •   | (    | _   | زلف      | مؤ    | ال       | بة   | بد  | مق  |
|    |   |   |   | يِ | ور | ľ  | ر آ | عَلَ | ١  | . بر<br>نو | ماو | : ئ | ُلُا | ير و | وک | فَ | الدَّ | و  | أبر | ÍÍ       | لَى | ź  | بر<br>نوا | اَوَ       | م  | زَةُ | •   | >    | : ر | الح  | عا  | . ت      | له    | قو       | بر   |     | تف  |
| ٤  |   |   | • | •  |    |    |     |      |    | •          |     |     |      |      |    |    |       |    |     | •        |     | •  | •         | •          |    |      | •   |      |     |      | ø   |          | وَ'دِ | ر.<br>مد | اَلُ | é   |     |
|    |   |   |   |    |    |    | ي   | ف    | د  | باه        | لع  | 11  | ح    | ال   | ~  | م2 | , (   | يع | نم  | <u>ج</u> | (   | لح | عا        | Ĺ          | ت  | لم   | مت  | اش   | ä   | ڒٙؠ  | 11  | ٥٠       | مذ    | ن د      | أز   | ن   | بيا |
| ٤  |   |   |   |    |    |    |     |      |    |            |     |     |      |      |    |    |       |    |     |          |     |    |           |            | •  |      | ٠ ( | ٠,   | ده  | عا   | ر م | , (      | • 6   | شــ      | عا   | م   |     |
| ٥  |   | • | • |    |    |    |     |      |    |            |     |     |      |      |    |    |       | •  |     |          |     |    | لّه       | 5          |    | یر   | الد | 1 8  | اخ  | جم   | -   | ی        | نو    | لتة      | وا   | رّ  | الب |
| ٥  |   |   |   | •  |    |    |     |      | •  | •          |     | •   |      | ها   | يف | ر  | ببا   | تص | و   | ö        | اد  | ما | ال        | ٥          | ذ  | ھ    | ق   | نا   | ستأ | ِ اش | و   | ر"<br>زر | لب    | ()       | نة   | قية | حا  |
| ٧  |   | • |   |    | •  | •  |     |      |    |            |     |     | •    |      |    | •  | ۃ     | قر | لب  | ١        | رة  | ور | س.        | ٠ (        | ي  | ف    | ت   | ئر ٰ | ذک  | L    | کہ  | , "      | لبز   | 1        | ال   | ص   | خا  |
| ٧  | • |   |   | ä  | ٠  | قا | ال  | (    | ال | ما         | ٔع  | لأ  | وا   | ō    | ٠  | اھ | ظ     | ال | (   | ڻ<br>–   | را  | ثد | ال        | و          | :  | بار  | ئە  | الإ  |     | ول   | عبد | أد       | ل     | ۔مـ      | یث   | ر   | الب |
|    |   |   |   |    |    |    |     |      |    |            |     |     |      |      |    |    | •     | ٠. | ٩   | l        |     |    |           |            |    |      |     |      |     |      |     |          |       |          |      |     |     |

| ۸. |   |   | • |   |     |   |   | • |     | •  |            |      | • • |     | •   |       | •   | •   |     | •   |      |     | ها   | بال       | عص         | و خ  | ((  | ی        | قو  | الت  | نة ( | حقية  |
|----|---|---|---|---|-----|---|---|---|-----|----|------------|------|-----|-----|-----|-------|-----|-----|-----|-----|------|-----|------|-----------|------------|------|-----|----------|-----|------|------|-------|
|    |   |   |   |   |     |   |   |   |     |    |            |      |     |     |     |       |     |     |     |     |      |     |      |           |            |      |     |          |     |      |      | قول   |
| ٩. | • | • | • |   |     |   | • | • |     |    |            |      | •   |     | •   |       |     | •   | •   | ب   | ار   | ت   | >    | K         | <u>ن</u> ل | ساد  | ,یہ | الإ      | ن   | ترا  | ل اق | سبب   |
| ١. |   |   |   | • |     |   | • | • |     | حر | <u>.</u> آ | بالا | ۱   | م   | .ھ  | عد    | أ-  | :   | ار  | نتر | اة   | ند  | ء    | ی         | و ک        | لتة  | وا  | بر       | ال  | ين   | ن ب  | الفرة |
| ١١ |   |   |   | • |     |   |   | • | •   |    | •          |      | •   | •   | ځ   | اف    | الن | ۱   | Ļ   | لع  | ١.   | هو  | . 4  | الله      | ل          | أنز  | ١   | , م      | ود  | حد   | م ب  | العلم |
| 11 |   | • | • |   |     |   |   | • |     |    | ٠          |      |     |     |     |       |     | į   | ین  | لات | سا   | مف  | ' ر  | لح        | ا ر        | دي   | يؤ  | Ų        | بۇ  | لم   | الع  | عدم   |
| ۱۲ |   |   | • | • |     |   |   | • |     | •  | •          |      | ٩   | کا، | حک  | _ `   | الا | L   | بھ  | ď   | الله | ق   | علَّ | ۶ (       | تي         | 11   | باء | سه       | لأ  | ن ا  | ا مر | أمثلة |
| ١٢ |   | • | • | • |     | • | • | • |     |    |            |      |     |     |     |       |     |     |     |     |      |     |      |           | ية         | الآ  | ر   | <u>.</u> | تف  | ی    | ة إل | عودن  |
| ۱۳ |   |   | • | • |     |   | • | • |     |    | •          |      |     |     | •   |       |     |     |     |     | ن))  | واه | بد   | لع        | ر «ا       | , (( | ئم  | لإ       | ()  | ین   | ن ب  | الفرة |
| ١٤ |   |   | • | • |     |   |   |   | لله | 1  | بن         | رب   | ,   | بنه | بي  | به    | ج   | را۔ | وو  | • ( | ن ،  | غلة | ل    | ١,        | ین         | وب   | نه  | بي       | بد  | الع  | ب    | واج   |
| ١٤ |   |   | • |   |     | • | • | • | •   |    | •          | •    |     |     |     |       |     |     |     |     | ن    | ,   | اج   | وا        | ١,         | ین   | مذ  | ء د      | ٔدا | م أ  | ،یت  | كيف   |
| 10 |   | • |   |   |     | • | • |   |     | •  | •          |      | ٠ ، | ل   | ىبو | رس    | و   | ď   | الأ | ر   | إلح  | ٥   | جر   | -6        | ال         | مو   | ١   | هـ       | الأ | د ا  | صو   | المق  |
| 17 |   |   | • | • |     | • |   | • |     |    |            | ب    | لم  | لق  | با  | õ     | عو  | ئج  | ره  | ۹   | •    | جس  | ال   | ب         | نرة        | مج   | ۵   | ن :      | عا  | نو   | ئرة  | الهج  |
| 71 |   | • |   |   | • • | • |   | • |     |    | •          | •    |     |     |     | •     | •   |     |     |     | . ل  | اھ  | تھ   | ِم:<br>ِم | ، و        | ب    | لقا | بال      | رة  | ج    | اله  | مبدأ  |
| ۲1 |   |   |   |   | •   |   |   | • | •   |    |            |      |     | •   | •   | •     | •   |     |     |     |      | •   | •    | يه        | إل         | لله  | ن ا | مر       | ار  | فرا  | ، ال | معنى  |
| ۱۷ |   |   |   |   |     |   |   |   |     |    |            |      |     |     |     | •     |     | ((  | ئ   | ىنل | ه ه  | ك   | . ب  | وذ        | أع         | «و   | :   |          | وعا | رله  | ے قو | معنى  |
| ۱۷ |   |   |   | • |     |   |   | • |     | •  | •          | (( ر | بك  | إلي | •   | ָוְצֹ | Į . | ك   | مذ  | ٠ ر | جُح  | Ĺ   | ٥    | Υ.        | أ و        | ج    | مل  | Y        | ))  | • al | وعكا | قوله  |

| ۱۹ | المقصود من الهجرة                                                                                 |
|----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲. | على العبد في كل وقت أن يهاجر إلى الله                                                             |
| ۲. | سبب قوة هذه الهجرة وضعفها                                                                         |
| ۲۱ | الهجرة إلى الرسول ﷺ وغربة السالكين في طريقها                                                      |
| ۲۳ | حدُّ هذه الهجرة وبيان أنها مقتضى شهادة أن محمداً رسول الله                                        |
|    | المطلوب تحكيم الرسول ﷺ في جميع موارد النزاع وانشراح                                               |
| ۲٥ | الصدور بحكمه                                                                                      |
| 77 | كيف يختبر العبد حالَه في هذا الأمر                                                                |
| ۲۸ | الفرق بين عِلم الحبّ وحال الحبّ                                                                   |
|    | ذكر وجوه التأكيد في قوله تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ                         |
| ۲۸ | يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ مَ                                                          |
| ۲۱ | الكلام على قوله تعالى: ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِمِتْم ﴾                 |
| ۲۱ | الأولوية تتضمن عدة أمور                                                                           |
|    | ادعاء هذه الأولوية والمحبة ممن سعيُّه واجتهاده في الاشتغال                                        |
| ٣٣ | بأقوال غير الرسول وتقريرها                                                                        |
|    | تفسير قوله تعالى: ﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُواْ قَوَّامِينَ بِٱلْقِسْطِ شُهَدَآءَ |
| ٣٣ | لِلَّهِ وَلَوْ عَلَىٰٓ أَنفُسِكُمْ ﴾                                                              |

| ٣٤       | معنى القيام بالقسط أو العدل                                                                           |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۴٤       | معنى الشهادة لله                                                                                      |
| ٣٨       | الليُّ والإعراضُ المنهيُّ عنهما في الآية                                                              |
| ٣٨       | الليُّ هو التحريف، وقد يكون في اللفظ وقد يكون في المعنى                                               |
| 49       | وجوب اتباع النصوص وإظهارها ودعوة الخلق إليها                                                          |
|          | الكلام على قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولُّ فَإِن تَوَلَّوْاْ           |
| ٤٠       | فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا ثُمِّلَ وَعَلَيْكُم مَّا ثُمِّلْتُدَّ ۗ                                       |
|          | تفسير قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ٱطِيعُوا ٱللَّهَ وَٱطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأَوْلِ |
| ٤٢       | ٱلْأَمْرِ مِنكُونًا ﴿                                                                                 |
| ٤٣       | سبب الخطاب في القرآن بقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ﴾                                     |
|          | السرُّ في تكرار الفعل في ﴿ أَطِيعُوا أَلَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّمُولَ ﴾ والجمع بين                      |
| ٤٣       | الرسول وأولي الأمر تحت فعل واحدٍ                                                                      |
| ٤٧       | معنى الردّ إلى الله والرسول ٤٤،                                                                       |
| ٥٤       | معنى أولي الأمر                                                                                       |
|          |                                                                                                       |
| ٤٦       | وجوب ردّ موارد النزاع إلى الله ورسوله                                                                 |
| ٤٦<br>٤٧ | وجوب ردَّ موارد النزاع إلى الله ورسوله                                                                |
|          |                                                                                                       |

| سعادة العبد في معرفة ما جاء به الرسول علماً والقيام به عملًا. ٤٩                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| كمال هذه السعادة دعوة الخلق إليه وصبره وجهادُه على تلك                                                    |
| الدعوة الدعوة                                                                                             |
| مراتب الكمال الإنساني الأربع ١٩٥٠                                                                         |
| ضلال من يزعم أن الهداية لا تحصل بالوحي ٥٠                                                                 |
| كلّ من لم يتبع الوحي فإنما اتبع الباطل واتبع أولياء من دون الله ٥١                                        |
| تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَا مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًّا أَوْ كَذَّبَ بِنَايَتِهِ ﴿ ٥٣ |
| حكم الأتباع الأشقياء ٥٦                                                                                   |
| قطع جميع الأسباب يوم القيامة إلاّ السبب الواصل بين العبد                                                  |
| وبین ربه ۷۰                                                                                               |
| حكم الأتباع السعداء وبيان أنهم نوعان ٥٩                                                                   |
| أقسام الخلائق في الدعوة والاستجابة ٢١                                                                     |
| شرح حدیث «مثل ما بعثنی الله به من الهدی والعلم کمثل                                                       |
|                                                                                                           |
| غيث « غيث                                                                                                 |
|                                                                                                           |
| غيث»                                                                                                      |
| غيث»                                                                                                      |

| 77 | زادُ هذا السفر العلمُ الموروث عن خاتم الأنبياء ﷺ                              |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۲ | طريقُ هذا السفر بذلُ الجهد واستفراغ الوسع                                     |
|    | عليه أن لا يصبو في الحق إلى لومة لائم، وأن تهون عليه نفسُه                    |
| 79 | في الله، وأن يتحلَّى بالصبر                                                   |
| ٦9 | مَركَبُ هذا السفر: صِدقُ اللجأ إلى الله والانقطاع إليه بالكلية .              |
|    | رأس مال الأمر وعموده في ذلك: دوامُ التفكر والتدبر                             |
| ٧٠ | في آيات القرآن                                                                |
| ٧١ | نموذج من تدبّر القرآن وتفهّمه والإشراف على عجائبه وكنوزِه.                    |
| ٧١ | تفسير قوله تعالى: ﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرُهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ . |
| ٧٢ | ذكر بعض ما في هذه الآيات من الأسرار                                           |
| ٧٣ | السرّ في افتتاح القصة بصيغة الاستفهام                                         |
| ٧٥ | معنى «المكرمين»                                                               |
| ٧٥ | الكلام على قوله ﴿ فَقَالُواْ سَلَنُمَّا قَالَ سَلَمٌ ﴾                        |
| ٧٦ | ذكر أنواع من المدح وآداب الضيافة وإكرام الضيافة في الآيات                     |
|    | إثبات العلم والحكمة لله وبيان أنهما متضمنان لجميع                             |
| ٧٩ | صفات الكمال                                                                   |
| ۸١ | طريقة القرآن في إثبات المعاد، وعزم المؤلف على التأليف فيها                    |
|    | 118                                                                           |

| ۸۲       | سرّ الفرق بين الإسلام والإيمان في الآيتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | الانتفاع بآيات الله وعجائبه لمن يؤمن بالمعاد ويخشى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٨٤       | عذاب الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٨٤       | طلب الرفيق لسفر الهجرة، ومواصلة السير ولو وحيداً غريباً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸٥       | الغرض من تأليف هذه الرسالة وبيان أهميتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|          | من أراد هذا السفر فعليه بمرافقة الأموات، ويحذر من مرافقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۸       | الأحياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸٧       | علاقة هذا المسافر بعامة الناس، وواجبه نحوهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|          | الكلام على قوله تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُووَأَمُرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۸۸       | المُنْهِلِينَ إِنَّا ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۸۸<br>۸۸ | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|          | ٱلْجَيْهِلِينَ إِنِّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|          | الجُنهِ الله الله الثلاث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸۸       | الْجُنهِلِينَ ﴿ إِنَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸۸       | الْجُنهِلِينَ ﴿ إِنَّ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٨٨       | الْجُنهِلِينَ ﴿ اللهِ اللهُ ا |
| ^^<br>^9 | الْجُنهِ لِينَ أَهْمِية هذه الخصال الثلاث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| 97 | ثلاث كلمات كان يكتب بها بعض السلف إلى بعض |
|----|-------------------------------------------|
| 94 | إشارة المؤلف إلي تأليف له في شرح معنى بيت |
| 90 | * الفهارس                                 |

\* \* \*