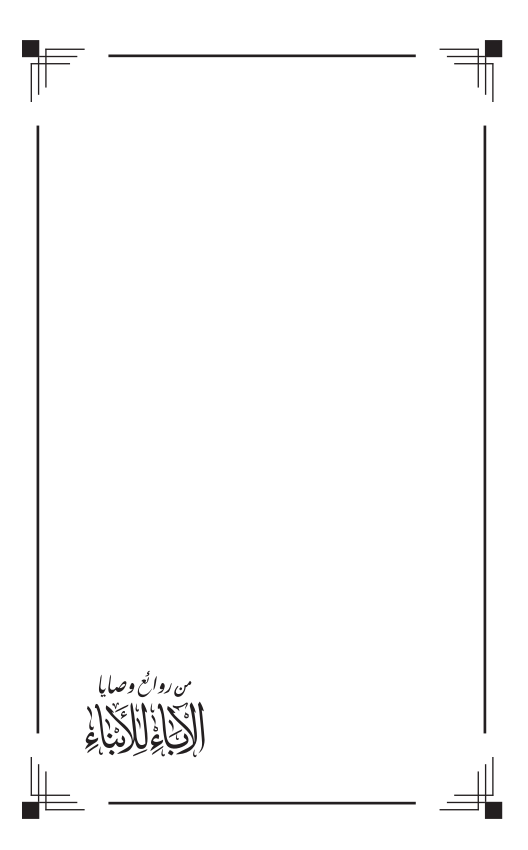
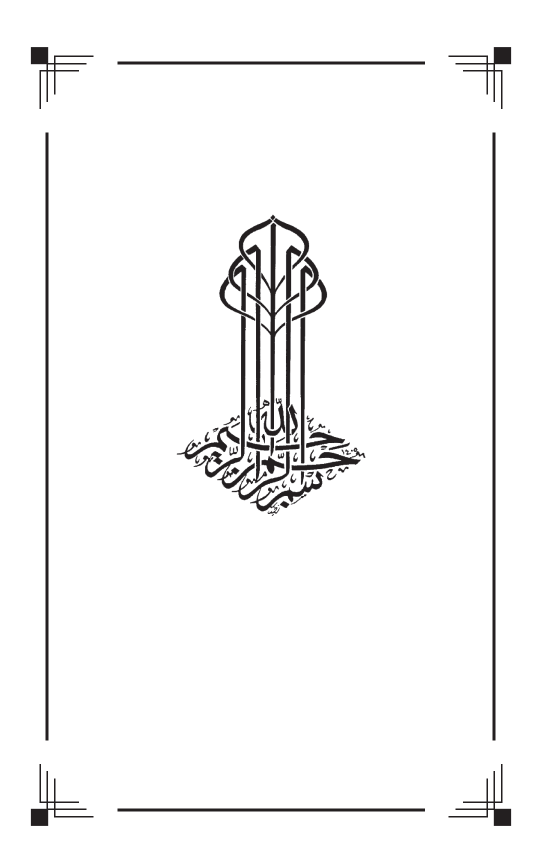
# 

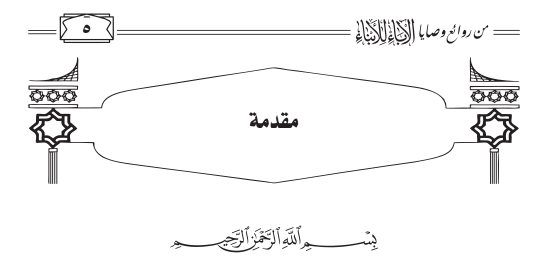
ٳٵٛۮ ۼڋٳڸڛڂؿڒؠڹٛڂۺؽۣٵڸٳڷڰۣ ٤٠١٤ؙؙؙڲڹؙۼ؞ڹۼۺڸٳٳۺۼٳۅڮۣ







\_\_\_



إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

## أما بعد :

فإن خير الحديث كتاب الله، وخير الهدي هدي محمد على وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار .

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَٰنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشَّكُرْ لِلَّهِ ۚ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ } وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنْيُّ حَمِيكُ اللَّهِ وَلِذَ قَالَ لُقَمَنُ لِأَبْنِهِ وَهُو يَعِظُهُ يَبْنَى لَا تُشْرِكَ بِأَللَّهِ ۚ إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ، وَهْنًا عَلَىٰ وَهْنِ وَفِصَالُهُ. فِي عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ ال وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَىٰٓ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا وصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفًا ۗ وَٱتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى ۚ ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنْبِتُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ اللَّهُ يَنْبُنَيَّ إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي ٱلسَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ اللَّهَ يَابُنَيَّ أَقِمِ ٱلصَّكَلُوةَ وَأَمْرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱنَّهَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَٱصْبِرَ عَلَىٰ مَآ أَصَابِكَ ۚ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلأُمُورِ اللهُ وَلَا تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَعًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْنَالِ فَخُورِ اللهُ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُضْ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنكُرَ ٱلْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ اللهُ [سورة لقمان، الآيات: ١٢- ١٩].

في هذه الآيات الكريمات ذكر الله وصايا الرجل الصالح لقمان عَلِينَا اللهِ لابنه لما فيها من الفوائد والحكم، قال ابن كثير يَخْلَشْهُ: «اختلف السلف في لقمان علي هل كان نبيًا أو عبدًا صالحًا من غير نبوة؟ على قولين؟ الأكثرون على الثاني. ونقل عن ابن جرير بإسناده إلى عمرو بن قيس قال: «كان لقمان عبدًا أسود غليظ الشفتين مصفح القدمين، فأتاه رجل وهو في مسجد أناس يحدثهم فقال له: ألست الذي كنت ترعى معى الغنم في مكان كذا وكذا، قال: نعم، فقال: فما بلغ بك ما أرى، قال: صدق الحديث والصمت عما لا يعنيني»، وفي رواية أخرى: زيادة: «وأداء الأمانة».

وعن عمر مولى غُفرة قال: وقف رجل على لقمان الحكيم فقال: أنت

لقمان؟ أنت عبد بني الحسحاس؟ قال: نعم، قال: أنت راعي الغنم؟ قال: نعم، قال: أنت الأسود؟ قال: أما سوادي فظاهر، فما الذي يعجبك من أمري؟ قال: وطء الناس بساطك، وغشيهم بابك، ورضاهم بقولك، قال: يا ابن أخي، إن أصغيت إلى ما أقول لك كنت كذلك، قال لقمان: غضي بصري، وكفي لساني، وعفة طعمتي، وحفظي فرجي، [وقولي بصدقي]، ووفائي بعهدي، وتكرمتي ضيفي، وحفظي جاري، وتركي ما لا يعنيني، فذاك الذي صيرني إلى ما ترى(١).

وساق ابن أبي حاتم بسنده إلى الدرداء والمال والمال والمال والمحكيم - فقال: ما أُوتي ما أُوتي عن أهل والا مال، والا حسب والا خصال، ولكنه كان رجلًا صمصامة سكيتًا، طويل التفكر، عميق النظر، لم ينم نهارًا قط، ولم يره أحد قط يبزق والا يتنخع، والا يبول والا يتغوط، والا يغتسل، والا يعبث والا يضحك، وكان الا يعيد منطقًا نطقه إالا أن يقول حكمة يستعيدها إياه أحد، وكان قد تزوج وولد له أوالاد فماتوا فلم يبك عليهم، وكان يغشى السلطان ويأتي الحكام، لينظر ويتفكر ويعتبر، فبذلك أوتي ما أُوتي ما أُوتي ما أُوتي ما أُوتي (۱).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير رَحِمُلَتُهُ (١١/ ٥١).

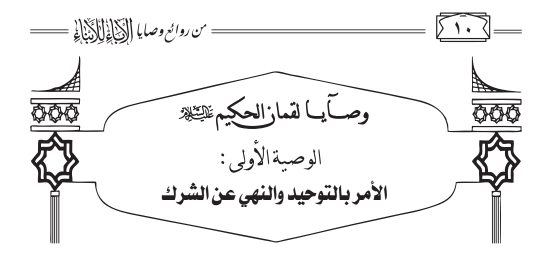
<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير كَيْلَشُهُ: (١١/ ٥٠ - ٥٢)، وقال محققوه: إسناده ضعيف، الأشعث هو ابن سوار، قال الحافظ: ضعيف. وهو من بلاغات ابن عباس ولا نعلم من أخبر ابن عباس بذلك! وقد رواه جماعة عن لقمان بهذا الوصف أو قريب منه كما سيسوقه المصنف، وهذا يشبه أن يكون قد أخذوه من مصدر واحد، ولكن لا نستطيع أن نجزم أنهم أخذوه عن رسول اللَّه عَيْنُ مع إمكانية ذلك وجوازه، لأنه من الممكن أن يكونوا قد حملوه عن أهل الكتاب، وقد أمروا أن يحدثوا عنهم، ولا حرج عليهم في ذلك، والله أعلم. والخبر أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره.

قال الشيخ عبد الرحمٰن بن سعدي: وهذه الوصايا التي وصى بها لقمان ابنه تجمع أمهات الحكم وتستلزم ما لم يذكر منها، وكل وصية يقرن بها ما يدعو إلى فعلها إن كانت أمرًا، وإلى تركها إن كانت نهيًا، وهذا يدل على ما ذكرنا في تفسير الحكمة؛ أنها العلم بالأحكام وحكمها ومناسباتها.

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمْنَ ٱلْحِكُمَةَ ﴾، والحكمة هي الفهم والعلم، وهي من أفضل ما أُوتي العبد، قال تعالى: ﴿ يُؤْتِي ٱلْحِكُمَةَ مَن يَشَاء وَمَن يُوَلِّي الْحِكُمَة مَن يَشَاء وَمَن يُوَلِّي الْحِكُمَة فَقَد أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [سورة البقرة، آية رقم: ٢٦٩]، وهذه من العطايا التي تستوجب الشكر، لذلك قال ﴿ يَجْعَلَيْنُهُ: ﴿ أَنِ ٱشْكُرُ لِللّهِ ﴾. وفي هذه الآية من الفوائد:

- 1- أن فضل الله عَنَافِظً ليس مقصورًا على أحد، يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم، فعلى العبد أن يسأله ذلك ولا ييأس ولا يقنط.
  - ٢- أن الحكمة من أفضل ما أُوتى العبد.
  - ٣- أن الحكيم ينبغي الانتفاع بحكمه ومواعظه ووصاياه.
- إن من أسباب زيادة النعم ودوامها شكر المنعم بها وهو الله سبحانه وتعالى، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمْ لَبِن شَكَرْتُمْ لَأَذِيدَتُكُمُ لَإِن شَكَرْتُمْ لَأَذِيدَتُكُمُ لَإِن شَكَرْتُمْ لَأَذِيدَتُكُمُ لَإِن شَكَرْتُمْ لَإِن شَكَرْتُمْ لَإِن اللّهِ وَقَم: ٧].
- ٥- أن شكر الشاكر يعود نفعه عليه وينال به أفضل الجزاء، قال تعالى: ﴿ وَسَيَجْزِى اللَّهُ الشَّكِرِينَ ﴾ [سورة آل عمران، آية رقم: ١٤٤]، وقال تعالى ممتنًا على نبيه لوط عَلِيَةٍ: ﴿ نِعْمَةً مِّنَ عِندِنَا كَذَلِكَ نَجْزِى مَن شَكَرُ ﴿ ثَنَ عِندِنَا كَذَلِكَ نَجْزِى مَن شَكَرُ ﴿ ثَنَّ ﴾ [سورة القمر، آية رقم: ٣٥].

- ٦- كذلك الكافر فإنما يعود ضرره عليه، ولا يضر الله، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه
- ٨- أن من تقرب إلى الله تعالى ولو بشيء يسير فإنه لا يضيع عند الله لأنه سبحانه وتعالى حميد، فأربح التجارات هي التجارة معه عند الله قال تعالى: ﴿ وَمَا نُقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُم مِن خَيْرِ مَجِدُوهُ عِندَ اللهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجًرًا ﴾ [سورة المزمل، آية رقم: ٢٠].



وقد بدأ الله بها لأنها أعظم الوصايا وأنفعها، فأعظم ما أمر الله به التوحيد، وأعظم ما نهى الله عنه الشرك، والنهي عن الشرك يستلزم توحيد الله وإخلاص العبادة له سُخِجُكُنُهُ، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ الله وإخلاص العبادة له سُخِجُكُنُهُ، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللّه وَاجَلاص العبادة له سُخِجُكُنُهُ، قال تعالى: ﴿ لاَ اللّه النحل، آية رقم: ٣٦]، وقال تعالى: ﴿ لاَ إِلْكَ الله الله الله الرسل، وأنزل الكتب وَجُونِ بِاللّهِ فَقَدِ السّيوف ورفعت رايات الجهاد إلا لطمس معالم الشرك، وأن يكون الدين كله لله.

قال الشيخ ابن سعدي وَعَلَسَّهُ: «ووجه كون الشرك ظلمًا عظيمًا أنه لا أفظع وأبشع من سوَّى المخلوق من تراب بمالك الرقاب وسوَّى الذي لا يملك من الأمر شيئًا بمالك الأمر كله، وسوَّى الناقص الفقير من جميع الوجوه بالرب الكامل الغني من جميع الوجوه، وسوَّى من لم ينعم بمثقال ذرة من النعم بالذي ما بالخلق من نعمة في دينهم ودنياهم وأخراهم وقلوبهم وأبدانهم إلا منه، ولا يصرف السوء إلا هو. فهل أعظم من هذا الظلم شيء؟ وهل أعظم ظلمًا ممن خلقه الله لعبادته وتوحيده فذهب

بنفسه التي خلقها الله في أحسن تقويم فجعلها في أخس المراتب، جعلها عابدة لمن لا يسوى شيئًا فظلم نفسه ظلمًا كثيرًا»(١).

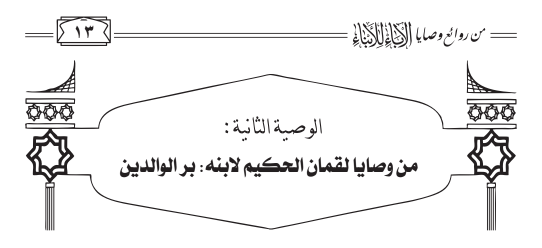
ولقد أبدى الله وأعاد كثيرًا في كتابه الكريم في النهي عن الشرك لعواقبه الوخيمة في الدنيا والآخرة، فأما في الدنيا فإن صاحبه يحرم الأمن والهداية، وأما في الآخرة فشقاء الأبد وخلود في نار جهنم لا يموت فيها ولا يحيا، وأما من وحد الله فعيشه أنعم العيش وحياته أطيب الحياة، وفي الآخرة ينعم برضى الله ونعيم باق، وخلود دائم في جنة عرضها السموات والأرض أعدت للمتقين.

وإن من فضل الله تعالى على خلقه أنه لا يأمرهم بشيء إلا بيّن لهم نفعه، ولا ينهاهم عن شيء إلا بيّن لهم ضرره، حتى يكون العبد على بصيرة بمن يتعلق ولمن يسلم وجهه إليه، قال تعالى: ﴿ أَفَمَن يَعْلُقُ كُمُن لَا يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكّرُونَ ﴿ إِن الله وجهه إليه الله وقم: ١٧]، وقال كَمَن لَا يَخْلُقُ أَفَلا تَذَكّرُونَ ﴿ إِن السورة النحل، آية رقم: ١٧]، وقال تعالى - مبينًا لعباده عظمته وأنه هو الذي يجب أن يُتعلق به ويتوكل عليه وتخلص العبادة له، قال تعالى: ﴿ تَبَارَكُ ٱلذِّي نَزّلُ ٱلْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ السّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ وَلَوْ يَتَخِذُ وَلَدُا وَلَمْ يَكُن لَكُ السّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ وَلَوْ يَتَخِذُ وَلَدُا وَلَمْ يَكُن لَكُ السّمَاوَتِ وَالْأَرْضِ وَلَوْ يَتَخِذُ وَلَدُا وَلَمْ يَكُن وَمَ اللهُ شَيْعُ فَو الْمُأْلِي وَخَلَقَ كُلّ شَيْعٍ فَقَدَّرَهُ لَقَدِيرًا ﴿ اللهِ قَال اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلْمَ اللهُ عَلَى عَبْدِهِ مَن اللهُ عَلَى عَبْدِهِ مَنْ اللهِ عَلْمَ اللهُ فَقَالَ: ﴿ وَاتَّخَذُوا مِن دُونِهِ عَلِهُ لَا يَعْلَمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ وَاللهُ اللهُ عَلْمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلُمُونَ وَلَا يَعْلِكُونَ مُوتًا وَلَا حَيْوَا وَلَا يَعْلِكُونَ مُوتًا وَلَا حَيْوَ وَلَا يَعْلُمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلِكُونَ مُوتًا وَلَا حَيْوَةً وَلَا عَنْمُ وَلَا يَعْمُ وَلًا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَمُ وَلَا يَعْلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) تفسير الشيخ السعدي كَيْلَتْهُ (ص٨٦٥- ٨٦٦) بتصرف.

وقال تعالى: ﴿ ﴿ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَّمْلُوكًا لَّا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَمَن رَّزَقَنْكُ مِنَّا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَ يُنفِقُ مِنْكُ سِرًّا وَجَهَّرًا ۖ هَلَ يَسْتَوُرَكَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يَقَدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُوَ كُلُّ عَلَىٰ مَوْلَـنَهُ أَيْنَمَا يُوجِّهِ لُّه لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلْ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ ۗ وَهُوَ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ۞ ﴾ [سورة النحل، الآيتان: ٥٥- ٧٦].

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



وردت النصوص الشرعية بالحث على بر الوالدين مع بيان الأجر العظيم في ذلك والتحذير من عقوقهما مع بيان ما يترتب عليه من الأضرار الوخيمة في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا الأَضرار الوخيمة في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا مَنَّا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ وَالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا إِمَّا يَبلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبرَ أَحَدُهُما أَوْ كِلاَهُما فَلا تَقُل لَمُما قُولًا كَيْم أَوْ كُلا اللهُ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ عَشَيْعًا وَالْوَلِدَيْنِ المِساء، آية رقم: ٣٦]، وقال تعالى: ﴿ ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ عَشَيْعًا وَالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنا ﴾ [سورة النساء، آية رقم: ٣٦].

وقال النبي ﷺ: «رَغِمَ أَنْفُهُ، ثُمَّ رَغِمَ أَنْفُهُ، ثُمَّ رَغِمَ أَنْفُهُ، ثُمَّ رَغِمَ أَنْفُهُ»، قِيلَ: مَنْ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟! قَالَ: «مَنْ أَدْرَكَ وَالِدَيْهِ عِنْدَ الْكِبَرِ، أَحَدَهُمَا أَوْ كِلَيْهِمَا، ثُمَّ لَمْ يَدْخُلِ الْجَنَّةَ»(۱).

وقال ﷺ: «... وَلَعَنَ اللَّهُ مَنْ لَعَنَ وَالِدَيْهِ» (٢).

وقال ﷺ: «رِضَا الرَّبِّ فِي رِضَا الْوَالِدِ، وَسَخَطُ الرَّبِّ فِي سَخَطِ الْوَالِدِ» (٣).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٢٥٥١) من حديث أبي هريرة ضِّيَّة.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث مسلم برقم (١٩٧٨) من حديث على ضيَّة.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي برقم (١٨٩٩) من حديث عبد اللَّه بن عمرو رها، وصححه الشيخ =

وكثيرًا ما يقرن الله بين عبادته والوصية بالوالدين وهذا يدل على عظمة ذلك، وهكذا في وصايا لقمان عِلْيَتْلار، فبعد أن أوصاه بعبادة الله وحده ثني بطاعة الوالدين، قال تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَالُهُ أَنْ عَامَيْنِ أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَلِدَيْكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ اللَّ وَإِن جَاهَدَاكَ عَلَيْ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعْهُمَا ۗ وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا ۖ وَٱتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى "ثُمَّ إِلَى مَرْجِعُكُمْ فَأُنبِّثُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ الله ﴿، وفي هاتين الآيتين من الفوائد والحكم ما يدعو إلى تدبرها والوصية بها:

- ١- رحمة الله بعباده إذ يوصيهم بما ينفعهم فعلًا وتركًا.
- ٢- أن الوصية بالوالدين عامة لكل الناس مشركهم ومؤمنهم وكافرهم و مسلمهم.
  - ٣- الوالدان الموصى بهما هما الأب والأم، ويلحق بهما الجد والجدة.
- ٤- بين الله تعالى سبب الوصية للوالدين فقال عن الأم: ﴿ مَلَتُهُ أُمُّهُ وَهْنًا عَلَىٰ وَهْنِ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾، قال ابن سعدي رَخِيَلَتْهُ: «أي مشقة على مشقة، فلا تزال تلاقي المشاق من حين يكون نطفة من الوحم والمرض والضعف والثقل وتغير الحال، ثم وجع الولادة، ثم فصاله في عامين». وهو ملازم لحضانة أمه وكفالتها ورضاعها، أفما يحسن بمن تحمل على ولده هذه الشدائد مع شدة الحب أن يؤكد على ولده ويوصى الله بتمام الإحسان إليه(١).

= الألباني رَخْلَلْتُهُ في السلسلة الصحيحة (٢/ ٤٤) برقم (٥١٦).

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمٰن في تفسير كلام المنان (ص٨٦٦).

- ٥- أن تمام الرضاعة عامان كاملان، قال تعالى: ﴿ ﴿ وَٱلْوَالِدَتُ يُرْضِعُنَ أَوْلَادَتُ يُرْضِعُنَ اللهِ وَالْوَالِدَتُ يُرْضِعُنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ [سورة البقرة، آية رقم: ٢٣٣].
- ٧- قرن الله تعالى بين شكره وشكر الوالدين، فكما أن الله يستحق الشكر لأنه هو الذي أوجدك من العدم فكذلك أوصى بشكر من كان سببًا في وجودك، ولو لم يكن إلا هذا السبب لكفى به موجبًا لبر الوالدين وطاعتهما. وهذا السبب لا يوجد من أعمال البر ما يكافئه إلا شيئًا واحدًا لا يتوفر في غالب الناس، قال النبي على «لا يَجْزِي وَلَدٌ وَالِدًا إلا أَنْ يَجِدَهُ مَمْلُوكًا فَيَشْتَريَهُ فَيُعْتِقَهُ »(١).
- ٨- مع هذه الوصايا العظيمة ببر الوالدين إلا أن طاعتهما مشروطة بأن
   تكون في غير معصية الله، إذ لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق مهما
   عظم قدره.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (١٥١٠) من حديث أبي هريرة ضيَّاته.

بِوَالِدَيْكَ، وَأَنَا أُمُّكَ، وَأَنَا آمُرُكَ بِهَذَا. قَالَ: مَكَثَتْ ثَلَاثًا حَتَّى غُشِيَ عَلَيْهَا مِنَ الْجَهْدِ، فَقَامَ ابْنُ لَهَا يُقَالُ لَهُ عُمَارَةُ، فَسَقَاهَا، فَجَعَلَتْ تَدْعُو عَلَى سَعْدٍ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ فِي الْقُرْآنِ هَذِهِ الْآيَةَ: ﴿ وَإِن جَلَهَدَاكَ عَلَىٰٓ أَن تُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمُ فَلَا تُطِعَهُمَا وصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَا ﴿ ١١ [سورة لقمان، آية رقم: ١٥].

٩- ما أرحمك يا رب وما أحلمك وما أكرمك، فشرك الوالدين وكفرهما وعصيانهما لربهما؛ بل حتى مع اجتهادهما وشدة حرصهما على ولدهما أن يشرك بالله تعالى ولا يؤمن به ويعصيه ولا يطيعه، مع هذا كله أمر بالإحسان إليهما ومصاحبتهما بالمعروف ولم يقل: وإن جاهداك على أن تشرك بي فعقهما؛ بل قال: «فلا تطعهما».

١٠- قوله تعالى: ﴿ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾.

بيان واضح أن كل من أشرك بالله تعالى أن فعله ليس على علم بل على جهل وضلال، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَر لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ عَانِمًا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ } إِنَّهُ لا يُفْلِحُ ٱلْكَنفِرُونَ الله السورة المؤمنون، آية رقم: ١١٧]. وقد تحدى الله تعالى جميع الخلق أن يأتوا ببرهان على شركهم، قال تعالى: ﴿ قُلُ أَرْءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَكُمْ شِرْكُ فِي ٱلسَّمَوَتِ ۗ ٱتْنُونِي بِكِتَب مِّن قَبْلِ هَلذاً أَوْ أَثكرَةٍ مِّنْ عِلْمٍ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴿ اللهِ [سورة الأحقاف، آية رقم: ٤].

١١- في قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّبِعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى آهِ حث على اتباع سبيل

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم برقم (۲۳/ ۱۷٤۸).

المؤمنين المنيبين إلى الله والاقتداء بهم ومصاحبتهم، قال تعالى لنبيه على لله المؤمنين المنيبين إلى الله والاقتداء بهم ومصاحبتهم، قال تعالى لنبيه على الله المؤمنين هدى الله فيهد كلهم المؤمنين المؤمنين حذر من اتباع سبيل غيرهم فقال: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيِّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِدٍ مَا تَوَلَى وَنُصَلِد مِنْ النساء، آية رقم: ١١٥].

17- تضمنت الآية الكريمة التنبيه إلى فضل مصاحبة الأخيار، وقد وردت النصوص الكثيرة من الكتاب والسنة تحث على ذلك وتنهى عن خلافه، قال تعالى - بعد أن ذكر ما وجده زكريا عليه السلام من الرزق عند مريم عليها السلام الذي لا يوجد عند غيرها، وأن الله هو الذي رزقها به - قال تعالى: ﴿هُنَالِكَ دَعَا زَكِرِيّا رَبَّهُۥ ﴿ [سورة آل عمران، آية رقم: ٣٨]، وقال تعالى: ﴿ ٱلْأَخِلَاءُ يُومَهِنِ بِعَضُهُمُ لِبَعْضِ عَدُقُ إِلّا ٱلمُتَّقِينَ ﴿ الله ﴾ [سورة الزخرف، آية رقم: ٢٧].

فمصاحبة الصالحين خير وبركة في الدنيا والآخرة، روى البخاري ومسلم من حديث أبي موسى الأشعري ضي أن النبي على قال: «إِنَّمَا مَثَلُ الجَلِيسِ الصَّالِحِ، وجَلِيسِ السُّوءِ، كَحامِلِ المِسْكِ، ونافِخِ الكِيرِ، فَحامِلُ المِسْكِ، إِمَّا أَنْ يَحْذِيَكَ، وإِمَّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ، وإِمَّا أَنْ تَجِدَ مِنْهُ رِيحًا طَيِّبَةً، ونافِخُ الكِيرِ، إِمَّا أَنْ يَحْرِقَ ثَيابَكَ، وإِمَّا أَنْ تَجِدَ رِيحًا خَبيثةً» (١).

وروى الترمذي في سننه من حديث أبي هريرة ﴿ النَّبِي عَلَيْهِ قَالَ: «الرَّجُلُ عَلَى دِينِ خَلِيلِهِ، فَلْيَنْظُرْ أَحَدُكُمْ مَنْ يُخَالِلُ » (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٥٥٣٤)، وصحيح مسلم برقم (٢٦٢٨) واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) برقم (٢٣٧٨)، وحسنه الشيخ الألباني رَخِلَتْهُ في السلسلة الصحيحة (١/ ٦٣٣) برقم (٩٢٧).

وأيضًا فإن من جالسهم تشمله بركة مجالستهم ويعمه الخير الحاصل لهم، وإن لم يكن عمله بالغًا مبلغهم، كما دل على ذلك ما أخرجه الشيخان من حديث أبي هريرة ولله أن النبي على قال: «إِنَّ لِلَّهِ مَلاَئِكَةً يَطُوفُونَ فِي الطَّرُقِ، يَلْتَمِسُونَ أَهْلَ اللَّمُ عُلْ اللَّمُ وَجَدُوا قَوْمًا يَذْكُرُونَ اللَّهَ تَنَادَوْا: هَلُمُّوا إِلَى حَاجَتِكُمْ»، وفي آخر الحديث: «فَيَقُولُ اللَّهُ، فَأُشْهِدُكُمْ أَنِّي قَدْ غَفَرْتُ لَهُمْ». قَالَ: «يَقُولُ مَلَكُ مِنَ الْمَلاَئِكَةِ: فِيهِمْ فُلاَنُ لَيْسَ مِنْهُمْ إِنَّمَا جَاءَ لِحَاجَةٍ. قَالَ: هُمُ الْجُلَسَاءُ لاَ يَشْقَى بِهِمْ جَلِيسُهُمْ» (۱).

قال عمر صلى الله المنه العيش في هذه الحياة الدنيا: ظمأ الهواجر، ومكابدة الساعات من الليل، ومجالسة أقوام ينتقون أطايب الكلام، كما ينتقى أطايب الثمر.

قال الشافعي:

ا فَوِحْدَتِي أَلَذُّ وَأَشْهَى مِنْ غَوِيٍّ أُعَاشِرُه عِبَادَةِ آمِنًا أَقَرُّ لِعَيْنِي مِنْ جَلِيسِ أُحَاذِرُه

إِذَا لَم أَجِد خِلَّا تَقِيًّا فَوِحْدَتِي وَأَجْلِسُ وَحْدِي لِلْعِبَادَةِ آمِنًا

١٤- في قوله تعالى: ﴿فَأُنبِّتُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعُملُونَ ۞ ﴾، إن الله سبحانه وتعالى

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم ٦٤٠٨، وصحيح مسلم برقم ٢٦٨٩.

يحصي أعمال العباد عليهم في كتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاه، قال تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنْسَانٍ أَلْزَمَنَكُ طَلَيْرَهُ, فِي عُنُقِهِ ۗ وَنُخْرِجُ لَهُ, يَوْمَ الْحَيْمَةِ كِتَبَاكُلُقَكُ مَنْشُورًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ اللَّهُ مَا لَكُ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْلُلِلْمُ الللللْلِهُ اللللْلِهُ اللللْلِلْمُلْمُ اللَّهُ الللللْلِلْمُ الللللْمُ

وقال تعالى: ﴿يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن شُوَءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ وَ أَمَدًا بَعِيدًا وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ وَ وَاللهُ رَءُوفُ بِالْعِبادِ (٣) ﴿ [سورة آل عمران، آية رقم: ٣٠]. فمن عمل وأيقن أن كل عمل يعمله سيلاقيه يوم القيامة لم يقدم إلا خيرًا.

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



قوله تعالى: ﴿ يَنْبُنَى إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَكِ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَوَتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴿ اللَّهُ .

# في هذه الآية من الفوائد:

- ١- ينبغي للواعظ والناصح أن يكون في موعظته ما يشعر بالإشفاق على
   المنصوح، فإن قوله: يا بنى ليس تصغير احتقار وإنما هو تصغير إشفاق.
- ٢- أن الموعظة لا تكون موعظة حقًا حتى تشتمل على بيان عظمة الله وسعة علمه وبالغ قدرته، وهكذا كانت دعوة الأنبياء لأقوامهم، قال نوح عليه الصلاة والسلام لقومه: ﴿مَّا لَكُو لَا نَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ﴿ اللَّهُ وَقَارًا ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ سَبَعَ سَمَوَتٍ طِبَاقًا ﴿ اللَّهُ مَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَ نُورًا وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِيهِنَ نُورًا وَجَعَلَ ٱلشَّمَسُ سِرَاجًا ﴿ اللَّهُ اللهُ سَبْعَ سَمَوَتٍ طِبَاقًا ﴿ اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

[سورة المدثر، آية رقم: ٣]، ولذلك تجد هذا المعنى في جميع قصص الأنبياء مع قومهم، ومن هنا يعلم الخطأ الكبير الذي يقع فيه بعض خطباء الجمعة الذين تخلو خطبهم من الموعظة، وإنما هي دروس علمية، ومسائل فقهية.

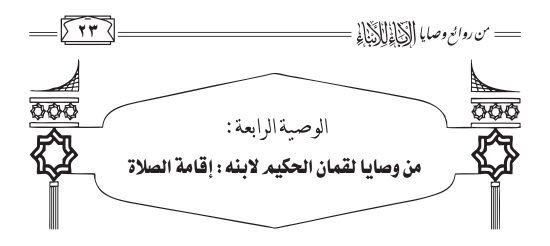
- ٣- الهاء في قوله: ﴿ يَنبُنَى إِنبَا ﴾ أي الخطيئة والحسنة، قال ابن جرير وَ عَلَيْتُهُ:
  لأن الله تعالى ذكره لم يعد عباده أن يوفيهم جزاء سيئاتهم دون جزاء
  حسناتهم فيقال إن المعصية إن تك حبة من خردل يأت بها الله، بل
  وعد كلا العاملين أن يوفيه جزاء أعمالهما»(١).
- ٤- في الآية بيان سعة علم الله وعظيم قدرته المحيطة بما دق وجل من خلقه، فإن حبة الخردل حبة متناهية في الصغر، ولدقيق علمه فإنه يأتي بها، وسواء في ذلك أن تكون في صخرة صماء أو في السموات أو في الأرض، ولذلك قال: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴿
- ٥- من أسماء الله الحسنى اللطيف والخبير، قال الشيخ عبد الرحمٰن السعدي رَخِيَلُهُ في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴿ أَي لطف في علمه وخبرته حتى اطلع على البواطن والأسرار وخفايا القفار والحار.

وفي معنى هذه الآية وردت آيات أخر كقوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ الْمُونِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْشُ شَيْئاً وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَيَةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ ٱلْيَنَا بِهَا وَكَفَىٰ بِنَا حَسِيبِينَ ﴿ اللَّهُ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِن تَكُ حَسَنَةً رقم: ٤٧]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِن تَكُ حَسَنَةً

<sup>(</sup>١) جامع البيان عن تأويل آي القرآن (٨/ ٢٥٥٩).

يُضَعِفْهَا وَيُؤْتِ مِن لَّدُنُهُ أَجُرًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ [سورة النساء، آية رقم: ٤٠]، وقال تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ, ﴿ ﴾ وَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ, ﴿ ﴾ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ, ﴿ ﴾ [سورة الزلزلة، آية رقم: ٧-٨]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتُلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا صَكُنًا عَلَيْكُم شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنَبٍ مُّبِينٍ ﴿ ﴾ [سورة يونس، آية رقم: ٢١].

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



يوصي لقمان الحكيم عليه ابنه بإقامة الصلاة فيقول فيما حكاه الله عنه: ﴿ يَنْبُنَى الْقِرِ ٱلصَّلَوْةَ ﴾، وفيها من الفوائد:

1- أن الصلاة من العبادات التي لا يستغني عنها البشر، ولذلك فرضها الله وشرعها لجميع الأمم لحاجتهم إليها، فمن دونها لا يطيب عيش، ولا يهنأ بال، ولا تسكن نفس، ولا تقر عين.

الصلاة هي قرة أعين الموحدين، وصلة العارفين بربهم، قال على الموجدين، وصلة العارفين بربهم، قال وجُعِلَتْ قُرَّةُ عَينِي فِي الصَّلَاةِ»(۱)، وقال على الصَّلَاةِ»(۲)، من حفظها حفظ دينه، ومن ضيعها فهو لما سواها أضيع. في إقامتها تستقيم حياة المرء، فيحفظه الله بها من الوقوع في المناهي، قال تعالى: ﴿إِنَ ٱلصَّكَوْةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكرِ ﴾ [العنكبوت، قال تعالى: ﴿إِنَ ٱلصَّكَوْةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكرِ ﴾ [العنكبوت، آية رقم: ٤٥]. مثلها كمثل رجل على نهر جار يغتسل منه كل يوم خمس

<sup>(</sup>١) سنن النسائي برقم (٣٩٣٩)، وصححه الشيخ الألباني كَلِمَلَهُ في صحيح سنن النسائي برقم (٣٦٨٠) من حديث أنس ﴿ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود برقم (٤٩٨٦)، وصححه الشيخ الألباني كَغَلَلْتُهُ في صحيح سنن أبي داود برقم (١٧١) من حديث محمد بن الحنفية.

مرات هل يبقى من درنه شيء (١)، هي كما قال ﷺ: «...والصَّلاَّةُ نُورٌ »(٢).

وأمره ربه أن يبشر المصلين، قال عَلَيْ: «بَشِّرْ الْمَشَّائِينَ فِي الظُّلَمِ إِلَى الْمَسَّاجِدِ بِالنُّورِ التَّامِّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(٣).

فالصلاة لا تحصى فضائلها، ولا يُحاط بخصالها.

قال إبراهيم عَلِينَ فيما حكاه الله عنه: ﴿ رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَّتِي ۚ رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآء ﴿ ﴿ ﴾ [سورة إبراهيم، آية رقم: ٤٠].

ومما ينبغي ذكره ما أخبر به عليه عن الأنبياء أنهم في قبورهم يصلون (١٠). ومن عجيب ما يذكر في ذلك ما جاء في قصة إسلام أبي ذر أنه كان

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٥٢٨)، وصحيح مسلم برقم (٦٦٧) من حديث أبي هريرة رهيه.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (٢٢٣) من حديث أبي مالك الأشعري.

 <sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه برقم (٧٨١)، وصححه الشيخ الألباني تَخْلَلْلهُ في صحيح سنن ابن ماجه
 (١/ ١٣٠) برقم (٦٣٣) من حديث سهل بن سعد الساعدي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البزار برقم (٦٨٨٨)، من حديث أنس بن مالك، وحسنه الألباني كَلْلله في أحكام الجنائز (ص ٢٧٢)، وقال: رأى النبي على موسى في قبره يصلي عندما أُسري به، وكذلك صلاة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام مقتدين به في تلك الليلة، كما ثبت في الصحيح.

في الجاهلية يصلي، روى مسلم في صحيحه من حديث عبد الله بن الصامت وَقَدْ صَلَّيْتُ، يَا ابْنَ أَخِي قَبْلَ أَنْ أَلْقَى الصامت وَقَلْمُ أَن أَبا ذَر وَقِيْهُ قَالَ له: وَقَدْ صَلَّيْتُ، يَا ابْنَ أَخِي قَبْلَ أَنْ أَلْقَى رَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ بِثَلَاثِ سِنِينَ، قُلْتُ: لِمَنْ؟ قَالَ: لِلَّهِ، قُلْتُ: فَأَيْنَ تَوَجَّهُ؟ وَسُولَ اللهِ عَلَيْهُ بِثَلَاثِ سِنِينَ، قُلْتُ: لِمَنْ؟ قَالَ: لِلَّهِ، قُلْتُ: فَأَيْنَ تَوَجَّهُ؟ قَالَ: أَتَوَجَّهُ حَيْثُ يُوجِّهُنِي رَبِّي، أُصَلِّي عِشَاءً حَتَّى إِذَا كَانَ مِنْ آخِرِ اللَّيْلِ قَالَ: أَنُو جَفَاءٌ (۱)، حَتَّى تَعْلُونِي الشَّمْسُ (۱).

٢- لم يقل لقمان لابنه: صل، وإنما قال له: أقم الصلاة، وبهذا اللفظ وردت أكثر النصوص القرآنية والأحاديث النبوية، وهذا اللفظ أبلغ وأشمل، فهو يدل على أن المطلوب أن تقام الصلاة على أكمل الوجوه وما يشرع فيها من خشوع القلب والجوارح، قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ الرَّكُوٰةَ وَارْكَعُواْ مَعَ الرَّكِينَ القلب والجوارح، قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ الرَّكُونَةَ وَارْكَعُواْ مَعَ الرَّكِينَ القلب والجوارح، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ الرَّكُونَ لَهُمْ أَجَدُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ الرَّكُونَ لَهُمْ اللهِ عَندَ رَبِّهِمْ وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ اللهِ المورة البقرة، آية رقم: ٢٧٧]، وغيرها كثير.

٣- لا يصدق على العبد أن يكون مقيمًا للصلاة حتى يقوم فيها بالأمور
 التالبة:

أ- أن يكون خاشعًا في صلاته مقبلًا فيها على ربه يعلم ما يقول فيها، قال تعالى: ﴿ يَمَا يُهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقَرَبُوا الصَّكَوْةَ وَأَنتُمْ شُكَرَىٰ حَتَّى تَعَلَمُوا مَا فَقُولُونَ ﴾ [سورة النساء، آية رقم: ٣٤]، وقال تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ اللَّمُؤْمِنُونَ فَا اللَّهِ اللَّهِ مَا إِنْ اللَّهُ مَا فِي صَلاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴿ ﴾ [سورة المومنون، آية رقم: ١-٢].

<sup>(</sup>١) الخفاء بكسر الخاء والمد: هوالغطاء، وكل شيء غطيته بكساء أو ثوب فذلك الغطاء خفاء.

<sup>(</sup>۲) برقم (۲٤٧٣).

وقال النبي عَلَيْ: «إِنَّ الرَّجُل لَيَنْصَرفُ وَمَا كُتِبَ لَهُ إِلَّا عُشْرُ صَلَاتِهِ تُسْعُهَا ثُمْنُهَا سُبْعُهَا سُدْشُهَا خُمْشُهَا رُبْعُهَا ثُلْثُهَا نِصْفُهَا سُدْشُهَا خُمْشُهَا رُبْعُهَا ثُلْثُهَا نِصْفُهَا اللهِ

ومما ينبغي التنبيه عليه أن الرجلين يقومان في الصف قد أديا أعمال الصلاة الظاهرة من التكبير إلى التسليم وبين صلاتيهما كما بين السماء والأرض.

قال ابن القيم رَحْلَشُهُ: «والناس في الصلاة على مراتب خمسة:

أحدها: مرتبة الظالم لنفسه المفرط، وهو الذي انتقص من وضوئها ومواقبتها وحدودها وأركانها.

الثاني: من يحافظ على مواقيتها وحدودها وأركانها الظاهرة ووضوئها، لكنه قد ضيع مجاهدة نفسه في الوسوسة، فذهب مع الوساوس و الأفكار.

الثالث: من حافظ على حدودها وأركانها وجاهد نفسه في دفع الوساوس والأفكار، فهو مشغول بمجاهدة عدوه لئلا يسرق صلاته، فهو في صلاة وجهاد.

الرابع: من إذا قام إلى الصلاة أكمل حقوقها وأركانها وحدودها، واستغرق قلبه مراعاة حدودها لئلا يُضيع شيئًا منها، بل همه كله مصروف إلى إقامتها كما ينبغى وإكمالها وإتمامها، قد استغرق قلبه شأن الصلاة وعبودية ربه سبحانه وتعالى فيها.

الخامس: من إذا قام إلى الصلاة قام إليها كذلك، ولكن مع هذا قد أخذ قلبه ووضعه بين يدي ربه عَنَيْقِينًا، ناظرًا بقلبه إليه، مراقبًا له،

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود من حديث عمار بن ياسر ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ مَا ١٩٩٧)، وصححه الشيخ الألباني رَحَمْلَتُهُ في صحيح سنن أبي داود (١/ ١٥١) برقم (٧١٤).

ممتلئًا من محبته وعظمته كأنه يراه ويشاهده، وقد اضمحلت تلك الوساوس والخطرات، وارتفعت حجبها بينه وبين ربه، فهذا بينه وبين غيره في الصلاة أفضل وأعظم مما بين السماء والأرض، وهذا في صلاته مشغول بربه عَنْ قرير العين به.

فالقسم الأول معاقب، والثاني محاسب، والثالث مكفر عنه، والرابع مثاب، والخامس مقرب، لأن له نصيبًا ممن جعلت قرة عينه في الصلاة، فمن قرت عينه بصلاته في الدنيا قرت عينه بقربه من ربه عَيَوْكِلُ في الآخرة، وقرت عينه أيضًا به في الدنيا، ومن قرت عينه بالله قرت به كل عين، ومن لم تقر عينه بالله تعالى تقطعت نفسه على الدنيا حسرات»(۱).

ب- أن يؤديها بشروطها وأركانها وواجباتها وتكمل إقامتها بالإتيان بما يُستحب فيها، قال ﷺ: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي»(٢).

ج- المداومة على أدائها حتى الممات ، قال تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مُ كَانِ صَلَاتِهِمُ دَآبِمُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ [سورة المعارج، آيتان: ٢٢- ٢٣]، وكان من آخر ما وصى به النبي ﷺ وهو يلفظ أنفاسه أن قال: «الصَّلاةَ الصَّلاةَ، وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ (٣).

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

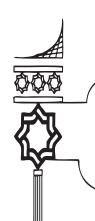
<sup>(</sup>١)الوابل الصيب من الكلم الطيب، ص٣٤ - ٣٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري برقم (٦٣١) من حديث مالك بن الحويرث صفيًا.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه من حديث علي بن أبي طالب ظليه برقم (٢٦٩٧)، وصححه الشيخ الألباني كَالله في صحيح سنن ابن ماجه (٢/ ١٠٩) برقم (٢١٨٣).







الوصية الخامسة والسادسة:

من وصايا لقمان الحكيم عَيْدُ لابنه: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر



1- أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مشروع في الأمم السابقة وهذا يدل على أن المجتمعات لا تصلح بدونه، وقد فضل اللّه أمة محمد على على سائر الأمم السابقة لقيامهم بهذا الأمر فقال تعالى: ﴿ كُنتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِأَلْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِأَلْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِأَلْمَعُ اللّهِ ﴾ [سورة آل عمران، الآية: ١١٠].

قال عمر ضي « من سره أن يكون من هذه الأمة، فليؤد شرط الله فيها » (١).

وقال القرطبي وَهِ اللهِ: "إنما صارت أمة محمد عَلَيْ خير أمة لأن المسلمين منهم أكثر، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيهم أفشى "(١). وقال أيضًا وَهِ اللهُ: "في هذه الآية مدح لهذه الأمة ما أقاموا ذلك،

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير رَحَمُلَتْهُ (٣/ ١٥٩).

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن (٥/ ٢٦١).

واتصفوا به، فإذا تركوا التغيير وتواطؤوا على المنكر زال عنهم المدح، ولحقهم اسم الذم وكان ذلك سببًا في هلاكهم»(۱).

٢- أن العبد قد يستقيم في نفسه، ولا يكون ذلك كافيًا بل عليه أن يقيم على الحق غيره، بأن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر. فهذا لقمان علي الما أوصى ابنه بالاستقامة في نفسه أمره بذلك، فإن شخصية المسلم مبنية على أربعة أركان:

الأول: العلم والإيمان.

الثاني: العمل الصالح.

الثالث: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

الرابع: الصبر.

قال تعالى: ﴿ وَٱلْعَصِّرِ اللَّهِ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَغِي خُسْرٍ اللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبْرِ اللَّهِ السورة العصر، الآيات: ١ - ٣].

٣- الحياة كلها أمر ونهي، فمن كان أمره بالمعروف ونهيه عن المنكر فذاك المؤمن، قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُمُ أَوْلِيَآ مُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُمُ أَوْلِيآ مُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُمُ أَوْلِيآ مُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ وَيُطِيعُونَ وَالْمُوْرِقِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُنكر وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوةَ ويُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَ أَوْلَيَهِكُ سَيَرَ مُهُمُ مُ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِينٌ حَكِيمُ الله وَ التوبة، آية رقم: ٧١].

فمن عكس ذلك فهو المنافق، قال تعالى: ﴿ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (٥/ ٢٦٤).

بَعَضُهُم مِّنُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمُنكَرِ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمَعْرُوفِ ﴾ [سورة التوبة، آية رقم: ٦٧].

٤- من فوائد الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر تجنب سخط الله ولعنته، قال تعالى: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَنِي إِسْرَءِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُردَ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ كَانُواْ لَا يَتَنَاهُونَ عَن مُنكَرٍ فَعَلُوهُ لَبِئْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴿ اللَّهِ السورة للسائدة، آيتان: ٧٨- ٧٩].

٥- ومن فوائده أيضًا أنه إذا وقع الهلاك على العاصين نجا أهل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ لِيُهَالِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمٍ وَأَهَلُهَا مُصلِحُونَ ﴿ اللهِ السورة هود، آية: ١١٧].

7- ومنها أن من لم يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر وهو قادر على ذلك فإنه يهلك مع أهل المنكر وإن لم يعمل عملهم، قال تعالى: وسَّعَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْكِةِ ٱلَّتِي كَانَتُ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعَدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ إِذْ يَعَدُونَ فِي ٱلسَّبْتِ مِ أَنْ تَأْتِهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَعًا وَيَوْمَ لَا يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِمْ إِذْ تَأْتِهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَعًا وَيَوْمَ لَا يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِمْ كَذَاكُ نَبْلُوهُم بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ الله وَإِذْ قَالَتْ أُمَّةُ مِنْهُمْ لِمَ تَعِظُونَ قَوْمًا ٱللهُ مُهْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُواْ مَعْذِرةً إِلَى رَبِّكُمْ وَلَعْلَهُمْ يَنْقُونَ اللهُ فَامَا نَسُواْ مَعْذِرةً إِلَى رَبِّكُمْ وَلَعُلَهُمْ يَنْقُونَ اللهُ فَامَا نَسُواْ مَعْذِرةً إِلَى رَبِّكُمْ وَلَعْلَهُمْ يَنْقُونَ اللهُ فَامَا نَسُواْ مَعْذِرةً إِلَى رَبِيكُمْ وَلَعْلَهُمْ يَنْقُونَ اللهُ فَامَا نَسُواْ مَعْذِرةً إِلَى رَبِيكُمُ وَلَعْلَهُمْ يَنْقُونَ اللهُ فَامَا نَسُواْ مِعَذَابًا اللّهِ يَعْدَابٍ بَعِيسٍ مَا كَانُواْ يَقْسُقُونَ اللّهُ فَا عَتَوْا عَن مَّا نُهُواْ عَنْهُ قُلْنَا لَمُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِعِينَ الللهُ يَ اللهُ وَيَعْمَى اللهُ عَنْ اللهُ مَا كَانُواْ يَقْسُقُونَ اللهُ فَا عَتَوْا عَن مَّا نُهُواْ عَنْهُ قُلْنَا لَمُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِعِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِعِينَ اللهُ اللهُ اللهُ عَرَافًا عَلَمْ الْمُعُونَ اللهُ اللهُ عَالَا عَلَامًا عَنْهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَونَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَقُولُ اللهُ المُهُ اللهُ اللهُ ال

وقصة اعتدائهم في السبت أنهم نهوا عن الصيد في يوم السبت فاحتالوا على ارتكاب المحرم بأن جعلوا الشباك يوم السبت وجمعوا السمك يوم الأحد، وظنوا أنهم يسلمون من الإثم.

٧- في زمن الفتن يكون المؤمنون على صنفين؛ الصنف الأول الذين يُؤذَون في سبيل الله لقيامهم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومخالطة الناس، والصبر على أذاهم. والصنف الثاني: المعتزلون، والأول أفضل من الثاني، قال النبي عَلَي أذاهم في الله في من الله في الله

وروى الإمام أحمد في مسنده من حديث عبدالرحمٰن الحضرمي في مسنده من النبي على النبي النب

وقال النبي ﷺ عندما سئل: أي الناس خير؟ قال: «رَجُلٌ جَاهَدَ بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ، وَرَجُلٌ فِي شِعْبِ مِنَ الشِّعَابِ يَعْبُدُ رَبَّهُ، وَيَدَعُ النَّاسَ مِنْ شَرِّهِ» (٤٠).

٨- ومنها رحمة الله بهذه الأمة حيث جعل النهي عن المنكر على
 مراتب حسب قدرة المرء واستطاعته، قال ﷺ: «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (٦/ ٢٨)، وقال ابن كثير كَيْرَاللهُ: إسناده جيد، ولكن رجوعه إلى قول عكرمة في نجاة الساكتين أولى من القول بهذا، لأنه تبين حالهم بعد ذلك، واللَّه أعلم.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي برقم (٢٥٠٧)، وابن ماجه (٤٠٣٢)، واللفظ له، وصححه الشيخ الألباني كَالله في صحيح سنن الترمذي (٢/ ٣٠٦) برقم (٢٠٣٥) من حديث ابن عمر.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد (٣٨/ ٢٤١) برقم (٢٣١٨١)، وقال محققوه: حسن لغيره.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري برقم (٦٤٩٤)، وصحيح مسلم برقم (١٨٨٨) من حديث أبي سعيد الخدري.

فَلْيُغَيِّرُهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ»(۱).

قال ابن مسعود رضي الما وضعت قريش سلى الجزور على ظهر النبي على وهو ساجد عند الكعبة: لو كانت لي منعة طرحته (٢)، فلم ينقص ذلك من قدره ولا مكانته؛ بل إن النبي على عندما ضحك الصحابة من دقة ساقيه قال: (وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَهُمَا أَثْقَلُ فِي الْمِيزَانِ مِنْ أُحُدٍ» (٣).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم برقم (٤٩) من حديث أبي سعيد الخدري رهيا الله المسلم

<sup>(</sup>٢)صحيح البخاري برقم (٢٤٠)، وصحيح مسلم برقم (١٧٩٤).

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد (٧/ ٩٩) برقم (٣٩٩١)، وقال محققوه: صحيح لغيره من حديث ابن مسعود ضيطيَّه.

نَفْسِي بِيَدِهِ، لَقَدْ رَأَيْتُ الَّذِينَ عَدَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ صَرْعَى، فِي القَلِيبِ قَلْيِبِ مَوْلِ اللَّهِ ﷺ صَرْعَى، فِي القَلِيبِ قَلْيبِ بَدْرِ (۱).

9- أن المرء يهلك برضاه عن المنكر وإن كان بعيدًا عنه، والعكس بالعكس، قال على المُخطِيئةُ فِي الْأَرْضِ كَانَ مَنْ شَهِدَهَا فَكَرِهَهَا، وَقَالَ مَرَّةً: أَنْكَرَهَا - كَانَ كَمَنْ غَابَ عَنْهَا، وَمَنْ غَابَ عَنْهَا فَرَضِيَهَا كَانَ كَمَنْ شَهدَهَا» (٢).

قال تعالى: ﴿ ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتُلُونَ ٱلْكِئنَبُ أَفُلًا تَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُا اللَّهُ اللَّهُ

وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ۞ ﴿ [سورة الصف، آية: ٢-٣].

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري برقم (۲٤٠)، وصحيح مسلم برقم (۱۷۹٤).

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود برقم (٤٣٤٥)، من حديث العرس بن عميرة الكندي، وحسنه الشيخ الألباني كَالله كما في صحيح سنن أبي داود برقم (٣٦٥١).

<sup>(</sup>٣) يعني أمعاءه.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري برقم (٣٢٦٧)، وصحيح مسلم برقم (٢٩٨٩).

قال الشيخ عبدالرحمٰن بن سعدي وَخِلَشُهُ: قوله: ﴿لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفَعُلُونَ ﴾ أي: لم تقولون الخير وتحثون عليه، وربما تمدحتم به، وأنتم لا تفعلونه؟ وتنهون عن الشر وربما نزهتم أنفسكم عنه، وأنتم متلوثون متصفون به؟! ولهذا ينبغي للآمر بالخير أن يكون أول الناس مبادرة إليه، والناهي عن الشر أن يكون أبعد الناس عنه(۱).

روى الإمام أحمد في مسنده من حديث أنس بن مالك رضي أن النبي عَلَى قَوْم تُقْرَضُ شِفَاهُهُمْ بِمَقَارِيضَ النبي عَلَى قَوْم تُقْرَضُ شِفَاهُهُمْ بِمَقَارِيضَ مِنْ نَارٍ، فَقُلْتُ: مَنْ هَؤُلَاءِ؟ قال: خُطَبَاءُ مِنْ أَهْلِ الدُّنْيَا كَانُوا يَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَيَنْسَوْنَ أَنْفُسَهُمْ ، وَهُمْ يَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلا يَعْقِلُونَ »(٢).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية وَعَلِيَّتُهُ: «أشد الناس عذابًا يوم القيامة عالم لم ينفعه الله بعلمه، فذنبه من جنس ذنب اليهود»(٤).

وكان الحسن إذا نهى عن شيء لا يأتيه أصلًا، وإذا أمر بشيء كان شديد الأخذ به، وهكذا تكون الحكمة، قال أبو الأسود الدولى:

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن سعدي (ص۸۲۱).

<sup>(</sup>٢) (١٩/ ٢٤٤) برقم (١٢٢١١)، وقال محققوه: حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) المعجم الكبير للطبراني (٢/ ١٦٦) برقم (١٦٨١)، وقال المنذري في كتابه الترغيب والترهيب (١/ ١٧٣): إسناده حسن، وصححه الشيخ الألباني كَيْلَتْهُ في السلسلة الصحيحة (٧/ ١١٣٣).

<sup>(</sup>٤) الفتاوى الكبرى (٥/ ٣٤٢).

لَا تَنْهَ عَنْ خُلْقِ وَتَأْتِي مِثْلَهُ عَارٌ عَلَيْكَ إِذَا فَعَلْتَ عَظِيمُ وَابْدَأْ بِنَفْسِكَ فَانْهَهَا عَنْ غَيِّهَا فَإِذَا انْتَهَتْ عَنْهُ فَأَنْتَ حَكِيمُ فَهُنَاكَ يُقْبَلُ إِنْ وَعَظْتَ وَيُقْتَدَى بَالعِلْمِ مِنْكَ وَيَنْفَعُ التَّعْلِيمُ (١)

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) الأخلاق والسير في مداواة النفوس (ص٩٩ -١٠٠).



قال الله تعالى - فيما حكاه الله عنه - قوله لابنه: ﴿ وَٱصْبِرَ عَلَىٰ مَا اللهِ عَلَىٰ مَا اللهِ تعالى - فيما ديلي أَصَابَكَ ﴾ [سورة لقمان، آية رقم: ١٧]، وفي ذلك من الفوائد ما يلي:

١- أن الصابر على الأذى في سبيل الله من أهل العزائم، ولا يبلغ هذه المرتبة إلا الكمل من الرجال، وقد خص الله بعض أنبيائه بذلك فقال:
 ﴿ فَأُصَبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُوا ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ [سورة الأحقاف، آية رقم: ٣٥]،
 قال الشيخ السعدي عند قوله تعالى: ﴿إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ أي: من الأمور التي يعزم عليها ويهتم بها، ولا يوفق لها إلا أهل العزائم(١).

## قال الشاعر:

# عَلَى قَدْرِ أَهْلِ العَزْمِ تَأْتِ العَزَائِمُ وَتَأْتِي عَلَى قَدْرِ الكِرَامِ المَكَارِمُ

وذكر الصبر هنا بعد الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وبعد قوله: ﴿ وَتَوَاصُوا بِاللَّهِ فَي المنكر لا ﴿ وَتَوَاصُوا بِالْحَقِهِ اللَّهِ عَلَى أَنْ مِن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر لا بد أن يلحقه الأذى، وأن دواء ذلك وعلاجه النافع هو الصبر، قال بعض

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن سعدي (ص۸٦٦).

= **\\ \\ \\**\\

السلف: عجبت للصبر تُداوى به الأشياء ولا يداوى به شيء.

- ٣- أن الله مع الصابر يقويه ويثبته ويعينه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللهَ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ الله مع الصابر يقويه ويثبته ويعينه، قال النبي عَلَيْهُ: «وَمَنْ يَتَصَبَرْ وَمَنْ يَتَصَبَرْ وَمَنْ يَتَصَبَرْ وُ اللّهُ» (٢).
   يُصَبِّرُهُ اللّهُ» (٢).
- ٤- من فضائل الصبر أن أجره لا حد له ولا عد، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ الزَّمر، آية رقم: ١٠].
  - ٥- هذه الفضائل العظيمة والأجور الكبيرة لا ينال كمالها إلا بأمرين:
- أحدهما: أن يشتمل على الأحوال الثلاثة وهي: الصبر على طاعة الله، والصبر على أقدار الله.
- وثانيهما: أن يكون الصبر لله وفي الله، قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا ٱبْتِغَآءَ وَثَانِيهِما: وَجُهِ رَبِّهِمْ ﴾ [سورة الرعد، آية رقم: ٢٢].
- وبذلك أمر الله نبيه حين بعثه برسالته، قال تعالى: ﴿ وَلِرَبِّكَ فَالِّمَ اللهُ نبيه حين بعثه برسالته، قال تعالى: ﴿ وَلِرَبِّكَ فَأُصْبِرُ اللهُ ا
- ٦- مما يعين على أن يكون العبد صابرًا حقًّا العلم بعواقب الأمور (٣)، فإن

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث في صحيح البخاري برقم (٦٤٧٠)، وصحيح مسلم (١٠٥٣) من حديث أبي سعيد الخدري عليها المعاددي المعاددي

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) أي نتائج الأفعال وما يترتب عليها.

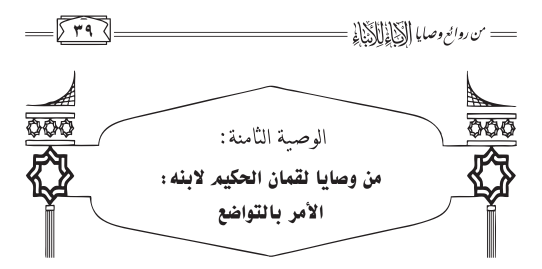
العلم بذلك يجعل العبد دائمًا على استعداد لوقوع المفاجآت، من أجل ذلك قال على الصَّبْرُ عِنْدَ الصَّدْمَةِ الأُولَى»(١).

ومن ذلك علمه بعواقب الصبر الحميدة، قال الشاعر:

وَالصَّبْرُ مِثْلُ اسْمِهِ مُرٌّ مُذَاقَتُهُ لَكِنَّ عَوَاقِبَهُ أَحْلَى مِنَ الْعَسَلِ

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>۱) جزء من حدیث أنس ﷺ في صحیح البخاري برقم (۱۲۸۳)، وصحیح مسلم برقم (۹۲۸).



قال لقمان لابنه فيما حكاه الله عنه: ﴿ وَلَا تُصَعِّرَ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَصَعِّرَ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُغَنَالِ فَخُورِ ﴿ ﴿ ﴾ [سورة لقمان، آية رقم: ١٨].

قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾، أي لا تعرض بوجهك عن الناس إذا كلمتهم أو كلموك احتقارًا منك لهم واستكبارًا عليهم، ولكن ألن جانبك وابسط وجهك إليهم، كما جاء في الحديث: (وَلاَ تَحْقِرَنَّ شَيْئًا مِنَ الْمَعْرُوفِ، وَأَنْ تُكَلِّمَ أَخَاكَ وَأَنْتَ مُنْبَسِطٌ إِلَيْهِ وَجُهُكَ ) (١).

والصعر الميل، وأصله داء يصيب البعير يلوي منه عنقه، ويطلق على المتكبر، يلوي عنقه ويميل خده عن الناس تكبرًا عليهم، ومنه قول عمر بن جنى الثعلبي:

## وَكُنَّا إِذَا الجَبَّارُ صَعَّرَ خَدَّهُ أَقَمْنَا لَهُ مِنْ مَيْلِهِ فَتَقَوَّمَا

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود برقم (٤٠٨٤)، من حديث جابر بن سُليم، وصححه الشيخ الألباني كَغْلَلْلهُ كما في السلسلة الصحيحة برقم (٣٤٢٢).

وقول أبي طالب:

## وَكُنَّا قَدِيمًا لَا نُقِرُّ ظُلَامَةً إِذَا مَا ثَنَوْا صُعْرَ الرُّؤُوسِ نُقِيمُهَا

ومن إطلاق الصعر على الميل قول النمر بن تولب العلكي:

إِنَّا أَتَيْنَاكَ وَقَدْ طَالَ السَّفَرْ نَقُودُ خَيْلًا ضُمَّرًا فِيهَا صُعُرْ (١)

ومن أعظم العقوبات عقوبة احتقار الناس، قال النبي عَلَيْهِ: «لا يَدْخُلُ الجَنَّةَ مَن كَانَ في قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِن كِبْرٍ»، قالَ رَجُلُ: إنَّ الرَّجُلَ يُحِبُّ أنْ يَكُونَ ثَوْبُهُ حَسَنًا ونَعْلُهُ حَسَنَةً، قالَ: «إنَّ اللَّهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الجَمَالَ، الكِبْرُ بَطُرُ الحَقِّ، وغَمْطُ النَّاس»(۲).

وبطر الحق هو رده، وغمط الناس احتقارهم، ومن صعر خده للناس فقد غمطهم.

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) أضواء البيان للشنقيطي (٦/ ٥٤٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (٩١) ، من حديث عبد اللَّه بن مسعود ضَّطَّتِه.



قال الله تعالى - فيما حكاه الله عنه - قوله لابنه: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَعًا ۗ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْنَالِ فَخُورٍ ﴿ ۞ ﴾ [سورة لقمان، آية رقم: ١٨].

والفرق بين هذه الوصية والتي قبلها أن الأولى في معاملة الناس، والثانية في هيئته بنفسه أن لا يمشي في الأرض مرحًا، وإنما يمشي كما يمشي عباد الرحمٰن. وفي هاتين الوصيتين الثامنة والتاسعة من الفوائد والحكم ما يأتى:

١- أن التكبر على الحق والخلق موجب لبغض الله تعالى، فإن من لم يحبه الله أبغضه، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُغَنَالٍ فَخُورٍ ﴿ الله أبغضه، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ كُلَّ مُغَنَالٍ فَخُورٍ ﴿ الله أبغضه، قال تعالى: ﴿إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن قَوْمِمُوسَىٰ فَبغَى لقمان، آية رقم: ٢٨]، وقال تعالى: ﴿إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِن اللّهُ وَمُوسَىٰ فَبغَى عَلَيْهِم مَّ وَءَانَيْنَكُ مِن اللّهُ وَمُوسَىٰ فَعَلَيْهِم مَ وَاللّه عَلَيْهِم وَاللّه وَل

<sup>(</sup>١) صحيح ابن حبان برقم (٧٢) من حديث أبي هريرة ضيَّ الله الألباني في =

٢- من أعظم ما يعين على التواضع وترك الكبر أن يعرف العبد ضعفه، قال تعالى: ﴿وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَعًا ۚ إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغُ ٱلْجِبَالَ طُولًا ﴿
 عُطولًا ﴿
 قال: ﴿ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴿
 قال: ﴿ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴿

٣- من أحب أن يرفع الله مقامه ويعلي منزلته فليتحلى بخلق التواضع ويجتنب الكبر ودواعيه، قال تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ وَيَجتنب الكبر ودواعيه، قال تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِ أُونَ قَالُواْ سَلَامًا اللهِ ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِمُ اللهِ وَقَالَ، آية رقم: ٣٦]، وقال النبي عَلَيْهِ: ﴿ قَلَاثُ أَقْسِمُ عَلَيْهِنَّ، وَأُحَدِّثُكُمْ حَدِيثًا فَاحْفَظُوهُ، قَالَ: فَأَمَّا الثَّلَاثُ التَّي أُقْسِمُ عَلَيْهِنَّ: فَإِنَّهُ مَا نَقَّصَ مَالَ عَبْدٍ صَدَقَةً، وَلَا ظُلِمَ عَبْدٌ بِمَظْلَمَةٍ فَيَصْبِرُ عَلَيْهَا إِلَّا زَادَهُ اللَّهُ بِهَا عِزًّا، وَلَا يَفْتَحُ عَبْدٌ بَابَ مَسْأَلَةٍ إِلَّا فَتَحَ اللَّهُ لَهُ بَابَ فَقْرِ ﴾ (١٠).

٤- كما يكون الكبر في القلوب يكون في الأقوال والأفعال والأحوال، روى مسلم في صحيحه من حديث إياس بن سلمة بن الأكوع أن أباه وَ عَلَى مسلم في صحيحه من حديث إياس بن سلمة بن الأكوع أن أباه وَ عَلَى عَنْدَ رَسُولِ اللهِ عَلَى بِشَمَالِهِ، فَقَالَ: «كُلْ بِيَمِينِكَ»، وَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

<sup>=</sup> الترغيب والترهيب ثم تراجع وضعفه في سلسلة الأحاديث الضعيفة برقم (٢٣٠٤)، وأعل ذلك بأنه منقطع فإن سعيد بن أبي هند لم يلق أبا هريرة، وصححه الشيخ شعيب الأرناؤوط في تخريج صحيح ابن حبان برقم (٧٢).

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد من حديث أبي كبشة الأنماري رهم (۲۹ / ٥٦١) برقم (١٨ مسند الإمام أحمد من حديث أبي كبشة الأنماري وقله من يونس بن خباب الأسيدي، فمنهم من وثقه ومنهم من ضعفه، وحسنه محققو المسند.

وقد كان أبو بكر ضِيَّهُ لعظم إيمانه وشدة تقواه لربه يخاف على نفسه من ذلك، روى البخاري في صحيحه من حديث سالم بن عبد الله عن أبيه وَ عن النبي عَيَّهُ قال: «مَن جَرَّ ثَوْبَهُ خُيلاء، لَمْ يَنْظُرِ اللَّهُ إلَيْهِ يَومَ القِيامَةِ» قَالَ أبو بَكْر: يا رَسولَ اللَّهِ، إنَّ أَحَدَ شِقَيْ ثَوْبِي يَسْتَرْ خِي، إلَّا أَنْ أَتَعاهَدَ ذلكَ منه، فَقَالَ النَّبِيُ عَيَّهِ: «لَسْتَ مِمَّنْ يَصْنَعُهُ خُيلاء» (").

٦- من قصة إبليس وآدم أخذ بعض أهل العلم أن عدم الامتثال للأمر
 أعظم من الوقوع في النهي، لأن الأول سببه الكبر والثاني سببه الشهوة،

<sup>(</sup>۱) برقم (۲۰۲۱).

<sup>(</sup>٢) مسند الإمام أحمد (٣٤/ ٢٣٨) برقم (٢٠٦٣٥)، وقال محققوه: حديث صحيح من حديث جابر فلهيد.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري برقم (٥٧٨٤)، وأخرجه مسلم (٢٠٨٥) بدون ذكر أبي بكر.

قال ابن القيم وَعَلِللهُ: قال سهل بن عبد الله: ترك الأمر عند الله أعظم من ارتكاب النهي، لأن آدم نُهي عن أكل الشجرة فأكل منها فتاب الله عليه، وإبليس أُمر أن يسجد لآدم فلم يسجد فلم يُتب عليه.

قلت: هذه مسألة عظيمة لها شأن، وهي أن ترك الأوامر أعظم عند الله من ارتكاب المناهى، وذلك من وجوه عديدة .

أحدها: ما ذكره سهل من شأن آدم وعدو الله إبليس.

الثاني: أن ذنب ارتكاب النهي مصدره في الغالب الشهوة والحاجة، وذنب ترك الأمر مصدره في الغالب الكبر والعزة، و ﴿ لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ كِبْرٍ ﴾ (١)، ويدخلها من مات على التوحيد وإن زنى وسرق.

الثالث: أن فعل المأمور أحب إلى الله من ترك المنهي كما دلت على ذلك النصوص كقوله على «أَحَبُّ الأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى الصَّلَاةُ عَلَى وَقَيْهَا» (٢).

الرابع: أن فعل المأمورات حياة القلب وغذاؤه وزينته وسروره وقرة عينه ولذته ونعيمه، وترك المنهيات بدون ذلك لا يحصل له شيءٌ من ذلك، فإنه لو ترك جميع المنهيات ولم يأت بالإيمان والأعمال المأمور بها لم ينفعه ذلك الترك شيئًا وكان خالدًا مخلدًا في النار.

وفي الجملة سر هذه الوجوه أن المأمور به محبوبه، والمنهي مكروهه،

<sup>(</sup>۱) جزء من حدیث في صحیح مسلم برقم (۹۱).

<sup>(</sup>٢) أصله في الصحيحين من حديث عبد الله بن مسعود صفيح البخاري برقم (٥٢٧)، وصحيح مسلم برقم (٨٥).

ووقوع محبوبه أحب إليه من فوات مكروهه، وفوات محبوبه أكره إليه من وقوع مكروهه، والله أعلم (١).

٧ - الكبرياء رداء الجبار سبحانه وتعالى، فلا أذل ولا أحقر ولا أهون ممن نازع الله فيه، قال ﷺ: « قَالَ اللّهُ تَعَالَى: الْكِبْرِيَاءُ رِدَائِي، وَالْعَظَمَةُ إِزَارِي ، فَمَنْ نَازَعَنِي وَاحِدًا مِنْهُمَا، قَذَفْتُهُ فِي النّارِ»(٢).

٨ - أن الكبر يشمل تزكية النفس والإعجاب بها عند الآخرين، والتكبر بالنسب والمال والجاه، والقوة، والجمال، فصاحب النسب الشريف يتكبر على من ليس كذلك، وإن كان أرفع منه عملًا، والغني يتكبر بماله على الفقير، وصاحب المنصب يتكبر على من ليس كذلك، والمرأة الجميلة تتكبر على المرأة التي ليست كذلك، قال تعالى: ﴿إِنَّ أَكُرُمَكُمُ عِندَ اللّهِ المورة الحجرات، آية: ١٣].

قال ﷺ: «أَرْبَعٌ فِي أُمَّتِي مِنْ أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ، لَا يَتْرُكُونَهُنَّ: الْفَخْرُ فِي الْأَخْسَابِ، وَالطَّعْنُ فِي الْأَنْسَابِ»(٣) الحديث.

وقال ﷺ: «لَيَنْتَهِيَنَّ أَقْوَامٌ يَفْتَخِرُونَ بِآبَائِهِمُ الَّذِينَ مَاتُوا إِنَّمَا هُمْ فَحْمُ جَهَنَّمَ، أَوْ لَيَكُونُنَّ أَهْوَنَ عَلَى اللَّهِ مِنَ الجُعَلِ الَّذِي يُدَهْدِهُ الخِرَاءَ بِأَنْفِهِ، إِنَّ اللَّهَ أَذْهَبَ عَنْكُمْ عُبِّيَّةَ الجَاهِلِيَّةِ وَفَخْرَهَا بِالآبَاءِ، إِنَّمَا هُوَ مُؤْمِنٌ تَقِيُّ وَفَاجِرٌ اللَّهَ أَذْهَبَ عَنْكُمْ عُبِيَّةَ الجَاهِلِيَّةِ وَفَخْرَهَا بِالآبَاءِ، إِنَّمَا هُوَ مُؤْمِنٌ تَقِيُّ وَفَاجِرٌ

<sup>(</sup>١) من أراد الاستزادة فليراجع الفوائد لابن القيم (ص١٥٨ - ١٧٠).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم من حديث أبي سعيد الخدري وأبي هريرة رَجُّيُّتُهُمُّا برقم (٢٦٢٠) وسنن أبي داود برقم (٤٠٩٠) واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد من حديث أبي مالك الأشعري (٣٧/ ٥٣٨) برقم (٢٢٩٠٣)، وقال محققوه: حديث صحيح.

شَقِيٌّ، النَّاسُ كُلُّهُمْ بَنُو آدَمَ وَآدَمُ خُلِقَ مِنْ تُرَابٍ ١٠٠٠.

9 - من أسباب الوقوع في الكبر أن يأنف المتكبر عن الاعتراف بالخطأ، ولذلك عدَّ أهل العلم البدعة في المرتبة الثانية بعد الكفر، لأن صاحبها لا يتوب منها لأنه يعظم عليه الرجوع إلى الحق والاعتراف بالخطأ، وهذا خلاف ما عليه عباد الله الصالحين، قال تعالى: ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِللهِ وَلَا اللهَ الْمَلَيْكَةُ اللَّقَرَبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسَتَحَبِرُ فَسَيَحْشُرُهُمُ إِلَيْهِ وَلَا الله الساء، آية رقم: ١٧٢].

١٠ من أسباب الكبر التي يجب التنبه لها والحذر من الوقوع فيها
 أن يكون في المرء خصالًا يرى أنه بها أفضل من غيره والأمر ليس كذلك.

قال ابن كثير رَخِيرَلَتْهُ: وقول إبليس لعنه الله فيما حكاه الله عنه: ﴿أَنَا خَيرٌ مِنَهُ ﴾ من العذر الذي هو أكبر من الذنب، كأنه امتنع من الطاعة لأنه لا يؤمر الفاضل بالسجود للمفضول. يعني - لعنه الله: وأنا خير منه فكيف تأمرني بالسجود له؟ ثم بين أنه خير منه بأنه خُلق من نار، والنار أشرف مما خلقته منه وهو الطين. فنظر اللعين إلى أصل العنصر، ولم ينظر إلى التشريف العظيم، وهو أن الله تعالى خلق آدم بيده، ونفخ فيه من روحه،

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذي برقم (٣٩٥٥) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وقاس قياسًا فاسدًا في مقابلة نص قوله تعالى: ﴿ فَقَعُواْ لَهُ, سَجِدِينَ الله وقاس قياس قياسًا فاسجود، فلهذا [سورة الحجر، آية رقم: ٢٩]. فشذ من بين الملائكة بترك السجود، فلهذا أبلس من الرحمة، أي آيس من الرحمة، فأخطأ قبحه الله في قياسه ودعواه أن النار أشرف من الطين أيضًا فإن الطين من شأنه الرزانة والحلم والأناة والتثبت، والطين محل النبات والنمو والزيادة والإصلاح، والنار من شأنها الإحراق والطيش والسرعة، ولهذا خان إبليس عنصره ونفع آدم عنصره بالرجوع والإنابة والاستكانة والانقياد والاستسلام لأمر الله والاعتراف وطلب التوبة والمغفرة (١٠).

وفي صحيح مسلم من حديث عائشة في أن النبي على قال: «خُلِقَتِ الْمَلَائِكَةُ مِنْ نُورٍ، وَخُلِقَ آدَمُ مِمَّا وُصِفَ لَكُم» (٢).

١١- ومنها تحريم الاختيال وأنه موجب للحرمان من محبة الله، قال عَلَيْ: «بَيْنَمَا رَجُلٌ يَتَبَخْتَرُ، يَمْشِي فِي بُرْدَيْهِ قَدْ أَعْجَبَتْهُ نَفْسُهُ، فَخَسَفَ اللَّهُ بِهِ الأَرْضَ، فَهُوَ يَتَجَلْجَلُ فِيهَا إِلَى يَوْمِ القِيَامَةِ»(٣).

17 - ومنها تحريم التفاخر، قال في المعجم الوسيط: فخر الرجل - فخرًا وفخارًا، وفخارة تباهى بماله وما لقومه من محاسن، ويُقال: «تفاخر» تعاظم وتكبر - والقوم فخر بعضهم على بعض (٤).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير كَيْلَشْهُ (٦/ ٢٦٥).

<sup>(</sup>۲) برقم (۲۹۹٦).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري من حديث عبد الله بن عمر الله بن عمر الله عن عبد الله بن عمر الله عبد الله بن عمر المده (٢٠٨٨).

<sup>(</sup>٤) المعجم الوسيط (ص٢٧٦).

أما الكبر فقد قال الغزالي رَحَرِلَتُهُ: «هو استعظام النفس ورؤية قدرها فوق قدر الغير»(۱)، وقال بعضهم: «هو استعظام الإنسان نفسه واستحسان ما فيه من الفضائل والاستهانة بالناس واستصغارهم والترفع على من يجب التواضع له»(۲)، والتعريفان يصبان في معنى واحد.

أما معنى الاختيال، فيقال: اختال الشخص: تكبر، تصرف بطريقة تدل على التباهي، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُغَنَالٍ فَخُورٍ ﴿ اللهِ السورة لقمان، آية رقم: ١٨].

اختال في مشيه تبختر، تمايل كبرًا (٣).

قال ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ أَوْحَي إِلَيَّ أَنْ تَوَاضَعُوا، حَتَّى لَا يَبْغِيَ أَحَدٌ عَلَى أَحَدٍ، وَلَا يَفْخَرَ أَحَدٌ عَلَى أَحَدٍ» وَلَا يَفْخَرَ أَحَدٌ عَلَى أَحَدٍ» (٤٠).

٣ - استثنى أهل العلم من مظاهر الكبر التي لا يؤاخذ عليها المرء حالتان:

الأولى: أن يكون ذلك طبيعة في الشخص لا يقصد لها ولا يتكلف لها كبعض أنواع المشي وأضرب الكلام.

والثانية والثالثة: الاختيال بين الصفين لإظهار عزة الدين وعلو الإيمان، وعند الصدقة؛ روى الإمام أحمد في مسنده من حديث جابر ابن عتيك رفي أن رسول الله على قال: «إنّ مِنَ الْغَيْرَةِ مَا يُحِبُّ اللّهُ وَمِنْهَا

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (٣/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأخلاق للجاحظ (ص٣٢)

<sup>(</sup>٣) معجم اللغة العربية المعاصرة (١/ ٧١٤).

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم برقم (٢٨٦٥) من حديث عياض بن حمار ضيَّهُ.

مَا يُبْغِضُ اللَّهُ، وَإِنَّ مِنَ الْخُيلَاءِ مَا يُحِبُّ اللَّهُ، وَمِنْهَا مَا يُبْغِضُ اللَّهُ، وَأَمَّا الْغَيْرَةُ الَّتِي يُبْغِضُ اللَّهُ الْغَيْرَةُ الَّتِي يُبِغِضُ اللَّهُ فَالْغَيْرَةُ الَّتِي يُبغِضُ اللَّهُ فَالْغَيْرَةُ الَّتِي يُحِبُّ اللَّهُ فَاخْتِيَالُ الرَّجُلِ بِنَفْسِهِ فَالْغَيْرَةُ فِي غَيْرِ الرِّيبَةِ، وَأَمَّا الْخُيلَاءُ الَّتِي يُحِبُّ اللَّهُ فَاخْتِيَالُ الرَّجُلِ بِنَفْسِهِ فَالْغَيْرَةُ فِي غَيْرِ الرِّيبَةِ، وَأَمَّا الْخُيلَاءُ الَّتِي يُبغِضُ اللَّهُ فَاخْتِيالُ عِنْدَ الصَّدَقَةِ، وَالْخُيلَاءُ الَّتِي يُبغِضُ اللَّهُ فَاخْتِيالُ الرَّجُلِ فِي الْفَخْرِ وَالْبَغْي»(١).

قال أبو سليمان الخطابي: معنى الاختيال في الصدقة أن تهزه أريحية السخاء فيعطيها طيبة نفسه بها من غير مَنِّ ولا أذى، واختيال الحرب أن يتقدم فيها بنشاط نفس وقوة جنان. قال أبو عبيد: الاختيال أصله التجبر والكبر والاحتقار للناس، والاختيال في الحرب أن تكون هذه الخلال من التجبر على العدو فيستهين بقتالهم وتقل هيبته لهم، فيكون أجرأ عليهم، وفي الصدقة أن تعلو نفسه وتشرف فلا يستكثر كثيرها وهذا مثل الحديث المرفوع، «إنَّ اللَّهَ يُحِبُّ مَعَالِي الْأَخْلَقِ، وَيَكْرَهُ سَفْسَافَهَا»(٢)(٣).

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

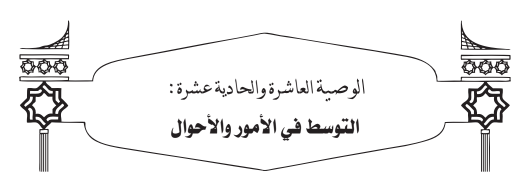
<sup>(</sup>١) (٣٩/ ١٦٢) برقم (٢٣٧٥٢)، وقال محققوه: حسن لغيره.

<sup>(</sup>۲) شرح السنة للبغوى (۱۲/ ۳۲۱- ۳۲۲) بتصرف.

<sup>(</sup>٣) معجم الطبراني الكبير من حديث الحسن بن علي ﴿ ٢٠/ ٢٩٦) برقم (١٢٩٨١) وقال محققوه: اسناده صحيح على شرط مسلم.







من وصايا لقمان الحكيم لابنه أن يتوسط في أموره وأحواله، قال تعالى فيما حكاه عنه وهو يخاطب ابنه: ﴿ وَٱقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَٱغْضُصْ مِن صَوْتِكَ ۚ إِنَّ أَنكُر ٱلْأَصُونِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ (١٠) ﴾ [سورة لقمان، آية: ١٩].

وقد جاء في التنزيل المبارك الأمر بالتوسط في أكثر من آية، قال تعالى: ﴿ قُلِ ادْعُواْ اللّهَ أَوِ ادْعُواْ الرَّحْمَنَ أَيّا مّا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَآءُ الْحُسْنَىٰ وَلَا تَجُهَر بِصَلَائِكَ وَلَا تُخَافِتُ بِهَا وَابْتَغِ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ اللهِ السورة الإسراء: آية: ١١٠]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغَلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلَا نَبْسُطُهَ كُلَّ اللّهِ فَنْقَعُدَ مَلُومًا تَحْسُورًا ﴿ اللهِ السورة الإسراء، آية: ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ وَالنّبِيكَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللّه اللهِ اللهِ اللهِ وَاللّه اللهِ اللهِ وَاللّه اللهِ اللهِ وَاللّه اللهِ اللهِ وَاللّه اللهِ وَاللّه وَاللّه اللهِ وَاللّه اللهُ وَاللّه وَاللّه اللهُ وَاللّه وَاللّه اللهُ وَاللّه اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّه اللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَوْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَلّهُ وَكُاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ ال

روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي موسى الأشعري ضي أن النبي على قال: «ارْبَعُوا علَى أَنْفُسِكُمْ، إنَّكُمْ لَيْسَ تَدْعُونَ أَصَمَّ وَلَا غَائِبًا، إنَّكُمْ تَدْعُونَ سَمِيعًا قَرِيبًا وَهُوَ مَعَكُمْ»(١).

ومن فوائد هاتين الوصيتين:

١- أن التوسط في الأمور هو الطريق المستقيم الذي يحبه الله تعالى،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٢٠٥)، وصحيح مسلم برقم (٢٧٠٤).

كما دلت على ذلك الآيات السابقة وغيرها.

٢- قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَضُوَتِ ﴾ قال مجاهد: أقبح الأصوات، وهذا التشبيه يدل على كراهة رفع الصوت من غير حاجة لقوله ﷺ:
 ﴿ لَيْسَ لَنَا مَثَلُ السَّوْءِ ﴾ (١).

وقد جاء التمثيل بالحمار في سياق التقبيح لقوله تعالى: ﴿ مَثَلُ اللَّذِينَ حُمِّلُواْ اَلنَّوْرَئَةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَخْمِلُ أَسَّفَارًا ﴾ [سورة الجمعة، آية رقم: ٥].

3- القصد في المشي هو الذي ليس بالبطيء المثبط ولا بالسريع المفرط، بل عدلًا وسطًا بين هذا وهذا دالًا على القوة والنشاط، كما كان الرسول عليه الصلاة والسلام يفعل في مشيه.

روى الامام أحمد في مسنده من حديث ابن عباس والله قال: كان النبى عَلَيْهُ إِذَا مَشَى، مَشَى مُجْتَمِعًا(٣)، لَيْسَ فِيهِ كَسَلٌ(٤).

قال المناوي رَجْلَلْهُ: «ومع سرعة مشيه كان على غاية من الهون

<sup>(</sup>۱) جزء من حدیث في صحیح البخاري برقم (٦٩٧٥) من حدیث ابن عباس ، وصحیح مسلم برقم (١٦٢٢).

<sup>(</sup>۲) رقم (۲۰۵۵).

<sup>(</sup>٣) قوله: مجتمعًا، قال ابن الأثير: أي شديد الحركة قويَّ الأعضاء، غير مُسْتَرْخٍ في المَشْي. النهاية (١/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٤) (٥/ ١٦٠) برقم (٣٣٠٣)، وقال محققوه: صحيح رجاله ثقات رجال الصحيح.

والتأني وعدم العجلة، فكان يمشي على هينته ويقطع ما يقطع بالجهد بغير جهد»(١).

وروى البغوي رَخِلَتْهُ في شرح السنة بسنده إلى على رَخِلَتْهُ أنه قال: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا مَشَى تَكَفَّأَ تَكَفِّيًا؛ كَأَنَّمَا يَنْحَطُّ مِنْ صَبَبِ» (٢).

وروي عن علي: أَنَّهُ عَلِياتٍ كَانَ إِذَا مَشَى تَقَلَّعَ (٣).

قال البغوي رَخِلِلله: قوله تَكَفِّيًا: أي تمايل إلى قدام، كما تتكفأ السفينة في جريها، وقوله «تقلع» أي كان قوي المشية يرفع رجليه من الأرض رفعًا بائنًا بقوة لا كمن يمشى اختيالًا، ويقارب خطاه تنعمًا(٤).

٥- من مواضع المشي التي جاء فيها التوجيه النبوي: المشي إلى الصلاة، قال عَلَيْدُ «إِذَا سَمِعْتُمُ الإِقَامَةَ، فَامْشُوا إِلَى الصَّلاَةِ وَعَلَيْكُمْ بِالسَّكِينَةِ وَالوَقَارِ، وَلاَ تُسْرِعُوا، فَمَا أَدْرَكْتُمْ فَصَلُّوا، وَمَا فَاتَكُمْ فَأَتِمُّوا»(٥).

٦- الوصية باستحباب القصد في المشي وخفض الصوت إنما ذلك بالأحوال التي لا حاجة فيها بالإسراع في المشي أو رفع الصوت، فإذا جاءت الحاجة إلى ذلك لم يكن مكروهًا ولا منكرًا، وقد وردت النصوص بذلك. وهذه إشارة إلى بعض النصوص، قال تعالى:

<sup>(</sup>١) فيض القدير (٥/ ٢٤٨).

<sup>(</sup>٢) (١٢/ ٣١٩) برقم (٣٣٥٣)، وقال البغوي: هذا حديث صحيح.

<sup>(</sup>٣) (١٢/ ٣١٩) وقال محققوه: رواه الترمذي وأبو داود وأحمد من حديث لقيط: فلم ينشب أن جاء رسول الله على يتقلع يتكفأ، وسنده صحيح.

<sup>(</sup>٤) شرح السنة (١٢/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري من حديث أبي هريرة عظيه برقم (٦٣٦)، وصحيح مسلم برقم (٦٠٢).

﴿ وَجَآءَ رَجُلُ مِّنْ أَقَصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسَعَىٰ ﴾ [سورة القصص، آية رقم: ٢٠]، وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ وَقَالَ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ ﴾ [سورة الجمعة، آية رقم: ٩]، وقد فسر بعض أهل العلم السعى هنا بالمشى القصد.

وثبت في أحاديث كثيرة أن السنة في السعي بين الصفا والمروة أن يسرع بين العلمين، روى الإمام أحمد في مسنده من حديث عائشة في يسرع بين العلمين، روى الإمام أحمد في مسنده من حديث عائشة في قال: خَرَجتُ مَعَ النّبِيِّ عَيْ فِي بَعضِ أَسفَارِهِ وَأَنَا جَارِيَةٌ لَم أَحمِل اللّحم، وَلَم أَبدُن، فَقَالَ لِلنّاسِ: «تَقَدّمُوا» فَتَقَدّمُوا، ثُمَّ قَالَ لِي: «تَعَالَي كَتَّى أُسَابِقَكِ»، فَسَابَقتُهُ فَسَبَقتُهُ، فَسَكَتَ عَنِّي، حَتَّى إِذَا حَمَلتُ اللّحمَ وَبَدُنتُ وَنسِيتُ، خَرَجتُ مَعَهُ فِي بَعضِ أَسفَارِهِ، فَقَالَ لِلنّاسِ: «تَقَدّمُوا» فَبَابَقتُهُ فَسَبَقَنِي، فَجَعَلَ فَتَقَدَّمُوا، ثُمَّ قَالَ: «تَعَالَي حَتَّى أُسَابِقَكِ» فَسَابَقتُهُ فَسَبَقَنِي، فَجَعَلَ فَتَقَدَّمُوا، ثُمَّ قَالَ: «تَعَالَي حَتَّى أُسَابِقَكِ» فَسَابَقتُهُ فَسَبَقَنِي، فَجَعَلَ يَضحَكُ، وَهُو يَقُولُ: «هَذِهِ بِتِلكَ» (۱۱).

وروى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث سلمة بن الأكوع صفي قال: خَرَجْتُ قَبْلَ أَنْ يُوَذَنَ بِالأُولَى، وَكَانَتْ لِقَاحُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ تَرْعَى بِذِي قَرَدَ، قَالَ: فَلَقِينِي غُلاَمٌ لِعَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ، فَقَالَ: أُخِذَتْ لِقَاحُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ ، قُلْتُ: مَنْ أَخَذَهَا؟ قَالَ: غَطْفَانُ، قَالَ: فَصَرَحْتُ ثَلاَثُ صَرَخَاتٍ: يَا صَبَاحَاهُ، قَالَ: فَأَسْمَعْتُ مَا غَطَفَانُ، قَالَ: فَصَرَحْتُ ثَلاَثُ صَرَخَاتٍ: يَا صَبَاحَاهُ، قَالَ: فَأَسْمَعْتُ مَا بَيْنَ لاَبَتِي الْمَدِينَةِ، ثُمَّ انْدَفَعْتُ عَلَى وَجْهِي حَتَّى أَدْرَكْتُهُمْ، وَقَدْ أَخَذُوا يَسْتَقُونَ مِنَ المَاءِ، فَجَعَلْتُ أَرْمِيهِمْ بِنَبْلِي، وَكُنْتُ رَامِيًا، وأقول: يَسْتَقُونَ مِنَ المَاءِ، فَجَعَلْتُ أَرْمِيهِمْ بِنَبْلِي، وَكُنْتُ رَامِيًا، وأقول:

## أَنَا ابْنُ الأَكْ وَاليَوْمُ يَوْمُ الرُّضَعْ

<sup>(</sup>١) (٣١٣ /٤٣) برقم (٢٦٢٧٧)، وقال محققوه: إسناده جيد.

وَأَرْتَجِزُ، حَتَّى اسْتَنْقَذْتُ اللِّقَاحَ مِنْهُمْ، وَاسْتَلَبْتُ مِنْهُمْ ثَلاَثِينَ بُرْدَةً، قَالَ: وَجَاءَ النَّبِيُّ وَالنَّاسُ، فَقُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ، قَدْ حَمَيْتُ القَوْمَ المَاءَ وَهُمْ عِطَاشُ، فَابْعَثْ إِلَيْهِمُ السَّاعَةَ، فَقَالَ: «يَا ابْنَ الأَكْوَعِ، مَلَكْتَ فَأَسْجِعْ» (١).

ومن المواضع التي لا يكره فيها رفع الصوت بل يكون مستحبًا أو واجبًا رفع الصوت بالأذان، روى البخاري في صحيحه من حديث عبد الرحمٰن بن أبي صعصعة الأنصاري عن أبيه ضَيَّتُهُ أنه أخبره: أن أبا سعيد الخدري ضَيَّتُهُ قال له: إِنِّي أَرَاكَ تُحِبُّ الْغَنَمَ وَالْبَادِيَةَ، فَإِذَا كُنْتَ فِي غَنَمِكَ، أَوْ بَادِيَتِكَ، فَأَذَنْتَ بِالصَّلاَةِ، فَارْفَعْ صَوْتَكَ بِالنِّدَاء، فَإِنَّهُ لاَ يَسْمَعُ مَدَى صَوْتِ الْمُؤَذِّنِ جِنُّ وَلاَ إِنْسٌ، وَلاَ شَيْءٌ، إِلاَّ شَهِدَ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، قَالَ أَبُو سَعِيدٍ: سَمِعْتُهُ مِنْ رَسُولِ الله عَيْ الله عَيْ (۱).

وروى مسلم في صحيحه في غزوة حنين: أن النبي عَلَيْ قال للعباس ضَلِيهُ: «أَيْ عَبَّاسُ، نَادِ أَصْحَابَ السَّمُرَةِ»، فَقَالَ عَبَّاسُ: وَكَانَ رَجُلًا صَيِّتًا، فَقُلْتُ بِأَعْلَى صَوْتِي: أَيْنَ أَصْحَابُ السَّمُرَةِ؟ قَالَ: فَوَاللَّهِ، لَكَأَنَّ عَطْفَتَهُمْ حِينَ سَمِعُوا صَوْتِي عَطْفَةُ الْبَقَرِ عَلَى أَوْلَادِهَا(").

وروى البخاري ومسلم من حديث العباس بن عبد المطلب ضياته قال: هي صَبِاحًاهُ»، فَاجْتَمَعَتْ قَال: صَعِدَ النَّبِيُّ عَيْلَةُ الصَّفَا ذَاتَ يَوْم، فَقَالَ: «يَا صَبَاحَاهُ»، فَاجْتَمَعَتْ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (١٩٤)، وصحيح مسلم برقم (١٨٠٦).

<sup>(</sup>۲) رقم (۳۲۹٦).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم برقم (١٧٧٥) من حديث عباس بن عبد المطلب فيهدد.

إِلَيْهِ قُرَيْشٌ (١)... الحديث

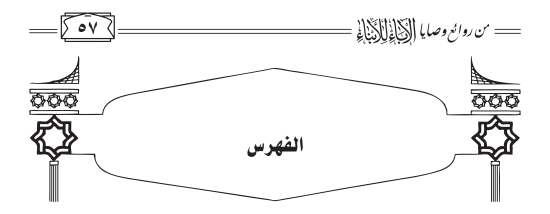
وكان النَّبِيُّ ﷺ إِذَا خَطَبَ احْمَرَّتْ عَيْنَاهُ، وَعَلَا صَوْتُهُ، وَاشْتَدَّ غَضْبُهُ، حَتَّى كَأَنَّهُ مُنْذِرُ جَيْشٍ يَقُولُ: «صَبَّحَكُمْ وَمَسَّاكُمْ»(٢).

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري برقم (٤٨٠١)، وصحيح مسلم برقم (٢٠٨).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم برقم (٨٦٧) من حديث جابر بن عبد الله عظيمه





| عدمه:                                                              |
|--------------------------------------------------------------------|
| وصية الأولى: الأمر بالتوحيد والنهي عن الشرك                        |
| وصية الثانية: من وصايا لقمان الحكيم لابنه: بر الوالدين             |
| وصية الثالثة: من وصايا لقمان الحكيم لابنه: مراقبة الله تعالى       |
| وصية الرابعة: من وصايا لقمان الحكيم لابنه: إقامة الصلاة ٢٣         |
| وصية الخامسة والسادسة: من وصايا لقمان الحكيم لابنه: الأمر بالمعروف |
| النهي عن المنكر                                                    |
| وصية السابعة: من وصايا لقمان الحكيم لابنه: الصبر على الأذى٣٦       |
| وصية الثامنة:من وصايا لقمان الحكيم لابنه: الأمر بالتواضع ٣٩        |
| وصية التاسعة: من وصايا لقمان الحكيم لابنه: النهي عن التكبر ٤١      |
| وصية العاشرة والحادية عشرة: التوسط في الأمور والأحوال              |
| فهرس: فهرس                                                         |