مجموعة مؤلفات فضيلة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله الراجحي (٥١)

# شُرْحُ

«اللَّمْعَةِ فِي الْأَجْوِبَةِ السَّبْعَةِ»

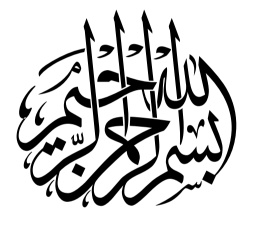
لشيخ الإسلام ابن تيمية كَلَلهُ

شرح عبد العزيز بن عبد الله الراجحي

شَزْحُ «اللُّمُعَةِ فِي الْاَّجُوِبَةِ السَّبْعَةِ» لشيخ الإسلام ابن تيمية ﷺ

# كل أنحفوق محفوظة الطبعة المؤلى ١٤٤٠هـ - ٢٠١٩مر

تم الصف والإخراج في مؤسسة عبدالعزيز الراجحي الوقفية



مقدمة



## :**->>•**∰•**←**-:



#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين، والعاقبة للمتقين، ولا عدوان إلَّا علىٰ الظالمين، وأصلي وأسلم علىٰ عبد الله ورسوله نبينا محمد، وعلىٰ آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلىٰ يوم الدين.

#### أما بعد:

فإن تعلم العلم وتعليمه من أفضل القربات وأجل الطاعات؛ ينال به الإنسان عند ربه أفضل الدرجات، فلا طريق للجنة إلَّا بالعمل الصالح، ولا عمل إلَّا بعلم.

وخلقنا الله تعالى لعبادته وتوحيده وطاعته كما قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ اللِّهِ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيعَبُّدُونِ ﴿ إِنَّ ﴾ [الذّاريَات: ٥٦]، ولا طريق لنا لمعرفة تفاصيل هذه العبادة إلَّا بالعلم، فلا بُدَّ من العلم بما أمر الله به حتى يفعله المسلم، والعلم بما نهى الله عنه حتى يتركه.

ومِنْ رحمته سبحانه بعباده أنه لم يخلقهم عبثًا ولم يتركهم سُدًّا، بل بَيَّنَ لهم سُلُّ السُّبُلَ التي توصل إليه وكلَّ أمر يحبه سُلُّ السنة رُسُلِهِ، فأرسل الله تعالىٰ الرُّسُل مبشرين وكلَّ أمر يكرهه علىٰ ألسنة رُسُلِهِ، فأرسل الله تعالىٰ الرُّسُل مبشرين ومنذرين كما قال سبحانه: ﴿كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللهُ ٱلنِّيتِئَ مُبَشِّرِينَ وَأُنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِنَبُ بِٱلْحَقِّ لِيَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَفُوا فَيْهُ البَيْرَةِ: ٢١٣].

وكان حظنا من الرُّسُلِ نبينا محمد عَلَيْ أفضل الخلق على الإطلاق، مَنَّ الله به على هذه الأمة، وكان على مِنْ العرب، بعثه الله بالحقّ بشيرًا ونذيرًا، يتلو آيات الله التي تزكي النفوس، ويعلم الناسَ

مقدمة

الكتاب والحكمة، وقد كانوا قبل بعثته عليه الصَّلاة والسَّلام في ضلال مبين وبُعْدٍ عن الحقِّ واضح.

وكان عليه الصَّلاة والسَّلام أرحم الناس بأمته، حريص على هدايتها وإيصال النفع الدنيوي والأخروي إليها، قال تعالى: ﴿لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذَ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنَ أَنفُسِهِمْ يَتَلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ مَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذَ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّن أَنفُسِهِمْ يَتَلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَتِهِ وَيُزكِيمِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِئنبَ وَالْحِكْمَةُ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ الْكِئنبَ وَالْحِكْمَةُ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ إِنَّ عَلَيْهِ مَا عَنِتُ مُ حَرِيثَ عَلَيْكُم والنَّوبَة عَلَيْهِ مَا عَنِتُهُمْ حَرِيثَ عَلَيْكُم والْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ وَقُلُ اللَّهُ عَنِينَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِئنبَ وَالْحِكْمَةُ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ مِينٍ إِنَّ اللَّهُ مِينٍ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِئنَبَ وَالْحِكْمَةُ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَيْ صَلَالِ مُبِينٍ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِئنَبَ وَالْحِكْمَةُ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَهِ صَلَالِ مُبِينٍ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِئنَبَ وَالْحِكْمَةُ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَيْ مَنْكُلِ مُبِينٍ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِئنَبَ وَالْحِكْمَةُ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَيْعِينٍ فَي الْمُهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِئنَبَ وَالْحِيلِ مُعْتِلِ مُهُمْ وَالْمُعُونُ اللَّهُ الْمُعَنِي الْكُونَ فَلَلْ مُعْتِينٍ إِنْ كَانُوا مِن قَبْلُولُ مَلِكِلُ مُهُمْ اللَّهُ الْمُعَلِقُ مُنْ اللَّهُ الْمُعَلِقُ عَلَيْهِ الْمُعَلِقُ عَلَيْهِ الْمُعَلِقِ مُنْ اللْعُلِي الْمُعَلِقِ عَلَيْهِ الْمُعْتَدِيقِ الْمُعَلِي الْمُعْلَقِ عَلَيْهُ الْمُعُلِقُ الْمُعَلِقِ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ الْمُعَلِقُ عَلَيْهُ الْمُعُلِقُ الْمُعُونُ الْمُعُونُ الْمُعُلِقُ الْمِن الْمُعُونُ الْمُعُلِقُ الْمُعُونُ الْمُعُونُ الْمُعُولُ الْمُعُولُ الْمُعُلِقُ الْمُعُلِقُونُ الْمُعُلُمُ الْمُعُلِقُ الْمُعِلَى اللْمُعُلِقُ الْمُعُولُ الْمُعُلِقُ الْمُعُلِقُ الْمُعُلُولُ الْمُعُلُولُ الْمُعُلِلُ الْمُعْلِقُ الْمُوا مِن اللَّهُ الْمُعُلُولُ الْمُعُولُ الْمُعُولُ الْمُعُلُولُ

وقد بلَّغَ نبينا عليه الصَّلاة والسَّلام الرِّسالة وأدَّىٰ الأمانة ونصح الأمة وجاهد في الله حقَّ جهاده حتىٰ أتاه مِنْ ربِّهِ اليقين، فصلوات الله وسلامه عليه وعلىٰ إخوانه من النبيين والمرسلين، وعلىٰ أصحابه وأتباعه إلىٰ يوم الدين.

ولم يمت عليه الصَّلاة والسَّلام حتى أكمل الله به لهذه الأمة الدين، وأتم عليها به النعمة، قال تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَيَنَكُمْ وَيَنَكُمْ وَيَنَكُمْ وَيَنَكُمْ وَيَنَكُمْ وَيَنَكُمْ وَيَنَكُمْ وَيَنَاكُمْ وَيَنَاكُمُ الْمِسْلَمُ دِينَاكُمْ اللهَائِدة: ٣].

ولم يترك عليه الصَّلاة والسَّلام شيئًا تحتاجه الأمة إلَّا بَيَّنَهُ لهم، قَالَ أَبُو ذَرِّ ضَيَّيَهُ: «لَقَدْ تَرَكَنَا مُحَمَّدٌ عَيَّيَةٌ وَمَا يُحَرِّكُ طَائِرٌ جَنَاحَيْهِ فِي السَّمَاءِ إِلَّا أَذْكَرَنَا مِنْهُ عِلْمًا»(١)، وفي «صحيح مسلم»(٢) عَنْ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٥/١٥٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الطهارة، رقم (٢٦٢).

عَبْدِالرَّحْمَنِ بْنِ يَزِيدَ عَنْ سَلْمَانَ قَالَ: قِيلَ لَهُ: «قَدْ عَلَّمَكُمْ نَبِيُّكُمْ عَلَيْ كُلُّ شَيْءٍ حَتَّىٰ الْخِرَاءَةَ؟» - يعني: أحكام الاستنجاء والاستجمار -، كُلَّ شَيْءٍ حَتَّىٰ الْخِرَاءَةَ؟» لَعَني : أحكام الاستنجاء والاستجمار أَوْ تَلَلَّ فَقَالَ: «أَجَلْ، لَقَدْ نَهَانَا أَنْ نَسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةَ لِغَائِطٍ أَوْ بَوْلٍ، أَوْ قَالَ: فَقَالَ: «أَجَلْ، لَقَدْ نَهَانَا أَنْ نَسْتَثْجِي بِأَقَلَّ مِنْ ثَلَاثَةِ أَحْجَادٍ، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِي بِأَقَلَّ مِنْ ثَلَاثَةِ أَحْجَادٍ، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِي بِأَقَلَ مِنْ ثَلَاثَةِ أَحْجَادٍ، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِي بِرَجِيعٍ أَوْ بِعَظْمٍ».

ومِنْ أعظم ما يهم الأمةَ ويكون سببًا في نجاتها وسعادتها تعليمها التوحيد ونهيهم عن الشِّرك، ولذا أنزل الله تعالىٰ هذا الكتاب العظيم الذي هو أعظمُ وأفضلُ كتابٍ، مَنْ عَمِلَ بما فيه فهو السعيد، ومَنْ تركه وأعرض عنه فهو الشَّقِي.

بَيْنَ الله تعالىٰ في هذا الكتاب العظيم طريق أهل السعادة وأهل الشَّقاوة وصفاتِ المؤمنين والكافرين والمنافقين، وفيه الدعوة إلى الله، والنهي عن طرق الضلال الموصل إلى الله، والنهي عن طرق الضلال الموصل إلى المجحيم، والهداية لأقوم الطرق وأحسن الأخلاق، والبشارة للمؤمنين المجنات والتنعم في دار الكرامة، والنذارة والتحذير للكفار من النار دار الذُّلِ والمهانة، قال تعالىٰ: ﴿إِنَّ هَلَا الْقُرُءَانَ يَهْدِى لِلَّقِ هِمَ اَقُومُ وَيُشِيِّرُ الْمُؤْمِنِينَ اللّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ هُمُّمَ أَجُرًا كَبِيرًا ﴿ وَأَنَّ اللّذِينَ لَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ وَالمهانة، ودخل الناس في دين يُؤْمِنُونَ بِاللّغِهُ النبي الله البلاغ المبين، ودخل الناس في دين الله أفواجًا، فلما انتهت مهمته عليه الصَّلاة والسَّلام أنزل الله عليه في آخر حياته سورة «النصر»، وجعل له علامة ـ وهي مجيء نصر في آخله وفتح مكة ودخول الناس في دين الله أفواجًا ـ إذا رآها فقد قرب أجله عليه الصَّلاة والسَّلام، قال تعالىٰ: ﴿إِذَا جَآءَ نَصُرُ ٱللّهِ وَالصَّلاة وَالسَّلام، قال تعالىٰ: ﴿إِذَا جَآءَ نَصُرُ ٱللّهِ وَالمَّدِ وَالسَّلام، قالَ تعالىٰ: ﴿إِذَا جَآءَ نَصُرُ ٱللّهِ وَالمَّدِ وَالسَّلام، قال تعالىٰ: ﴿إِذَا جَآءَ نَصَرُ ٱللّهِ وَالمَّدِ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدُخُلُونَ فِي دِينِ ٱللّهِ أَفُواجًا ﴿ فَسَيَحْ مِحَمْدِ وَكُولُ الله فَسَيْحَ عِمَدِ وَالسَّلام، قال تعالىٰ: ﴿ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدُخُلُونَ فِي دِينِ ٱللّهِ أَفُواجًا ﴿ فَسَيَحْ مِحَمْدِ وَلَا اللّه فَسَيَحْ عَلَمْ الله أَوْلَا الله فَلَوْ اللّه أَوْلَامُ الله فَسَيَحْ عِمَمْدِ وَلَوْلَ فَي دِينِ ٱللّهِ أَفُواجًا ﴿ فَسَيَحْ عَلَمْدُ وَلَا اللّهُ فَا فَلَ اللّهِ أَنْوَامُ اللّهِ فَا أَلَا اللّهُ فَلَا اللّهُ اللّه اللّه فَلَا اللّه فَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه فَلَامُ اللّه فَلَامُ اللّه فَلَامُ اللّه فَلَامَ اللّه عليه الصَّلاة والسَّلام، قال تعالىٰ الله فَلَامُ الله فَلَامُ اللهُ فَلَامُ اللّه فَلَامُ اللّه فَلَامُ اللّه فَلَامُ اللّه فَلَامُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ وَرَأَيْتَ إِنَّهُ وَكَانَ تَوَّابًا ﴿ وَالنَّسِر: ١-١]، وفقِه ذلك حبر الأمة وترجمان القرآن عبد الله بن عباس والله وعلم أن هذه الآية علامة دنو أجله عليه الصَّلاة والسَّلام، في "صحيح البخاري" أن عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: كَانَ عُمَرُ يُدْخِلُنِي مَعَ أَشْيَاخ بَدْرٍ فَكَأَنَّ بَعْضَهُمْ وَجَدَ فِي نَفْسِهِ، فَقَالَ: "لِمَ تُدْخِلُ هَذَا مَعَنَا وَلَنَا أَبْنَاءٌ مِثْلُهُ؟!»، فَقَالَ عُمَرُ: "إِنَّهُ مَنْ قَدْ عَلِمْتُمْ"، فَدَعَاهُ ذَاتَ يَوْم فَأَدْخَلُهُ مَعَهُمْ، فَمَا رُئِيتُ عُمْرُ: "إِنَّهُ مَنْ قَدْ عَلِمْتُمْ"، فَلَاءَ وَاللّه وَعَالَى اللّه وَمَعَهُمْ، فَمَا رُئِيتُ عُمْرُ: "إِنَّهُ مَنْ قَدْ عَلِمْتُمُ مُنْ اللّه وَلَا لَيْرِيهُمْ، قَالَ: "مَا تَقُولُونَ فِي قَوْلِ اللّه تَعَالَىٰ: فَقَالَ بَعْضُهُمْ فَلَى اللّهِ تَعَالَىٰ: فَقَالَ بَعْضُهُمْ فَلَمْ يَقُلْ وَفَتِحَ عَلَيْنَا»، وَسَكَتَ بَعْضُهُمْ فَلَمْ يَقُلْ نَحْمَدُ اللّهَ وَنَسْتَغْفِرَهُ إِذَا نُصِرْنَا وَقُتِحَ عَلَيْنَا»، وَسَكَتَ بَعْضُهُمْ فَلَمْ يَقُلْ فَحُمَدَ اللّهَ وَنَسْتَغْفِرَهُ إِذَا نُصِرْنَا وَقُتِحَ عَلَيْنَا»، وَسَكَتَ بَعْضُهُمْ فَلَمْ يَقُلْ فَكَا اللّه وَنَسْتَغْفِرَهُ إِذَا نُصِرْنَا وَقُتِحَ عَلَيْنَا»، وَسَكَتَ بَعْضُهُمْ فَلَمْ يَقُلْ اللّهَ وَنَسْتَغْفِرَهُ إِذَا نُصِرْنَا وَقُتِحَ عَلَيْنَا»، وَسَكَتَ بَعْضُهُمْ فَلَمْ يَقُلْ وَمُعَلَى اللّهِ وَاللّهُ مَا تَقُولُ يَا ابْنَ عَبَّاسٍ؟ »، فَقَالَ بَعْ لَكَ اللّه وَاللّهُ عَلَى اللّه وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَنْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَكُ عَلَى اللّهُ وَلَكُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَكُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَكُ اللّهُ وَلَكُ عَلّهُ وَلَكَ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا تَقُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الل

وخير الناس وأفضلهم الصحابة الكرام الذين صحبوا رسولَ الله وخير الناس وأفضلهم الصحابة الكرام الذين صحبوا رسولَ الله ولا كان ولا يكون أحد مثلهم؛ آثرهم الله تعالى بصحبة نبيه فأسلموا عن طواعية واختيار، وذاقوا حلاوة هذا الدين فكان أحبَّ إليهم مِنْ أنفسهم وأهليهم وأموالهم.

وكان نبيهم محمدٌ عِي أحبَّ إليهم مِنْ كلِّ شيء، يَفْدونه بكلِّ غالٍ ونفيس، وكان يتنزل الوحي عليه عِي وهو بين أظهرهم فيبيِّن لهم آياتِ الله وأحكام شرعه، وكانوا يجاهدون مِنْ بين يديه ومِنْ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب «قوله ﴿فَسَيِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرُهُ وَرَأَيْتَ إِنَّهُ. كَانَ تَوَّابًا ﴿ ﴾ [النّصر: ٣]»، رقم (٤٩٧٠).

خلفه وعن يمينه وعن شمائله حتى استقرَّ هذا الدين وانتشرت الشريعة، فهم خير الناس وأفضلهم، ومَنْ طعن فيهم أو سبَّهم أو تنقَّصهم أو بعضًا منهم فذلك لمرض في قلبه؛ فحب الصحابة دينٌ وإيمانٌ وإحسان، وبغضهم كفرٌ ونفاقٌ وطغيانٌ كما قال الإمام الطحاوي كَلَيْهُ في «عقيدته»(١).

وخلَفَهُم التابعون، فدعوا إلى دين الله وجاهدوا في الله حقَّ جهاده، ثم خلَفَهُم تابعو التابعين، وهكذا مَنْ بعدهم، والعلماء في كلِّ زمان ومكان يدعون إلى الله، ويجاهدون في سبيله، ويبيِّنُون للناس الشرع والأمر الذي خلق الله العباد له، ويترسمون في ذلك خطى النبي عَلَيْ والصحابة الكرام.

ولَمَّا تطاولت العهود والأعصار وبَعُد الزمان عن زمن الوحي حصل للناس ضعف في دينهم وظهرت الفرق المنحرفة، فظهر في أواخر عهد الصحابة الخوارج الذين اشتبهت عليهم بعض النصوص فتأوَّلوها علىٰ غير تأويلها، وجعلوا النصوص التي وردت في الكفار في عصاة الموحِّدين فاعتقدوا أن المسلم يكفر بفعل الكبيرة، فكفَّرُوا المسلمين وقاتلوهم واستحلوا دماءهم وأموالهم أن فبيَّنَ لهم الصحابة الكرام وي خطأهم وزيغهم، ولَمَّا لم يرجعوا قاتلوهم، ثم ظهرت عقيدة السبئية المنسوبة إلىٰ ابن سبأ اليهودي، وهي طائفة تنتحل التشيع والغلو في عليِّ وَهِي هَا البيت، وتدعو إلىٰ تأليههم وعبادتهم مع الله وسبِّ الصحابة والطعن فيهم أنه ضهرت عقيدة القدرية،

<sup>(</sup>۱) «العقيدة الطحاوية» (ص ٥٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: «العقيدة الواسطية» لابن تيمية (ص ٣٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الملل والنحل» للشهرستاني (١/١٧٤).

مقدمة

وقالوا: "إن الله لا يعلم بالأشياء إلّا بعد وقوعها، وأنّ الأمر أنف "(1)، ثم المرجئة (٢)، ثم عقيدة الجهمية على يد الجهم بن صفوان فأنكر صفات الله على الله على العلماء والأئمة لها وتصدوا فرق القدرية والمرجئة وكثرت فانبرى العلماء والأئمة لها وتصدوا للردّ عليهم، وردُّهُمْ إلى حظيرة الحقّ والصواب، وألّفُوا في ذلك المؤلفات والكُتُبَ والرسائل التي تبين للناس الحقّ الذي التبس على كثير منهم.

ومِنْ أشهر هؤلاء العلماء الأئمةُ الأربعة، أبو حنيفة النعمان بن ثابت المتوفى سنة (١٥٠ هـ)، والإمام مالك بن أنس المتوفى سنة (١٧٠ هـ)، والإمام الشافعي المتوفى سنة (٢٠٤ هـ)، والإمام أحمد بن حنبل المتوفى سنة (٢٤١ هـ).

وتسلط المعتزلة في زمان الإمام أحمد كلله وأثّرُوا على المعتصم ومِنْ بعده المأمون، وامتُحن الناس ليقولوا بخلق القرآن، وتصدى لهم الإمام أحمد كلله وردَّ عليهم فوقف وقفة صادقة ولم ينثن أو يهن، وصبر على الابتلاء والأذى حتى صار إمام أهل السنة والجماعة، حتى قال على بن المديني: "إن الله أعزَّ هذا الدين برجلين ليس لهما ثالث، أبو بكر الصديق يوم الرِّدة، وأحمد بن حنبل يوم المحنة" فصمد لها الإمام أحمد كلله حتى انجلت.

(۱) انظر: «مجموع الفتاویٰ» لابن تیمیة (۲/ ۱۵۲)، (۷/ ۳۸۱).

-

<sup>(</sup>٢) انظر: «الملل والنحل» (١/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مجموع الفتاوي"» (٣/ ٣٥٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: «مجموع الفتاويٰ» (٥/٢٦٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: «تاريخ بغداد» للخطيب (٤١٨/٤).

ويقيض الله تعالى في كلِّ عصر لهذه الأمة مَنْ يجدِّد لها دينها، وكان مِنْ هؤلاء الأئمة المجاهدين الإمام المجاهد الصابر شيخ الإسلام ابن تيمية كلله، ظهر في القرن السابع الهجري، وقيضه الله للردِّ علىٰ الملاحدة وأهل البدع، فألَّف المؤلفات وصنَّفَ الرسائل في الردِّ علىٰ الفلاسفة والرافضة والقدرية والمعتزلة والخوارج والصوفية وغيرهم من أهل البدع، وانتفع الناس بهذه الكُتُب والمصنفات أيما نفع؛ لإخلاص هذا الإمام وعلمه الغزير وبصيرته في دين الله التي أعطاه الله إياها، وما زال الناس مِنْ عصره إلىٰ يومنا هذا وهم يستفيدون مِنْ كُتُبِهِ وينهلون مِنْ معينها، وقد جمع الشيخ عبد الرحمن بن قاسم كله مِنْ مؤلفاته ورسائله ما بلغ سبعة وثلاثين مجلدًا، وهي المشهورة بـ «مجموع الفتاويٰ»، وله كله وسائل كثيرة جدًّا.

ومِنَ الرسائل التي ألّفها هذه الرسالة التي بين أيدينا «اللمعة في الأجوبة السبعة»، وغالب رسائله كَلْلهُ أجوبة عن أسئلة توجه إليه فيجيب عنها ثم تنشر.

ولا شكَّ في نسبة هذه الرسالة إلى شيخ الإسلام ابن تيمية كله؛ فاسمه كله موجود في أول المخطوطة كما ذكر المحقق<sup>(۱)</sup>، ثم إن أسلوب الكتاب أيضًا أسلوب شيخ الإسلام كله، وكذلك إذا قارنت المواضيع والمسائل التي تعرَّض لها شيخ الإسلام كله في كتبه فإنها لا تختلف عما قرره كله في هذه الرسالة من المسائل والأحكام فحصل بذلك اليقين بأن هذه الرسالة له، وهذه الرسالة

<sup>(</sup>۱) تم إثبات نسخة المتن من الطبعة التي خرجت بتحقيق وتعليق سليمان بن صالح الغصن، الناشر «دار الصميعي»، الطبعة الأولى ١٤١٩هـ ـ ١٩٩٨م.

مقدمة المرابع

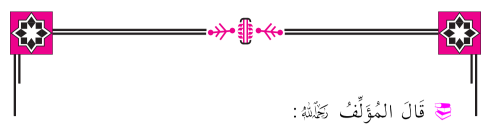
مطبوعة ضمن الرسائل التي جمعها الشيخ عبد الرحمن بن قاسم كلَّللهُ في «مجموع الفتاويٰ»(١).

وأما تسميتها بـ «اللمعة في الأجوبة السبعة» فلا يجزم بأنها من شيخ الإسلام ابن تيمية كلله؛ فلم تسم في «مجموع الفتاوى» بهذا الاسم، ولكن وجد هذا الاسم في بعض نسخ المخطوط فيحتمل أن يكون قد وضعه بعض تلاميذه كلله أو مَنْ بعدهم؛ رأى الأسئلة التي وجهت للإمام كلله وأجاب عنها سبعة فسمّاها «اللمعة في الأجوبة السبعة»، وهذا هو الأقرب.

وهذه الرسالة جواب عن أسئلة سبعة وردت عليه، وكلها تتعلق بالتوحيد وإخلاص الدين لله تعالىٰ.

کھ کتبہ عبدالعزیز بن عبدالله الراجعی

<sup>(</sup>۱) انظر: «مجموع الفتاويٰ» (۲۷/ ٦٤ \_ ١٠٥).



# بسم الله الرحمن الرحيم وبه ثقتي

ما تقول السادة العلماء أئمة الدين وعلماء المسلمين المجمعين فيمن يزور القبور ويستنجد بالمقبور في مرض به أو بفرسه أو بعيره، يطلب إزالة المرض الذي بهم، ويقول: «يا سيدي، أنا في حسبك، فلانٌ ظلمني، فلانٌ قصد أذيتي»، ويقول: «إن المقبور يكون واسطة بينه وبين الله تعالىٰ».

وفيمن ينذر للمساجد والزوايا والمشايخ حيهم وميتهم بالدراهم والإبل والغنم والشمع والزيت وغير ذلك، يقول: «إن سَلِمَ ولدي فللشيخ عليَّ كذا وكذا»، وأمثال ذلك.

وفيمن يستغيث بشيخه إذا أصابته نائبة أو سمع حسًا خلفه أزعجه استغاث بشيخه يطلب تثبيت قلبه من ذلك الواقع.

وفيمن يجيء إلى شيخه ويستلم القبر، ويمرغ وجهه عليه، ويمسح القبر بيديه، ويمسح بهما وجهه، وأشباه ذلك.

وفيمن يقصده بحاجته فيقول: «يا شيخ فلان ببركتك»، فيقول: «قضيت حاجتي ببركة الله وبركة الشيخ».

وفيمن يعمل السماع ويجيء إلى القبر فيكشف ويحط وجهه بين يدى شيخه على الأرض ساجدًا نحوه.

# وفيمن قال: «إن ثُمَّ قطبًا غوثًا فردًا جامعًا في الوجود». أفتونا مأجورين، وابسطوا القول في ذلك».

# ﴿ الشَّرِع ﴾

هذه هي الأسئلة التي وجهت إلى المؤلف كلله، وهي سبعة أسئلة كما سمَّاها أحد تلاميذه «اللمعة في الأجوبة السبعة»، واللمعة هي الشيء البرَّاق اللامع، وهذا الاسم للتشويق؛ حتى إذا سمعه المرء اشتاق لما تضمنه، وحثَّ نفسه على الاطلاع عليه.

وقوله: «ما تقول السادة العلماء» لا ريب أن العلماء هم سادة الناس وأشرافهم، وهم ورثة الأنبياء، وقد استشهدهم الله تعالىٰ على أجلِّ مشهود به، وهو الشهادة لله تعالىٰ بالوحدانية، وقرن شهادتهم بشهادته وشهادة ملائكته، فقال تعالىٰ: ﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ وَالْمَلَيْكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَايِمنا بِالْقِسْطِ ﴿ اللهِ عِمَان: ١٨].

والمراد به «العلماء» عند الإطلاق علماء الشريعة، وهم العلماء بالله وأسمائه وصفاته، فإذا جاءت النصوص في مدحهم والثناء عليهم فالمراد بهم العلماء بالله وأمره وشرعه، وأما إذا أريد علمًا أو عالمًا آخر فلا بُدَّ أن يقيد فيقال: «علم الفلك» و«علم الطب»، أو «عالم الهندسة» و«عالم الفضاء»، ونحو ذلك، وقد عكست القضية عند بعض الناس فصاروا يطلقون على علماء الطبيعة والفضاء «علماء» بلا قيد، وهذا خطأ.

ويتنوع العلم الذي وردت النصوص بفضله إلىٰ ثلاثة أنواع: الأول: العلم بأسماء الله وصفاته وأفعاله.

الثاني: العلم بحقِّهِ عَلَيْ الذي مِنْ أجله خلق الثقلين الجنِّ والإنس، وهو عبادته وتوحيده.

الثالث: العلم بجزاء المؤمنين والكافرين يوم القيامة.

وهذه الأقسام الثلاثة ليس لها رابع، كما قال العلَّامة ابن القيم كلله :

والعلم أقسام ثلاث ما لها من رابع والحق ذو تبيان علم بأوصاف الإله وفعله وكذلك الأسماء للرحمن والأمر والنهى الذي هو دينه وجزاؤه يوم المعاد الثانى

والكل في القرآن والسنن التي جاءت عن المبعوث بالفرقان<sup>(١)</sup>

وإذا جاءت النصوص في مدح العلماء والثناء عليهم فالمراد بهم العلماء الذين يعملون بعلمهم، أما إذا انحرف الإنسان فلم يعمل بعلمه فقد صار مغضوبًا عليه كاليهود؛ معهم علم ولكنهم لم يعملوا به فغضب الله عليهم، وصاروا يسمون «الأمة الغضبية»، كما أنَّ مَنْ، يتعبَّد الله بغير علم فهو ضالٌّ ومنحرف مشابه للنصاري، وقد قسَّمَ الله تعالىٰ الناس في سورة «الفاتحة» \_ التي هي أعظم سورة (١٠) \_ إلىٰ ثلاثة أقسام:

الأول: المنْعَم عليهم، وهم الذين جمعوا بين العلم والعمل، وهم الرُّسُل وأتباعهم إلى يوم القيامة، فيتعلم الواحد منهم ويتبصر في شريعة الله ثم يعمل.

والثاني: المغضوب عليهم، وهم الذين علموا ولم يعملوا بعلمهم، فانحرفوا بعد ما علموا فصاروا غاوين.

والثالث: الضالون، وهم الذين يعبدون الله على جهل وضلال، فلا علم عندهم ولا عمل صحيح.

<sup>(</sup>۱) «نونية ابن القيم» (ص ٢٦٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب «ما جاء في فاتحة الكتاب»، رقم (٤٤٧٤) من حديث أبي سعيد بن المعلى ظيَّيَّه.

ومِنْ رحمة الله تعالى بعباده المؤمنين أن أمرهم النبي على أن يدعو الله بهذا الدعاء العظيم، بأن يهديهم الصراط المستقيم صراط المنعَم عليهم، وأن يجنبهم طريق المغضوب عليهم وطريق الضالين في كلّ ركعة من ركعات الصلاة في اليوم والليلة سبع عشرة مرة في الفرائض، فضلًا عن النوافل (۱)، فهم يقرؤون في كلِّ ركعة ﴿ اَهْدِنَا الصِّرَطُ اللهُ المُعْنَصُوبِ المُعْنَصُوبِ عَلَيْهِمْ غَيْرِ اللهَ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِينَ ﴿ اللهَ اللهُ الله

والمنْعَم عليهم أيضًا أربعة أصناف كما ذكرهم الله تعالى في سورة «النساء»، قال تعالى: ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَالرّسُولَ فَأُولَتِكَ مَعَ الّذِينَ أَنّهُ عَلَيْمِم مِّنَ النّبِيّئَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينَ وَكَسُنَ أُولَتِهِكَ رَفِيقًا ( السّاء: ١٩].

وقوله: ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ أي: اهدنا صراطًا موصوفًا بأنه غير طريق المغضوب عليهم، وهم الذين يعلمون ولا يعملون.

وقوله: ﴿وَلَا الضَّالِينَ ﴿ أَي اهدنا صراطًا موصوفًا بأنه غير طريق الضالين، وهم الذين ليس عندهم علم فهم يعبدون الله على جهل وضلال ويتخبطون في الظلمات.

ولهذا، فإن حاجة الإنسان إلى هذا الدعاء أعظم مِنْ حاجته إلى الطعام والشراب، بل أعظم مِنْ حاجته إلى النَّفَس الذي يتردد بين جنبيه؛ لأن الإنسان إذا فقد الطعام والشراب أو النَّفَس مات،

<sup>(</sup>۱) أخرج البخاري، كتاب الآذان، باب «وجوب القراءة للإمام والمأموم في الصلوات كلها في الحضر والسفر»، رقم (۷۵٦)، ومسلم، كتاب الصلاة، رقم (۳۹٤) عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ وَيُشْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ? قَالَ: «لَا صَلَاةً لِمَنْ لَمْ يَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ».

والموت لا بُدَّ منه إن عاجلًا أو آجلًا، ولا يضر الإنسان إذا مات وهو مستقيم على طاعة الله، لكن إذا فقد الهداية ماتت روحه وقلبه، وصار إلى النار والعياذ بالله.

وأما العلوم الأخرى كالزراعة والصيدلة والطب والفلك فهذه علوم دنيوية يحتاجها الناس في مصالح دنياهم، وإذا تعلمها المسلم وحسنت نيته وقصد بذلك أن ينفع المسلمين فهو مأجور، وإن تعلمها من أجل كسب المعيشة فحسب فلا بأس، بخلاف العلم الشرعي فلا يجوز أن يتعلمه لأجل الدنيا أصالةً؛ لأنه عبادة.

يقول السائل لشيخ الإسلام ابن تيمية كلله: «ما تقول السادة العلماء أئمة الدين وعلماء المسلمين الجمعين»، وشيخ الإسلام ابن تيمية كلله مِنْ هؤلاء السادة فقد ساد غيره بالعلم وهو من العلماء وأئمة الدين، فهو إمام بحقّ، وهو جدير بأن يبيّن هذه الأمور ويكشف غامضها.

#### 🤢 السؤال الأول:

«مَنْ يزور القبور ويستنجد بالمقبور في مرض به أو بفرسه أو بعيره، يطلب إزالة المرض الذي بهم».

هذا السؤال في حكم مَنْ يزور القبور ويستنجد بالمقبور لمرض به أو بفرسه أو بعيره، فهو يستنجد بالمقبورين ويطلب منهم إزالة المرض الذي بهم، ويأتي في كلام المؤلف كله أن هذا شرك أكبر مخرج من المِلَّة؛ لأن الذي يزيل المرض هو الله، فهو الذي أنزل الداء وهو الذي يزيله، وأما صاحب القبر فهو مسكين مشغول بنفسه، لا يملك لها نفعًا ولا ضرًا، فكيف يملك ذلك لغيره وقد بكيت عظامه وأكل الدود لحمه وعصبه، وليس ثَمَّ سوى التراب،

فكيف يستنجد به ويسأله؟!، كيف يستنجد عاقل بتراب وينسى ربَّ الأرباب؟!، أين العقول؟!، ولكن المشرك ألغى عقله.

## وزيارة القبر على أنواع ثلاثة:

النوع الأول: زيارة شرعية، وهي أن تزور القبر وتسلّم عليه وتدعو له إذا كان مؤمنًا، لأنه تشرع زيارة قبر الكافر أيضًا، وفي زيارة قبر المؤمن فائدتان، الأولى: تذكر الموت ورقة القلب، فهي فائدة للحي، والثانية: نفع الميت والدعاء له، فهي فائدة للميت، فائدة للحي، والثانية : نفع الميت واحدة، وهي تذكر الموت، ولكن أما في زيارة قبر الكافر ففيه فائدة واحدة، وهي تذكر الموت، ولكن لا يدعى له؛ لأنه كافر، وقد ثبت في «صحيح مسلم»(١) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ صَيْفِيهُ قَالَ: زَارَ النَّبِيُ عَيْ قَبْرَ أُمِّهِ فَبَكَىٰ وَأَبْكَىٰ مَنْ حَوْلَهُ، فَقَالَ: «اسْتَأْذَنْتُ رَبِّي فِي أَنْ أَسْتَغْفِرَ لَهَا فَلَمْ يُؤْذَنْ لِي، وَاسْتَأْذَنْتُهُ فِي أَنْ أَسْتَغْفِرَ لَهَا فَلَمْ يُؤْذَنْ لِي، وَاسْتَأْذَنْتُهُ فِي أَنْ أَسْتَغْفِرَ لَهَا قَلَمْ يُؤْذَنْ لِي، وَاسْتَأْذُنْتُهُ فِي أَنْ أَسْتَغْفِرَ لَهَا قَلَمْ يُؤْذَنْ لِي، وَاسْتَأْذُنْتُهُ فِي أَنْ أَسْتَغْفِرَ لَهَا قَلَمْ يُؤْذَنْ لِي، وَاسْتَأْذُنْتُهُ فِي

النوع الثاني: زيارة بدعية، وهي أن يزور الميت ثم يجلس لقراءة القرآن، أو ليصلي ركعتين لله عنده، أو ليتصدق عنده، أو يتوسل بوسائل بدعية كأن يقول: «أسألك بحرمة فلان» أو «بجاه فلان» أو «بحق فلان».

النوع الثالث: زيارة شركية، وهي أن يزور الميت ثم يدعوه مِنْ دون الله، كأن يقول: «يا فلان، أغثني» أو «فرج كربتي» أو «رد غائبي»، أو يزوره فيتقرب إليه بأن يذبح له بعيرًا أو بقرة أو غيرهما، أو يزوره فيطوف بقبره تقربًا إليه أو يصلي أو يسجد له، وهذا من الشِّرك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الجنائز، رقم (٩٧٦).

وقوله: "ويقول: "يا سيدي" فهو يخاطب بذلك صاحب القبر "أنا في جيرتك" أي: جوارك، يعني في حمايتك وحفظك، "أنا في حسبك" أي: أنا في كفايتك، أو يقول: "فلانٌ ظلمني" أي: خلصني من ظلمه وأنصفني وخذ لي حقي منه، والميت لا يستطيع أن ينفع نفسه حتى ينفع غيره؛ فهو مشغول بنفسه محتاج إليك ولست بحاجة إليه، "فلانٌ قصد أذيتي" يخاطب بذلك ميتًا بليت عظامه وأصبح ترابًا، نسأل الله السّلامة والعافية، "ويقول: "إن المقبور يكون واسطة بينه وبين الله تعالى" وهذا هو الشّرك بعينه؛ فإن الله تعالى لم يجعل واسطة بينه وبين خلقه إلا الرسل كما سيأتي.

#### 🌸 السؤال الثاني:

"وفيمن ينذر للمساجد" أي: لبنائها وإعمارها "والزوايا" وتكون للصوفية "والمشايخ" أي: شيوخ الصوفية وغيرهم "حيهم وميتهم بالدراهم والإبل والغنم والشمع والزيت وغير ذلك، يقول: "إن سَلِمَ ولدي") أي: مِنْ الهلاك أو المصيبة التي حصلت له أو مِنْ المرض "فللشيخ عليَّ كذا وكذا") أي: من الدارهم أو الإبل أو الغنم أو الشمع أو الزيت "وأمثال ذلك"، وهذا شرك؛ فالنذر عبادة، قال الشمع أو الزيت "وأمثال ذلك"، وهذا شرك؛ فالنذر عبادة، قال تعالىٰ: ﴿وَمَا أَنفَقُتُم مِّن نَّذَرُ ثَم مِّن نَّذُرٍ فَإِنَّ الله يَعْلَمُهُ ﴿ وَصرفها لغيره شرك.

#### 🈥 السؤال الثالث:

«وفيمن يستغيث بشيخه إذا أصابته نائبة أو سمع حسًّا خلفه أزعجه استغاث بشيخه يطلب تثبيت قلبه من ذلك الواقع». هذا قد وقع في الشرك، والذي يثبت القلوب هو الله وفي حديث أنس عَيْظِينه

قال: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ يُكْثِرُ أَنْ يَقُولَ: «يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَىٰ دِينِكَ»(١) جعل شيخه ندا لله، والله تعالىٰ يقول: ﴿فَلَا تَجَعَلُواْ لِللهِ إِنْكَالَىٰ يقول: ﴿فَلَا تَجَعَلُواْ لِللهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البَقَرَه: ٢٢].

#### 🥏 السؤال الرابع:

"وفيمن يجيء إلى شيخه ويستلم القبر، ويمرغ وجهه عليه، ويمسح القبر بيديه، ويمسح بهما وجهه، وأشباه ذلك" فهو يقصد بذلك البركة، فإن كان يعتقد أن هذا الميت الذي يمرغ وجهه على قبره ويمسح قبره بيديه يأتي بالبركة فهذا شرك أكبر، وإن كان يعتقد أن البركة من الله وأنه جعل فيه البركة فهذا شرك أصغر، كما لو اعتقد أن الله هو الشافي وعلَّق التمائم يعتقد أنها سبب فهذا شرك أصغر، أما إذا اعتقد أن التمائم نفسها هي التي تشفي فهذا شرك أكبر.

#### 🥏 السؤال الخامس:

"وفيمن يقصده بحاجته فيقول: "يا شيخ فلان ببركتك"، فيقول: "قضيت حاجتي ببركة الله وبركة الشيخ") وقد تقدَّم فيه التفصيل، فإذا كان يعتقد أن البركة من الله ولكن الله جعل فيه البركة فهذا شرك أصغر، وإن كان يعتقد أن البركة مِنْ فلان ذاته فهذا شرك أكبر، وكذلك إن كان يعتقد أن الشيخ شريك لله في إيجاد البركة، أما إن كان يعتقد أن الشيخ شريك لله في إيجاد البركة، أما إن كان يعتقد أنه سبب فيها فهذا شرك أصغر.

#### 🏟 السؤال السادس:

«وفيمن يعمل السماع» وهو سماع الصوفية، وهو معروف عنهم، فهم يعبدون الله بالرقص والغناء ويسمونه «السماع»، «ويجيء

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي - أبواب القدر عن رسول الله ﷺ - باب ما جاء أن القلوب بين أصبعي الرحمن (۲۱٤٠).

إلىٰ القبر» بعد السماع «فيكشف ويحط وجهه بين يدي شيخه» حيًّا كان أو ميتًا «علىٰ الأرض ساجدًا نحوه» تقربًا إليه، وهذا شرك أكبر؛ لأنه صَرَفَ السجود لغير الله.

#### 🌸 السؤال السابع:

«وفيمن قال: «إن ثُمَّ قطبًا غوثًا فردًا جامعًا في الوجود» يعتقد الصوفية أن هناك أقطاب أربعة يتصرفون في الكون ويديرونه، إذًا ما بقى لله؟!، وهذا شرك أكبر.

وهو شرك في الربوبية، وهو أعظم مِنْ شرك كفار قريش؛ فهم لم يصلوا إلى هذا، بل قد حكى الله تعالىٰ عنهم: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ ﴿ آلِنَ حَلَى اللهِ تعالىٰ عنهم:

و قوله: «أفتونا» أي: أعطونا فتوى تبيِّن حكم هذه الأمور «مأجورين» أي: نسأل الله أن يأجركم ويثيبكم عليها «وابسطوا القول في ذلك» والبسط هو التفصيل والتوضيح لمعاني هذه الأمور وأدلتها وبيان حكمها.





### **⋙**∰•**⋘**=



قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى وجمعنا به في جنات النعيم:

«الجواب:

الحمد لله رب العالمين.

الدِّين الذي بعث الله به رسله وأنزل به كتبه هو عبادة الله وحده لا شريك له، واستعانته، والتوكل عليه، ودعاؤه لجلب المنافع ودفع المضار كما قال الله تعالى: ﴿ تَنْزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِّ فَأَعْبُدِ ٱللَّهَ مُغْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ﴿ أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُّ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن ٱللَّهَ دُونِهِ ۚ أَوْلِكَ ٓءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلِّفَيْ إِنَّ ٱللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهَٰدِى مَنْ هُوَ كَنذِبُ كَفَارُ إِنَّ ﴾ [الرُّمَر: ١-٣]، وقال تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى : ﴿ قُلُ أَمَرَ رَبِّي بِٱلْقِسْطِ ۗ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمُ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَٱدْعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَّ ﴾ [الأعرَاف: ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ قُل الدَّعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِيمِ فَلاَبَعْضَ يَمْلِكُونَ كَشْفَ ٱلضُّرِّ عَنكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا ﴿ أَوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ. وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّك كَانَ كَمْذُورًا ﴿ إِنَّ الْإِسْرَاء: ٥٥-٥٥] ، قالت طائفة من السلف : «كان أقوام يدعون المسيح وعزيرًا والملائكة، قال الله تعالى : هؤلاء الذين تدعونهم عبادي كما أنتم عبادي، ويرجون رحمتى كما ترجون رحمتى، ويخافون عذابى كما تخافون عذابى، ويتقربون إلى كما

تتقربون إليَّ، فإذا كان هذا حال من يدعو الأنبياء والملائكة فكيف بمن دونهم ؟!»».

# ﴿ الشَّرع ﴾

بدأ المؤلف كَلَّلَهُ الجواب بقوله «الحمد لله رب العالمين»، وكثيرًا ما يبتدئ أجوبته كَلَّلَهُ بها.

والألف واللام في «الحمد» للاستغراق، يعني: جميع أنواع المحامد مُستغرقة لله ملكًا واستحقاقًا.

والحمد هو الثناء على المحمود مع حُبِّهِ وإجلاله وتعظيمه، وهو أبلغ مِنْ الممدوع؛ فالمدح هو أن تثني على الممدوح فتذكر صفاته ولا يلزم من ذلك المحبة، أما الحمد فهو الثناء عليه مع محبة وتعظيم (۱)، ولهذا افتتح الله تعالى كتابه الكريم بـ الْحَمَدُ لِلَّهِ وَتعظيم أَعْنَاهُ وَلَهُ الْفَاتِحَةُ الله وافتتح بها كثيرًا من السور، قال رَبِّ الْعَلَمِينَ إِنَّ الْفَاتِحَةُ الْفَالُمَةِ وَالْفَرِينَ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الْفَالُمَةِ وَالْفَرِينَ وَالْفَرَقِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الْفَالُمَةِ وَالنُّورِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الْفَالُمَةِ وَالنُّورِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ النَّالُمَةِ وَالنُّورِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ النَّالُمَةِ وَالنَّورَ وَالْمَرْضَ وَجَعَلَ النَّالُمَةِ وَالنَّورَ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

و « الله اللام للملك ، و « الله » عَلَمٌ على ربنا هي الله الملك على غيره . وأصله الإله ، أُسْقِطَتِ الهمزة التي هي فاء الاسم فالتقت اللام التي هي عين الاسم واللام الزائدة التي دخلت مع الألف الزائدة وهي ساكنة فأُدْغِمَتْ في الأخرى التي هي عين الاسم فصارتا في

<sup>(</sup>۱) انظر: «بدائع الفوائد» لابن القيم (۲/ ٣٢٥).

اللفظ لامًا واحدة مُشدَّدة (١).

ومعنى «الله»: المألوه، كما قال ابن عباس وللهيه: «الله ذو الألوهية والمعبودية على خلقه أجمعين» (١)، فالله هو المألوه الذي تألهه القلوب محبة وإجلالًا وتعظيمًا وخوفًا ورجاءً.

و قوله: «رب العالمين»، العالمين جمع عَالَم، وكلُّ موجود سوىٰ الله تعالىٰ يقال لجملته «عَالَم»، ولأجزائه مِنْ الإنس والجنِّ وغير ذلك «عَالَم» وبحسب ذلك يجمع علىٰ «العالمين» (٣)، والله تعالىٰ هو ربُّهَا ومربيها وخالقها والمتصرِّف فيها.

ويلتزمه ويتعبد به لله على وجه الخضوع والانقياد والطاعة والامتثال ويلتزمه ويتعبد به لله على وجه الخضوع والانقياد والطاعة والامتثال «الذي بعث الله به رسله وأنزل به كتبه هو عبادة الله وحده لا شريك له»، والعبادة هي التذلل والخضوع والانقياد لله تعالى بفعل ما يحبه من الأعمال والأقوال الظاهرة والباطنة (٤)، فلا تشرك مع الله فيها غيره، فإن تقربت إلى الله وإلى غيره وقعت في الشرك، ولهذا قال: «عبادة الله وحده لا شريك له» أي: لا تجعل مع الله شريكا في العبادة؛ فالعبادة حقُّ الله، فمن صرفها لغيره وقع في الشرك.

والمشرك وقع في أعظم أنواع الظلم وأظلمه؛ فإنَّ الظلم هو وضع الشيء في غير موضعه (٥)، وقد وضع المشرك العبادة في غير

<sup>(</sup>۱) «تفسير الطبرى» (۱/٥٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في «التفسير» (١/ ٥٤).

<sup>(</sup>٣) «المحرر الوجيز» لابن عطية (١/ ٦٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: «مجموع الفتاوي» لابن تيمية (١٠/ ١٤٩).

<sup>(</sup>٥) انظر: «غريب الحديث» لابن قتيبة (١/ ٤٨٤).

موضعها فصرفها لغير الله، ولهذا قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلشِّرِكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ لَنِ الله خلقك عَظِيمٌ لَنِ الله خلقك الشَّرُ وأعظم مِنْ أَنَّ الله خلقك لعبادته ثم أنت تعبد غيره معه؟!، ولله المثل الأعلى لو أن إنسانًا له عبد اشتراه مِنْ حُرِّ ماله بالآلاف، وقال له: «أنت عبدي، اعمل وجئني بالكسب»، فجعل العبد يعمل ويعطي الكسب لغير سيده فهذا عبد سوء، فكذلك المشرك الذي خلقه الله لعبادته فَعَبَدَ غيره، قال تعالى: ﴿ مَن مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمْ مِن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمْ مِن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمْ مِن مَّا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمْ مِن صَدَاكِ الْمُورِ يَعْقِلُونَ ﴿ الرَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

وقوله: «واستعانته» يعني: تستعين بالله فتطلب منه العون كما قال تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعَبُدُ وَإِيَّاكَ نَسَتَعِينُ ﴿ الفَاتِحَةَ: ٥]، فإذا طلبت العون من غير الله فيما لا يقدر عليه إلَّا هو سبحانه فقد أشركت، وأما إذا طلبت العون مِنْ حيِّ حاضٍ قادرٍ على إعانتك فلا بأس، فإذا قلت: «يا فلان، أعني على إصلاح سيارتي، أو مزرعتي، أو قضاء ديني» فلا بأس، وأما أن تطلب العون مِنْ ميت أو مِنْ غائب أو حيِّ حاضر فيما لا يقدر عليه إلَّا الله فهذا شرك.

وقوله: «والتوكل عليه» التوكل هو الاعتماد على الله وتفويض الأمر إليه سبحانه، فمن توكل على غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله فقد وقع في الشّرك الأكبر، ومَنْ توكل على غير الله في الأمور التي يقدر عليها البشر فهو مشرك شركًا أصغرَ، فالتوكل لا يكون إلا على الله، بخلاف الوكالة فإنها تفويض من شخر لآخر؛ لما في ذلك مِنْ ميل القلب وتعلقه بغير الله.

و قوله: «ودعاؤه لجلب المنافع ودفع المضار» فلا يدعى الجلب المنافع للعبد في دنياه وأخراه ودفع المضار فيهما عنه إلَّا الله.

ثم استشهد المؤلف عَلَيْهُ بالآيات فقال: «كما قال الله تعالى: «ثَمَّا الله تعالى: «ثَمَّا الله تعالى: ﴿ تَنْزِيلُ الْكِنْكِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْعَكِيمِ ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَبَ اللّهِ الْعَرِينِ الْعَكِيمِ ﴾ وهذا موضع الساهد، والإخلاص أن تخص الله بالعبادة وتفرده بها، ولهذا قال سبحانه: « ﴿ أَلَا لِلّهِ الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ [الزُّمَر: ١- ٣]» والدِّين هنا العبادة، أي: ألا لله العبادة الخالصة.

وَ قَـولـه: «وقال تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسَجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا اللَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا اللَّهُ الللَّ

و قوله: «وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِٱلْقِسَطِ ﴿ ) أَي: بالعدل، ﴿ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ أي: عند كل صلاة « ﴿ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ أي: عند كل صلاة « ﴿ وَأَدْعُوهُ ﴾ الضمير يعود إلى الله « ﴿ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّيْنَ ﴾ [الأعراف: ٢٩]».

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير القرطبي» (۱۵/ ۲۳۳).

وعزيرًا والملائكة، قال الله تعالى: هؤلاء الذين تدعونهم عبادي كما وعزيرًا والملائكة، قال الله تعالى: هؤلاء الذين تدعونهم عبادي كما أنتم عبادي، ويرجون رحمتي كما ترجون رحمتي، ويخافون عذابي كما تخافون عذابي، ويتقربون إليَّ كما تقربون إليَّ، فإذا كان هذا حال من يدعو الأنبياء والملائكة فكيف بمن دونهم؟!(١)» يعني: إذا كان حال مَنْ يُدْعَىٰ مِنْ دون الله من الأنبياء والملائكة والصالحين أنهم يطلبون القُرْب إلى الله ويرجون رحمته ويخافون عذابه، فكيف بمن دعا كافرًا أو فاسقًا أو شجرًا أو حجرًا؟!، فإذا كان الأنبياء والملائكة والصالحون لا ينفعونهم، فغيرهم مِنْ باب أولىٰ .



<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۱۰٤/۱٥).



### ﴾•∰•≪∙



## 💝 قَالَ المُؤَلِّفُ رَخُلَلُهُ:

وذلك أن مَنْ يدعىٰ مِنْ دونه إما أن يكون مالكًا وإما ألَّا يكون مالكًا ، وإذا لم يكن مالكًا فإما أن يكون شريكًا وإما ألَّا يكون شريكًا ، وإذا لم يكن شريكًا فإما أن يكون معاونًا وإما أن يكون سائلًا طالبًا ، وهو ﷺ أعلم.

فالأقسام الأُول الثلاثة \_ وهي: الملك والشركة والمعاونة \_ منتفية، وأما الرابع فلا يكون إلَّا مِنْ بعد إذنه، وكما قال تعالى: هَمَن ذَا الَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ﴿ وَالبَقَرَة: ٢٥٥]، وكما قال تعالى: هُمَ وَكُم مِن مَّكِ فِي السَّمَوَتِ لَا تُغْنِي شَفَعنُهُمْ شَيْعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴿ فَي السَّمَوَتِ لَا تُغْنِي شَفِعنُهُمْ شَيْعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴿ وَهِ النَّهُ عِن اللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴿ وَهِ النَّهُ عِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَى اللَّهُ الْعَلَى عَلَيْكُونَ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ ال

لِلّهِ الشَّفَعَةُ جَمِيعًا لَذُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ السَّبَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُرَّ تَعالَىٰ: ﴿ اللّهُ اللّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُرَّ السَّبَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا شَفِيعٍ أَفَلا نَتَذَكَّرُونَ ﴿ فَي السَّجَدَة: ٤]، وقال: ﴿ وَأَنذِر بِهِ اللّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشُرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِى ثَوْنِهِ لَلَهُ اللّهُ الْكِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْشُرُوا إِلَى رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِى اللّهُ الْكِتَبَ وَالْحُكُم وَالنّنَامِ: ١٥]، وقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ مَا كُنْ لِلسَّرِ أَن يُؤْتِيهُ اللّهُ الْكِتَبَ وَالْحُكُم وَالنّبَوَةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلسَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِي مِن دُونِ اللّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّنِيتِينَ بِمَا كُنْتُمْ ثُعَلِمُونَ اللّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّنِيتِينَ بِمَا كُنْتُمْ ثُعَلِمُونَ الْكِيتِينَ وَالْكِينَ وَوَلِي اللّهُ الْكِتَبِ وَالْكِن كُونُوا مِبَادًا لِللّهُ وَلَكِن كُونُوا رَبِينِيتِينَ بِمَا كُنْتُمْ ثُعَلِمُونَ اللّهُ وَلَكِن كُونُوا رَبِينِيتِينَ بِمَا كُنْتُمْ وَالنّبِيتِينَ أَرْبَابًا وَلِيلًا مَاللّهُ وَلَكِن كُونُوا مِبَاللّهُ وَلَكِن كُونُوا مِبَاللّهُ وَاللّهِ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ وَلَيْلُ الللللّهُ وَلَيْلُولُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ وغيرهم أَربابًا كان كافرًا، فكيف من المشايخ وغيرهم أربابًا ؟!».

# ﴿ الشَّرع ﴾

لا يزال المؤلف تَطَلَّهُ يبيِّن أن مَنْ دعا غير الله فهو مشرك، وإذا مات على ذلك فهو من أهل النار المخلدين فيها.

و قوله: «وقال تعالى: ﴿أَفَحَسِبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَن يَنَّخِذُواْ عِبَادِى مِن دُونِ أَوْلِيَا اللّهُ الله السَّلامة والعافية: ١٠١٦» يعني: أيظن هؤلاء الكفار أن يتخذوا عبادي الذين عبدوهم مِنْ دوني أولياء؟!، يقول: كلا، بل هم لهم أعداء، وحكم عليهم بالخلود في النار فقال: ﴿إِنَّا أَعْنَدُنَا جَهَنَّمُ لِلْكَفِرِينَ نُزُلًا لَنِينَ يعني: مستقرًا ومآلًا \_ نسأل الله السَّلامة والعافية.

 من القلب»(١)؛ فوجوه النفع من الغير محصورة في واحد من الأمور الأربعة المذكورة في الآية :

الأول: أن يكون المدعو يملك مطلوب الداعي ملكًا انفراديًا، وهو المشار إليه بقوله: ﴿لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي السَّمَادِينَ وَلَا فِي السَّمَادِينَ وَلَا فِي السَّمَادِينَ وَلَا فِي السَّمَادِينَ اللهُ اللهُ

الثاني: ألّا يكون المدعو مالكًا مستقلًا، ولكنه شريك للمالك، فهو يملك على وجه الشراكة لا الاستقلال، وهو المشار إليه بقول: ﴿وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرَكِ ﴾ [سَبَا: ٢٢].

الرابع: ألَّا يكون المدعو أحدَ الثلاثة المتقدمة، ولكنه شفيع، وهو المشار إليه بقوله: ﴿ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَعَةُ عِندَهُ ۚ إِلَّا لِمَنْ أَذِكَ لَهُ ﴿ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَعَةُ عِندَهُ ۚ إِلَّا لِمَنْ أَذِكَ لَهُ ﴿ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَعَةُ عِندَهُ ۚ إِلَّا لِمَنْ أَذِكَ لَهُ ﴿ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَعَةُ عِندَهُ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ الل

والشفاعة المثبتة لها شرطان:

الأول: إذن الله للشافع أن يشفع.

الثاني: رضى الله عن المشفوع له.

وليس ثمَّ قسم خامس، فبقي مَنْ لا ينفع ولا يضر ولا يقدِّم ولا يؤخِّر، وهذا وصف لمعبودات الكافرين، فتحدىٰ الله تعالىٰ الذين يعبدون غيره فقال: هؤلاء الذين تعبدونهم من دوني هل ينفعونكم بأي وجه من وجوه النفع؟!.

<sup>(</sup>١) انظر: «كتاب التوحيد» لابن عبد الوهاب (ص ٤٩).

وقوله: «فبيَّنَ سبحانه أن مَنْ دُعِيَ مِنْ دون الله مِنْ جميع المخلوقات من الملائكة والبشر وغيرهم أنهم لا يملكون مثال ذرة في ملكه، وأنه ليس له شريك في ملكه، بل هو سبحانه له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، وأنه ليس له عون يعاونه كما يكون للملك أعوان وظهراء، وأن الشفعاء عنده لا يشفعون إلَّا لمن ارتضى، فنفى بذلك وجوه الشِّرك فنفت الآية الكريمة عن معبودات المشركين جميع وجوه النفع المأمولة منهم مِنْ قِبَلِ مَنْ يعبدونهم نفيًا المشركين جميع وجوه النفع المأمولة منهم مِنْ قِبَلِ مَنْ يعبدونهم نفيًا مرتبًا منتقلًا من الأعلى إلى الأدنى، فنفت نوعي الملك استقلالًا ثم شراكة، ثم نفت الإعانة، ثم الشفاعة.

وهذا الأمر الأول، «وذلك أن مَنْ يدعى مِنْ دونه إما أن يكون مالكًا» وهذا الأمر الأول، «وإما ألَّا يكون مالكًا، وإذا لم يكن مالكًا فإما أن يكون شريكًا» وهذا الأمر الثاني، «وإما ألَّا يكون شريكًا، وإذا لم يكن شريكًا فإما أن يكون معاونًا» وهذا الأمر الثالث، «وإما أن يكون سائلًا طالبًا» وهذا الأمر الرابع، «وهو على أعلم».

ذكر المؤلف كَثَلَةُ الأدلة على أن الشفاعة لا تكون إلا بإذن الله فقال: «وأما الرابع فلا يكون إلا مِنْ بعد إذنه، وكما قال تعالى: ﴿مَن ذَا اللَّذِي يَشَفَعُ عِندَهُ، إللَّا بِإِذْنِهِ ﴿ البَقَرَةَ: ٢٥٥] فلا يستطيع أحد أن يشفع عند الله إلَّا بإذنه؛ لعظمته وَاللَّهُ مَا نبينا محمد عَلَيْهُ الذي هو

أعظم الناس جاهًا ومنزلةً عند الله وأحبهم إليه لا يشفع إلَّا بإذنه ولمن ضِيُّهُ بأن حقق التوحيد.

والناس يصيبهم كرب عظيم في موقف القيامة، وتدنو الشمس من الرؤوس، وتزداد حرارتها، ويموج الناس بعضهم في بعض فتفزع الخلائق إلى الأنبياء يطلبون الشفاعة منهم، ففي «الصحيحين»(١) عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ضَيْظِيْهِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أُتِيَ بِلَحْم فَرُفِعَ إِلَيْهِ الذِّرَاعُ ـ وَكَانَتْ تُعْجِبُهُ - فَنَهَشَ مِنْهَا نَهْشَةً، ثُمَّ قَالَ: أَا اللَّهُ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَهَلْ تَدْرُونَ مِمَّ ذَلِكَ ؟، يَجْمَعُ اللَّهُ النَّاسَ الْأَوَّلِينَ وَالْآخِرِينَ فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ يُسْمِعُهُمُ الدَّاعِي، وَيَنْفُذُهُمُ الْبَصَرُ، وَتَدْنُو الشَّمْسُ فَيَبْلُغُ النَّاسَ مِنَ الْغَمِّ وَالْكَرْبِ مَا لَا يُطِيقُونَ وَلَا يَحْتَمِلُونَ، فَيَقُولُ النَّاسُ: «أَلَا تَرَوْنَ مَا قَدْ بَلَغَكُمْ؟، أَلَا تَنْظُرُونَ مَنْ يَشْفَعُ لَكُمْ إِلَىٰ رَبِّكُمْ؟»، فَيَقُولُ بَعْضُ النَّاسِ لِبَعْض: «عَلَيْكُمْ بِآدَمَ»، فَيَأْتُونَ آدَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَيَقُولُونَ لَهُ: «أَنْتَ أَبُو الْبَشَرِ، خَلَقَكَ اللَّهُ بِيدِهِ، وَنَفَخَ فِيكَ مِنْ رُوحِهِ، وَأَمَرَ الْمَلَائِكَةَ فَسَجَدُوا لَكَ، اشْفَعْ لَنَا إِلَىٰ رَبِّكَ؛ أَلَا تَرَىٰ إِلَىٰ مَا نَحْنُ فِيهِ؟، أَلَا تَرَىٰ إِلَىٰ مَا قَدْ بَلَغَنَا؟»، فَيَقُولُ آدَمُ: «إِنَّ رَبِّي قَدْ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ، وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَإِنَّهُ قَدْ نَهَانِي عَنِ الشَّجَرَةِ فَعَصَيْتُهُ، نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي، اذْهَبُوا إِلَىٰ غَيْرِي، اذْهَبُوا إِلَىٰ نُوحِ»، فَيَأْتُونَ نُوحًا فَيَقُولُونَ : «يَا نُوْحُ، إِنَّكَ أَنْتَ أُوَّلُ الرُّسُلِ إِلَىٰ أَهْلِ ٱلْأَرْضِ، وَقَدْ سَمَّاكَ اللَّهُ عَبْدًا شَكُورًا، اشْفَعْ لَنَا إِلَىٰ رَبِّكَ؛ أَلَا تَرَٰىٰ إِلَىٰ مَا نَحْنُ فِيهِ ؟»، فَيَقُولُ: ﴿إِنَّ رَبِّى ﷺ قَدْ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ، وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَإِنَّهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب التفسير، باب «﴿ذُرِّيَّةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوجٌ إِنَّهُۥ كَانَ عَبْدُا شَكُورًا ﴿﴾ [الإسراء: ٣]»، رقم (٤٧١٢)، ومسلم، كتاب الإيمان، رقم (١٩٤).

قَدْ كَانَتْ لِي دَعْوَةٌ دَعَوْتُهَا عَلَىٰ قَوْمِي، نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي، اذْهَبُوا إِلَىٰ غَيْرِي، اذْهَبُوا إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ»، فَيَأْتُونَ إِبْرَاهِيمَ فَيَقُولُونَ: «يَا إِبْرَاهِيمُ، أَنْتَ نَبِيُّ اللَّهِ وَخَلِيلُهُ مِنْ أَهْلِ الْأَرْضِ، اشْفَعْ لَنَا إِلَىٰ رَبِّكَ؛ أَلَا تَرَىٰ إِلَىٰ مَا نَحْنُ فِيهِ؟»، فَيَقُولُ لَهُمْ: «إِنَّ رَبِّي قَدْ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ، وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَإِنِّي قَدْ كُنْتُ كَذَبْتُ ثَلَاثَ كَذِبَاتٍ، نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي، اذْهَبُوا إِلَىٰ غَيْرِي، اذْهَبُوا إِلَىٰ مُوسَىٰ»، فَيَأْتُونَ مُوسَىٰ فَيَقُولُونَ : «يَا مُوسَىٰ، أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ، فَضَّلَكَ اللَّهُ بِرِسَالَتِهِ وَبِكَلَامِهِ عَلَىٰ النَّاسِ، اشْفَعْ لَنَا إِلَىٰ رَبِّكَ؛ أَلَا تَرَىٰ إِلَىٰ مَا نَحْنُ فِيهِ ؟»، فَيَقُولُ: «إِنَّ رَبِّي قَدْ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ، وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ، وَإِنِّي قَدْ قَتَلْتُ نَفْسًا لَمْ أُومَرْ بِقَتْلِهَا، نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي، اذْهَبُوا إِلَىٰ غَيْرِي، اذْهَبُوا إِلَىٰ عِيسَىٰ ابْنِ مَرْيَمَ»، فَيَأْتُونَ عِيسَىٰ فَيَقُولُونَ: ﴿يَا عِيسَىٰ، أَنْتَ رَسُولُ اللَّهِ، وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ، وَكَلَّمْتَ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًّا، اشْفَعْ لَنَا إِلَىٰ رَبِّكَ؛ أَلَا تَرَىٰ إِلَىٰ مَا نَحْنُ فِيهِ؟»، فَيَقُولُ عِيسَىٰ: ﴿إِنَّ رَبِّي قَدْ غَضِبَ الْيَوْمَ غَضَبًا لَمْ يَغْضَبْ قَبْلَهُ مِثْلَهُ قَطُّ، وَلَنْ يَغْضَبَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ - وَلَمْ يَذْكُرْ ذَنْبًا - نَفْسِي نَفْسِي نَفْسِي، اذْهَبُوا إِلَىٰ غَيْرِي، اذْهَبُوا إِلَىٰ مُحَمَّدٍ»، فَيَأْتُونَ مُحَمَّدًا فَيَقُّولُونَ : «يَا مُحَمَّدُ، أَنْتُ رَسُولُ اللَّهِ، وَخَاتِمُ الْأَنْبِيَاءِ، وَقَدْ غَفَرَ اللَّهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ، اشْفَعْ لَنَا إِلَىٰ رَبِّكَ؛ أَلَا تَرَىٰ إِلَىٰ مَا نَحْنُ فِيهِ؟»، فَأَنْطَلِقُ فَآتِي تَحْتَ الْعَرَّشِ فَأَقَعُ سَاجِدًا لِرَبِّي ١٤٤ ثُمَّ يَفْتَحُ اللَّهُ عَلَيَّ مِنْ مَحَاْمِدِهِ وَحُسْنِ الثَّنَاءِ عَلَّيْهِ شَيْئًا لَمْ يَفْتَحْهُ عَلَىٰ أُحَدٍ قَبْلِي، ثُمَّ يُقَالُ: «يَا مُحَمَّدُ، ارْفَعْ رَأْسَكَ، سَلْ تُعْطَهْ، وَاشْفَعْ تُشَفَّعْ»، فَلا يشْفع ﷺ ابتداءً، بل يستأذن ويسجد تحت العرش لله على فيلهمه الله محامد عظيمة فيدعه الله ما شاء أن يدعه، ثم يأتي الإذن من ربِّ العزة

والجلال، فيقول: «يَا مُحَمَّدُ، ارْفَعْ رَأْسَكَ، سَلْ تُعْطَهْ، وَاشْفَعْ تُشَفَّعْ» فيرفع رأسه عليه الصَّلاة والسَّلام، ويسأل ربَّهُ الشفاعة فيشفِّعُهُ.

وقوله: «وكما قال تعالى: ﴿ وَكُمْ مِن مَّلَكٍ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَنْهُمْ شَيَّا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَاءُ وَيَرْضَى ﴿ إِلَى السَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءَ المثبتة :
فذكر تعالىٰ شرطين للشفاعة المثبتة :

الأول: الإذن من الله تعالى، ودليله: ﴿مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَاءُ﴾.

الثاني : الرضا عن المشفوع، ودليله: ﴿وَيَرْضَىٰ إِنَّ ﴾ [النَّجْم: ٢٦].

و قوله: «وكما قال تعالى: ﴿أَمِ التَّخَذُواْ مِن دُونِ اللّهِ شُفَعَآءً قُلَ أَوَلَوْ صَانُواْ لَا يَمْلِكُونَ شَيْعًا وَلَا يَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهُ الشّفَاعَةُ جَمِيعًا لَهُ مُلكُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الرُّمَر: ٣١-١٤٤] فالشفاعة كلها له سبحانه، وليس لأحد منها شيء إلّا أن يكون بإذنه لمن ارتضى.

و قوله: «وقال تعالى: ﴿ اللهُ اللَّهُ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسّتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُم مِن دُونِهِ، مِن وَلِيّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلًا نُتَذَكَّرُونَ ﴿ إِلَى السَّجدَة: ١٤] وهذه الآية مقيدة بالآيات الأخرىٰ، فليس للمشركين ولي ولا شفيع، وأما المؤمن فله الشفاعة بالشرطين السابقين، إذن الله للشافع ورضاه عن المشفوع له.

و قوله: «وقال: ﴿وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحَشَرُواْ إِلَى رَبِّهِمُّ لَيْهِمُّ لَيُعْمُ مِن دُونِهِ وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ لَعَلَهُمْ يَنَقُونَ ۞ ﴿ الأَسْعَامِ: ١٥١) وإنسما تكون الشفاعة بعد إذن الله تعالىٰ.

تَنَّخِذُوا الْلَكَتِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَابًا أَيَامُرُكُم بِالْكُفْرِ بَعَدَ إِذْ أَنتُم مُسلِمُونَ ﴿ ﴾ [آل عِمرَان: ٢٩-٨]، فبيَّنَ ﷺ أن من اتخذ الملائكة والنبيين أربابًا كان كافرًا، فكيف من اتخذ مَنْ دونهم من المشايخ وغيرهم أربابًا؟!» يكون كافرًا؛ مِنْ باب أولى، وهذا هو الجواب المجمل من المصنف كَلْهُ.





## ﴾•∰•≪•



## 🤝 قَالَ المُؤَلِّفُ رَخِيْلَتُهُ:

"وتفصيل القول: أن مطلوب العبد إن كان من الأمور التي لا يقدر عليها إلّا الله تعالى، مثل: أن يطلب شفاء مريضه من الآدميين والبهائم، أو وفاء دينه من غير جهة معينة، أو عافيته أو عافية أهله، وما به من بلاء الدنيا والآخرة، وانتصاره على عدوه، وهداية قلبه، أو غفران ذنبه، أو دخول الجنة، أو نجاته من النار، أو أن يتعلم القرآن والعلم، أو أن يصلح قلبه ويحسن خلقه ويزكي نفسه، وأمثال ذلك فهذه الأمور كلها لا يجوز أن تطلب إلّا من الله تعالى، ولا يجوز أن يقول لا لملك ولا نبي ولا شيخ سواء كان حيًّا أو ميتًا وميتًا «اغفر ذنبي»، ولا «انصرني على عدوي»، ولا «اشفِ مريضي»، ولا «عافني وعافي أهلي ودوابي»، وما أشبه ذلك.

ومن سأل ذلك مخلوقًا كائنًا من كان فهو مشرك بربه من جنس المشركين الذين يعبدون الملائكة والأنبياء والتماثيل التي يصورونها على صورهم، ومن جنس دعاء النصارى للمسيح وأمه، وقال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَكِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَأُعَذِبُهُ وَقُلْتَ لِلنّاسِ التَّخِذُونِ وَأُفّى إِلَهَ يَنِ مُن دُونِ اللّهِ اللّهَ الآية [المائدة: ١١٦]، وقال تعالى: ﴿اتَّخَذُونَ المُجَارَهُمُ وَرُهُ اللّهِ اللّهِ وَالْمَسِيحَ البّن مَرْيَكُم وَمَا أُمِرُوا إِلّا وَرُهُ اللّهِ وَالْمَسِيحَ البّن مَرْيَكُم وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيعَبُدُونَ إِلَا هُو اللّهِ وَالْمَسِيحَ البّن مَرْيَكُم وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيعَبُدُونَ إِلَى اللّهِ وَالْمَسِيحَ البّن مَرْيَكُم وَمَا أُمِرُوا إِلّا لَهُ وَلَهُ مِن اللّهِ وَالْمَسِيحَ البّن مَا يقدر عليه العبد ويجوز أن يطلب منه يُشُرِكُونَ ﴿ اللّهِ وَالْمَا مَا يقدر عليه العبد ويجوز أن يطلب منه في بعض الأحوال دون بعض؛ فإن مسألة المخلوق قد تكون جائزة، وقد تكون منهيًا عنها.

وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبُ ﴿ وَإِلَّا رَبِّكَ فَأَرْغَبُ ﴿ وَالسَّح: ٧- مَا وَالسَّعن الله الله الله الله الله الله وإذا استعنت فاستعن بالله الله وأوصى النبي على طائفة من أصحابه ألّا يسألوا الناس شيئًا فكان أحدهم يسقط سوطه من يده فلا يقول لأحد: «ناولني إياه»، وثبت في «الصحيحين» أنه على قال: «يدخل الجنة من أمتي سبعون ألفًا بغير حساب، وهم الذين لا يسترقون، ولا يكتوون، ولا يتطيرون، وعلى ربهم يتوكلون الا والاسترقاء طلب الرقية، وهو من أنواع الدعاء، ومع هذا فقد ثبت عنه في «الصحيحين انه قال: «ما من رجل يدعو لأخيه بظهر الغيب دعوة الله وكَّلَ الله بها ملكًا كلما دعا لأخيه بدعوة قال الملك الموكّل: «ولك بمثل ذلك»»، والله على أعلم».

## ﴿ الشِّرِع ﴾

هذا جواب السؤال الأول من الأسئلة السبعة، وهو «مَنْ يزور القبور ويستنجد بالمقبور لمرض به أو فرسه أو بعيره، يطلب إزالة الممرض الذي بهم، ويقول: «يا سيدي، أنا في جيرتك، أنا في حسبك، فلانٌ ظلمني، فلانٌ قصد أذيتي»، ويقول: «إن المقبور يكون واسطة بينه وبين الله تعالى».

### والطلب مِنْ غير الله تعالىٰ فيه تفصيل:

إما أن يكون المطلوب من الأمور التي لا يقدر عليها إلَّا الله، وإما أن يكون من الأمور التي يقدر عليها المخلوق.

فإن كان المطلوب لا يقدر عليه إلَّا الله فطلبه مِنْ غيره شرك، سواء كان المطلوب منه حيًّا أو ميتًا.

ومن ذلك: أن يطلب من مخلوق شفاء مريضه، فيقول:

«يا فلان، اشف مريضي»، أو «عافني»، أو «عاف أهلي»، أو «اهدِ قلبي»، أو «الميخ يغفر قلبي»، أو «اغفر ذنبي»، كما يقول بعض الصوفية: «إن الشيخ يغفر الذنب، ويوصلك بالغفران إلى الجنة» وهذا لا يقدر عليه إلّا الله كما قال تعالى: ﴿وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبِ إِلّا ٱلله ﴾ [آل عِمرَان: ١٣٥]، والذي يطلب ذلك مِنْ غير الله مشرك شركًا أكبر.

وإن كان المطلوب مما يقدر عليه المخلوق فإما أن يكون حيًّا أو ميتًا، فإن كان ميتًا فلا يجوز طلبه منه بحال؛ لأنه ميت لا يقدر على شيء، وإن كان حيًّا فيطلب منه في بعض الأحوال ولا يطلب منه في بعضها.

وإن قيل: ما تقولون في طلب المريض الشفاء من الطبيب؟.

فالجواب: أن الطبيب لا يقدر على شفاء المريض، وإنما هو سبب؛ فالشفاء بيدي الله سبحانه، والواقع شاهد بهذا، فكم مِنْ طبيب لم يكتب الله على يديه شفاء لأسهل الأدوية، وكم مِنْ شفاء جاء بغير طبيب؟.

وإذا كان هذا حكم سؤال الحي فسؤال الميت من باب أولى؛ فهو شرك.

وإن طلب من المخلوق قضاء دينه فإن كان ميتًا أو غائبًا لا يسمعه أو فقيرًا يعلم فقره وإملاقه فهذا شرك، وكونه شركًا في الميت أو الحي الغائب فظاهر، وأما في الحي الحاضر غير القادر فلأنه ما طلب منه ما لا يقدر عليه إلّا لأنه يعتقد أن فيه تأثيرًا، وأن عنده تصرفًا بحيث يستطيع أن يقضى دينه.

وإن قيل: ذكرتم أن مخاطبة الميت ونداءه غير جائز، فما حكم قول بعضهم «فداك أبى وأمى يا رسول الله»؟.

فالجواب: أن هذا ليس خطابًا ولا دعاء له ولا طلبًا منه، وإنما هو إخبار بأنه يُفَدّيه بأبيه وأمه مستحضرًا ومصورًا في نفسه قربه منه؛ لشدة المحبة والتضحية، ومثله قول المصلي في التشهد «السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته»(۱)، ومثله ما يرد كثيرًا في شعر الشعراء مِنْ تصور مخاطبة الغائب أو الميت يستحث بذلك الأحياء للجدِّ والعزيمة كما في قول الشاعر المعاصر:

### أيا عمر الفاروق هل لك عودة

ولم يطلب منه شيئًا حال موته، بل يتصوره حيًّا كما كان صلبًا مجاهدًا يقود الأمة ويعلي شأنها، فإذا نادى الشاعر أو المتكلم ميتًا مصورًا أنه حي يفعل ما كان يفعله أيام حياته ليحث الأحياء على السير على ما كان عليه فهذا سائغ لا شيء فيه، وهذا بخلاف مَنْ يناديه ويطلب منه وهو ميت أن ينقذ الأمة ويغيثها، فيقول: «يا رسول الله، أغثنا» أو «يا رسول الله، فرج كربتنا»، ونحو ذلك فهذا شرك، فالنداء في لغة العرب قد يخرج عن ظاهره إلى مناح أخرى معروفة في علم البلاغة.

### ومما ينبغي التنبيه عليه:

ما يعتاده البعض من قولهم «توكلت على الله ثم على فلان» فهذا وإن عُطِفَ بـ «ثمَّ» فلا يجوز ولو كان الشخص قادرًا على تحقيق هذا المطلوب في الظاهر؛ لأن التوكل عمل قلبي فيه ميل القلب إلى المتوكل عليه.

وقد ذكر العلماء أن التوكل نوعان:

الأول: شرك أكبر، وهو أن يتوكل على غير الله فيما لا يقدر

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب «التشهد في الآخرة»، رقم (۸۳۱)، ومسلم، كتاب الصلاة، رقم (٤٠٢) من حديث ابن مسعود ﷺ.

عليه إلَّا هو ﷺ، كالذين يتوكلون على الأموات في حصول مطالبهم.

والثاني: شرك أصغر، وهو أن يتوكل على المخلوق فيما يقدر عليه كأن يتوكل على أمير أو سلطان لجلب منفعة أو دفع مضرة؛ لما فيه من اعتماد القلب وميله إلى غير الله.

وأما الرجاء فلا بأس أن ترجو مخلوقًا فتقول بلسانك: «أرجوك يا فلان أن تقضي حاجتي» أو «أرجوك أن تساعدني»، ويقوم بقلبك رجاء حصول مطلوبك كما يقوم مع أي سبب مشروع فهذا لا بأس به؛ فليس في الرجاء من الاعتماد وميل القلب كما في التوكل، وهذا وجه الفرق بينهما.

وقوله: "وتفصيل القول: أن مطلوب العبد إن كان من الأمور التي لا يقدر عليها إلّا الله تعالى فلا تطلب إلّا منه على «مثل: أن يطلب شفاء مريضه من الآدميين والبهائم، أو وفاء دينه من غير جهة معينة أما إذا كان حيًّا حاضرًا يستطيع وفاء دينه فلا بأس، "أو عافيته أو عافية أهله، وما به من بلاء الدنيا والآخرة فكلُّ هذا لا يطلب إلّا من الله، "وانتصاره على عدوه" أما إذا كان يستطيع كأن يكون عنده جيش، وقال له: "انصرني على عدوي" فلا بأس، "وهداية قلبه، أو غفران ذنبه، أو دخول الجنة، أو نجاته من النار، أو أن يتعلم القرآن والعلم، أو أن يصلح قلبه ويحسن خلقه ويزكي نفسه، وأمثال ذلك فهذه الأمور كلها لا يجوز أن تطلب إلّا من الله تعالى، ولا يجوز أن يقول لا لملك ولا نبي ولا شيخ سواء كان حيًّا وميتًا "اغفر ذنبي"؛ لأن هذا لا يقدر عليه إلا الله "ولا «انصرني على عدوي)"؛ فالنصر بيد الله، بخلاف لو استطاع أن يمده بالسلاح

فلا بأس، «ولا «اشفِ مريضي»، ولا «عافني وعافي أهلي ودوابي»، وما أشبه ذلك».

و قوله: «وأما ما يقدر عليه العبد ويجوز أن يطلب منه في بعض الأحوال دون بعض فإن مسألة المخلوق قد تكون جائزة، وقد تكون منهيًا عنها» وتقدَّم، فإذا كان يقدر جاز أن تطلب منه، وإذا

كان لا يقدر فلا يجوز.

قـوله: «وقال تـعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَنْصَبُ ﴿ وَإِلَى رَبِّكَ فَأَرْغُبِ ﴿ فَي الله الله الله الله وحده.
 ارغب إلى الله لا إلى غيره في سؤالك، وتضرع إليه وحده.

و قوله: «وأوصى النبي ﷺ ابن عباس «إذا سألت فسأل الله» أي: لا تسأل مخلوقًا، «وإذا استعنت فاستعن بالله»(١)».

وقوله: «وأوصى النبي على طائفة من أصحابه ألا يسألوا الناس شيئًا فكان أحدهم يسقط سوطه من يده فلا يقول لأحد: «ناولني إياه»» والحديث في «صحيح مسلم» (٢) عَنْ عَوْفِ بْنِ مَالِكٍ الْأَشْجَعِيِّ وَيُهُمْ قَالَ: كُنَّا عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَلَى تِسْعَةً أَوْ ثَمَانِيَةً أَوْ شَمَانِيةً أَوْ شَمَانِيةً أَوْ شَمَانِيةً أَوْ شَمَانِيةً أَوْ فَمَانِيةً أَوْ فَمَانِيةً أَوْ فَعَالَ: «أَلَا تُبَايِعُونَ رَسُولَ الله؟»، وَكُنَّا حَدِيثَ عَهْدٍ بِبَيْعَةٍ، فَقُلْنَا: «قَدْ بَايَعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللهِ»، ثُمَّ قَالَ: «أَلَا تُبَايِعُونَ رَسُولَ الله؟»، فَقُلْنَا: «قَدْ بَايَعْنَاكَ يَا رَسُولَ الله، ثُمَّ قَالَ: «أَلَا تُبَايِعُونَ رَسُولَ الله، وَقُلْنَا: «قَدْ بَايَعْنَاكَ يَا رَسُولَ الله، وَلَا تُشْوِلُوا بِهِ شَيْئًا، وَقُلْنَا: «قَلْ بَالله عَنْ فَالَ الله مَالُوا لَعْمَلَ أَوْلَئِكَ النَّفَرِ يَسْقُطُ سَوْطُ أَحَدِهِمْ فَمَا النَّاسَ شَيْئًا»، فَلَقَدْ رَأَيْتُ بَعْضَ أُولَئِكَ النَّفَرِ يَسْقُطُ سَوْطُ أَحَدِهِمْ فَمَا يَسْأَلُ أَحَدًا يُنَاولُهُ إِيَّاهُ.

وقوله عِيْكِيد: «شَيْعًا» نكرة في سياق النهي فتعم أي شيء،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، باب (٥٩)، رقم (٢٥١٦)، وأحمد (٢٩٣١). قال الترمذي: «حديث حسن صحيح». وجوَّد إسناده ابن رجب في «جامع العلوم والحكم» (ص ١٨٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم، كتاب الزكاة، رقم (۱۰٤٣).

فوفَّوا وَ الله الله الله الله الله الله وسقط الله الله الله الله وسقط سوطُهُ أو عصاه لا يقول لأخيه الرَّاجِل : «يا فلان، أعطني سوطي»، بل ينزل ويأخذ سوطه بنفسه؛ حتى لا يسأل أحدًا شيئًا ولو دقَّ.

وسؤال المخلوق ـ ولو جاز ـ فيه أذية له، وينبغي للعبد ما استطاع أن يستغني عن سؤاله، وتجد بعض الناس ـ ولا سيما كبار السن ـ جالسًا في المسجد فيسأل مَنْ عنده «يا فلان، أعطني العصا»، «يا فلان أعطني المصحف»، «أعطني كأس ماء»، وهذا داخل في عموم السؤال وهو مكروه، لكن يستثنى مِنْ هذا ما إذا كان المسئول يسرُّهُ سؤال السائل ولا يؤذيه كأن يكون المسئول تلميذًا للشيخ أو ابنًا له أو خادمًا.

وقوله: "وثبت في "الصحيحين" أنه على قال: "يدخل الجنة من أمتي سبعون ألفًا بغير حساب، وهم الذين لا يسترقون، ولا يكتوون، ولا يتطيرون، وعلى ربهم يتوكلون"، والاسترقاء طلب الرقية، وهو من أنواع الدعاء والشاهد من هذا الحديث: أن من صفات الذين يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب "الذين لا يسترقون" أي: لا يطلبون الرقية، والرقية هي العوذة، وهي ما يقرأ على المريض من القرآن والأدعية النبوية، فلا يقول: "يا فلان ارقني"، فهو وإن كان جائزًا لكنّ فيه حاجة للمخلوق وميلًا من قلبك نحوه، فالذين يدخلون الجنة من غير حساب ولا عذاب لا يسألون أحدًا إلّا الله، فهم لا يسألون الناس الرقية، لكن إن جاءه راق ورقاه مدون طلب منه فلا بأس.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الطب، باب «من اكتوى أو كوى غيره، وفضل من لم يكتو»، رقم (۵۷۰۵)، ومسلم، كتاب الإيمان، رقم (۲۲۰) من حديث ابن عباس الم

وإذا تعيَّنت الرقية طريقاً للشفاء فلا حرج في طلبها، ولا تخل بصفات السبعين ألفًا؛ في «صحيح مسلم» (١) عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ عَلْمَ السَّبِيُّ لِآلِ حَزْم فِي رُقْيَةِ الْحَيَّةِ»، وَقَالَ لِأَسْمَاءَ عَمْيْس: «مَا لِي أَرَىٰ أَجْسَامَ بَنِي أَخِي ضَارِعَةً (٢) تُصِيبُهُمْ الْحَاجَةُ»، قَالَ: «لَا، وَلَكِنْ الْعَيْنُ تُسْرِعُ إِلَيْهِمْ»، قَالَ: «ارْقِيهِمْ»، قَالَ: «ارْقِيهِمْ»، قَالَ: «ارْقِيهِمْ»، قَالَ: «ارْقِيهِمْ»، قَالَ: «ارْقِيهِمْ»،

ومن صفات الذين يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب الذين «لا يكتوون» أي: يفعل ذلك بهم غيرهم.

والمراد بـ «لا يكتوون» أي: بعد نزول المرض بهم، وأما مَنْ قال لا يكتوون وقاية من الأمراض قبل نزول الداء فضعيف.

والكي بالنار فيه تعذيب، وهو من الأمور المكروهة، إلَّا إذا تعيَّن كطريق للشفاء فلا بأس به؛ لأن النبي ﷺ كوى بعض أصحابه (٣)، وكما يقال: «آخر الطب الكي».

ومن صفات الذين يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب الذين «لا يتطيرون»، والطيرة هي التشاؤم بالطيور ونحوها، وهي من الشِّرك.

فهم لا يسترقون وهي خلاف الأولى، ولا يكتوون وهو مكروه، ولا يتطيرون وهي شرك، فلا يفعلون خلاف الأولى ولا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب السلام، رقم (٢١٩٨).

<sup>(</sup>٢) أي: نحيفة. شرح النووي على «صحيح مسلم» (١٨٦/١٤)

<sup>(</sup>٣) من ذلك: أنه عليه الصلاة والسلام كوى أبيًّا كما في "صحيح مسلم"، كتاب السلام، رقم (٢٢٠٧) قَالَ جَابِرُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ: "رُمِي أُبَيُّ يَوْمَ الْأَحْزَابِ عَلَىٰ أَبُيُّ يَوْمَ الْأَحْزَابِ عَلَىٰ أَكْحَلِهِ، فَكَوَاهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ.

المكروه ولا الشِّرك.

وختم ﷺ ذلك بقوله «وعلى ربهم يتوكلون» دلالة على أن ترك الاسترقاء والاكتواء والتطير من أعلىٰ مقامات التوكل.

وقوله: "ومع هذا فقد ثبت عنه في "الصحيحين" أنه قال: "ما من رجل يدعو الأخيه بظهر الغيب دعوة إلَّا وكَّلَ الله بها ملكًا كلما دعا الأخيه بدعوة قال الملك الموكَّل: "ولك بمثلِ ذلك""" وهذا الحديث رواه الإمام مسلم في "صحيحه" (١) بنحوه.

فإذا دعا العبد لأخيه المسلم فهو على خير؛ فيدعو الملك له ويقول: «لك بمثله»، ولكن لا تطلب منه فتقول: «يا فلان، ادع لله لي»، وبعض الناس يؤذيك فكلما لقيك قال: «يا فلان، ادع الله لي»؛ فيدعو المرء لنفسه، وطلب الدعاء من الناس مكروه، لأن في ذاك سؤال للناس، إلا في حالة واحدة كما سيأتي، وإذا طلبت مِنْ غيرك أن يدعو لك فهذا مكروه؛ لأن فيه سؤال الناس، إلّا في حال واحدة ستأتى، «والله مله أعلم».





### •>•••



### 🕏 قَالَ المُؤَلِّفُ رَخْلَلْهُ:

"ومن الأمر المشروع في الدعاء: دعاء غائب لغائب، ولهذا أمرنا النبي على بالصلاة عليه، وطلب الوسيلة له، وأخبرنا بما لنا بذلك من الأجر إذا دعونا بذلك، فقال في الحديث: "إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول، ثم صلوا عليّ؛ فإن مَنْ صلّى عليّ مرة صلّى الله عليه عشرًا، ثم اسألوا الله لي الوسيلة، فإنها درجة في الجنة لا ينبغي أن تكون إلّا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا ذلك العبد، فمن سأل الله لي الوسيلة حلَّتْ له شفاعتي يوم القيامة»».

## ﴿ الشَّرِع ﴾

ذكر المؤلف كلله أن دعاء المخلوق تارة يكون جائزًا، وتارة غير جائز.

قال: «ومن الأمر المشروع في الدعاء: دعاء غائب لغائب» ومَثّلَ لذلك فقال: «ولهذا أمرنا النبي على بالصلاة عليه، وطلب الوسيلة له» وهو على غائب، والوسيلة درجة عالية في الجنة، وهي منزلة النبي على الخبرنا بما لنا بذلك من الأجر إذا دعونا بذلك، فقال في الحديث: «إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول» يعني: تابعوا المؤذن «ثم صلوا علي فإن مَنْ صلّى علي مرة صلى الله عليه عشرًا» وهذا فضل عظيم؛ تصلي على النبي على صلاة واحدة فيصلي الله عليك بها عشرًا، وأصح ما قيل في تعريف صلاة الله على عبده (۱۱): ما رواه البخاري في

<sup>(</sup>۱) انظر: «فتح الباري» لابن حجر (۱۱/۱۵۲).

"صحيحه" (١) قَالَ أَبُو الْعَالِيَةِ: "صَلَاةُ اللهِ: ثَنَاؤُهُ عَلَيْهِ عِنْدَ الْمَلَائِكَةِ، وَصَلَاةُ اللهِ الْمُلَائِكَةِ: الدُّعَاءُ».

قوله: «ثم اسألوا الله لي الوسيلة، فإنها درجة في الجنة لا ينبغي أن تكون إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا ذلك العبد» ورجاؤه عليه الصَّلاة والسَّلام محقَّقٌ؛ فهو وعد له عليه الصَّلاة والسَّلام.

«فمن سأل الله لي الوسيلة حلَّتْ له شفاعتي يوم القيامة» (٢) وهذه بشارة للمؤمن، فنسأل الله تعالى الوسيلة له ﷺ، ونسأله سبحانه أن يُحِل لنا شفاعته يوم القيامة.



<sup>(</sup>۱) ذكره البخاري في «صحيحه» (١٨٠٢/٤) مُعلَّقًا بصيغة الجزم. ووصله القاضي أبو إسحاق في «فضل الصلاة على النبي?» رقم (٩٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الصلاة، رقم (٣٨٤) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص العا



### ﴾•∰•≪₌



### 🤝 قَالَ المُؤَلِّفُ رَخِلَللهُ:

"ويشرع للمسلم أن يطلب الدعاء ممن هو فوقه وممن هو دونه، فقد روي طلب الدعاء من الأعلى والأدنى؛ فإن النبي على ودّع عمر إلى العمرة فقال: "لا تنسنا من دعائك يا أخي"، لكن النبي على لما أمرنا بالصلاة عليه وطلب الوسيلة له ذكر أن مَنْ صلى عليه مرة صلى الله بها عليه عشرًا، وأن من سأل الله له الوسيلة حلّت له شفاعته يوم القيامة، فكان طلبه مِنّا لمنفعتنا في ذلك، وفرق بين مَنْ طلب مِنْ عيره شيئًا لمنفعة المطلوب منه ومن يسأل غيره لحاجته إليه فقط، وثبت عنه في "الصحيح" أنه على ذكر أويسًا القرني، وقال لعمر: "إن استطعت أن يستغفر لك فافعل"، وفي "الصحيحين" أنه كان بين أبي بكر وعمر على شيء فقال أبو بكر لعمر: "استغفر لي"، لكن في الحديث أن أبا بكر ذكر أنه حنق على عمر، وثبت أن أقوامًا كانوا يسترقون، وكان النبي على يرقيهم".

## ﴿ الشَّرِع ﴾

قوله: «ويشرع للمسلم أن يطلب الدعاء ممن هو فوقه» كأن
 يكون عالمًا صالحًا فاضلًا، «وممن هو دونه» بشرط أن يكون حيًّا،
 كأن يكون تلميذًا لك.

وذكر رَحِيْتُهُ طلب الدعاء من الأعلىٰ للأدنىٰ، ومَثَّلَ له بطلب النبي عَلِيْهُ مِنْ عمر رَبِيْهِ أَن يدعو له.

قال: «فقد روي طلب الدعاء من الأعلى والأدنى؛ فإن النبي

ودَّع عمر إلى العمرة فقال: «لا تنسنا من دعائك يا أخي»(۱)» لكن في الحديث ضعف؛ في سنده عاصم بن عبيد الله العُمري ضعيف (۲)، ولكن هذا مثال لمسألة عضدها المؤلف بشواهد أخرى صحيحة.

ومثال طلب الدعاء من الأدنى للأعلى: ما في «الصحيحين» (٣) عَنْ أَنَس رَفِيْهِ عَالَ: قَالَتْ أُمِّي: «يَا رَسُولَ اللهِ، خَادِمُكَ أَنَسُ ادْعُ اللهَ لَهُ»، قَالَ: «اللَّهُمَّ أَكْثِرْ مَالَهُ وَوَلَدَهُ، وَبَارِكْ لَهُ فِيمَا أَعْطَيْتَهُ».

وقوله: «لكن النبي على الله الله الله الله عليه وطلب الوسيلة له ذكر أن مَنْ صلى عليه مرة صلّى الله بها عليه عشرًا، وأن من سأل الله له الوسيلة حلّت له شفاعته يوم القيامة، فكان طلبه مِنّا لمنفعتنا في ذلك» وهذا طلب منه عليه الصّلاة والسّلام من الأمة أن يصلوا عليه، لكنه متضمن لأعظم النفع لكلّ ممتثل له، فإذا صليتَ عليه مرة صلى الله عليك بها عشرًا، فترتب على هذا الطلب صلاة الله على المصلي ونفع هذا وأثره لا حدود له، فيكون المسؤول منه الدعاء مستفيدًا غاية الاستفادة.

وقوله: «وفرق بين مَنْ طلب مِنْ غيره شيئًا لمنفعة المطلوب منه ومن يسأل غيره لحاجته إليه فقط» فالرسول ﷺ سألنا أن ندعو له

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب «الدعاء»، رقم (۱٤٩٨)، والترمذي، كتاب الدعوات، باب (۱۱۰)، رقم (۳۵۲۲)، وابن ماجه، كتاب المناسك، باب «فضل دعاء الحاج»، رقم (۲۸۹٤)، وأحمد (۱/۲۹). قال الترمذي: «حسن صحيح».

<sup>(</sup>٢) ترجمته في: «تهذيب الكمال» للمزي (١٣/ ٥٠٦. ٥٠٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الدعوات، باب «دعوة النبي? لخادمه بطول العمر وبكثرة ماله»، رقم (٦٣٤٤)، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، رقم (٢٤٨٠).

لمحض منفعتنا، فإذا صلينا على النبي ﷺ مرة صلى الله بها علينا عشرًا، بخلاف غيره فإنه يطلب لمنفعته هو فقط، ففرق بين مَنْ يسأل لينتفع المطلوب.

وذكر عَنَّهُ أمثلة على طلب الدعاء، فقال: «وثبت عنه في «الصحيح» أنه على ذكر أويسًا القرني» وهو من بلاد اليمن، سيد التابعين في زمانه (۱) «وقال لعمر: «إن استطعت أن يستغفر لك فافعل»» روى الإمام مسلم في «صحيحه» (۲) عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ فَافعل» وَيُ الإَمام مسلم في «صحيحه» يَقُولُ: «إِنَّ خَيْرَ التَّابِعِينَ رَجُلُّ يَقُولُ: «إِنَّ خَيْرَ التَّابِعِينَ رَجُلُّ يُقَالُ لَهُ «أُويْشُ» وَلَهُ وَالِدَةٌ، وَكَانَ بِهِ بَيَاضٌ فَمُرُوهُ فَلْيَسْتَغْفِرْ لَكُمْ»، فهذا أمر لهم بسؤال أويس الاستغفار لهم.

وقوله: "وفي "الصحيحين" أنه كان بين أبي بكر وعمر وهم المنها بعني: حصل بينهما بعض الخلاف "فقال أبو بكر لعمر: "استغفر لي"، لكن في الحديث أن أبا بكر ذكر أنه حنق على عمر" والقصة معروفة، أخرج البخاري في "صحيحه" عَنْ أبِي الدَّرْدَاءِ وَلَقَصة مَا وَرَةٌ فَأَغْضَبَ أَبُو بَكْرٍ عُمَرَ مُحَاوَرَةٌ فَأَغْضَبَ أَبُو بَكْرٍ عُمَرَ فَانْصَرَفَ عَنْهُ عُمَرُ مُغْضَبًا، فَاتَّبَعَهُ أَبُو بَكْرٍ يَسْأَلُهُ أَنْ يَسْتَغْفِرَ لَهُ فَلَمْ فَقَالَ حَتَّىٰ أَغْلَقَ بَابَهُ فِي وَجْهِهِ فَأَقْبَلَ أَبُو بَكْرٍ إِلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ: "أَمَّا صَاحِبُكُمْ فَقَالَ أَبُو اللهِ عَلَيْهُ: "أَمَّا صَاحِبُكُمْ فَقَالَ أَبُو اللهِ عَلَيْهُ: "أَمَّا صَاحِبُكُمْ فَقَالَ أَبُو اللهِ عَلِيْهُ: "أَمَّا صَاحِبُكُمْ

<sup>(</sup>۱) ترجمته في: «سير أعلام النبلاء» للذهبي (١٩/٤. ٣٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب فضائل الصحابة، رقم (٢٥٤٢).

هَذَا فَقَدْ غَامَرَ»، قَالَ: «وَنَدِمَ عُمَرُ عَلَىٰ مَا كَانَ مِنْهُ فَأَقْبَلَ حَتَّىٰ سَلَّمَ وَجَلَسَ إِلَىٰ النَّبِيِّ عَيَّةٍ، وَقَصَّ عَلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَيَّةٍ الْخَبَرَ»، قَالَ أَبُو اللهِ عَيَّةٍ الْخَبَرَ»، قَالَ أَبُو اللهِ عَيَّةٍ الْخَبَرَ»، قَالَ أَبُو اللهِ عَيَّةٍ الْخَبَرَ يَقُولُ: «وَاللهِ يَا اللهِ رَسُولَ اللهِ عَيَّةٍ: «هَلْ أَنْتُمْ تَارِكُوا رَسُولُ اللهِ عَيَّةٍ: «هَلْ أَنْتُمْ تَارِكُوا لِي صَاحِبِي ؟، إِنِّي قُلْتُ: «يَا أَيُّهَا لِي صَاحِبِي ؟، إِنِّي قُلْتُ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا»، فَقُلْتُمْ: «كَذَبْتَ»»، وَقَالَ اللهِ بَكْرِ: «صَدَقْتَ».

وفي هذا الحديث: بيان فضل أبي بكر الصديق رضي ومنزلته عند رسول الله عليه.

وقوله: «وثبت أن أقوامًا كانوا يسترقون» أي: يطلبون الرقية، فيقولون: «ارقنا، وادع الله لنا بالشفاء»، «وكان النبي على يرقيهم (۱)» فأقرهم النبي على ولم ينههم عن سؤاله الرقية، ولو كان حرامًا لنهاهم.



<sup>(</sup>١) انظر: "صحيح البخاري"، كتاب الطب، باب "رقية النبي عليه".



### ﴾•∰•≪₌



### 🕏 قَالَ المُؤَلِّفُ رَخِيَّلَهُ:

"وثبت في "الصحيحين" أن الناس لما أجدبوا سألوا النبي الله أن يستسقي لهم، فدعا الله اللهم حتى سقوا، وفي "الصحيح" أيضًا أن عمر بن الخطاب ولله استسقى بالعباس فدعا فقال: "اللهم إنا كنا إذا أجدبنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فأسقنا» فيسقون، وفي "السنن» أن أعرابيًا قال للنبي الله المنه الأنفس، وجاع العيال، وهلك المال، فادع الله لنا؛ فإنا نستشفع بك على الله، ونستشفع بالله عليك"، فسبَّح رسول الله الله على حتى عُرِفَ ذلك في وجوه أصحابه، وقال: "ويحك، إن الله لا يستشفع به على أحد من خلقه، شأن الله أعظم مِنْ ذلك"، فأقرَّهُ على قوله "إنا نستشفع بك على الله"، وأنكر عليه قوله "نستشفع بالله عليك"؛ لأن الشافع يسأل المشفوع إليه للمشفوع إليه، والعبد يسأل الله ويستشفع إليه، والرَّبُ تعالىٰ لا يسأل العبد ويستشفع إليه، والله أعلم".

## ﴿ الشّرع ﴾

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الاستسقاء، باب «الاستسقاء في المسجد الجامع»، رقم (۱۰۱۳)، ومسلم، كتاب صلاة الاستسقاء، رقم (۸۹۷) من حديث أنس بن مالك رفيه.

المخلوق الذي أجازه النبي عَلَيْكِيٍّ.

وقوله: "وفي "الصحيح" أيضًا أن عمر بن الخطاب والستسقى بالعباس" أي: بدعائه "فدعا فقال: "اللهم إنا كنا إذا أجدبنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فأسقنا فيسقون وهذا بعد وفاة النبي والله على أنه لا يجوز دعاء الميت؛ فالنبي والله موجود ومع هذا عدلهم عمر بن الخطاب والله دعاء عمه العباس، وهذا من الدعاء الجائز.

وقوله: "وفي "السنن" أن أعرابيًا قال للنبي على: "جهدت الأنفس، وجاع العيال، وهلك المال، فادع الله لنا؛ فإنا نستشفع بك على الله، ونستشفع بالله عليك"، فسبَّحَ رسول الله على حتى عُرِفَ ذلك في وجوه أصحابه، وقال: "ويحك، إن الله لا يستشفع به على أحد مِنْ خلقه، شأن الله أعظم مِنْ ذلك" وفي سنده محمد بن إسحاق (٣) وهو مدلس وقد عنعن، وقد ضعَّفَهُ بعض العلماء (٤)، وحسَّنَهُ آخرون كشيخ الإسلام ابن تيمية كَلْلهُ (٥).

و قوله: «فأقرَّهُ على قوله «إنا نستشفع بك على الله» أي: نتوسل بدعائك إلى الله، «وأنكر عليه قوله «نستشفع بالله عليك؟»» فمعناها: نجعل الله وسيلة إليك، فأنكرها عَلَيْهُ «لأن الشافع يسأل

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الاستسقاء، باب «سؤال الناس الإمام إذا قحطوا»، رقم (۱۰۱۰) من حديث أنس بن مالك في المناه ال

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، كتاب السنة، باب «في الجهمية»، رقم (٤٧٢٦) من حديث جبير بن مطعم رضي .

<sup>(</sup>٣) ترجمته في: «تهذيب الكمال» (٢٤/ ٤٠٥ . ٤٢٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الأسماء والصفات» للبيهقي (٢/ ٤٢٠).

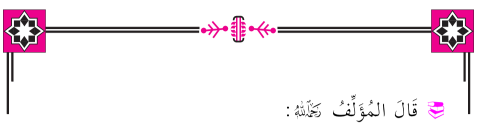
<sup>(</sup>۵) انظر: «بيان تلبيس الجهمية» (١/ ٥٧٠).

المشفوع إليه للمشفوع له» وهم الخلق بأن يغيثهم «والعبد يسأل الله ويستشفع إليه، والرَّبُّ تعالىٰ لا يسأل العبد ويستشفع إليه»؛ فالرَّبُّ تعالىٰ ليس فوقه أحد، فهو يُسأل ولا يَسأل أحدًا، «والله أعلم».









«وأما زيارة القبور المشروعة فهى أن يُسلِّمَ على الميت ويدعو له بمنزلة الصلاة على جنازته، كما كان النبي على يُعلِّم أصحابه إذا زاروا القبور أن يقولوا: «سلام عليكم أهل دار قوم مؤمنين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون، ويرحم الله المستقدمين مِنَّا ومنكم والمستأخرين، نسأل الله لنا ولكم العافية، اللهم لا تحرمنا أجرهم، ولا تفتنا بعدهم»، وروي عن النبي ﷺ أنه قال: «ما مِنْ رجل يَمُرُّ بقبر رجل كان يُعرفه في الدنيا فيُسلِّمُ عليه إلَّا ردَّ الله روحه عليه حتىٰ يَرُدَّ عليه السَّلام»، والله تعالىٰ يثيب الحي إذا دعا للميت المؤمن كما يثيبه إذا صلى على جنازته، ولهذا نهى نبيه على أن يفعل ذلك بالمنافقين؛ لقوله: ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰ أَحَدِ مِّنْهُم مَّاتَ أَبَدًا وَلَا نَقُمُ عَلَى قَبْرِهِ ﴿ وَا [التَّوبَة: ١٨]، فليس في الزيارة الشرعية حاجة الحي إلى الميت، والا مسألته له، ولا توسله به، بل فيها منفعة الحي للميت كالصلاة عليه، والله تعالىٰ يرحم هذا ويثيبه علىٰ عمله، ويرحم هذا بدعاء هذا وإحسانه إليه؛ فإنه قد ثبت في «الصحيح» عن النبي عليه أنه قال: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلّا من ثلاث، صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له»».

# ﴿ الشَّرِع ﴾

هذا البحث في زيارة القبور المشروعة، وتقدَّم أن ذكرنا أن زيارة القبور على ثلاثة أنواع:

الأول: زيارة شرعية، وهي أن يأتي القبر ويسلِّمَ على صاحبه

ويدعو له وينصرف، فيستفيد الحي والميت، يستفيد الحي بأن يرقَّ قلبه ويتذكر الآخرة، والميتُ بدعاء الحي له.

الثاني: زيارة بدعية، وهي أن يزور الميت ويفعل عند قبره عبادة يتبرك بفعلها عند هذا القبر، كأن يزوره الميت ويصلي لله عند قبره، فهو وإن لم يُصلِّ لصاحب القبر لكنها وسيلة للشرك؛ لأن الشيطان يتدرج بالإنسان، وكأن يختم القرآن عند القبر يطلب بذلك الفضل والبركة، أو يقرأ الحديث عنده، فكل هذه بدع لم يجعلها الشرع وسيلة، واتخاذها وسيلة يفضي إلىٰ الوقوع في الشِّرك.

الثالث: زيارة شركية، وهي أن يزور الميت ليصرف له نوعًا من أنواع العبادة كالذبح له، أو ليطوف بقبره يتقرب إليه، أو ليدعوه ويسأله جلبَ نفع أو دفع ضر.

وقوله: أوأما زيارة القبور المشروعة فهي أن يُسلِّمَ على الميت ويدعو له بمنزلة الصلاة على جنازته كما يصلي على جنازته ويدعو له فكذلك يزور قبره ويدعو له «كما كان النبي الله يُعلِّم أصحابه إذا زاروا القبور أن يقولوا: «سلام عليكم أهل دار قوم مؤمنين، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون (۱)، ويرحم الله المستقدمين مِنَّا ومنكم والمستأخرين (۲)، نسأل الله لنا ولكم العافية (۳)، اللهم لا تحرمنا أجرهم، ولا تفتنا بعدهم (٤) هذا دعاء الزائر للمقبرة، يسلِّم تحرمنا أجرهم، ولا تفتنا بعدهم (٤)

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الطهارة، رقم (٢٤٩) من حديث أبي هريرة رضي المارة الم

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الجنائز، رقم (٩٧٤) من حديث عائشة رضي المنائز،

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم، كتاب الجنائز، رقم (٩٧٥) من حديث بريدة على الم

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه، كتاب الجنائز، باب «ما جاء فيما يقال إذا دخل المقابر»، رقم (١٥٤٦)، والنسائي، كتاب عشرة النساء، باب الغيرة، (٧/٧٥)، وأحمد (٢/١٧) من حديث عائشة ﴿﴿﴿يُلِنَا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا

عليهم ويدعو لهم بالرحمة ويسأل لهم العافية، ويسأل الله أن لا يحرمه أجرهم ولا يفتنه بعدهم، «وروي عن النبي الله أنه قال: «ما مِنْ رجل يَمُرُّ بقبر رجل كان يعرفه في الدنيا فيُسلِّمُ عليه إلَّا ردَّ الله روحه عليه حتىٰ يَرُدَّ عليه السَّلام»(١).

وقوله: "والله تعالى يثيب الحي إذا دعا للميت المؤمن كما يثيبه إذا صلى على جنازته"؛ لأنه أحسن إليه، فإذا أحسنت إلى أخيك الميت بأن أخيك الحي أو الميت أثابك الله، وتحسن إلى أخيك الميت بأن تصلي على جنازته وتدعوا له، "ولهذا نهي نبيه على أن يفعل ذلك بالمنافقين؟" لأنهم كفار "لقوله: ﴿وَلا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُم مَّاتَ أَبدًا وَلا يَلمنافقين؟" يعني: بعد الدفن لتدعو له، ثم ذكر تعالى العِلَّة فقال: ﴿إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاثُواْ وَهُمُ فَسِقُونَ (إِنَّهُ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاثُواْ وَهُمُ فَسِقُونَ (إِنَّهُ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاثُواْ وَهُمُ فَسِقُونَ عليه، وما عداه وهو للدن يصلى عليه، وما عداه وهو المؤمن يصلى عليه ولو كان عاصيًا.

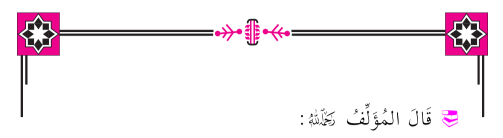
⊙ قوله: «فليس في الزيارة الشرعية حاجة الحي إلىٰ الميت،
 ولا مسألته له، ولا توسله به» ففي الزيارة الشرعية لا يحتاج الحي
 للميت ولا يسأله ولا يتوسل به، بل الميت هو الذي ينتفع بدعاء

<sup>(</sup>۱) أخرجه تمام الرازي في «الفوائد» رقم (۱۳۹) من طريق عبد الرحمن بن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن عطاء بن يسار، عن أبي هريرة مرفوعًا بلفظ: «إلَّا عرفه وردَّ عليه». قال ابن عبد الهادي: «هكذا روي مرفوعًا وهو ضعيف، والمحفوظ موقوف، وعبد الرحمن بن زيد بن أسلم لا يحتج به». «الصارم المنكي في الرد علىٰ السبكي» (ص ۲۹۷). وقال ابن الجوزي: «هذا حديث لا يصح، وقد أجمعوا علىٰ تضعيف عبد الرحمن بن زيد، قال ابن حبان: «كان يقلب الأخبار وهو لا يعلم، حتىٰ كثر ذلك في روايته من رفع المراسيل وإسناد الموقوف فاستحق الترك». «العلل المتناهية» (۲/ ۹۱۱).

الحي له، «بل فيها منفعة الحي للميت كالصلاة عليه، والله تعالى يرحم هذا» يعني: الميت «ويثيبه» أي: الحي «على عمله»عند ما أحسن للميت ودعا له، «ويرحم هذا» أي: الميت «بدعاء هذا» أي: الحي «وإحسانه إليه؛ فإنه قد ثبت في «الصحيح»(۱) عن النبي عليه أنه قال: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلّا من ثلاث، صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له»»، والشاهد «أو ولد يدعو له».



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الوصية، رقم (١٦٣١) من حديث أبي هريرة عظينه.



#### فصل

وأما مَنْ يأتي إلىٰ قبر نبي أو رجل صالح أو مَنْ يعتقد فيه أنه قبر نبي أو رجل صالح وليس كذلك ويسأله ويستنجده فهذا علىٰ ثلاث درجات :

أحدها: أن يسأل حاجته، مثل: أن يسأله أن يزيل مرضه، أو مرض دوابه، أو يقضي دينه، أو ينتقم له مِنْ عدوه، أو يعافي نفسه وأهله ودوابه، ونحو ذلك مما لا يقدر عليه إلَّا الله تعالىٰ فهذا شرك صريح يجب أن يستتاب منه صاحبه، فإن تاب وإلَّا قُتِلَ.

وإن قال: «أنا أسأله؛ لكونه أقرب إلى الله مني ليشفع لي في هذه الأمور، ولأني أتوسل إلى الله به كما يتوسل إلى السلطان بخواصه وأعوانه»، فهذه مِنْ أفعال المشركين والنصارى، فإنهم يزعمون أنهم يتخذون أحبارهم ورهبانهم شفعاء يستشفعون بهم في مطالبهم، وكذلك أخبر الله عن المشركين أنهم قالوا: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ زُلُفَيَ ﴾ [الرُّمَر: ٣]، وقال وَ اللهُ عَلَيْ وَالنّهُ عَلَيْ اللهُ وقال عالى الكُم مِن دُونِهِ مِن وَلِي وَلا شَفِيعً أَفَلا لَتَذَكّرُونَ اللهُ اللهِ الله وبين خلقه، والله عادة الناس أن يستشفعوا إلى الكبير مِنْ كبرائهم بِمَنْ يكرم فإن عادة الناس أن يستشفعوا إلى الكبير مِنْ كبرائهم بِمَنْ يكرم فإن عادة الناس أن يستشفعوا إلى الكبير مِنْ كبرائهم بِمَنْ يكرم

عليه، فيسأله ذلك الشفيع فيقضي حاجته إما رغبة أو رهبة، وإما حياء، وإما مودة، وإما غير ذلك.

والله سبحانه لا يشفع أحد عنده حتى يأذن هو للشافع، فلا يفعل إلّا ما يشاء، وشفاعة الشافع مِنْ إذنه، فالأمر كله له، ولهذا قال النبي على في الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة ولله عن النبي على : «لا يقولن أحدكم «اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت»، ولكن ليعزم المسألة؛ فإن الله لا مكره له»، فبيّنَ أن الرّبّ سبحانه يفعل ما يشاء لا يكرهه أحد على ما يختاره كما قد يكره الشافع المشفوع إليه، وكما يكره السائل المسئول إذا ألحّ عليه وآذاه بالمسألة، فالرغبة يجب أن تكون إليه كما قال تعالى: ﴿فَإِنّا فَرَغَتُ اللّه عَلَى اللّه عَلَى النبي عَلَى النبي عَلَى النبي عَلَى الله على النبي على النبي على الدعاء، وجعل ذلك من أسباب إجابة دعائنا.

وقول كثير مِنَ الضلال: «هذا أقرب إلى الله مني، وأنا بعيد من الله لا يمكنني أن أدعوه إلّا بهذه الواسطة» ونحو ذلك هو مِنْ أقوال المشركين، فإن الله تعالى يقول: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي أَقُوال المشركين، فإن الله تعالى يقول: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِ قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ الله المناجيه أم بعيد فنناديه ؟» الصحابة قالوا: «يا رسول الله، ربنا قريب فنناجيه أم بعيد فنناديه ؟» فأنزل الله هذه الآية، وفي «الصحيح» أنهم كانوا في سفر وكانوا يرفعون أصواتهم بالتكبير، فقال النبي عَنِي : «يا أيها الناس، أربعوا على أنفسكم؛ فإنكم لا تدعون أصم ولا غائبًا، إنما تدعون سميعًا قريبًا، إن الذي تدعونه أقرب إلى أحدكم مِنْ عنق راحلته»، وقد أمر قريبًا، إن الذي تدعونه أقرب إلى أحدكم مِنْ عنق راحلته»، وقد أمر الله تعالى العباد كلهم بالصلاة له ومناجاته، وأمر كلًا منهم أن

يقولوا: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَنَا وَقَدَ أَخْبَرُ عَنَ المُشركين أَنهم قالوا: ﴿ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَيْ ﴾ [الزُّمَر: ٣].

ثم يقال لهذا المشرك: «أنت إذا دعوتَ هذا، فإن كنت تظن أنه أعلم بحالك وأقدر على عطاء سؤالك أو أرحم بك مِنْ ربك فهذا جهل وضلال وكفر، وإن كنت تعلم أن الله أعلم وأقدر وأرحم فلماذا عدلت عن سؤاله إلى سؤال غيره؟!، ألَّا تسمع إلى ما خرَّجه البخاري وغيره عن جابر ظليه قال: «كان النبي على يعلمنا الاستخارة في الأمور كلها كما يعلمنا السورة من القرآن، يقول: «إذا همَّ أحدكم بالأمر فليركع ركعتين مِنْ غير الفريضة، ثم ليقل: «اللهم إنى أستخيرك بعلمك، وأستقدرك بقدرتك، وأسألك مِنْ فضلك العظيم؛ فإنك تقدر ولا أقدر، وتعلم ولا أعلم، وأنت علَّام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خير لى في ديني ومعاشى وعاقبة أمري فاقدره لى ويسره لى، ثم بارك لى فيه، وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شر لى فى دينى ومعاشى وعاقبة أمري فاصرفه عنى، واصرفنى عنه، واقدر لى الخير حيث كان، ثم رضنى به»، قال: «ويسمى حاجته»، فأمر العبد أن يقول: «أستخيرك بعلمك، وأستقدرك بقدرتك، وأسألك مِنْ فضلك العظيم».

وإن كنت تعلم أنه أقرب إلى الله منك وأعلى درجة عند الله منك فهذا حق، لكن كلمة حق أريد بها باطل؛ فإنه إذا كان أقرب منك وأعلى درجة منك فإنما معناه أن يثيبه ويعطيه أكثر مما يعطيك، ليس معناه أنك إذا دعوته كان الله يقضي حاجته أعظم مما يقضيها إذا دعوت أنت الله تعالى، فإنك إن كنت مستحقًا للعقاب وردَّ الله دعائك مثلًا لما فيه من العدوان فالنبي والصالح لا يعين على ما

يكره الله، ولا يسعى فيما يبغضه الله، وإن لم يكن كذلك فالله أولى بالرحمة والقبول منه».

## ﴿ الشّرع ﴿ الشَّرِعِ ﴾

قال كَلَّلَهُ: «فصل»، وفيه بَيَّنَ المؤلف كَلَّلَهُ حكم الأقسام الثلاثة في سؤال الميت والطلب منه أو التوسل به، وهو تابع لجواب السؤال الأول من الأسئلة السبعة التي سُئِلَ عنها كَلِّلَهُ.

القسم الأول: أن يسأل الميت حاجته، بأن يطلب منه أن يشفيه من مرضه، أو ينصره على عدوه، أو يدخله الجنة، أو ينجيه من النار، فهذا شرك أكبر يخرج من المِلَّةِ، ويستتاب فاعله ـ أي: يؤمر بالتوبة ـ، فإن تاب وإلَّا قُتِلَ مِنْ قِبَل ولاة الأمور؛ لأنه مرتد.

القسم الثاني: أن يطلب من الميت أن يدعو له، يقول: "يا فلان، ادع الله لي أن يغفر لي"، أو "أن يرحمني"، فهو لم يسأل الميت حاجته بل طلب منه أن يسأل الله له، وهذا بدعة ووسيلة إلىٰ الشّرك عند المؤلف كَلَيْهُ، وعند غيره شرك أكبر؛ لأنه سأل الميت ولو لم يسأله أن يقضى حاجته ـ أن يدعو الله له.

القسم الثالث: أن يسأل الله بجاه فلان أو ببركته أو بحرمته، وهذا بدعة أيضًا؛ لأنه وإن سأل الله إلَّا أنه سأله بوسيلة غير مشروعة بل محرمة، وهي وسيلة مِنْ وسائل الشِّرك.

وقد جمعنا هذه الأقسام الثلاثة لأن المؤلف كَلَّلَهُ ـ كعادته ـ لسعة علمه وغزارة استدلاله يتوسع فتتباعد الأقسام، وربما لا يأتي القسم الثاني إلَّا وقد نُسِيَ الأول.

⊙ قوله: «وأما مَنْ يأتي إلىٰ قبر نبي أو رجل صالح أو مَنْ
 يعتقد فيه أنه قبر نبى أو رجل صالح وليس كذلك ويسأله ويستنجده

#### فهذا على ثلاث درجات:

أحدها: أن يسأل حاجته، مثل: أن يسأله أن يزيل مرضه، أو مرض دوابه، أو يقضي دينه، أو ينتقم له مِنْ عدوه، أو يعافي نفسه وأهله ودوابه، ونحو ذلك مما لا يقدر عليه إلَّا الله تعالى فهذا شرك صريح» خالصٌ لا شبهة فيه، فإذا فعل هذا وثَبَتَ عنه بلا ريب، وكان في دولة تقيم شرع الله فإنه يحكم عليه بالقتل؛ لأنه مشرك مرتد، «يجب أن يستتاب منه صاحبه» فيستتيبه الحاكم الشرعي أو مَنْ ولاه الحاكم كالقاضي، «فإن تاب وإلَّا قُتِلَ» مرتدًا، وحكمه في الآخرة أنه خالد مخلَّدٌ في النار؛ لأنه مات على الشّرك والكفر، نسأل الله السَّلامة والعافية.

وقوله: "وإن قال: "أنا أسأله؛ لكونه أقرب إلى الله مني ليشفع لي في هذه الأمور، ولأني أتوسل إلى الله به كما يتوسل إلى السلطان بخواصه وأعوانه" وهذه شبهة يقولها مَنْ يسأل الموتى الشفاعة، فتجدهم يقولون: "نعرف أن الأمر بيد الله، فالله هو الذي يقضي الحاجات، لكنهم أطهر وأصلح وأقرب إلى الله مِنّا، فكما أن الملك أو الرئيس أو الوزير لا يدخل عليه إلا بواسطة خواصه وأعوانه، فالله العظيم مِنْ باب أولى" كذا يزعمون، فقاسوا الخالق بالمخلوق، من حيث أنه لا يوصل للملوك في الدنيا إلا بواسطة وهذا لضعفهم وحاجتهم لمن يوصل إليهم أحوال الناس وحاجاتهم، ولكن الله غني عن خلقه، عليم قدير، لا تخفىٰ عليه خافية في سرولا علانة.

و قوله: «فهذه مِنْ أفعال المشركين والنصارى، فإنهم يزعمون أنهم يتخذون أحبارهم ورهبانهم شفعاء يستشفعون بهم في مطالبهم، وكذلك أخبر الله عن المشركين أنهم قالوا: ﴿مَا نَعَبُدُهُمُ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا

إِلَى اللهِ زُلْفَى الرُّمَر: ٣]، وقال عَلَى : ﴿ أَمِ التَّخَذُوا مِن دُونِ اللهِ شُفَعَاءً قُلُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

و قوله: «وقال تعالى: ﴿مَا لَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا شَفِيعٍ أَفَلَا لَتَكَكَّرُونَ ﴿ السَّجدَة: ٤] فأخبر أنه ليس لهم ولي ولا شفيع مِنْ دون الله، «وقال: ﴿مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلّا بِإِذْنِهِ ﴿ البَقَرَة: ١٥٥] وهذا الله، «وقال: ﴿مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلّا بِإِذْنِهِ ﴿ البَقَرَة: ١٥٥] وهذا استفهام بمعنى النفي، أي: لا أحد يشفع عند الله إلّا بعد الإذن منه سبحانه، فدلت هذه الآيات وما في معناها على بطلان ما يزعمه الممشركون والنصاري مِنْ شفاعة معبوديهم لهم.

وقوله: «فبيّنَ الفرق بينه وبين خلقه، فإن مِنْ عادة الناس أن يستشفعوا إلى الكبير مِنْ كبرائهم بِمَنْ يكرم عليه، فيسأله ذلك الشفيع فيقضي حاجته إما رغبة أو رهبة، وإما حياء، وإما مودة، وإما غير ذلك» أي: أن الملك أو الوزير المشفوع عنده قد يقضي حاجة صاحب الحاجة رغبة وحبًّا للشافع، وقد يقضيها لا حبًّا فيه، بل رهبة ومخافة منه، أو توددًا إليه كأن يخشى مثلًا أنه إن لم يقض حاجته أن يكرهه ويؤلب الناس عليه، والله تعالىٰ بخلاف ذلك كله، وله المثل الأعلىٰ، فلا يرجو أحدًا، ولا يخاف من أحد، وليس بينه وبين أحد مودة إلّا بالتوحيد وإخلاص الدين له.

وقوله: «والله سبحانه لا يشفع أحد عنده حتى يأذن هو للشافع، فلا يفعل إلّا ما يشاء، وشفاعة الشافع مِنْ إذنه»وهذا الفرق الشافع، فالملوك في الدنيا يشفع عندهم بدون إذن منهم، فيدخل الشافع على الملك أو الرئيس بدون إذنٍ فيشفع، لكن الرّب الله لا يشفع عنده إلّا بعد إذنه؛ لكمال عظمته الله وحتى نبينا محمد الله على الذي هو أفضل الخلق منزلة وأعظمهم وجاهة عند الله لا يشفع يوم القيامة إلّا بعد إذن الله تعالى له.

فإن قيل: إذا كانت الشفاعة لا تكون إلَّا بعد إذن الله، فما الفائدة من الشفاعة ؟.

والجواب: أن الفائدة منها هو إكرام الله تعالىٰ للشافع وإظهاره لمنزلته أمام الخلق، وإلا «فالأمر كله لله».

وقوله: "ولهذا قال النبي على في الحديث المتفق عليه" عن أبي هريرة ولهذا قال النبي على: "لا يقولن أحدكم "اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت»، ولكن ليعزم المسألة؛ فإن الله لا مكره له» قولك: "إن شئت» استثناء، فلا تستثن بل اعزم؛ فإنك إن استثنيت فكأنك مستغن غير محتاج إلى المغفرة، فكأنك تقول: "يا ربي، إن شئت فاغفر لي، وإن لم تشأ فلا تغفر لي»، وعلل النهي فقال: "فإن الله لا مكره له» أي: لا أحد يستطيع أن يكره الله على فعل شيء أو تركه، بل هو سبحانه يفعل ما يشاء ويختار، لا معقب لحكمه، ولا راد لقضائه.

⊙ قوله: «فبيَّنَ أن الرَّبَّ سبحانه يفعل ما يشاء لا يكرهه أحد

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الدعوات، باب «ليعزم المسألة فإنه لا مكره له»، رقم (۱۳۳۹)، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، رقم (۲۲۷۹).

علىٰ ما يختاره كما قد يكره الشافع المشفوع إليه، وكما يكره السائل المسئول إذا ألحَّ عليه وآذاه بالمسألة» أما الله والله والا يكرهه أحد، «فالرغبة يجب أن تكون إليه كما قال تعالىٰ: ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَنصَبُ ﴿ وَإِلَى رَبِّكِ فَأَرْغَبُ ﴿ وَالرَّهِبَة تكون منه كما قال تعالىٰ: ﴿فَإِنَّكَ فَأَرَهُبُونِ ﴿ وَالرَّهِبَة تكون منه كما قال تعالىٰ: ﴿فَإِنَّكَ فَأَرَهُبُونِ ﴿ وَالرَّهِبَة النَّى النَّعَلَىٰ النَّهِ وَالرَّهِبَة اللَّهُ النَّالِية علىٰ النَّبِي عَلَىٰ النَّبِي عَلَىٰ النَّبِي وَالمُعُونُ النَّالِية عَلَىٰ النَّبِي عَلَىٰ النَّبِي وَلَمْ يُصل علىٰ النبي عَلَىٰ النبي عَلَىٰ النَّالِي وَاللَّهُ وَالنَّالِي وَلَمْ يُصل عَلَىٰ النَّبِي وَاللَّهُ عَلَىٰ النَّبِي وَاللَّهُ عَلَىٰ النَّبِي عَلَىٰ النَّبِي عَلَىٰ النَّبِي وَاللَّهُ عَلَىٰ النَّبِي عَلَىٰ النَّبِي عَلَىٰ النَّبِي عَلَىٰ النَّبِي عَلَىٰ النَّبِي عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ النَّبِي عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ النَّبِي اللّهُ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ النّبِي ، ثُمَّ يَصُلّ عَلَىٰ النّبِي ، ثُمَّ يَحُدُكُمْ فَلُيلُهُ مُعِدِ رَبّهِ جَلَّ وَعَزَّ وَالثَّنَاءِ عَلَيْهِ، ثُمَّ يُصلِّى عَلَىٰ النّبِي ، ثُمَّ يَدُعُو فِي عَلَىٰ النّبِي ، ثُمَّ يَدُعُو اللّهُ مَاءً اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ ال

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب «الدعاء»، رقم (۱٤٨١)، والترمذي، كتاب الدعوات، باب (٦٥)، رقم (٣٤٧٧)، والنسائي، كتاب السهو، باب «التمجيد والصلاة علىٰ النبي في الصلاة»، (٣/٤٤)، وأحمد (١٨/٦). قال الترمذي: «حسن صحيح». وقال الحاكم: «حديث صحيح علىٰ شرط مسلم، ولم يخرجاه». «المستدرك»(١/٤٥٣).

فإذا كنت تكلم صاحبك بصوت خافت يقال: «ناجاه»، وإذا كنت تكلمه بصوت عالٍ مِنْ بعيد يقال: «ناداه» «فأنزل الله هذه الآية»(١).

وقوله: "وفي "الصحيح" أنهم كانوا في سفر وكانوا يرفعون أصواتهم بالتكبير، فقال النبي على إلى أيها الناس، أربعوا على أنفسكم؟" أي: ارفقوا بها ولا تشقوا عليها برفع الصوت "فإنكم لا أنفسكم؟" أي: ارفقوا بها ولا تشقوا عليها برفع الصوت "فإنكم لا تدعون أصم ولا غائبًا، إنما تدعون" وهو الله على "سميعًا قريبًا، إن الذي تدعونه أقرب إلى أحدكم مِنْ عنق راحلته" فالله تعالى قريب من الداعين بالإجابة ومن العابدين بالإثابة كما قال سبحانه: ﴿وَالسَّجُدُ وَالسَّالِينِ بالإجابة، كما أنه قريب من العابدين بالإثابة، وفي من السائلين بالإجابة، كما أنه قريب من العابدين بالإثابة، وفي الحديث: إثبات كمال صفة السمع والشهود، وأن أقوال عباده وأفعالهم لا تغيب عنه ولا تخفى، فإن قوله "لا تدعون أصم ولا غائبًا" نفي، والنفي ليس كمالًا إلّا إذا تضمن كمال الضّد.

وَامِر كُلَّا مِنهِم أَن يقولوا: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسَعَينُ ﴿ ﴾ ومناجاته، وأمر كلَّا منهم أن يقولوا: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسَعَينُ ﴿ ﴾ وأمر كلَّا منهم أن يقولوا: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِللّهِ وَعَلَا المشركين أنهم قالوا: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ وُلُغَيْ الزّمَر: ٣] وهذا باطل، فهم لا يقربونهم، بل الشّرك يبعدهم من الله ويبغضهم إليه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبري في «التفسير» (۱/ ۱۵۸). قال ابن حجر: «وفي سنده ضعيف». «العجاب في بيان الأسباب» (۱/ ٤٣٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب «ما يكره من رفع الصوت في التكبير »، رقم (٢٩٩٢)، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، رقم (٢٧٠٤) من حديث أبي موسى الأشعري الشيئة.

يناقش المؤلف كلله المشرك ويحاوره؛ لبيان بطلان شبهته، وأنه على ضلال.

قال: «ثم يقال لهذا المشرك» الذي يدعو صاحب القبر بأن يشفع له، أو يقضي حاجته، وشبهته في ذلك أنه مذنب مقصر، وهو عابد صالح فهو أقرب إلى الله منه: «أنت إذا دعوت هذا» أي: صاحب القبر الميت «فإن كنت تظن أنه أعلم بحالك وأقدر على عطاء سؤالك أو أرحم بك مِنْ ربك فهذا جهل وضلال وكفر»مخرج من المِلَّةِ؛ لأنك لم تساوه بالله في الصفات فحسب، بل فضلته علىٰ الله ـ تعالىٰ الله عن ذلك عُلوًا كبيرًا ـ فجعلته أعلم بحالك وأقدر على عطاء سؤالك وأرحم بك مِنْ ربك في الله أعلم وأقدر ملى عظاء وأرحم فلماذا عدلت عن سؤاله إلى سؤال غيره؟!» فأنت بين أمرين وأرحم فلماذا عدلت عن سؤاله إلى سؤال غيره؟!» فأنت بين أمرين أحلاهما مرٌّ، فإذا قال: «لا، أنا أعتقد أن الله أعلم بحالي من الميت، وأنه أقدر على عظاء سؤالي منه، وأنه سبحانه أرحم بي منه»، فيقال له: «فلماذا تسأل الميت إذن؟!، لماذا لا تسأل مَنْ هو أعلم بك وأرحم وأقدر على تحقيق مطلوبك؟!»، وهذا إلزام واضح جلي.

وقوله: «ألَّا تسمع إلى ما خرَّجه البخاري وغيره (۱) عن جابر وقيد قال: «كان النبي على يعلمنا الاستخارة في الأمور كلها» في كلِّ أمر يشكل عليك مما لا تتحقق مصلحته استخر ربك فيه، وصل صلاة الاستخارة، ثم ارفع يديك وادع بدعائها، أما الأعمال المحقق خيرها فليس فيها استخارة، فلا يشرع أن يستخير الإنسان هل يصلى جماعة أو لا؟، أو هل يصوم الاثنين والخميس أو لا؟،

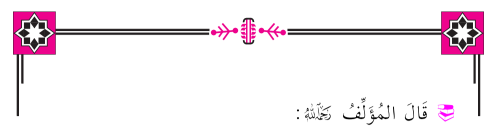
<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب التهجد، باب «ما جاء في التطوع مثنى مثنى»، رقم (١١٦٢).

ونحو ذلك «كما يعلمنا السورة من القرآن» كان عَلَيْ يعلمهم دعاء الاستخارة ويحرص على أن يعوه ويحفظوه؛ لما له مِنْ الثمرات على العبد في دينه ودنياه «يقول: «إذا همَّ أحدكم بالأمر» أي: بدا له أيُّ أمر وأشكل عليه مصلحته ومفسدته وخشى عواقبه «<mark>فليركع ركعتين</mark> مِنْ غير الفريضة، ثم ليقل» و«ثم» للترتيب والتراخي، وهذا يدل على أن الدعاء يكون بعد السلام من الركعتين: «اللهم إني أستخيرك بعلمك» يعني: أطلب منك يا الله أن تختار لي الخير بعلمك؛ لأنك تعلم كلَّ شيء «وأستقدرك بقدرتك، وأسألك مِنْ فضلك العظيم؛ فإنك تقدر ولا أقدر، وتعلم ولا أعلم، وأنت علَّام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر» ويسميه بعينه، فيقول: «هذا الزواج»، أو «هذه التجارة»، أو «هذا السفر» «خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري فاقدره لى ويسره لى، ثم بارك لى فيه، وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شر لى فى دينى ومعاشى وعاقبة أمري فاصرفه عنى، واصرفنى عنه، واقدر لي الخير حيث كان، ثم رضني به»، قال: «ويسمى حاجته»، فأمر العبد أن يقول: «أستخيرك بعلمك، وأستقدرك بقدرتك، وأسألك مِنْ فضلك العظيم» فأمر العبد بمخاطبة ربِّهِ مباشرة، وألَّا يتخذ بينه وبينه في كلِّ ما أهمه وسيطًا.

وقوله: «وإن كنت تعلم أنه أقرب إلى الله منك وأعلى درجة عند الله منك فهذا حق، لكن كلمة حق أريد بها باطل؛ فإنه إذا كان أقرب منك وأعلى درجة منك فإنما معناه أن يثيبه ويعطيه أكثر مما يعطيك، ليس معناه أنك إذا دعوته كان الله يقضي حاجته أعظم مما يقضيها إذا دعوت أنت الله تعالى أي: كونه أصلح منك فهذا يرفعه عند الله، وليس معناه أن يُسْأَلَ ويتوسَّل به، «فإنك إن كنت مستحقَّا

للعقاب ورد الله دعائك مثلًا لما فيه من العدوان فالنبي والصالح لا يعين على ما يكره الله، ولا يسعى فيما يبغضه الله أي: إن كنت مستحقًا للعقاب ورد الله دعاءك لتضمنه سببًا من أسباب منع إجابة الدعاء فالنبي والصالح الذي تدعوه لا يعين على ما يكره الله لو كان بيده ذلك، فكيف والحال أنه لا يملك لنفسه فضلًا عن غيره نفعًا ولا ضرًا؟!، فظهر بهذا الإلزام أن دعاء المشرك لصاحب القبر واتخاذه واسطة باطل شرعًا وعقلًا، "وإن لم يكن كذلك فالله أولى بالرحمة والقبول منه أي: فمن قال: "أنا عاص، ولكني لم أدع بعدوان"، قيل له: "فالله أولى برحمتك وقبولك من الميت، فادع الله مباشرة".





«وإن قلت: «هذا إذا دعا الله أجاب دعاءه أعظم مما يجيبه إذا دعوته أنا» فهذا هو القسم الثاني، وهو ألَّا تطلب منه الفعل ولا تدعوه، ولكن تطلب أن يدعو لك، كما تقول للحي: «ادع لي»، وكما كان الصحابة رضوان الله عليهم يطلبون من النبي عليه الدعاء، فهذا مشروع في الحي كما تقدَّم، وأما الميت من الأنبياء والصالحين وغيرهم فلم يشرع لنا أن نقول: «ادع لنا»، ولا «اسأل لنا ربك»، ولا نحو ذلك، لم يفعل هذا أحد من الصحابة والتابعين، ولا أمر به أحد من الأئمة، ولا ورد في ذلك حديث، بل الذي ثبت في «الصحيح» أنهم لما أجدبوا زمن عمر رضي استسقى عمر بالعباس، فقال : «اللهم إنا كنا إذا أجدبنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا قائلین : «یا رسول الله، ادع الله لنا، واستسق لنا، ونحن نشتکی إليك مما أصابنا»، ونحو ذلك، لم يفعل ذلك أحد من الصحابة قط، بل هو بدعة ما أنزل الله بها من سلطان، بل كانوا إذا جاءوا عند قبر النبي عليه يُسلِّمُون عليه، ثم إذا أرادوا الدعاء لم يدعوا الله مستقبلي القبر الشريف، بل ينحرفون ويستقبلون القبلة، ويدعون الله وحده لا شريك له كما يدعونه في سائر البقاع، وذلك أن في «الموطأ» وغيره عنه على قال: «اللهم لا تجعل قبري وثنًا يعبد، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»، وفي «السنن» عنه أنه قال : «لا تتخذوا قبري عيدًا، وصلوا على حيثما كنتم، فإن

صلاتكم تبلغني ، وفي «الصحيح» عنه أنه قال في مرضه الذي لم يقم منه: «لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» يُحذّرُ ما فعلوا ، فقالت عائشة ولي وعن أبويها : «ولولا ذلك لأبرز قبره ، لكن كره أن يتخذ مسجدًا» ، وفي «صحيح مسلم» عنه صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال قبل أن يموت بخمس : «إن مَنْ كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد ، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد ، فإني أنهاكم عن ذلك» ، وفي «سنن أبي داود» عنه أنه قال : «لعن الله زوّارات القبور ، والمتخذين عليها المساجد والسرج» ، ولهذا قال علماؤنا : لا يجوز بناء المسجد على القبور .

وقالوا: إنه لا يجوز أن ينذر لقبر ولا للمجاورين عند القبر شيئًا من الأشياء لا مِنْ درهم، ولا زيت، ولا شمع، ولا حيوان، ولا غير ذلك، بل ذلك كله نذر معصية، وقد ثبت في «الصحيح» عن النبي على أنه قال: «مَنْ نذر أن يطيع الله فليطعه، ومَنْ نذر أن يعصي الله فلا يعصه»، واختلف العلماء هل على الناذر كفارة يمين؟، على قولين.

ولهذا لم يقل أحد من أثمتنا المسلمين أن الصلاة عند القبور مستحبة أو فيها فضيلة، ولا أن الصلاة هناك والدعاء أفضل من الصلاة في غير تلك البقعة والدعاء، بل اتفقوا كلهم على أن الصلاة في المساجد والبيوت أفضل من الصلاة عند القبور ـ قبور الأنبياء والصالحين ـ سواء سميت «مشاهد» أو لم تسم، وقد شرع الله ورسوله في المساجد دون المشاهد أشياء، فقال تعالى: ﴿وَمَنْ أَظُلَمُ مِمّن مَنَعَ مَسَحِد اللّهِ أَن يُذَكّر فِهَا السّمُهُ, وَسَعَىٰ فِي خَرَابِها اللّهُ اللّهُ وَالمَعَلَى اللّهُ وَالمَعَلَى اللّهُ وَالمَعَلَى اللّهُ وَالمَعَلَى اللّهُ وَالمَعَلَى اللّهُ وَالمَعَلَى فَي خَرَابِها اللّهُ وَالمَعَلَى وَلَم وَلَم يقل «المشاهد»، وقال تعالى: ﴿وَأَنتُمْ عَلَافُونَ فِي الْمَسْلِحِدِ اللّهِ وَأَقِيمُوا ولم يقل «المشاهد»، وقال تعالى: ﴿وَأَنتُمْ عَلَافُونَ فِي الْمَسْلِحِدِ اللّهِ وَأَقِيمُوا ولم يقل «المشاهد»، وقال تعالى: ﴿وَاللّهُ مَا يَعْمُوا وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه ا

مَسَجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَى ٱلزَّكَوْةَ وَلَمْ يَخْشُ إِلَّا ٱللَّهُ فَعَسَى أُوْلَتِكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ﴿ السَّوبَة: ١١٨، وقال تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلاَ تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴿ ﴾ [الجنّ: ١٨]، وقال النبي على الله الرجل في المسجد تفضل على صلاته في بيته وسوقه بخمس وعشرين ضعفًا»، وقال النبي ﷺ: «مَنْ بني لله مسجدًا بنى الله له بيتًا في الجنة»، وأما القبور فقد ورد نهيه صلى الله عليه وآله وسلم عن اتخاذها مساجد، ولعن الله مَنْ يفعل ذلك، وذكره غير واحد من الصحابة والتابعين \_ كما ذكره البخاري في «صحيحه» والطبري وغيره في تفاسيرهم، وذكره وثيمة وغيره في «قصص الأنبياء» \_ في قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَ َكُورُ وَلَا نَذَرُنَّ وَدًّا وَلَا سُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَرًا شَيَّا ﴿ إِنُوح: ٢٣] قالوا: «هذه أسماء قوم صالحين كانوا في قوم نوح فلما ماتوا عكفوا على قبورهم، ثم طال عليهم الأمد فاتخذوا تماثيلهم أصنامًا»، وكان العكوف على القبور والتمسح بها وتقبيلها والدعاء عندها وفيها ونحو ذلك هو أصل الشِّرك وعبادة الأوثان، ولهذا قال النبي عَلَيْة : «اللهم لا تجعل قبري وثنًا يعبد».

ولهذا اتفق العلماء على أن مَنْ زار قبر النبي عَلَيْ أو قبر غيره من الأنبياء والصالحين ـ من الصحابة وأهل البيت وغيرهم ـ فإنه لا يتمسح به، ولا يقبِّله، بل ليس في الدنيا من الجمادات ما يشرع تقبيله إلَّا الحجر الأسود، وقد ثبت في «الصحيحين» أن عمر بن الخطاب هي قال: «والله، إني لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت النبي عَلَيْ يقبِّلك ما قبَّلتك»، ولهذا لا يسن باتفاق الأئمة أن يُقبِّل الرجل ويستلم ركني البيت اللذين يليان الحجر، ولا جدران البيت، ولا مقام إبراهيم، ولا صخرة بيت المقدس، ولا قبر أحد من الأنبياء والصالحين، حتى تنازع الفقهاء في وضع اليد على أحد من الأنبياء والصالحين، حتى تنازع الفقهاء في وضع اليد على

منبر سيدنا رسول الله على الله الله الله الله الله الله الله وغيره؛ الله بدعة، وذكر مالك أنه لما رأى عطاء فعل ذلك لم يأخذ عنه العلم، ورخَّصَ فيه أحمد وغيره؛ لأن ابن عمر الله فعله، وأما التمسح بقبر النبي على وتقبيله فكلهم كره ذلك ونهى عنه؛ وذلك أنهم علموا ما قصده النبي على من حسم مادة الشِّرك، وتحقيق التوحيد، وإخلاص الدين لله رب العالمين.

وهذا مما يظهر به الفرق بين سؤال النبي على والرجل الصالح في حياته وبين سؤاله بعد موته وفي مغيبه، وذلك أنه في حياته لا يعبده أحد بحضوره، فإذا كان الأنبياء صلوات الله عليهم وسلامه والصالحون أحياء لا يتركون أحدًا يشرك بهم بحضورهم، بل ينهونهم عن ذلك ويعاقبونهم عليه، ولهذا قال المسيح ﷺ: ﴿مَا قُلْتُ لَهُمُ إِلَّا مَآ أَمۡرْتَنِي بِهِۦٓ أَنِ ٱعۡبُدُوا۟ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمُّ ۖ وَكُنتُ عَلَيْهِمۡ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهمٍّ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمُّ وَأَنتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴿ الْمَانِدة: ١١٧]، وقال رجل للنبي ﷺ: «ما شاء الله وشئت»، فقال: «أجعلتني لله ندًّا؟!، قل: «ما شاء الله وحده»»، وقال: «لا تقولوا «ما شاء الله وشاء محمد»، ولكن قولوا «ما شاء الله ثم شاء محمد»»، ولما قالت الجويرية: «وفينا نبي الله يعلم ما في غد»، قال: «دعي هذا، وقولي بالذي كنت تقولين»، وقال: «لا تطروني كما أطرت النصاري عيسى بن مريم؛ فإنما أنا عبد، فقولوا «عبد الله ورسوله»»، ولما صلوا خلفه قيامًا قال: «لا تعظموني كما يعظم الأعاجم بعضهم بعضًا»، وقال إذا رأوه لم يقوموا له؛ لما يعلمون مِنْ كراهته لذلك»، ولما سجد له معاذ نهاه، وقال: «إنه لا يصلح السجود إلَّا لله رب العالمين، ولو كنت آمرا أحدًا أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها؛ مِنْ عظم حقِّهِ عليها»، ولما أتي علي بالزنادقة الذين غلوا واعتقدوا فيه الإلهية أمر بتحريقهم بالنار، فهذا شأن أنبياء الله وأوليائه، وإنما يقر على الغلو فيه وتعظيمه بغير حقِّ مَنْ يريد عُلوَّا في الأرض وفسادًا كفرعون ونحوه ومشايخ الضلالة الذين غرضهم العلو في الأرض، والفساد، والفتنة بالأنبياء والصالحين، واتخاذهم أربابًا، والإشراك بهم مما يحصل في مغيبهم وفي مماتهم كما أشرك بالمسيح وعزير.

فهذا مما يبيِّنُ الفرق بين سؤال النبي هُ والصالح في حياته وحضوره وبين سؤاله في مماته ومغيبه، ولهذا لم يكن أحد من سلف الأمة لا في عصر الصحابة ولا التابعين ولا تابع التابعين يتحرون الصلاة والدعاء عند قبور الأنبياء والصالحين، ولا يسألونهم، ولا يستغيثون بهم لا في مغيبهم ولا عند قبورهم، وكذلك العكوف.

ومِنْ أعظم الشِّرك: أن يستغيث الرجل برجل ميت أو غائب كما ذكره السائل، ويستغيث به عند المصائب يقول: «يا سيدي فلان» كأنه يطلب منه إزالة ضرره أو جلب نفعه، وهذا حال النصارى في المسيح وأمه وأحبارهم ورهبانهم، ومعلوم أن خير الخلق وأكرمهم على الله نبينا محمد على الله في مغيبه ولا بعد مماته.

السّانات: ٨-١٨]، فمن كذبهم أن أحدهم يقول عن شيخه: "إن المريد السّانات: ٨-١٨]، فمن كذبهم أن أحدهم يقول عن شيخه: "إن المريد إذا كان بالمغرب وشيخه بالمشرق وانكشف غطاؤه ردَّهُ عليه، وإن الشيخ إن لم يكن كذلك لم يكن شيخًا»، وقد تغويهم الشياطين كما تغوي عُبّاد الأصنام كما كان يجري للعرب في أصنامها ولعُبّادِ الكواكب وطلاسمها من أهل الشّرك والسحر كما يجري للتتار والهنود والسودان وغيرهم مِنْ أصناف المشركين مِنْ إغواء الشياطين لهم ومخاطبتهم ونحو ذلك، فكثير مِنْ هؤلاء قد يجري له نوع مِنْ ذلك، لا سيما عند سماع المكاء والتصدية؛ فإن الشياطين قد تنزل عليهم، وقد يصيب أحدهم كما يصيب المصروع من الإرغاء والإزباد والصياح المنكر، وتكلمه بما لا يعقل هو والحاضرون، وأمثال ذلك مما يمكن وقوعه في هؤلاء الضالين».

# ﴿ الشَّرِع ﴾

وقوله: "وإن قلت: "هذا إذا دعا الله أجاب دعاءه أعظم مما يجيبه إذا دعوته أنا" فهذا هو القسم الثاني، وهو ألّا تطلب منه الفعل ولا تدعوه، ولكن تطلب أن يدعو لك، كما تقول للحي: "ادع لي"، وكما كان الصحابة رضوان الله عليهم يطلبون من النبي على الدعاء، فهذا مشروع في الحي كما تقدّم، وأما الميت من الأنبياء والصالحين وغيرهم فلم يشرع لنا أن نقول: "ادع لنا"، ولا "اسأل لنا ربك"، ولا نحو ذلك" فالقسم الثاني هو ألّا يسأل الميت حاجته، وإنما يسأله الدعاء، فيقول مثلًا: "يا فلان، ادع الله لي أن يشفي مريضي".

ويرىٰ المؤلف كَلَّهُ أن هذا القسم بدعة؛ لأنه لم يسأله أن يصنع به فعلًا، بل سأله أن يدعو له، فاتخذ وسيلة غير مشروعة إلىٰ

غاية مشروعة، والصواب أنه شرك؛ لأنه دعا غير الله فدخل في عموم قوله تعالىٰ: ﴿وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللهِ مَا لَا يَنَفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ اللهِ اللهِ مَا لَا يَنَفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ اللهِ اللهِ اللهِ مَا لَا يَنَفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ اللهِ اللهِ اللهِ مَا لَا يَنَفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا

وقوله: «لم يفعل هذا أحد من الصحابة والتابعين، ولا أمر به أحد من الأئمة، ولا ورد في ذلك حديث، بل الذي ثبت في «الصحيح»(۱)» سؤال الحي، «أنهم لما أجدبوا زمن عمر ولله استسقى عمر بالعباس، فقال: «اللهم إنا كنا إذا أجدبنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا» أي: بدعاء عم النبي عليه الصَّلاة والسَّلام «فأسقنا» فيسقون»، وكذلك معاوية بن أبي سفيان لما أجدبوا استسقى بيزيد بن الأسود الجرشي(٢).

وقوله: «ولم يجيئوا إلى قبر النبي على قائلين: «يا رسول الله، ادع الله لنا، واستسق لنا، ونحن نشتكي إليك مما أصابنا»، ونحو ذلك، لم يفعل ذلك أحد من الصحابة قط، بل هو بدعة ما أنزل الله بها من سلطان، بل كانوا إذا جاءوا عند قبر النبي على يُسلِّمُون عليه، ثم إذا أرادوا الدعاء لم يدعوا الله مستقبلي القبر الشريف، بل ينحرفون ويستقبلون القبلة، ويدعون الله وحده لا شريك له كما يدعونه في سائر البقاع، وذلك أن في «الموطأ» وغيره (٣) عنه على قوم قال: «اللهم لا تجعل قبري وثنًا يعبد، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»» فدل على أنه لا يجوز اتخاذ القبر

<sup>(</sup>١) تقدَّم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الفسوي في «المعرفة والتاريخ» (٢/ ٣٨١)، وصححه ابن حجر في «الإصابة» (٦/ ٥٤٨).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مالك في «الموطإ» (١/ ١٧٢) رقم (٤١٤) عن زيد بن أسلم، عن عطاء
 بن يسار مرسلًا.

مسجدًا، ولا الدعاء عند قبر الميت، «وفي «السنن»(۱) عنه أنه قال : «لا تتخذوا قبري عيدًا» والعيد هو الذي يعود ويتكرر، والمعنى: لا تشبهوا القبور بالأعياد فتخصِّصُوا لها وقتًا محددًا للزيارة أو للدعاء، بل الزيارة والدعاء في كلِّ وقت، «وصلوا عليَّ حيثما كنتم، فإن صلاتكم تبلغني» أي: في أيِّ مكان، في الشرق أو الغرب.

وقوله: "وفي "الصحيح" (٢) عنه أنه قال في مرضه الذي لم يقم منه" يعني: في مرض موته: "لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد" يُحذِّرُ ما فعلوا" أي: تحذيرًا لهذه الأمة أن تفعل مثل فعلهم فيصيبهم ما أصابهم، "فقالت عائشة وعن أبويها: "ولولا ذلك لأبرز قبره" يعني: لأخرج مع القبور "لكن كره أن يتخذ مسجدًا" قد دُفِنَ الرسول عَلَيْهُ في حجرة عائشة وقولها وقولها

قال ابن عبد البر: «فهذا الحديث صحيح عند من قال بمراسيل الثقات، وعند من قال بالمسند؛ لإسناد عمر بن محمد له وهو ممن تقبل زيادته». «التمهيد» (٥/٤٢) ووصله البزار كما في «كشف الأستار» رقم (٤٤٠) من طريق محمد بن سليمان بن أبي داود الحراني، ثنا عمر بن صهبان، عن زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار، عن أبي سعيد الخدري مرفوعًا. قال ابن رجب: «وعمر هذا هو ابن صهبان؛ جاء منسوبًا في بعض نسخ «مسند البزار»، وظن ابن عبد البر أنه عمر بن محمد العمري، والظاهر أنه وهم». «فتح الباري في شرح صحيح البخاري» (٢/ ٤٤١). قال الهيثمي: «رواه البزار، وفيه عمر بن صهبان وقد اجتمعوا على ضعفه». «مجمع الزوائد» (٢/ ٢٨). وأخرجه أحمد (٢/ ٢٤٦) من حديث أبي هريرة عليه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب المناسك، باب «زيارة القبور»، رقم (۲۰٤۲)، وأحمد (۲) من حديث أبي هريرة ﷺ.

قال النووي: «رواه أبو داود بإسناد صحيح». «المجموع» (٢٠٣/٨). وقال ابن حجر: «سنده صحيح». «فتح الباري» (٢/٤٨٨).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الجنائز، باب «ما يكره من اتخاذ المساجد على القبور»، رقم (۱۳۳۰)، ومسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، رقم (۵۲۹) من حديث عائشة والشراء

«ولولا ذلك لأبرز قبره، لكن كره أن يتخذ مسجدًا» اجتهاد منها رَجِيُّهَا، وقد نُصَّ على العِلَّةِ صريحًا في قوله عَيَّكِيٌّ «مَا قَبَضَ اللَّهُ نَبيًّا إِلَّا فِي الْمَوْضِع الَّذِي يُحِبُّ أَنْ يُدْفَنَ فِيهِ»(١)، فمات النبي عَلَيْهُ في هذا المكان فدُفِنَ فيه، وظنت عائشة عِيْهَا أن السبب في دفنه في بيته أنه خشى أن يتخذ مسجدًا.

وإن قيل: قد دعا الرسول عليه بألًّا يجعل قبره عيدًا، ولكنا نرىٰ الناس اليوم يستقبلونه ويدعونه مِنْ دون الله، ويستغيثون به، ويسألونه قضاء الحاجات، فكيف نفهم هذا الحديث؟، وهل أجيب دعاء النبي عَلَيْهُ أم لم يجب؟.

فالجواب: أن الرسول على دعا ربَّهُ فقال: «اللهم لا تجعل قبرى وثنًا يعبد» يعنى: أن يُبَاشَر قبره بالعبادة كما يُبَاشَر الوثن بها، وهذا لم يحصل، بل استجاب الله لنبيه على الله على الله على الله على الله على الله على الله الله الله الله الله بعبادة؛ لأن هناك حواجز وجدرانًا حالت بين مَنْ يريد ذلك، وليس معنى ذلك أنه يمنع أحدًا أن يعبده؛ فحتى البعيد يستطيع أن يعبده ويعبد غيره ويدعوه، ولهذا قال العلَّامة ابن القيم كلَّله:

ودعا بأن لا يجعل القبر الذي قد ضمه وثنًا من الأوثان فأجاب رب العالمين دعاءه وأحاطه بشلاثة الجدران حتىٰ اغتدت أرجاؤه بدعائه في عزة وحماية وصيان

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب الجنائز، باب (۳۳)، رقم (۱۰۱۸) من طريق عبدالرحمن بن أبي بكر، عن ابن أبي مليكة، عن عائشة، عن أبي بكر مرفوعًا. قال الترمذي: «هذا حديث غريب، وعبد الرحمن بن أبي بكر المليكي يضعف من قبل حفظه، وقد روى هذا الحديث من غير هذا الوجه، فرواه ابن عباس عن أبي بكر الصديق عن النبي? أيضًا».

<sup>(</sup>۲) «النونية» (ص ۲۵۲).

وقوله: "وفي "صحيح مسلم" أنه صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال قبل أن يموت بخمس: "إن مَنْ كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد، فإني أنهاكم عن ذلك»، وفي "سنن أبي داود" أعنه أنه قال: "لعن الله زوّارات القبور» وفي هذا مَنْع لِزيارة القبور للنساء، "والمتخذين عليها المساجد والسرج»؛ لأنه إذا اتخذ المسجد على القبر أو أنير وزُيِّنَ فهذا من وسائل الشّرك ودعوة للبدع، "ولهذا قال علماؤنا: لا يجوز بناء المسجد على القبور».

قوله: «وقالوا: إنه لا يجوز أن ينذر لقبر ولا للمجاورين
 عند القبر شيئًا من الأشياء لا مِنْ درهم، ولا زيت، ولا شمع، ولا

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، رقم (۵۳۲) من حديث جندب فطنية.

<sup>(</sup>۲) أخرج أبو داود، كتاب الجنائز، باب «في زيارة النساء القبور»، رقم (٣٢٣٦)، والترمذي، كتاب الصلاة، باب «ما جاء في كراهية أن يتخذ على القبر مسجدًا»، رقم (٣٢٠)، والنسائي، كتاب الجنائز، باب «التغليظ في اتخاذ السرج على القبور»، (٤/ ٩٤، ٩٥)، وابن ماجه، كتاب الجنائز، باب «ما جاء في النهي عن زيارة النساء القبور»، رقم (١٥٧٥)، وأحمد (١/ ٢٢٩) من طريق أبي صالح، عن ابن عباس به.

ولم يذكر ابن ماجه في روايته اتخاذ المساجد والسرج علىٰ القبور.

قال الترمذي: «حديث حسن». وقال ابن رجب: واختلف في أبي صالح هذا من هو؟، فقيل: إنه السمان، قاله الطبراني، وفيه بعد، وقيل: إنه ميزان البصري، وهو ثقة، قاله ابن حبان، وقيل: إنه باذان مولىٰ أم هاني، قاله الإمام أحمد والجمهور، وقد اختلف في أمره، فوثقه العجلي، وقال ابن معين: «ليس به بأس»، وقال أبو حاتم: «يكتب حديثه ولا يحتج به»، وقال النسائي: «ليس بثقة»، وضعفه الإمام أحمد وقال: «لم يصح عندي حديثه هذا»، وقال مسلم في كتاب «التفصيل»: «هذا الحديث ليس بثابت، وأبو صالح باذام قد اتقىٰ الناس حديثه، ولا يثبت له سماع من ابن عباس»». «فتح الباري في شرح صحيح البخاري» (٢/ ٢٠٤).

حيوان، ولا غير ذلك، بل ذلك كله نذر معصية ونذر المعصية لا يجوز الوفاء به؛ «وقد ثبت في «الصحيح» (۱) عن النبي على أنه قال: «مَنْ نذر أن يعصي الله فلا يعصه»، ومَنْ نذر أن يعصي الله فلا يعصه» واختلف العلماء هل على الناذر كفارة يمين ؟، على قولين وهذا جواب السؤال الثاني من الأسئلة السبعة التي وجِّهت للمؤلف كله، وهو «فيمن ينذر للمساجد والزوايا والمشايخ حيهم وميتهم بالدراهم والإبل والغنم والشمع والزيت وغير ذلك، يقول: «إن سَلِمَ ولدي فللشيخ عليَّ كذا وكذا»، وأمثال ذلك»، والنذر لأصحاب القبور شرك أكبر؛ لأن النذر عبادة.

فإذا نذر الإنسان نذر معصية كأن يقول: "إن شفى الله مريضي لأشربنَّ الخمر"، أو "الدخان" فهذا حرام ولا يجوز الوفاء به، وهل تلزمه كفارة يمين؟، على قولين لأهل العلم (٢) منهم من قال: تلزمه كفارة؛ واستدلوا بحديث النبي عَلَيْ أنه قال: "لَا نَذْرَ فِي مَعْصِيَةٍ، وَكَفَّارَتُهُ كَفَّارَةُ يَمِينٍ" وقال آخرون: ليس عليه كفارة؛ لأن الحديث

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأيمان والنذور، باب «النذر في الطاعة»، رقم (٦٦٩٦) من حديث عائشة على الماعة الماعة الماعة على الماعة ال

<sup>(</sup>۲) انظر: «بدایة المجتهد» لابن رشد (۱/ ۳۰۹، ۳۱۰).

<sup>(</sup>٣) هذا الحديث مروي من طرق:

أحدها ـ وهو أمثلها ـ: أخرجه النسائي، (٧/ ٢٧، ٢٨)، وأحمد (٤٤٣/٤) من حديث عمران بن الحصين رهاية مرفوعًا.

قال البيهقي: «وهذا الحديث مشهور بمحمد بن الزبير الحنظلي، واختلف عليه في إسناده ومتنه، ومحمد بن الزبير الحنظلي ليس بالقوي». انظر: «السنن الكبرىٰ» (۱۰/ ۷۰).

الثاني: أخرجه أبو داود، رقم (٣٢٩٠)، والترمذي، رقم (١٥٢٤)، والنسائي، (77/7)، وابن ماجه، رقم (٢١٢٥)، وأحمد ((77/7)) من طريق ابن شهاب، عن أبى سلمة، عن عائشة به.

الذي فيه الكفارة فيه ضعف.

وله: "ولهذا لم يقل أحد من أئمتنا المسلمين أن الصلاة عند القبور في مشاهد القبور مستحبة أو فيها فضيلة، ولا أن الصلاة هناك والدعاء أفضل من الصلاة في غير تلك البقعة والدعاء، بل اتفقوا كلهم على أن الصلاة في المساجد والبيوت أفضل من الصلاة عند القبور \_ قبور الأنبياء والصالحين \_ سواء سميت "مشاهد" أو لم تسم، وقد شرع الله ورسوله في المساجد دون المشاهد أشياء، فقال تعالى: ومَن أَظْلَمُ مِمَن مَنعَ مَسْجِدَ اللهِ أَن يُذَكّر فِهَا السَّمُهُ، وَسَعَىٰ فِي خَرابِها البَّوَة: ١١١٤ ولم يقل "المشاهد" فنحن مأمورون بأن نذكر في المساجد الممنوع كله عندها، "وقال تعالى: ﴿وَأَنتُمْ عَكِفُونَ فِي الْمَسَاحِدِ البَّقَةِ: ١١١٤ ولم يقل "المشاهد"، وقال تعالى: ﴿وَأَنتُمْ عَكِفُونَ فِي الْمَسَاحِدِ البَقَةِ: ١١٨٤ ولم يقل "المشاهد"، وقال تعالى: ﴿وَأَنتُمْ عَكِفُونَ فِي الْمَسَاحِدِ البَقَةَ: ١١٨٤ ولم يقل "المشاهد"، وقال تعالى: ﴿وَأَنتُمْ عَكِفُونَ فِي الْمَسَاطِ ﴾ أي: توجَهُوا بالعدل ﴿وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمُ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ اللهَوَاف: ٢٩] أي: توجَهُوا

قال الترمذي: «هذا حديث لا يصح؛ لأن الزهري لم يسمع هذا الحديث من أبي سلمة». وقال النووي: «هذا الحديث بهذا اللفظ ضعيف باتفاق المحدثين». «روضة الطالبين» (٣/ ٣٠٠)، وانظر: شرح النووي على «صحيح مسلم» (١١/ وقال ابن حجر: «ورواته ثقات لكنه معلول؛ فإن الزهري رواه عن أبي سلمة ثم بيَّن أنه حمله عن سليمان بن أرقم عن يحيى بن أبي كثير عن أبي سلمة فدلسه بإسقاط اثنين، وحسن الظن بسليمان، وهو عند غيره ضعيف باتفاقهم، وحكى الترمذي عن البخاري أنه قال: «لا يصح»، ولكن له شاهد من حديث عمران بن حصين أخرجه النسائي وضعفه». «فتح الباري» (١١/ ٥٨٧).

الثالث: أخرجه أبو داود، رقم (٣٣٢٢)، وابن ماجه، رقم (٢١٢٨) من حديث ابن عباس رقم (٢١٢٨)

قال ابن الملقن: «وذكر أنه روي موقوفًا علىٰ ابن عباس وإسناده جيد، وأعله ابن حزم في «محلاه» فقال: «فيه طلحة بن يحيىٰ، وهو حديث ضعيف جدًّا». «البدر المنير» (٩/ ٥٠٠).

إليه في كلِّ صلاة إلى القبلة في أيِّ مسجد كنتم، "وقال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَيْحِدَ اللهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللهِ وَالْيُومِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَوٰةَ وَءَانَ الرَّكُوٰةَ وَلَا يَخُونُواْ مِنَ الْمُهُتَدِينَ ﴿ اللّهِ اللّهَ فَعَسَى أُولَئِكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ الْمُهُتَدِينَ ﴿ اللّهِ اللّهَ فَعَسَى أُولَئِكَ أَن يَكُونُواْ مِن الْمُهُتَدِينَ ﴿ اللّهَ اللّهَ عَمارة عمارتان، عمارة حسية النواعة المساجد وتطيبها، وعمارة معنوية وهي عمارتها بالطاعة والصلاة والدعاء والذكر وتعلم العلم وتعليمه، "وقال تعالى: ﴿ وَأَنَ الْمَسَيْحِدَ لِلّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللّهِ أَحَدًا إلى الله فقد أشرك، وقوله تعالى: ﴿ أَمَدًا الله في المسجد تفضل على صلاته في بيته وسوقه بخمس وعشرين في المسجد تفضل على صلاته في بيته وسوقه بخمس وعشرين ضعفًا » (١٠) ولم يأتِ فضل في الصلاة عند المشاهد، "وقال النبي ضعفًا » (١٠) ولم يأتِ في المسجد أنها تبنى الله له بيتًا في الجنة (٢) ولم يأتِ في المشاهد أنها تبنى الله له بيتًا في الجنة (٢) ولم يأتِ في المشاهد أنها تبنى.

ثم بيَّن المؤلف كَلَّلُهُ حكم الإتيان إلى القبور والتمسح بها، واتخاذها مساجد.

فقال: «وأما القبور فقد ورد نهيه هي عن اتخاذها مساجد، ولعن الله مَنْ يفعل ذلك (٣)، وذكره غير واحد من الصحابة والتابعين ـ كما ذكره البخاري في «صحيحه»(٤) والطبري وغيره في تفاسيرهم (٥)،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب «فضل صلاة الجماعة»، رقم (٦٤٧) من حديث أبي هريرة رهي المنافقة المن

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الصلاة، باب «من بنى مسجدًا»، رقم (٤٥٠)، ومسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، رقم (٥٣٣) من حديث عثمان بن عفان ﷺ.

<sup>(</sup>٣) تقدَّم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) «صحيح البخاري» (٦/ ١٦٠).

<sup>(</sup>۵) «تفسير الطبري» (۲۹/۹۹)، و«تفسير ابن كثير» (٤/٢٧).

وذكره وثيمة وغيره في "قصص الأنبياء" () - في قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ لاَ لَذَرُنَّ عَالِهَا لَكُمْ وَلاَ لَذَرُنَّ وَلاَ لَكُوتُ وَيَعُونَ عَلَما ماتوا عكفوا على قالوا: "هذه أسماء قوم صالحين كانوا في قوم نوح فلما ماتوا عكفوا على قبورهم، ثم طال عليهم الأمد فاتخذوا تماثيلهم أصنامًا " فهذه أسماء رجال صالحين مِنْ قوم نوح، لما ماتوا حزنوا عليهم فاتخذوا صورهم، ثم عبدوهم مِنْ دون الله، قال الشيطان لهم في أول الأمر: "ادعوا الله عند القبر، وصلوا واقرأ القرآن عنده؛ فهذا موطن إجابة "، ثم تدرج بهم الحال حتىٰ دعاهم إلىٰ أن يعبدوا صاحب القبر ويذبحوا له وينذروا، "وكان العكوف علىٰ القبور والتمسح بها وتقبيلها والدعاء عندها ونعو ذلك هو أصل الشّرك وعبادة الأوثان، ولهذا قال النبي ﷺ: "اللهم لا تجعل قبري وثنًا يعبد ()".

و قوله: «ولهذا اتفق العلماء على أن مَنْ زار قبر النبي عَلَيْهُ أو قبر غيره من الأنبياء والصالحين ـ من الصحابة وأهل البيت وغيرهم ـ فإنه لا يتمسح به، ولا يقبِّله» يعني: مَنْ زار قبر النبي عَلَيْهُ لا يقبِّله ولا يتمسح به، بل يقف عنده ويُسلِّمُ عليه، ثم إن شاء أن يدعو الله توجَّه إلىٰ القبلة ودعا.

و قوله: «بل ليس في الدنيا من الجمادات ما يشرع تقبيله إلَّا الحجر الأسود» فيشرع لمن طاف بالبيت أن يُقبِّلَ الحجر الأسود إن استطاع، فإن لم يستطع مسحه بيده وقبَّلها، فإن لم يستطع أشار إليه بيده وكبَّر، «وقد ثبت في «الصحيحين» (٣) أن عمر بن الخطاب را

<sup>(</sup>۱) انظر: «البداية والنهاية» لابن كثير (١/ ١٠٥، ١٠٦).

<sup>(</sup>٢) تقدَّم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الحج، باب «ما ذكر في الحجر الأسود»، رقم (١٢٧٠).

قال: «والله، إني لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أنى رأيت النبى عَيْكَة يقبلك ما قبّلتك» يبيّن ضيطنا للناس أنه يُقبّل الحجر لا لكونه يضر أو ينفع، بل تأسيًا بالنبي عَلَيْكُ، والله تعالى يقول: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ ﴾ [الأحزَاب: ٢١]، «ولهذا لا يسن باتفاق الأئمة أن يُقبِّلَ الرجل ويستلم ركني البيت اللذين يليان الحجر» والبيت له أربعة أركان، الركن اليماني، والركن الأسود، ثم يليه الركن الشامي، ثم الركن العراقي، فنحن حين نطوف نستلم ركنين وندع ركنين، الركن اليماني يستلم ولا يقبَّل، والركن الأسود يستلم ويقبَّل، والركن الشامى والعراقى لا يستلمان ولا يقبَّلان؟ لفعل النبي عَيْلَةِ، وسبب ذلك أنهما ليسا على قواعد إبراهيم عَلَيْ ، «ولا جدران البيت، ولا مقام إبراهيم، ولا صخرة بيت المقدس، ولا قبر أحد من الأنبياء والصالحين، حتى تنازع الفقهاء في وضع اليد على منبر سيدنا رسول الله على لما كان موجودًا» وقد أزيل الآن، «فكرهه مالك<sup>(١)</sup> وغيره؛ لأنه بدعة، وذكر مالك أنه لما رأىٰ عطاء فعل ذلك» أي: وضع يده عليه «لم يأخذ عنه العلم، ورخَّصَ فيه أحمد وغيره؛ لأن ابن عمر رها فعله (٢)» والصواب القول الأول بأنه لا يشرع، فإذا كان وضع اليد على منبر رسول الله علي كرهه بعض العلماء فكيف بالتمسح والتقبيل الذي لم يفعله أحد؟!.

<sup>(</sup>١) انظر: «اقتضاء الصراط المستقيم» لابن تيمية (ص ٣٦٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: «اقتضاء الصراط المستقيم» (ص ٣٦٧).

وقال المؤلف: «وكذلك رخص أحمد في التمسح بمقعده من المنبر إتباعًا لابن عمر، وعن أحمد في التمسح بالمنبر روايتان:

أشهرهما: أنه مكروه كقول الجمهور، وأما مالك وغيره من العلماء فيكرهون هذه الأمور وإن فعلها ابن عمر فإن أكابر الصحابة كأبي بكر وعمر وعثمان وغيرهم لم يفعلها». «مجموع الفتاوى» (١٠/١٠).

«وأما التمسح بقبر النبي ﷺ وتقبيله فكلهم كره ذلك ونهى عنه ؛ وذلك أنهم علموا ما قصده النبي ﷺ مِنْ حسم مادة الشِّرك ففيه سدُّ لوسائله، «وتحقيق التوحيد، وإخلاص الدين لله رب العالمين».

 قوله: «وهذا مما يظهر به الفرق بين سؤال النبي ﷺ والرجل الصالح في حياته» فالحي الحاضر أمامك، ولا مانع أن تسأله ما يستطيعه، كأن تقول له: «اقض ديني» أو «أعنى في إصلاح مزرعتى»، لكن لا تطلب منه ما لا يقدر عليه إلَّا الله، فلا تقل له: «نجنى من النار»؛ فهذا لا يقدر عليه إلا الله، وطلبه مِنْ غيره شرك، وأما الميت فلا يجوز سؤاله؛ لأنه قد انقطع عمله، فلا يقال له: «نجني من كربتي» أو «من الغرق» أو «أقرضني مالًا» أو «انصرني علىٰ عدوي فهذا شرك، وكذا للغائب، إلَّا إذا كان في حكم الحاضر، لكن الغائب الذي لا يمكن أن يسمعه فلا يدعى ولا يطلب منه شيء، «وبين سؤاله بعد موته وفي مغيبه، وذلك أنه في حياته لا يعبده أحد بحضوره» فلا يمكن لأحد أن يعبد الرسول عليه في حياته أو يصرف له أي نوع مِنْ أنواع العبادة؛ فإنه يمنعه وينهره، «فإذا كان الأنبياء صلوات الله عليهم وسلامه والصالحون أحياء لا يتركون أحدًا يشرك بهم بحضورهم، بل ينهونهم عن ذلك ويعاقبونهم عليه، ولهذا قال المسيح ﷺ: ﴿مَا قُلْتُ لَمُمْ إِلَّا مَاۤ أَمَرْتَنِي بِهِۦ أَنِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمُّ وَكُنتُ عَلَيْهِم شَهِيدًا مَّا دُمَّتُ فِيهِمٍّ فَلَمَّا تَوَفَيْتَنِي كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِمُّ وَأَنتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ (اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْةِ: «ما شاء الله وشئت»، فقال: «أجعلتني لله ندًّا؟!»؛ لأنه شَركَهُ مع الله في المشيئة، فالواو تفيد التشريك والعطف، «قل: «ما شاء الله وحده»»(١)، وقال:

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه، كتاب الكفارات، باب «النهي أن يقال: «ما شاء الله وشئت»»، رقم (۲۱۱۷)، وأحمد (۱/۲۱٤) من حديث ابن عباس رفياً.

«لا تقولوا «ما شاء الله وشاء محمد»، ولكن قولوا «ما شاء الله ثم شاء محمد» ألى تم شاء محمد» محمد» مشيئة الخالق به «ثم» وهي تفيد الترتيب والتراخي بمهلة، ولكن الأفضل أن تقول: «ما شاء الله وحده»، فالأحوال ثلاثة:

الأولى: أن تقول «ما شاء الله وشئت» بالواو، فهذا شرك أصغر؛ لأن الواو تفيد تشريك المعطوف على المعطوف عليه.

الثانية: أن يعطف به «ثم» فيقول: «ما شاء الله ثم شئت»، وهذا جائز؛ لأن مشيئة المخلوق تأتي بعد مشيئة الخالق بترتيب وتراخي.

الثالثة: أن تقول: «ما شاء الله وحده»، وهذا أكمل.

ولما قالت الجويرية» أي: الجارية: «وفينا نبي الله يعلم ما في غد» يعني: يعلم الغيب، فأنكر والله عليها «قال: «دعي هذا، وقولي بالذي كنت تقولين» (٢)، وقال: «لا تطروني كما أطرت النصاري عيسى بن مريم» والإطراء مجاوزة الحدِّ في المدح؛ «فإنما

<sup>=</sup> قال البوصيري: «هذا اسناد فيه الأجلح بن عبد الله مختلف فيه، ضعفه أحمد وأبو حاتم والنسائي وأبو داود وابن مسعد، ووثقه ابن معين والعجلي ويعقوب ابن سفيان، وباقي رجال الإسناد ثقات». «مصباح الزجاجة» (٢/ ١٣٦).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه، كتاب الكفارات، باب «النهي أن يقال: «ما شاء الله وشئت»»، رقم (۲۱۱۸)، وأحمد (۳۹۳) من طريق سفيان بن عيينة، عن عبد الملك بن عمير، عن ربعي بن حراش، عن حذيفة بن اليمان الملك بن عمير، عن ربعي بن حراش، عن حذيفة بن اليمان الملك بن عمير، عن ربعي بن حراش، على أن طال خاري، الكنه و قطع بن قال المدود به المدود المدود بن المدود

قال البوصيري: «هذا اسناد رجاله ثقات على شرط البخاري، لكنه منقطع بين سفيان وبين عبد الملك بن عمير». «مصباح الزجاجة» (٢/ ١٣٧).

أنا عبد، فقولوا «عبد الله ورسوله»»(۱)، ولما صلوا خلفه قيامًا قال:
«لا تعظموني كما يعظم الأعاجم بعضهم بعضًا»(۲)، وقال أنس
ولا تعظموني كما يعظم الأعاجم بعضهم بعضًا»(۲)، وقال أنس
ولا تعظمون من كراهته لذلك»(۳)، ولما سجد له
معاذ» سجود تحية «نهاه» وأنكر عليه «وقال: «إنه لا يصلح السجود
الله بن العالمين، ولو كنت آمرا أحدًا أن يسجد لأحد لأمرت
المرأة أن تسجد لزوجها؛ مِنْ عظم حقّهِ عليها»(٤) فالحي الحاضر وهو النبي ولي ينكر الشّرك ولا يقبله، ولكن الميت لا حيلة له، وفيه
دليل على عظم حقّ الزوج، «ولما أثي علي بالزنادقة الذين غلوا
واعتقدوا فيه الإلهية أمر بتحريقهم بالنار(٥)» غلا في علي ولي المخض

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب ﴿ وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَابِ مَرْيَمُ إِذِ اَنتَبَذَتْ مِنَ أَهْلِهَا ﴾ [مَريَم: ١٦]»، رقم (٣٤٤٥) من حديث عمر بن الخطاب عَيْهُ.

<sup>(</sup>٢) في «صحيح مسلم»، كتاب الصلاة، رقم (٤١٣) عَنْ جَابِرِ قَالَ: اشْتَكَىٰ رَسُولُ اللَّهِ? فَصَلَّيْنَا وَرَاءَهُ وَهُو قَاعِدٌ وَأَبُو بَكْرٍ يُسْمِعُ النَّاسَ تَكْبِيرَهُ، فَالْتَفَتَ إِلَيْنَا فَرَآنَا قِيَامًا فَأَشَارَ إِلَيْنَا فَقَعَدْنَا فَصَلَّيْنَا بِصَلَاتِهِ قُعُودًا، فَلَمَّا سَلَّمَ قَالَ: «إِنْ كِدْتُمْ آنِفًا لَتَفْعَلُونَ فِعْلَ فَارِسَ وَالرُّومِ يَقُومُونَ عَلَىٰ مُلُوكِهِمْ وَهُمْ قُعُودٌ، فَلَا تَفْعَلُوا، ائْتَمُّوا بَائِمَّوا بَائِمَ وَاللَّهُ مَلُوكِهِمْ وَهُمْ قُعُودٌ، فَلَا تَفْعَلُوا، ائْتَمُّوا بَائِمَّوا فَيَامًا، وَإِنْ صَلَّىٰ قَاعِدًا فَصَلُّوا قُعُودًا».

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي، كتاب الأدب، باب «ما جاء من كراهة قيام الرجل للرجل»، رقم (٢٧٥٤)، وأحمد (٣/ ٢٥٠). قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه»

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه، كتاب النكاح، باب «حق الزوج علىٰ المرأة»، رقم (١٨٥٣)، وأحمد (١٨٥٣) من حديث عبد الله بن أبي أوفىٰ ﷺ. قال الهيثمي: «رواه بتمامه البزار وأحمد باختصار، ورجاله رجال الصحيح». «مجمع الزوائد» (٢٠٩/٤)

<sup>(</sup>۵) أخرجه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب «لا يعذب بعذاب الله»، رقم (۲۰۱۷).

السبائية، وقالوا: "إنه الإله"، فاستتابهم فلم يتوبوا، فخد لهم أخاديد وأضرمها نارًا وألقاهم فيها، وأنكر عليه ابن عباس التعذيب بالنار، واحتج عليه بالنهي (())، ويحتمل أنه خفي على علي التعذيب بالنار، واحتج عليه بالنهي الله وأوليائه أنهم ينكرون على أهل الشّرك والبدع والغلاة، "وإنما يقر على الغلو فيه وتعظيمه بغير حق من يريد عُلوًا في الأرض وفسادًا كفرعون ونحوه ومشايخ الضلالة الذين غرضهم العلو في الأرض، والفساد، والفتنة بالأنبياء والصالحين، واتخاذهم أربابًا، والإشراك بهم مما يحصل في مغيبهم وفي مماتهم كما أشرك بالمسيح وعزير، فهذا مما يبيِّنُ الفرق بين سؤال النبي والصالح في حياته وحضوره وبين سؤاله في مماته ومغيبه، ولهذا لم يكن أحد من سلف الأمة لا في عصر الصحابة ولا التابعين ولا تابع التابعين يتحرون الصلاة والدعاء عند قبور ولا عند قبور ولا عند قبوره م وكذلك العكوف».

وقوله: "ومِنْ أعظم الشِّرك: أن يستغيث الرجل برجل ميت أو غائب كما ذكره السائل" وهذا جواب السؤال الثالث من الأسئلة السبعة التي وجهت للمؤلف كَلَّهُ، وهو "وفيمن يستغيث بشيخه إذا أصابته نائبة أو سمع حسًّا خلفه أزعجه استغاث بشيخه يطلب تثبيت قلبه من ذلك الواقع"، وهذا شرك وردَّة، "ويستغيث به عند المصائب يقول: "يا سيدي فلان" كأنه يطلب منه إزالة ضرره أو جلب نفعه، وهذا حال النصارى في المسيح وأمه وأحبارهم ورهبانهم" حينما عبدوهم "ومعلوم أن خير الخلق وأكرمهم على الله نبينا محمد على عبدوهم "ومعلوم أن خير الخلق وأكرمهم على الله نبينا محمد على الله نبينا محمد المسلوم الله نبينا محمد المسلوم المسلوم

<sup>(</sup>١) انظر الحديث السابق.

وأعلم الناس بحقه وقدره أصحابه، ولم يكونوا يفعلون شيئًا من ذلك» فلم يتوسلوا به عليه ولا تمسحوا بقبره «لا في مغيبه ولا بعد مماته».

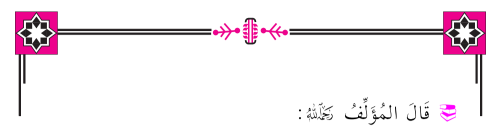
<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب الأقضية، باب «في شهادة الزور»، رقم (۳۰۹۹)، والترمذي، كتاب الشهادات، باب «ما جاء في شهادة الزور»، رقم (۲۳۷۷)، وأحمد (٤/ وابن ماجه، كتاب الأحكام، باب «شهادة الزور»، رقم (۲۳۷۲)، وأحمد (٤/ ٣٢١) من حديث خريم بن فاتك ﷺ.

قال ابن الملقن: «ورجال إسناده كلهم محتج بهم في الصحيح، إلا حبيب بن النعمان الأسدي، فلم يرو له إلّا (أبو داود وابن ماجه)، ولا أعرف من جرحه ولا من عدله، وقال ابن القطان في «علله»: «لا يعرف بغير هذا الحديث، ولا يعرف حاله»». «البدر المنير» (٩/ ٥٧٦). وقال ابن حجر: «إسناده مجهول». «التلخيص الحبير» (٤/ ١٩٠).

عليه، وهذا مِنْ أصرح الكذب؛ فالآدمي قدرته محدودة، وليس عندهم آنذاك وسائل الاتصال الحديثة التي تمكنه مِنْ معرفة حال المريد، ولو كانت فلا يستطيع ردَّ ما ذهب منه، «وإن الشيخ إن لم يكن كذلك لم يكن شيخًا»، وقد تغويهم الشياطين كما تغوي عُبَّادَ الأصنام كما كان يجري للعرب في أصنامها» فكانت الشياطين تدخل في العزىٰ ـ وهي شجيرات ـ كانت تعبدها قريش ومن علىٰ شاكلتهم، وتكلم الناس ويسمعون منها الصوت فيظنون أنها العزىٰ «ولعُبَّادِ الكواكب وطلاسمها من أهل الشِّرك والسحر كما يجري للتتار والهنود والسودان وغيرهم مِنْ أصناف المشركين مِنْ إغواء الشياطين لهم ومخاطبتهم ونحو ذلك، فكثير مِنْ هؤلاء قد يجري له نوع مِنْ ذلك» فتساعدهم الشياطين، وقد تقضى حوائجهم؛ لتغويهم ويستمروا علىٰ شركهم «لا سيما عند سماع المكاء والتصدية؛ فإن الشياطين قد تنزل عليهم» والمكاء هو الصفير، والتصدية هو التصفيق، فإذا كان هناك غناء أو صفير أو طبل تشجعت الشياطين وزاد نفوذها وتسلطها، وتجد الآن في الحفلات والمناسبات ـ حتى في بعض المخيمات الدينية ـ التشبه بالمشركين وأهل البدع بإظهار التصفيق والصفير عند الإعجاب، والواجب على الإنسان إذا أعجبه شيء أن يُكبِّرَ أو يُسبِّحَ، فالشياطين تتمكن مِنْ إغواء أهل البدع عند التصفيق والصفير؛ لأنه يناسبها، وأما إذا ذكرت الله فتسقط ويبطل سحرها وإغواؤها، وكذا يقوى الساحر مع الغناء والطبل والمزمار والصفير والتصفيق «وقد يصيب أحدهم كما يصيب المصروع من الإرغاء والإزباد والصياح المنكر، وتكلمه بما لا يعقل هو والحاضرون، وأمثال ذلك مما يمكن وقوعه في هؤلاء الضالين» وهذا مشاهد، فعند وقوع ما يسمى بـ «الزار» ـ وهو تلبس الجان بالإنس ـ إذا حصل

غناء أو طبل أو منكر آخر يكثر سقوط مرضىٰ آخرين وتلبس الجان بهم فيهذون بكلام لا يعقل، وربما صاح أحدهم وأرغىٰ وأزبد، والسبب في ذلك تلبس الشياطين واستقواؤها عليهم بما يقع من غناء وطبل ومنكر.





«وأما القسم الثالث وهو أن يقول: «اللهم بجاه فلان عندك»، أو «ببركة فلان عندك»، أو «بحرمة فلان عندك افعل لى كذا وكذا»، فهو يفعله كثير من الناس، لكن لم ينقل عن أحد من الصحابة والتابعين وسلف الأمة أنهم كانوا يدعون بمثل هذا الدعاء، ولم يبلغنى عن أحد من العلماء في ذلك ما أحكيه، إلَّا ما رأيت في فتاوى الفقيه أبى محمد بن عبد السلام فإنه أفتى بأنه لا يجوز لأحد أن يفعل ذلك، إلَّا للنبي عَلَيْهِ - إن صح الحديث في النبي عَلَيْهِ -، ومعنى هذا الاستثناء: أنه قد روى النسائى والترمذي وغيرهما أن النبي عَلَيْ عَلَّمَ بعض أصحابه أن يدعو فيقول: «اللهم إني أسألك وأتوسل إليك بنبيك نبى الرحمة، يا محمد يا رسول الله، إنى أتوسل بك إلىٰ ربي في حاجتي ليقضيها لي، اللهم فشفِّعه فيَّ»، فإن هذا الحديث قد استدل به طائفة على جواز التوسل بالنبي عليه في حياته وبعد مماته، قالوا: «وليس في التوسل به دعاء للمخلوق ولا استغاثة بالمخلوق، وإنما هو دعاء واستغاثة بالله، لكن فيه سؤال بجاهه»، كما في «سنن ابن ماجه» عن النبي على أنه ذكر في دعاء الخارج إلى الصلاة أن يقول: «اللهم إني أسألك بحقِّ السائلين عليك، وبحقِّ ممشاي هذا، فإني لم أخرج أشرًا ولا بطرًا ولا رياء ولا سمعة، خرجت اتقاء سخطك وابتغاء مرضاتك، أسألك أن تنقذني من النار، وأن تغفر لى ذنوبى؛ فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت»، وقالوا: ففي هذا الحديث أنه سأل بحقِّ السائلين عليه وبحقِّ ممشاه إلى الصلاة،

والله تعالىٰ قد جعل علىٰ نفسه حقًّا، قال الله تعالىٰ: ﴿وَكَاكَ عَلَا عَلَيْنَا نَصِّرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ الرُّوم: ١٤]، ونحو قوله تعالىٰ: ﴿كَاكَ عَلَا رَبِّكَ وَعَدًا مَسَّكُولًا ﴿ إِللهُ وَاللهُ وَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَىٰ الله علىٰ النبي عَلَيْ قال له: (يا معاذ، أتدري ما حق الله علىٰ العباد أن النبي على قال: (حق الله علىٰ العباد أن العباد؟)، قال: (حق الله علىٰ العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئًا، أتدري ما حق العباد علىٰ الله إذا فعلوا ذلك؟، فإن حقهم عليه أن لا يعذبهم، وقد جاء في غير حديث (كان حقًّا علىٰ الله كذا وكذا الله كقوله (مَنْ شرب الخمر لم تقبل له صلاة أربعين يومًا، فإن تاب تاب الله عليه، فإن عاد وشربها في الثالثة أو الرابعة كان حقًّا علىٰ الله أن يسقيه مِنْ طينة الخبال»، قيل: (يا رسول الله)، وما طينة الخبال؟)، قال: (عصارة أهل النار في النار)، وأمثال ذلك كثيرة.

وقالت طائفة: ليس في هذا الحديث جواز التوسل به بعد مماته وفي مغيبه، بل إنما فيه التوسل في حياته بحضوره كما في "صحيح البخاري" أن عمر بن الخطاب را التعبيل استسقى بالعباس فقال: «اللهم إنا كنا إذا أجدبنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا» فيسقون، وقد بيَّن عمر بن الخطاب را الهم كانوا يسألونه يتوسلون به في حياته فيسقون، وذلك التوسل به أنهم كانوا يسألونه أن يدعو لهم الله فيدعو لهم ويدعون معه فيتوسلون بشفاعته ودعائه كما في «الصحيحين» عن أنس بن مالك را القضاء ورسول الله على المسجد يوم الجمعة من باب كان بجوار دار القضاء ورسول الله على على المول الله على اللهم الله على اللهم أن يغيثنا»، قال: فرفع ملكت الأموال وانقطعت السبل فادع الله اللهم أغثنا، الهم أغثنا، اللهم أغثنا، الله الله اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، الله اللهم أغثنا، الهم الهم اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، الهم الهم الهم الهم الهم ا

أغثنا»، قال أنس: «ولا والله ما نرى في السماء مِنْ سحاب ولا قزعة، وما بيننا وبين سلع مِنْ بيت ولا دار»، قال: «فطلعت مِنْ ورائه سحابة مثل الترس، فلما توسطت السماء انتشرت ثم أمطرت، فلا والله ما رأينا الشمس سبتًا»، قال: ثم دخل رجل مِنْ ذلك الباب في الجمعة المقبلة ورسول الله على قائم يخطب فاستقبله قائمًا، فقال: «يا رسول الله، هلكت الأموال وانقطعت السبل فادع الله أن يمسكها عنا»، قال: فرفع رسول الله على يديه، ثم قال: «اللهم على الآكام والظراب وبطون الأودية ومنابت الشجر»، فقال: «وأقلعت، وخرجنا نمشي في الشمس»، ففي هذا الحديث: أنه قال: «ادع الله أن يمسكها عنا»، وفي «الصحيح» أن عبد الله بن عمر قال: «إني لأذكر قول أبي طالب فيه عليه الصّلاة والسّلام:

وأبيضُ يُستسقىٰ الغمام بوجهه ثمال اليتامىٰ عصمة للأرامل فهذا كان توسلهم به في الاستسقاء ونحوه، ولما مات توسلوا به بالعباس والم يتوسلوا به ويستسقون، ولم يتوسلوا به وما كانوا يستسقون به بعد موته ولا في مغيبه ولا عند قبره ولا عند قبره ولا عند قبره أبي سفيان استسقىٰ بيزيد بن الأسود قبر غيره، وكذلك معاوية بن أبي سفيان استسقىٰ بيزيد بن الأسود الجرشي، وقال: «اللهم إنا نستشفع إليك بخيارنا، يا يزيد، ارفع يديك إلىٰ الله» فرفع يديه ودعا ودعوا فسقوا، ولذلك قال العلماء: يستحب أن يستسقىٰ بأهل الصلاح والخير، فإذا كانوا مِنْ أهل بيت رسول الله كان أحسن.

ولم يذكر أحد من العلماء أنه يشرع التوسل والاستسقاء بالنبي والصالح بعد موته ولا في مغيبه، ولا استحبوا ذلك لا في الاستسقاء ولا في الاستنصار ولا غير ذلك من الأدعية، والدعاء مخ العبادة، والعبادة مبناها على السنة والاتباع لا على الأهواء

## السَّع السَّع

ذكر المؤلف كِلله القسمين الأولين، والآن يذكر الثالث، وهو أن يسأل الله بجاه فلان أو ببركته.

قال: «وأما القسم الثالث وهو أن يقول: «اللهم بجاه فلان عندك»، أو «ببركة فلان عندك»، أو «بحرمة فلان عندك افعل لي كذا وكذا»» كقوله «اغفر لي» أو «ارحمني»، وهذا لا شك أنه بدعة ولا يكون شركًا؛ لأنه ما دعا غير الله، وإنما دعا الله، وابتدع وسيلة لم يأذن بها الشرع؛ فالتوسل يكون بأسماء الله وصفاته وبإيمان العبد وعمله الصالح كما في «الصحيحين» (۱) في قصة أصحاب الغار الثلاثة، وفيه: «إِنَّهُ لَا يُنْجِيكُمْ مِنْ هَذِهِ الصَّخْرَةِ إِلَّا أَنْ تَدْعُوا اللَّهَ بِصَالِحٍ أَعْمَالِكُمْ»، فتوسل الأول ببره بوالديه، والثاني بعفته عن الزنا، والثالث بأمانته وإعطائه الناس حقوقهم فانفرجت الصخرة، وهذا توسل بالعمل الصالح.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الإجارة، باب «من استأجر أجيرًا فترك الأجير أجره فعمل فيه المستأجر فزاد، أو من عمل في مال غيره فاستفضل»، رقم (۲۲۷۲)، ومسلم، كتاب الرقاق، رقم (۲۷٤۳) من حديث ابن عمر الله عمر المناب الرقاق، رقم (۲۷۲۳)،

لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴿ إِنَّ القَصَصِ: ٢٤]، وأما التوسل بجاه فلان أو حرمته فليست من الأسباب المشروعة التي جعلها الشارع سببًا لإجابة الدعاء، وليست شركًا؛ لأنه لم يدع مخلوقًا، بل دعا الخالق متوسلًا بذات مخلوق أو جاهه.

#### وعليه، فالأقسام ثلاثة:

الأول: أن يسأل الميت ما لا يقدر عليه إلَّا الله كمغفرة الذنوب ودخول الجنة، وهذا شرك باتفاق.

الثاني: أن يسأل الميت أن يسأل الله له، وهذا مختلف فيه، قيل: إنه شرك، وهو الصواب، وقيل: بدعة.

الثالث: أن يسأل الله ولكن يتوسل بوسيلة مبتدعة كجاه فلان وحرمته، وهذا بدعة.

وقوله: "فهو يفعله كثير من الناس" الجهّال، "لكن لم ينقل عن أحد من الصحابة والتابعين وسلف الأمة أنهم كانوا يدعون بمثل هذا الدعاء"؛ لأن هؤلاء أهل البصيرة فلا يتوسلون بوسيلة مبتدعة، "ولم يبلغني عن أحد من العلماء في ذلك" بأنه دعا بذلك "ما أحكيه، إلّا ما رأيت في فتاوى الفقيه أبي محمد بن عبد السلام (۱) فإنه أفتى بأنه لا يجوز لأحد أن يفعل ذلك، إلّا للنبي عليه " يقول : ما علمت أحدًا يتوسل مثلًا بذات فلان، أو بحرمة فلان، أو بجاه فلان، لا من الصحابة ولا التابعين ولا سلف الأئمة، إلّا ما ذكره العز بن عبد السلام كله، فإنه قال: يجوز أن يتوسل بذات النبي الله خاصة "د إن صح الحديث في النبي عليه على أن النبي على على أصحابه قد روى النسائى والترمذي وغيرهما أن النبي على على أصحابه قد روى النسائى والترمذي وغيرهما أن النبي على على أصحابه قد روى النسائى والترمذي وغيرهما أن النبي على على أصحابه

<sup>(</sup>۱) «الفتاوي" للعز بن عبد السلام (ص ۱۲۲، ۱۲۷).

أن يدعو فيقول: «اللهم إني أسألك وأتوسل إليك بنبيك نبي الرحمة، يا محمد يا رسول الله، إني أتوسل بك إلى ربي في حاجتي ليقضيها لي، اللهم فشفّعه فيّ (۱) يعني: اقبل شفاعته ودعاءه، فقبل الله شفاعته يكي ودعاءه.

والحديث صحيح، لكن ليس فيه أن يُتوسل بذات النبي عَيَيْهُ، فَعَنْ عُثْمَانَ بْنِ حُنَيْفٍ أَنَّ رَجُلًا ضَرِيرَ الْبَصَرِ أَتَىٰ النَّبِيَ عَيْهُ فَقَالَ: «إِنْ شِئْتَ دَعَوْتُ، وَإِنْ شِئْتَ صَبَرْتَ ضَبَرْتَ فَهُو خَيْرٌ لَكَ»، قَالَ: «فَادْعُهْ»، قَالَ: فَأَمَرَهُ أَنْ يَتَوَضَّأَ فَيُحْسِنَ وَضُوءَهُ، وَيَدْعُو بِهَذَا الدُّعَاءِ «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ وَأَتَوجَهُ إِلَيْكَ بِنَبِيِّكَ وُضُوءَهُ، وَيَدْعُو بِهَذَا الدُّعَاءِ «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ وَأَتَوجَهُ إِلَيْكَ بِنَبِيِّكَ مُحَمَّدٍ نَبِيِّ الرَّحْمَةِ، إِنِّي تَوجَهْتُ بِكَ إِلَىٰ رَبِّي فِي حَاجَتِي هَذِهِ لِتَقْضَىٰ لِيَ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَ اللَّهُمَّ اللَّهُمُ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَ اللَّهُمَّ اللَّهُمُ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَ اللَّهُمُ اللَّهُمَ وهو حي حاضر.

وأجاز العزبن عبد السلام كلله التوسل بجاه النبي على خاصة إن صح الحديث، والحديث صح، لكن لا يدل لما استدل به؛ بل يدل على توسل الأعمى بدعاء الحي الحاضر وهو النبي على المعلى المعلى

وقوله: «فإن هذا الحديث قد استدل به طائفة على جواز التوسل بالنبي عَلَيْ في حياته وبعد مماته» وهذا غير سديد، «قالوا: «وليس في التوسل به دعاء للمخلوق ولا استغاثة بالمخلوق، وإنما هو دعاء واستغاثة بالله، لكن فيه سؤال بجاهه»» واستغاثه متبركًا

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب الدعوات، باب (۱۱۹)، رقم (۲۵۷۸)، وابن ماجه، كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها، باب «ما جاء في صلاة الحاجة»، رقم (۱۳۸۵)، وأحمد (۱۳۸۶) من حديث عثمان بن حنيف رقيه. قال الترمذي: «حديث حسن صحيح». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه». «المستدرك» (۱۸۸۱).

بجاهه «كما في «سنن ابن ماجه» (۱) عن النبي على أنه ذكر في دعاء الخارج إلى الصلاة أن يقول: «اللهم إني أسألك بحق السائلين عليك، وبحق ممشاي هذا، فإني لم أخرج أشرًا ولا بطرًا ولا رياء ولا سمعة، خرجت اتقاء سخطك وابتغاء مرضاتك، أسألك أن تنقذني من النار، وأن تغفر لي ذنوبي؛ فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت» وهذا الحديث ضعَّفه شيخ الإسلام ابن تيمية كله في «قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة» (۲)، «وقالوا: ففي هذا الحديث أنه سأل بحق السائلين عليه» قالوا: هذا توسل بحق السائلين، أي: حرمتهم وبحق ممشاه إلى الصلاة، والله تعالى قد جعل على نفسه حقًا، قال الله تعالى: ﴿وَكَاكَ عَلَى رَبِّكَ وَعَدًا مَسْتُولًا إِنَّ اللهُ الباري» ونحو قوله الحديث «أسألك بحق السائلين» من هذه الباب.

#### ويجاب عنه بأجوبة:

الأول: أنه حديث ضعيف.

الثاني: أنه لا يصح الاستدلال به؛ فليس فيه سؤال بجاه

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه، كتاب المساجد والجماعات، باب «المشي إلى الصلاة»، رقم (۷۷۸)، وأحمد (۳/۲۱) من طريق الفضل بن الموفق أبو الجهم، حدثنا فضيل بن مرزوق، عن عطية، عن أبي سعيد الخدري به.

قال البوصيري: «هذا إسناد مسلسل بالضعفاء، عطية هو العوفي، وفضيل بن مرزوق والفضل بن الموقف كلهم ضعفاء». «مصباح الزجاجة» (٩٨/١) وأخرجه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/ ٢٥) رقم (٢٩٢٠٢) عن أبي سعيد الخدري موقوفًا. قال أبو حاتم: «موقوف أشبه». «علل الحديث» (٢/ ١٨٤) رقم (٢٠٤٨).

<sup>(</sup>۲) «التوسل والوسيلة» (ص ۱۰۷).

النبي عَلَيْ ولا غيره، فقوله «أسألك بحقّ السائلين» أي: الإجابة، وكذا حق الممشى الإجابة والثواب، فهو حقٌ لم يوجبه عليه خلقه، وإنما أوجبه هو سبحانه كرمًا منه وتفضلًا، فالإجابة والإثابة من أفعال الله، وليس فيه توسل بحقّ فلان.

وقوله: "وفي "الصحيحين" أن معاذ بن جبل أن النبي والله على العباد؟"، قال: "الله ورسوله أعلم" وهذا يقال في حياته، أما بعد مماته فيقال: "الله أعلم"، "قال: "حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيعًا، أعلم"، "قال: "حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيعًا، أتدري ما حق العباد على الله إذا فعلوا ذلك؟، فإن حقهم عليه أن لا يعذبهم" والشاهد قوله: "ما حق العباد...."، فهو حتّ أوجبه الله على نفسه.

وهناك فرق بين الحقين، حق الله وهو العبادة وحق المخلوق ألاً يعذبهم، قال العلماء: حقُّ الله على العباد حق إلزام وإيجاب، فليس للعبد فيه اختيار، أما حق العباد على الله فهو حق تفضل وإكرام كما قال الناظم:

ما للعباد عليه حق واجب كلا ولا سعي لديه ضائع إن عذبوا فبعدله أو نعموا فبفضله وهو الكريم الواسع (٢)

وقوله: «وقد جاء في غير حديث «كان حقًا على الله كذا وكذا» كقوله «مَنْ شرب الخمر لم تقبل له صلاة أربعين يومًا، فإن تاب الله عليه، فإن عاد وشربها في الثالثة أو الرابعة كان حقًا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الاستئذان، باب «من أجاب بلبيك وسعديك»، رقم (۲۲)، ومسلم، كتاب الإيمان، رقم (۳۰).

<sup>(</sup>٢) انظر: «مدارج السالكين» لابن القيم (٢/ ٣٣٩).

علىٰ الله أن يسقيه مِنْ طينة الخبال»، قيل: «يا رسول الله، وما طينة الخبال؟»، قال: «عصارة أهل النار في النار»(١)، وأمثال ذلك كثيرة.

وله: "وقالت طائفة: ليس في هذا الحديث جواز التوسل به بعد مماته وفي مغيبه، بل إنما فيه التوسل في حياته بحضوره كما في "صحيح البخاري" أن عمر بن الخطاب ولله استسقى بالعباس فقال: "اللهم إنا كنا إذا أجدبنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فأسقنا» فيسقون، وقد بيَّن عمر بن الخطاب نتوسل إليك بعم نبينا فأسقنا» فيسقون، وقد بيَّن عمر بن الخطاب في أنهم كانوا يتوسلون به في حياته فيسقون، وذلك التوسل به أنهم كانوا يسألونه أن يدعو لهم الله فيدعو لهم ويدعون معه فيتوسلون بشفاعته ودعائه» فالصواب في حديث الأعمى أنه توسل في حديث الأعمى أنه توسل بدعائه في حياته، ومما يؤكد ذلك: توسل عمر بالعباس، وتوسل معاوية بيزيد الجرشي (٣)، فلو كان التوسل به على بعد موته جائزًا لما عدل الصحابة عنه إلى العباس ويزيد.

و قوله: «كما في «الصحيحين» في أنس بن مالك والمحيحين والمحيحين عن أنس بن مالك والمحيحين وجلًا دخل المسجد يوم الجمعة من باب كان بجوار دار القضاء ورسول الله عليه قائم يخطب، فاستقبل أي: هذا الرجل «رسول الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه، كتاب الأطعمة، باب «من شرب الخمر لم تقبل له صلاة»، رقم (۳۳۷۷)، والنسائي، كتاب الأشربة، باب «توبة شارب الخمر»، (۸/ ۷۱۷)، وأحمد (۲/ ۱۷۶) من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله بن عمرو بن العاص

<sup>(</sup>٢) تقدَّم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) تقدَّم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب الاستسقاء، باب «الاستسقاء في خطبة الجمعة غير مستقبل القبلة»، رقم (١٠١٤)، ومسلم، كتاب صلاة الاستسقاء، رقم (٨٩٧).

عَلَيْهِ قائمًا، ثم قال: «يا رسول الله، هلكت الأموال وانقطعت السبل فادع الله ﷺ أن يغيثنا»، قال: فرفع رسول الله ﷺ يديه، ثم قال: «اللهم أغثنا، اللهم أغثنا، اللهم أغثنا» فاستجاب الله تعالى لدعاء نبيه ﷺ في الحال، «قال أنس: «ولا والله ما نرىٰ في السماء مِنْ سحاب ولا قزعة» قد كانت السماء صافية «وما بيننا وبين سلع» وهو جبل بقرب المدينة «مِنْ بيت ولا دار»، قال: «فطلعت مِنْ ورائه سحابة مثل الترس، فلما توسطت السماء انتشرت ثم أمطرت، فلا والله ما رأينا الشمس سبتًا»، أي : أسبوعًا، «قال : ثم دخل رجل مِنْ ذلك الباب في الجمعة المقبلة» قيل: إنه الرجل الأول، وقيل: غيره، «ورسول الله عَلَيْةِ قائم يخطب فاستقبله قائمًا، فقال: «يا رسول الله، هلكت الأموال وانقطعت السبل فادع الله أن يمسكها عنا»، قال: فرفع رسول الله عليه الله عناه، ثم قال: «اللهم حوالينا ولا علينا، اللهم على الآكام والظراب وبطون الأودية ومنابت الشجر»، فقال: «وأقلعت، وخرجنا نمشى في الشمس»، ففي هذا الحديث: أنه قال: «ادع الله أن يمسكها عنا»» ففي هذا الحديث توسل بدعاء الحي، وكذا حديث الأعمىٰ هو مِنْ جنسه.

قوله: «وفي «الصحيح» (١) أن عبد الله بن عمر قال: «إني لأذكر قول أبي طالب فيه عليه الصَّلاة والسَّلام:

وأبيض يُستسقى الغمام بوجهه ثمال اليتامي عصمة للأرامل وقد مات أبو طالب عم النبي على الشّرك، وكان يحوط النبي على الشّرك، وكان يحوط النبي على هدايته وطلب منه لما حضره

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الاستسقاء، باب «سؤال الناس الإمام الاستسقاء إذا قحطوا»، رقم (۱۰۰۸).

الموت أن يقول «لا إله إلا الله» فلم يقلها، وكان آخر ما قال: «عَلَىٰ مِلَّةِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ»، فَقَالَ النَّبِيُ عِيِّةٍ: «لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ مَا لَمْ أَنْهُ عَنْهُ»، فَنَزَلَتْ ﴿مَا كَانَ لِلتَّبِيِّ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ عَنْهُ»، فَنَزَلَتْ ﴿مَا كَانَ لِلتَّبِيِّ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنْ يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ عَنْهُ أَنْهُمُ أَنْهُمُ أَضَحَنُ الْمُصَدِّبُ الْمُحْمِدِ ﴿ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهُ عَلَى مَنْ أَحْبَبَ ﴾ [القَصَص: ٥٦] (١)، فقال التوبَة: ١١٣]، وَنَزَلَتْ ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبَ ﴾ [القَصَص: ٥٦] (١)، فقال قصيدة لما تمادت قريش في ظلم النبي عَلَيْهُ، وذكرها ابن هشام في «السيرة» (٢)، ومنها هذا البيت.

يقول: «وأبيض يستسقى الغمام بوجهه»، والشاهد «يستسقى» يعني: إذا دعا الله، «فهذا كان توسلهم به» أي: بدعائه، لا بذاته أو حرمته «في الاستسقاء ونحوه».

وقوله: "ولما مات توسلوا بالعباس والله" عم النبي والمنه من آل البيت وأقرب الناس إلى النبي والله من آل البيت وأقرب الناس إلى النبي والله من أهل بيته "كما كانوا يتوسلون به للنبي والله يتوسلون به وما كانوا يستسقون به بعد موته ولا في مغيبه ولا عند قبره ولا عند قبر غيره، وكذلك معاوية بن أبي سفيان استسقى بيزيد بن الأسود الجرشي وهو من سادات التابعين بالشام (أن) ، "وقال: "اللهم إنا نستشفع إليك بخيارنا، يا يزيد، ارفع يديك إلى الله فرفع يديه ودعا ودعوا فسقوا (أن) ، ولذلك قال يديك إلى الله فرفع يديه ودعا ودعوا فسقوا (أن) ، ولذلك قال

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب مناقب الأنصار، باب «قصة أبي طالب»، رقم (۲۶).

<sup>(</sup>۲) «سیرة ابن هشام» (۱/ ۲۷۲ ـ ۲۸۰).

<sup>(</sup>٣) تقدَّم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) ترجمته في: «سير أعلام النبلاء» (١٣٦/٤، ١٣٧).

<sup>(</sup>٥) تقدَّم تخريجه.

العلماء: يستحب أن يستسقى بأهل الصلاح والخير» فيستحب أن يتوسل إلى الله بدعائهم عند طلب السقيا من الله، فيدعون الله والناس يؤمِّنُون، «فإذا كانوا مِنْ أهل بيت رسول الله يَكُ كان أحسن»؛ لصلاحهم وقرابتهم من رسول الله يَكُ، ولو استسقى بتقي مِنْ غيرهم ساغ، كما فعل معاوية بيزيد بن الأسود، وتقدَّم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب الدعاء، باب «ما جاء في فضل الدعاء»، رقم (۳۳۷۱).

قال الترمذي: «هذا حديث غريب من هذا الوجه لا نعرفه، إلَّا من حديث ابن لهبعة».

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب «الدعاء»، رقم (۱٤٧٩)، والترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب «ومن سورة البقرة»، رقم (۲۹۲۹)، وابن ماجه، كتاب الدعاء، باب «فضل الدعاء»، رقم (۳۸۲۸)، وأحمد (۲۲۷/۶) من حديث النعمان بن بشير رقيد. قال الترمذي: «حسن صحيح». وقال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». «المستدرك» (۱/۲۲) وصححه النووي في «الأذكار» (ص ۳۰۹) رقم (۱۱۲۱). وقال ابن حجر: «أخرجه أصحاب السنن بسند جيد». «فتح الباري» (۱/۶۹).

الله المناوري: ١١١ فأنكر على مَنْ شرع مِنَ الدين بالهوى، "وقال تعالى: ﴿ آدَعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنّهُ لَا يُحِبُ الْمُعْتَدِبَ ﴿ وَقَالَ النبي عَنِي: "إنه سيكون في هذه الأمة قوم يعتدون في الدعاء "يعني: يتجاوزون الحد المشروع في الدعاء في الدعاء غير مشروع ، إما في ذاته أو هيئت ولي الدعاء في الدعاء في الدعاء أَدُعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنّهُ لَا يُحِبُ المُعْتَدِينَ وَهَ كَأْن يقول: "اللهم أعطني منزلة الأنبياء "، ومن العدوان: أن يدعو بإثم أو قطيعة رحم، أو يرفع صوته بالدعاء ويصرخ به، وبالجملة فكل مخالفة في ذات الدعاء أو صفته فهو من التعدي في الدعاء "والطهور" والعدوان في الطهور: مجاوزة الحدِّ المشروع عددًا أو وصفًا، كأن يغسل عضوًا أكثر من ثلاث مرات، المشروع عددًا أو وصفًا، كأن يغسل عضوًا أكثر من ثلاث مرات، أو يبلغ بالوضوء إلى إبطيه وفخذيه، وهذا الحديث علامة مِنْ علامات نبوته على الم



<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتال الطهارة، باب «الإسراف في الماء»، رقم (٩٦)، وابن ماجه، كتاب الدعاء، باب «كراهية الاعتداء في الدعاء»، رقم (٣٨٦٤)، وأحمد (٨٦/٤) من حديث عبد الله بن مغفل رضي الله الله عبد الله بن مغفل المناه الله بن مغفل الله بن ا

قال الحاكم: «هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه». «المستدرك» (١/ ٧٢٤).

وقال النووي: «رواه أبو داود بإسناد صحيح». «المجموع» (٢/٠٢٠).



#### ﴾•∰•≪∙



### 📚 قَالَ المُؤَلِّفُ كَغُلَلْهُ:

فإذا قال القائل: «أنا أدعو الشيخ ليكون شفيعًا لي»، فهو مِنْ جنس دعاء النصارى لمريم والأحبار والرهبان، والمؤمن يرجو ربّه ويخافه، ويدعوه مخلصًا له الدين، وحقُّ شيخه عليه أن يدعو له ويترحَّمَ عليه؛ فإن أعظم الخلق قدرًا هو رسول الله ، وأصحابه أعلم الناس بأمره وقدره وأطوع الناس له، ولم يكن يأمر أحدًا منهم عند الفزع والخوف أن يقول: «يا سيدي، يا رسول ا»، ولم يكونوا يفعلون ذلك لا في حياته ولا بعد مماته، بل كان يأمرهم بذكر الله

ودعائه والصَّلاة والسَّلام عليه ﷺ، قال الله تعالىٰ: ﴿ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَهَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُوا حَسَبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ آلَكُ فَأَنقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلٍ لَّمْ يَمْسَمُّهُمْ شُوَّهُ وَٱتَّبَعُواْ رِضْوَانَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ ذُو فَضُلِ عَظِيمٍ ( اللهِ عَمران: ١٧٣-١٧٤]، وفي "صحيح البخاري» عن ابن عباس رضي أن هذه الكلمة قالها إبراهيم عليه السَّلام حين أُلْقِيَ في النار، وقالها محمد ﷺ - يعنى : وأصحابه -حين قال لهم الناس: «إن الناس قد جمعوا لكم»، وفي «الصحيح» عن النبي ﷺ أنه كان يقول عند الكرب: «لا إله إلَّا الله العظيم الحليم، لا إله إلَّا الله رب العرش الكريم، لا إله إلَّا الله رب السماوات ورب الأرض ورب العرش العظيم»، وقد روي أنه عَلَّمَ نحو هذا الدعاء بعض أهل بيته، وفي «السنن» أن النبي على كان إذا حزبه أمر قال: «يا حي يا قيوم، برحمتك أستغيث»، وروي أنه عَلَّمَ ابنته فاطمة أن تقول: «يا حي يا قيوم، يا بديع السماوات والأرض، لا إله إلَّا أنت برحمتك أستغيث، أصلح لي شأني كله، ولا تكلني إلىٰ نفسي طرفة عين، ولا إلىٰ أحد من خلقك»، وفي «مسند الإمام أحمد» وفي «صحيح أبي حاتم ابن حبان البستي» عن ابن مسعود عَيْدُ عن النبي عَيْدُ أنه قال: «ما أصاب عبدًا قط هم ولا حزن فقال: «اللهم إني عبدك وابن عبدك وابن أمتك، ناصيتى بيدك، ماض فيَّ حكمك، عدل فيَّ قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحدًا من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك أن تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي، ونور صدري، وجلاء حزني، وذهاب همي وغمى، إلَّا أذهب الله همه وغمه، وأبدله مكانه فرجًا»، قالوا: «يا رسول الله، أفلا نتعلمهن؟»، قال: «ينبغي لمن سمعهن أن يتعلمهن»، وقال لأمته: «إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله، لا ينكسفان لموت أحد ولا

لحياته، ولكن الله يخوف بهما عباده، فإذا رأيتم ذلك فافزعوا إلى الصلاة، وذكر الله، والاستغفار»، فأمرهم عند الكسوف بالصلاة، والدعاء، والذكر، والعتق، والصدقة، ولم يأمرهم أن يدعوا مخلوقًا ولا ملكًا ولا نبيًّا ولا غيرهم، ومثل هذا كثير في السنة، ولم يشرع للمسلمين عند الخوف إلَّا ما أمر الله به مِنْ دعاء الله، وذكر الله، والاستغفار، والصلاة، والصدقة، ونحو ذلك، فكيف يعدل المؤمن بالله ورسوله عما شرعه الله ورسوله إلى بدعة ما أنزل الله بها مِنْ سلطان تضاهى دين المشركين والنصارى ؟!.

وإن زعم أحد أن حاجته قضيت بمثل ذلك، وأنه مُثِّلَ له شيخه ونحو ذلك فعُبَّادُ الكواكب والأصنام ونحوهم مِنْ أهل الشِّرك يجري لهم نحو هذا، كما قد تواتر ذلك عمن مضى من المشركين، وعن المشركين في هذا الزمان، ولولا ذلك ما عُبِدَتِ الأصنام ونحوها، وقال الخليل عَنِينَ أَن نَعْبُدَ ٱلأَصْنَامَ ﴿ وَإَجْنُبُنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴿ وَ إِنَا إِنَهُنَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴿ وَ إِنَا إِنَهُنَ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴿ وَ إِنَا إِنَهُنَا أَنْ نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴿ وَ إِنَا إِنَهُنَ أَنْ نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴿ وَ إِنَا إِنَهُنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِيلَ ﴾ [براهبم: ٣٥-٣٦].

ويقال: إن أول ما ظهر الشّرك في أرض مكة بعد الخليل إبراهيم مِنْ جهة عمرو بن لحي الخزاعي الذي رآه النبي على يجر أمعاءه في النار، وهو أول مَنْ سيّب السوائب وغَيَّر دين إبراهيم، قالوا: "إنه ورد الشام، فوجد فيها أصنامًا بالبلقاء يزعمون أنهم ينتفعون بها في جلب منافعهم ودفع مضارهم فنقلها إلى مكة، وسَنَّ للعرب الشّرك وعبادة الأصنام».

والأمور التي حرَّمها الله ورسوله من الشِّرك، والسحر، والقتل، والزنا، وشهادة الزور، وشرب الخمر وغير ذلك من المحرمات قد يكون للنفس فيها حظ مما تعده منفعة أو دفع مضرة، ولولا ذلك ما أقدمت النفوس على المحرمات التي لا خير فيها بحال، وإنما يوقع

النفوس في المحرمات الجهل أو الحاجة، فأما العالم بقبح الشيء والنهى عنه فكيف يفعله ؟!، والذين يفعلون هذه الأمور جميعها قد يكون عندهم جهل بما فيها من الفساد، وقد تكون بهم حاجة إليها مثل الشهوة إليها، وقد يكون فيها من الضرر أعظم مما فيها من اللذة، ولا يعلمون ذلك لجهلهم أو تغلبهم أهواؤهم حتى يفعلوها، والهوىٰ الغالب يجعل صاحبه كأنه لا يعلم من الحقِّ شيئًا، فإن حبك الشيء يعمى ويصم، ولهذا كان العالم مَنْ يخشى الله، وقال أبو العالية: «سألت أصحاب محمد ﷺ عن قول الله ﷺ: ﴿إِنَّمَا ٱلتَّوْبَـةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ بِجَهَلَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبِ الآية [النَّسَاء: ١٧] فقالوا: «كلُّ مَنْ عصىٰ الله فهو جاهل، وكلُّ مَنْ تاب فقد تاب مِنْ قريب»، وليس هذا موضع البسط لبيان ما في المنهيات من المفاسد الغالبة وفي المأمورات من المصالح الغالبة، بل يكفى المؤمن أن يعلم أن ما أمره الله به فهو مصلحة محضة أو غالبة، وما نهى الله عنه فهو مفسدة محضة أو غالبة، وأن الله لا يأمر العباد بما يأمرهم به لحاجته إليهم، ولا نهاهم عما نهاهم بخلًا به عليهم، بل أمرهم بما فيه صلاحهم، ونهاهم عما فيه فسادهم، ولهذا وصف نبيه عَيْكَةُ بِأَنَّهُ ﴿ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَنَّهُمْ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْبِثَ ﴾ [الأعرَاف: ١٥٧]».

# ﴿ الشَّرِع ﴾

و قوله: «وأما الرجل إذا أصابته نائبة أو خاف شيئًا فاستغاث بشيخه يطلب تثبيت قلبه مِنْ ذلك الواقع فهذا مِنَ الشِّرك» وهذا يفعله الصوفية، فتجد المريد الصوفي يستغيث بشيخه، ويقول الشيخ لتلميذه أو مريده: «إذا خفت مِنْ شيء فاذكرني»، أو «ادعني»، ومن الذي

يستطيع أن يثبت القلب إلَّا الله الذي خلقه؟!، «وهو مِنْ جنس دين النصارى » فهم يُعظِّمُون القسيسين ورؤساءهم، ويزعمون أن بيدهم التصرف، ويهدون قلوبهم ويثبتونها عند المزعجات، وأن مَن أصابته نائبة أو خاف شيئًا فاستغاث بشيخه أغاثه، بل يزعمون أنهم يعطونهم صكوك الغفران ودخول الجنة، فهذا شرك بالله عَيْن؛ «فإن الله هو الذي يصيب بالرحمة ويكشف الضُّرَّ، قال الله عَيْكَ: ﴿ وَإِن يَمْسَلُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُوَّ وَإِن يُردُكَ بِخَيْرِ فَلَا رَآدً لِفَضْلِهُ عَ [بُونس: ١٠٧] فلا يستطيع أحد غير الله أن يكشف الضُّرَّ عنك، أو يجلب الخير لك، أو يثبت قلبك إذا أزعجك شيء، «وقال تعالى: ﴿مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ۖ وَمَا يُمْسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعَدِهِ } وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ إِنَّ ﴾ [فاطر: ٢]، وقال تعالى : ﴿ قُلُ أَرَءَيْنَكُمْ إِنْ أَتَنكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ أَتَنكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرَ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ بَلَ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشُرِكُونَ ﴿ اللَّهُ [الأنعَام: ١٥-٤١]، وقال تعالى: ﴿قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ ٱلضُّرِّ عَنكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا (آنَ) ﴾ فكلُّ مَنْ سِوَىٰ الله لا يملك كشف الضُّرِّ ولا تحويل حاله إلىٰ آخر، ﴿ أُوْلَيِّكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمُ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ. وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مُحَذُورًا ﴿ إِلا سِرَاء: ٥٥] ، فبيَّنَ أَن مَنْ يُدعى مِنْ دون الله الملائكة والأنبياء وغيرهم لا يملكون كشف الضُّرِّ عنهم ولا تحويلًا» فهذه النصوص كلها تدل علىٰ أنه لا يكشف الضُّرَّ إلَّا الله، ولا يجلب الخير إلَّا هو، ومَنْ طلب مِنْ شيخه أن يهدي قلبه أو يغفر ذنبه أو يدخله الجنة فهو مشرك.

قوله: «فإذا قال القائل: «أنا أدعو الشيخ ليكون شفيعًا لي»»
 لا ليثبت قلبي «فهو مِنْ جنس دعاء النصاريٰ لمريم والأحبار

والرهبان»، ومِنْ جنس قول المشركين ﴿ هَنَوُلاَ عِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله الله وَلَهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلَهَ اللَّهِ وَلَهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلَهَ اللَّهِ وَلَهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

 ○ قوله: «والمؤمن يرجو ربَّهُ ويخافه» فلا يرجو إلّا الله، ولا يخاف إلَّا منه، «ويدعوه مخلصًا له الدين، وحقُّ شيخه عليه أن يدعو له ويترحَّمَ عليه» لا أن يُدْعَىٰ ويُتَّخذ وسيطًا بين العبد وربّهِ؛ «فإن أعظم الخلق قدرًا هو رسول الله عليه ، وأصحابه أعلم الناس بأمره وقدره وأطوع الناس له، ولم يكن يأمر أحدًا منهم عند الفزع والخوف أن يقول: «يا سيدي، يا رسول الله»، ولم يكونوا يفعلون ذلك لا في حياته ولا بعد مماته، بل كان يأمرهم بذكر الله ودعائه والصَّلاة والسَّلام عليه ﷺ، قال الله تعالىٰ: ﴿ٱلَّذِينَ ۚ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ إِنَّ فَٱنقَلَبُوا بِنِعْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ وَفَضْلِ لَّمْ يَمْسَمُّهُمْ سُوَّةٌ وَٱتَّبَعُوا رِضُونَ اللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضَّلِ عَظِيمٍ ﴿ إِنَّ عِسْرَان: ١٧٣-١٧٤]، وفي اصحيح البخاري (١) عن ابن عباس في أن هذه الكلمة وهي «حسبنا الله ونعم الوكيل»، «قالها إبراهيم على حين أُلْقِيَ في النار»؛ لأن قوم إبراهيم عليه السَّلام جمعوا حطبًا وأضرموا نارًا عظيمة، حتى إن الطير لتمر بها فتحترق من شدة وهجها(١)، فلما ألقى في النار قال هذه الكلمة، ويروى أن جبريل جاء إلى إبراهيم عِيد وهو يوثق ليلقىٰ في النار، قال: «يا إبراهيم، ألك حاجة؟»، قال: «أما إليك

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ ﴾ الآية [آل عِمرَان: ١٧٣]»، رقم (٤٥٦٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «تفسير الطبري» (١٧/٤٤).

فلا»(١)، فانظر إلى قوة التوكل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير الطبري في «التفسير» (۱۷/ ٤٥) عن معتمر بن سليمان التيمي عن بعض أصحابه.

<sup>(</sup>۲) «التفسير» (۱۷/ ٥٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الدعوات، باب «الدعاء عند الكرب»، رقم (٦٣٤٦)، ومسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، رقم (٢٧٣٠) من حديث ابن عباس المنهاء.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (١/ ٩١) عن علي بن أبي طالب على قال: «علمني رسول الله? إذا نزل بي كرب أن أقول «لا إله إلا الله الحليم الكريم، سبحان الله وتبارك الله رب العرش العظيم، والحمد لله رب العالمين». قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه لاختلاف فيه على الناقلين». «المستدرك» (١/ ٨٨٨).

وفى «السنن»(١) أن النبي ﷺ كان إذا حزبه أمر قال: «يا حي يا قيوم، برحمتك أستغيث»» وهذا توسل برحمة الله، وليس دعاء لها، فلم يقل: «يا رحمة الله»، فدعاء الصفة كالرحمة وغيرها لا يجوز، حتى قال شيخ الإسلام ابن تيمية كلله : «إنه كفر» (٢)، «وروي أنه عَلَّمَ ابنته فاطمة أن تقول: «يا حى يا قيوم، يا بديع السماوات والأرض، لا إله إلَّا أنت برحمتك أستغيث، أصلح لي شأني كله، ولا تكلني إلى نفسي طرفة عين، ولا إلى أحد من خلقك»(٣)، وفي «مسند الإمام أحمد» وفي «صحيح أبي حاتم ابن حبان البستي»(٤) عن ابن مسعود صليحية عن النبى عَلَيْ أنه قال: «ما أصاب عبدًا قط هم ولا حزن فقال: «اللهم إنى عبدك وابن عبدك وابن أمتك، ناصيتى بيدك، ماض في حكمك، عدل فيَّ قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحدًا من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك» وفي هذا الحديث: التوسل بأسماء الله وصفاته، وأنَّ أسماءَ الله ليست محصورة بتسعة وتسعين اسمًا؛ لقوله «أو استأثرت به في علم الغيب عندك»، «أن تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي، ونور

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي، كتاب الدعاء، باب (۹۲)، رقم (۳۵۲٤) من حديث أنس بن مالك وَلِيْهُمْ.

<sup>(</sup>٢) «الاستغاثة في الرد على البكري» (١/١٨١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في «السنن الكبرىٰ» (٦/ ١٤٧) رقم (١٠٤٠٥) من حديث أنس بن مالك ﷺ.قال الحاكم: «هذا حديث صحيح علىٰ شرط الشيخين، ولم يخرجاه». «المستدرك» (١/ ٧٣٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (١/ ٣٩١)، وابن حبان في «صحيحه» (٣/ ٢٥٣) رقم (٩٧٢) من طريق القاسم بن عبد الرحمن، عن أبيه، عن عبد الله به. قال الحاكم: «هذا حديث صحيح على شرط مسلم إن سَلِمَ من إرسال عبد الرحمن بن عبد الله عن أبيه؛ فإنه مختلف في سماعه عن أبيه». «المستدرك» (١/ ٦٩٠).

صدری، وجلاء حزنی، وذهاب همی وغمی، إلَّا أذهب الله همه وغمه، وأبدله مكانه فرجًا»، قالوا: «يا رسول الله، أفلا نتعلمهن؟»، قال : «ينبغى لمن سمعهن أن يتعلمهن»، وقال لأمته : «إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله، لا ينكسفان لموت أحد ولا لحياته، ولكن الله يخوف بهما عباده، فإذا رأيتم ذلك فافزعوا إلى الصلاة، وذكر الله، والاستغفار»(١) ولم يقل: توسلوا بمخلوق، «فأمرهم عند الكسوف بالصلاة، والدعاء، والذكر، والعتق والصدقة» وكان العتق لما كان الجهاد، وأما الآن فلا رق؛ لأن المسلمين ضعفاء لا يغزون الكفار، بل الكفار هم الذين يغزونهم، ولكن المستقبل حتمًا للإسلام، والنصر قادم إن شاء الله، «ولم يأمرهم أن يدعوا مخلوقًا ولا ملكًا ولا نبيًّا ولا غيرهم» والمشرك علىٰ عكس ذلك يستغيث بشيخه إذا أصابه فزع، وهذا الشِّرك بعينه، «ومثل هذا كثير في السنة، ولم يشرع للمسلمين عند الخوف إلَّا ما أمر الله به مِنْ دعاء الله، وذكر الله، والاستغفار، والصلاة، والصدقة، ونحو ذلك، فكيف يعدل المؤمن بالله ورسوله عما شرعه الله ورسوله» من الدعاء والتضرع إلى ا الله تعالىٰ «إلىٰ بدعة» وهي دعاء شيخه «ما أنزل الله بها مِنْ سلطان تضاهي دين المشركين والنصاريٰ ؟!»فيدع المشروع إلىٰ المحدث المبتَدَع الذي يضاهى ويماثل به دين المشركين والنصارىٰ ؟!.

قوله: «وإن زعم أحد أن حاجته قضيت بمثل ذلك، وأنه مُثِّلَ له شيخه ونحو ذلك» فهذا شيطان يتمثل بشيخه أمامه؛ ليضله ويغويه، «فعُبَّادُ الكواكب والأصنام ونحوهم مِنْ أهل الشِّرك يجري

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الكسوف، باب «الصلاة في كسوف الشمس»، رقم (۱۰٤۱)، ومسلم، كتاب الكسوف، رقم (۹۱۱) من حديث أبي مسعود الأنصاري المنادي المن

لهم نحو هذا، كما قد تواتر ذلك عمن مضى من المشركين، وعن المشركين في هذا الزمان، ولولا ذلك» أي: مما يظن بها من النفع بجلب مصلحة أو دفع مضرة من عبادتها «ما عُبِدَتِ الأصنام ونحوها، وقال الخليل عَلِيَّة : ﴿وَاجْنُبْنِي وَبَيْ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ ﴿ رَبِّ وَاجْنُبُنِي وَبَيْ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ ﴿ رَبِّ وَاجْنُبُنِي وَبَيْ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ وهو إِنَّهُ أَن نَعْبُدَ الْخَليل عَلِيه وهو النّي واولاده أنبياء وهو الذي كسر الأصنام يخاف مِنْ عبادة الأصنام ويدعو الله أن يجنبه إياها، فكيف بغيره؟! (١)

وقوله: «ويقال: إن أول ما ظهر الشّرك في أرض مكة بعد الخليل إبراهيم مِنْ جهة عمرو بن لحي الخزاعي الذي رآه النبي عليه المحليل إبراهيم مِنْ جهة عمرو بن لحي الخزاعي الذي راه النبي عين النبار، وهو أول مَنْ سيّب السوائب (٢)» أي: ترك بعض الدواب لا تركب ولا تحلب، قال الله تعالى: ﴿مَا جَعَلَ اللهُ مِنْ جَعِيرَةٍ وَلَا سَآبِيَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلا حَامِ وَلَكِنَّ الّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبُ وَلَا سَآبِيَةٍ وَلا وَصِيلَةٍ وَلا حَامِ وَلَكِنَّ الّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ اللهُ وَلَا مَا اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ الله ورد الشام، فوجد فيها أصنامًا بالبلقاء يزعمون أنهم يتفعون بها في جلب منافعهم ودفع مضارهم فنقلها إلى مكة، وسَنَّ للعرب الشِّركَ وعبادة الأصنام»(٣).

قوله: «والأمور التي حرَّمها الله ورسوله من الشِّرك،
 والسحر، والقتل، والزنا، وشهادة الزور، وشرب الخمر وغير ذلك

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في تفسيره (۲۲۸/۱۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب «هَمَا جَعَلَ اللَّهُ مِنْ بَحِيرَةِ وَلَا سَآبِبَةٍ وَلَا صَآبِبَةٍ وَلَا صَآبِبَةٍ وَلَا حَامِ ﴾، رقم (٤٦٢٣)، ومسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، رقم (٢٨٥٦) من حديث أبى هريرة رهاية.

<sup>(</sup>٣) انظر: كتاب «الأصنام» لابن الكلبي (ص ٨).

من المحرمات قد يكون للنفس فيها حظ مما تعده منفعة أو دفع مضرة، ولولا ذلك ما أقدمت النفوس على المحرمات التي لا خير فيها بحال» فيقدِم الناس عليها لأنه قد يكون فيها حظ ومنفعة أو دفع مضرة، فشارب الخمر مثلًا يقدِم على شربها لما يظنه أو يجده فيها من المنفعة فيخيل إليه أنه مَلِك وينسى الهموم، ولولا طلبها ذلك الحظ ما أقدمت النفوس على المحرمات التي لا خير فيها بحال، «وإنما يوقع النفوس في المحرمات الجهل» بحرمتها، «أو الحاجة» إلىٰ مزاولتها وإن عَلِمَ حرمتها فيحمله فقره وكذلك شهوته علىٰ ذلك، «فأما العالم بقبح الشيء والنهي عنه فكيف يفعله ؟! ، والذين يفعلون هذه الأمور جميعها قد يكون عندهم جهل بما فيها من الفساد، وقد تكون بهم حاجة إليها مثل الشهوة إليها، وقد يكون فيها من الضرر أعظم مما فيها من اللذة، ولا يعلمون ذلك لجهلهم أو تغلبهم أهواؤهم حتى يفعلوها، والهوى الغالب يجعل صاحبه كأنه لا يعلم من الحقِّ شيئًا، فإن حبك الشيء يعمى اعن رؤية الحقِّ (ويصم) عن سماعه، وقد جاء حديث عند أبي داود وغيره (١) عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ، عَنْ النَّبِيِّ عَيْكَةٍ قَالَ: «حُبُّكَ الشَّيْءَ يُعْمِي وَيُصِمُّ»، لكن الحديث ضعيف، «ولهذا كان العالم مَنْ يخشى الله» ولذلك قال العلماء: «من أطاع الله فهو عالم، ومن عصىٰ الله فهو جاهل»، «وقال أبو العالية: «سألت أصحاب محمد ﷺ عن قول الله ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَأَهُ عَلَى ٱللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوءَ بِجَهَلَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبِ ﴿ الآية [النِّسَاء: ١٧]

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب الأدب، باب «ذم الهوى»، رقم (٥١٣٠)، وأحمد (٥/٥) من طريق أبي بكر بن أبي مريم، عن خالد بن محمد الثقفي، عن بلال بن أبي الدرداء، عن أبي الدرداء به. قال العراقي: «أخرجه أبو داود من حديث أبي الدرداء بإسناد ضعيف». «المغني عن حمل الأسفار» (٢/٠٧٠).



<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبرى في «التفسير» (۲۹۸/٤).



### ﴾∙∰∙⋲∊



### 🤝 قَالَ الْمُؤَلِّفُ رَخُلَلْلهُ:

"وأما التمسُّح بالقبر - أيِّ قبر كان - وتقبيله، وتمريغ الخدِّ عليه فمنهي عنه باتفاق أئمة المسلمين ولو كان ذلك من قبور الأنبياء، ولم يفعل هذا أحد مِنْ سلف الأمة وأئمتها، بل هذا من الشِّرك، قال الله تعالى الله عنه أخل لا نَذَرُنَ عَالِهَ الله وَلَا يَنُونَ وَيَعُونَ عَلَى قبورهم مدة ثم طال صالحين كانوا في قوم نوح، وأنهم عكفوا على قبورهم مدة ثم طال عليهم الأمد فصوَّروا تماثيلهم، لا سيما إذا اقترن بذلك دعاء الميت عليهم الأمد فصوَّروا تماثيلهم، لا سيما إذا اقترن بذلك دعاء الميت والاستغاثة به، وقد تقدَّم ذكر ذلك، وبيان ما فيه من الشِّرك، وبيان الفرق بين الزيارة البدعية التي تشبَّه أهلها بالنصارى والمشركين والزيارة الشرعية.

وأما وضع الرأس عند الكبراء مِنَ الشيوخ أو غيرهم أو تقبيل الأرض ونحو ذلك فإنه مما لا نزاع فيه بين الأئمة في النهي عنه، بل مجرد الانحناء بالظهر لغير الله منهي عنه، ففي «المسند» وغيره أن معاذ بن جبل رهم لما رجع من الشام سجد للنبي رهم فقال: «ما هذا يا معاذ؟!»، فقال: «يا رسول الله، رأيتهم يسجدون في الشام لاساقفتهم وبطارقتهم، ويذكرون ذلك عن أنبيائهم»، فقال: «كذبوا يا معاذ، لو كنت آمرًا أحد أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها مِنْ عظم حقِّهِ عليها، يا معاذ، أرأيت لو مررت بقبري أكنت ساجدًا؟»، قال: «لا»، قال: «فلا تفعل» أو كما قال رسول الله ساجدًا؟»، قال: «لا»، قال: «فلا تفعل» أو كما قال رسول الله على بل قد ثبت في «الصحيح» مِنْ حديث جابر أنه على صلى

بأصحابه قاعدًا مِنْ مرض كان به فصلوا قيامًا فأمرهم بالجلوس، وقال: «مَنْ وقال: «لا تعظموني كما يعظم الأعاجم بعضها بعضًا»، وقال: «مَنْ سرَّهُ أن يتمثّل له الرجال قيامًا فليتبوأ مقعده من النار»، فإذا كان قد نهاهم مع قعوده ـ وإن كانوا قاموا في الصلاة ـ حتى لا يتشبهوا بمن يقومون لعظمائهم، وبيَّنَ أن مَنْ سرَّهُ القيام له كان مِنْ أهل النار فكيف بما فيه من السجود له ومِنْ وضع الرأس وتقبيل الأيادي؟!، ونحو ذلك، وقد كان عمر بن عبد العزيز رهي وهو خليفة على الأرض كلها قد وكَّلَ أعوانًا يمنعون الداخل من تقبيل الأرض، ويؤدِّبهم إذا قبَّل أحد الأرض له.

وبالجملة فالقيام والركوع والسجود حقّ للواحد المعبود خالق السماوات والأرض، وما كان حقّا خالصًا لله لم يكن لغيره فيه نصيب مثل الحلف بغير الله في، وقد قال رسول الله في : «مَنْ كان حالفًا فليحلف بالله أو ليصمت» متفق عليه، وقال أيضًا : «مَنْ حلف بغير الله فقد أشرك»، فالعبادة كلها لله وحده لا شريك له؛ ﴿وَمَا أُمُرَا الله لِعَبْدُوا الله غُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنفاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَوةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ وَدُولِكَ دِينُ الله المَيَّعَةِ وَالله الله عنه الله الله الله على الله على الله عبدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا يرضى لكم ثلاثًا، أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا، وأن تناصحوا مَنْ ولاه الله أمركم»، وإخلاص الدين لله هو أصل العبادة، ونبينا في نهى عن الشّرك دقّه وجليه وخليه وخبيه وكبيره وحقيره، حتى إنه قد تواتر عنه أنه نهى عن الصلاة وقت طلوع الشمس ووقت غروبها بألفاظ متنوعة، تارة يقول : «لا تحروا بصلاتكم طلوع الشمس وبعد العصر حتى تغرب عن الشمس، وتارة يذكر أن الشمس إذا طلعت طلعت بين قرني شيطان عن الشمس، وتارة يذكر أن الشمس إذا طلعت طلعت بين قرني شيطان

وحينئذ يسجد لها الكفار، وإذا غربت غربت بين قرني شيطان وحينئذ يسجد لها الكفار، ونهئ عن الصلاة حينئذ، فإذا كان قد نهئ عن الصلاة في هذا الوقت لما فيه مِنْ مشابهة المشركين في كونهم يسجدون للشمس في هذا الوقت وأن الشيطان يقارن الشمس حينئذ ليكون السجود له فكيف بما هو أظهر شركًا ومشابهة للمشركين مِنْ هذا؟!، وقد قال الله تعالئ فيما أمر رسوله أن يخاطب به أهل الكتاب: ﴿قُلْ يَتَأَهْلُ ٱلْكِنَٰكِ تَعَالُواْ إِلَى كَلِمَةِ سَوَلَمْ بَيْنَكُو وَبَيْنَكُو أَلَا وَمُنْ اللهُ وَلَا يُتَخَدُ اللهُ وَلَا يُتَخَدُ اللهُ اللهُ وَلَا يُشَكِرُ أَلَا الله وَلَا يَتَخذ المَّخْوَا أَرْبَابًا مِن دُونِ الله في ذلك مِنْ مشابهة أهل الكتاب من اتخاذ بعضهم بعضًا أربابًا من دون الله، ونحن منهيون عن مثل هذا، ومن عدل عن هدي نبيه من دون الله، ونحن منهيون عن مثل هذا، ومن عدل عن هدي نبيه النصارئ فقد ترك ما أمر الله به ورسوله».

## ﴿ الشَّرع ﴾

هذا جواب السؤال الرابع من الأسئلة التي وجِّهت للمؤلف كله وهو «فيمن يجيء إلى شيخه، ويستلم القبر، ويمرغ وجهه عليه، ويمسح القبر بيديه، ويمسح بهما وجهه، وأشباه ذلك».

قال كَلَهُ: "وأما التمسُّح بالقبر - أيِّ قبر كان - وتقبيله، وتمريغ الخدِّ عليه فمنهي عنه باتفاق أئمة المسلمين ولو كان ذلك من قبور الأنبياء، ولم يفعل هذا أحد مِنْ سلف الأمة وأئمتها، بل هذا من الشّرك» فإن اعتقد أن البركة من القبر فهو شرك أكبر، وإن اعتقد أنه سبب للبركة فهو شرك أصغر، "قال الله تعالى: ﴿وَقَالُواْ لاَ نَذَرُنَ عَالِهَ تَكُو سُواعًا وَلاَ يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَتَرًا ﴿ وَقَدُ أَضَلُوا كَثِيرًا ﴾ وقد تقدَّم أن هؤلاء أسماء قوم صالحين كانوا في قوم قوم قوم صالحين كانوا في قوم

نوح، وأنهم عكفوا على قبورهم مدة ثم طال عليهم الأمد فصوروا تماثيلهم وعبدوهم، «لا سيما إذا اقترن بذلك» أي: بكونه يتمسح بالقبر ويقبله ويمرغ خدَّه عليه ـ وهذا شرك ـ «دعاء الميت والاستغاثة به» فلا شك في كفر هذا، «وقد تقدَّم ذكر ذلك، وبيان ما فيه من الشِّرك، وبيان الفرق بين الزيارة البدعية التي تشبَّه أهلها بالنصارى والمشركين والزيارة الشرعية».

ثم أتى المؤلف كلله بجواب السؤال السادس من الأسئلة التي وجّهت إليه، وهو «فيمن يعمل السماع ويجيء إلى القبر فيكشف ويحط وجهه بين يدي شيخه على الأرض ساجدًا نحوه»، وجواب السؤال الخامس يأتي بعد هذا.

قال كَلْهُ: "وأما وضع الرأس عند الكبراء مِنَ الشيوخ شيوخ الصوفية، "أو غيرهم "مِنْ قساوسة النصارى وغيرهم "أو تقبيل الأرض" تحته تعظيمًا له "ونحو ذلك" مِنْ وضع رأسه عند الشيخ ليتوب عليه ويغفر له ذنبه ويعطيه صك الغفران "فإنه مما لا نزاع فيه بين الأئمة في النهي عنه" بغير خلاف، "بل مجرد الانحناء بالظهر لغير الله منهي عنه"، والدليل ما جاء: "في "المسند"(۱) وغيره أن معاذ بن جبل رقيه لما رجع من الشام سجد للنبي على فقال: "ما لأساقفتهم" جمع أسقف، وهو عالم النصارى ورئيسهم "وبطارقتهم" لجمع بطريق، وهو الحاذق بالحرب وأمورها عندهم "ويذكرون ذلك عن أنبيائهم"، فقال: "كذبوا يا معاذ، لو كنت آمرًا أحد أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها مِنْ عظم حقّهِ عليها، يا معاذ، يا معاذ، المورة عليها، يا معاذ المورة عليها مي المورة عليها مؤلى المورة على ا

<sup>(</sup>١) تقدَّم تخريجه.

أرأيت لو مررت بقبري أكنت ساجدًا؟»، قال: «لا»، قال: «فلا تفعل»(١) أو كما قال رسول الله لله» وهذا الحديث تقدَّم، وأما قوله «أرأيت لو مررت بقبري أكنت ساجدًا؟» فقد جاء في قصة قيس بن سعد بن عبادة (٢) لا قصة معاذ على المعلمة الله عبادة (٢) المعلمة الم

وفي حديث معاذ دليل على أنه لا يجوز وضع الرأس للكبراء على وجه الخضوع والذل.

وإذا قيل للصوفي: «لا يصلح هذا إلَّا لله»، قال: «هذا احترام للشيخ، لا عبادة له»، فيقال له: «سمِّه ما شئت، فهو شرك».

وليس في قصة معاذ دليل على أن السجود لغير الله يحتاج فاعله إلى سؤاله عما أراد به؛ لأن معاذًا فعله عن جهل، وإذا فعل الإنسان الشّرك أو الحرام جاهلًا لا يكون مشركًا؛ لجهله حتى يعلم حرمته فيقع فيه عن علم.

و قوله: «بل قد ثبت في «الصحيح» (٣) مِنْ حديث جابر أنه ﷺ صلى بأصحابه قاعدًا مِنْ مرض كان به فصلوا قيامًا فأمرهم بالجلوس، وقال: «لا تعظموني كما يعظم الأعاجم بعضها بعضًا»» وتقدَّم هذا الحديث.

○ قوله: «وقال: «مَنْ سرَّهُ أن يتمثَّل له الرجال قيامًا فليتبوأ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب النكاح، باب "في حق الزوج على المرأة"، رقم (۲۱٤٠). قال الحاكم: "هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخرجاه". "المستدرك" (۲/٤٠٢). وقال المنذري: "وفي إسناده شريك، وقد أخرج له مسلم في المتابعات ووثِّقَ». "الترغيب والترهيب" (۳٦/۳۳).

<sup>(</sup>٢) وهي زيادة «أرأيت لو مررتَ علىٰ قبري» أخرجها البيهقي في الكبرىٰ رقم (٢).

<sup>(</sup>٣) تقدَّم تخريجه.

مقعده من النار»(۱) وهذا وعيد شديد «فإذا كان قد نهاهم مع قعوده ـ وإن كانوا قاموا في الصلاة ـ حتى لا يتشبهوا بمن يقومون لعظمائهم، وبيَّنَ أن مَنْ سرَّهُ القيام له كان مِنْ أهل النار فكيف بما فيه من السجود له ومِنْ وضع الرأس وتقبيل الأيادي؟!، ونحو ذلك، وقد كان عمر بن عبد العزيز وهو خليفة على الأرض كلها قد وكَّلَ أعوانًا يمنعون الداخل من تقبيل الأرض، ويؤدِّبهم إذا قبَّل أحد الأرض له. وبالجملة فالقيام والركوع والسجود حقُّ للواحد المعبود خالق السماوات والأرض، وما كان حقًا خالصًا لله لم يكن لغيره فيه نصيب» فإذا صرفه العبد لغير الله وقع في الشِّرك، «مثل الحلف بغير الله في ، وقد قال رسول الله في : «مَنْ كان حالفًا فليحلف بالله أو ليصمت» متفق عليه (۲)، وقال أيضًا: «مَنْ حلف بغير الله فقد أشرك»(۳)» «فالعبادة» أصحُّ ما قيل في تعريف العبادة ما قاله شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ، قال: «هي اسم جامع لكلٍ ما يُحبه الله شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ، قال: «هي اسم جامع لكلٍ ما يُحبه الله شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّهُ، قال: «هي اسم جامع لكلٍ ما يُحبه الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب الأدب، باب "في قيام الرجل للرجل"، رقم (٥٢٢٩)، والترمذي، كتاب الأدب، باب "ما جاء في كراهية قيام الرجل للرجل"، رقم (٢٧٥٥)، وأحمد (٤/ ٩١) من حديث معاوية بن أبي سفيان رضي الترمذي: "حديث حسن". وقال المنذري: "رواه أبو داود بإسناد صحيح". "الترغيب والترهيب" (٣/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب الشهادات، باب «كيف يستحلف»، رقم (۲٦٧٩)، ومسلم، كتاب الأيمان، رقم (١٦٤٦) من حديث ابن عمر رفي الله الأيمان، رقم (١٦٤٦)

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود، كتاب الأيمان والنذور، باب «ما جاء في كراهية الحلف بالآباء»، رقم (٣٢٥١)، والترمذي، كتاب النذور والأيمان، باب «ما جاء في كراهية الحلف بغير الله»، رقم (١٥٣٥)، وأحمد (١/٧١) من حديث ابن عمر قال الترمذي: «حديث حسن».

وصححه ابن الملقن في «البدر المنير» (٩/ ٥٥٩).

ويرضاه من الأقوال والأعمال الباطنة والظاهرة، فالصلاة، والزكاة، والصيام، والحبُّ، وصدق الحديث، وأداء الأمانة، وبرُّ الوالدين، وصلة الأرحام، والوفاء بالعهود، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والجهاد للكفار والمنافقين، والإحسان إلى الجار واليتيم والمسكين وابن السبيل والمملوك من الآدميين والبهائم، والدعاء، والذكر، والقراءة، وأمثال ذلك من العبادة»(١) «كلها لله وحده لا شريك له ؛ ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ حُنَفَآءَ وَثُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيَّمَةِ ﴿ ﴾ [البَيْنَة: ٥]، وفي «الصحيح» (٢) عن النبى على الله قال: «إن الله يرضى لكم ثلاثًا، أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأن تعتصموا بحبل الله جميعًا ولا تفرقوا، وأن تناصحوا مَنْ ولاه الله أمركم" وهذا حقٌّ على عباده أئمة وعامَّة، فالأئمة يناصحون بالوسيلة المناسبة، والعامَّة يتعاون معهم على البر والتقوى، ويعتصم الجميع بالدين الواحد ولا يتفرقون أحزابًا وطوائف متناحرة، «وإخلاص الدين لله هو أصل العبادة، ونبينا ﷺ نهى عن الشِّرك دقِّه وجلِّه وجليله وخفيه وكبيره وحقيره، حتى إنه قد تواتر عنه أنه نهى عن الصلاة وقت طلوع الشمس ووقت غروبها بألفاظ متنوعة، تارة يقول: «لا تحروا بصلاتكم طلوع الشمس ولا غروبها»(٣)، وتارة ينهى عن الصلاة بعد الفجر حتى تطلع الشمس

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاويٰ» (۱۱۹/۱۰).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الأقضية، رقم (١٧١٥) من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب مواقيت الصلاة، باب «لا يتحرى الصلاة قبل غروب الشمس»، رقم (٥٨٥)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، رقم (٨٢٨) من حديث ابن عمر رفيها.

وبعد العصر حتى تغرب الشمس(١)، وتارة يذكر أن الشمس إذا طلعت طلعت بين قرني شيطان وحينئذ يسجد لها الكفار، وإذا غربت غربت بين قرنى شيطان وحينئذ يسجد لها الكفار(٢)، ونهي عن الصلاة حينئذ» سدًّا للذريعة؛ لأنه لو أبيح التنفل بعد العصر ربما صار بعضهم يصلي حتى يقرب الغروب فيوافق المشركين في السجود للشمس، وكذلك لو أبيح بعد صلاة الفجر، «فإذا كان قد نهلي عن الصلاة في هذا الوقت لما فيه مِنْ مشابهة المشركين في كونهم يسجدون للشمس في هذا الوقت وأن الشيطان يقارن الشمس حينئذ ليكون السحود له فكيف بما هو أظهر شركًا ومشابهة للمشركين مِنْ هذا؟!» فلا ريب أنه أشدُّ، فإذا كان النبي عِيْكِيَّ نهى عن الصلاة عند طلوع الشمس وعند غروبها سدًّا للذريعة حتى لا يتشبه المسلم بالكفار الذين يسجدون للشمس، فكيف بمن يفعل الشِّرك نفسه ويصرف السجود لمخلوق؟!، «وقد قال الله تعالى فيما أمر رسوله أن يخاطب به أهل الكتاب: ﴿قُلْ يَتَأَهُلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالُواْ إِلَىٰ كَالِمَةِ سَوَآءِ بَيْنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَّا نَعْـبُدُ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِۦ شَـيْتًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُـنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّوا فَقُولُوا ٱشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ إِنَّ عِمرَان: ١٤]؛ وذلك لما في ذلك مِنْ مشابهة أهل الكتاب من اتخاذ بعضهم بعضًا أربابًا من دون الله، ونحن منهيون عن مثل هذا، ومن عدل عن هدى نبيه

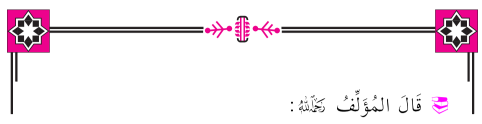
<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب مواقيت الصلاة، باب «الصلاة بعد الفجر حتى ترتفع الشمس»، رقم (٥٨١)، ومسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، رقم (٨٢٦) من حديث عمر المسافرين

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، رقم (٨٣٢) من حديث عمرو بن عبسة رقيصية

وهدي أصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى ما هو مِنْ جنس هدي النصارى، من السجود للأشياخ وصرف شيء من العبادة لهم «فقد ترك ما أمر الله به ورسوله».

وما يفعله بعض اللاعبين في الألعاب الرياضية مِنْ حني الظهر على هيئة الراكع فينظر إلى المقصود منه، فإن كان احترامًا وإجلالًا لمن أمامه فلا يجوز، وهو مثل انحناء المريد عند الشيخ، وأما إن كان يحنى ظهره لحاجة اللعب إلىٰ ذلك فلا بأس به.





"وأما قول القائل: "انقضت حاجتي ببركة الله وبركتك" فمنكر وبن القول؛ فإنه لا يقرن بالله في مثل ذلك غيره، حتى إن قائلًا قال للنبي على: "ما شاء الله وشئت"، فقال: "أجعلتني لله ندًّا؟!، بل ما شاء الله وحده"، وقال لأصحابه: "لا تقولوا: "ما شاء الله وشاء محمد"، ولكن قولوا: "ما شاء الله ثم شاء محمد"»، وفي الحديث أن بعض المسلمين رأى قائلًا يقول: "نعم القوم أنتم لولا أنكم تنددون"، أي: تجعلون لله ندًّا، يعني: تقولون: "ما شاء الله وشاء محمد"، فنهاهم النبي عن ذلك، وفي "الصحيحين" عن زيد بن خالد قال: فنهاهم النبي عن ذلك، وفي "الصحيحين" عن زيد بن خالد قال: فقال: "أتدرون ماذا قال ربكم الليلة؟"، قلنا: "الله ورسوله أعلم"، فقال: "أصبح مِنْ عبادي مؤمن بي وكافر، فمن قال: "مطرنا بفضل الله ورحمته" فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب، ومَنْ قال: "مطرنا بنوء كذا ورحمته" فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب،"، والأسباب التي جعلها الله وكذا" فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب"»، والأسباب التي جعلها الله أسبابًا لا تجعل مع الله شركاء وأندادًا وأعوانًا.

وقول القائل «ببركة الشيخ» قد يعني بها دعاءه، وأسرع الدعاء إجابة دعوة غائب لغائب، وقد يعني بها بركة ما أمره به وعلمه من الخير، وقد يعني بها بركة إتباعه له على الحقّ ومحبته له في الله وطاعته له في طاعة الله، وقد يعني بها بركة معاونته له على الحقّ وموالاته في الدين ونحو ذلك، وهذه كلها معان صحيحة، وقد يعني بها دعاءه الميت والغائب؛ إذ استقلال الشيخ بذلك التأثير أو فعله لما هو عاجز عنه غير قادر عليه أو غير قاصد له متابعته أو مطاوعته

علىٰ ذلك من البدع والمنكرات ونحو هذه المعاني الباطلة، والذي لا ريب فيه أن العمل بطاعة الله تعالىٰ ودعاء المؤمنين بعضهم لبعض ونحو ذلك هو نافع في الدنيا والآخرة، وذلك فضل الله ورحمته».

## ﴿ الشّرع ۞

هذا جواب السؤال الخامس من الأسئلة التي وجِّهت للمؤلف كُلُهُ، وهو «فيمن يقصده بحاجته فيقول: «يا شيخ فلان ببركتك»، فيقول: «قضيت حاجتي ببركة الله وبركة الشيخ»».

قال كَلَّهُ: "وأما قول القائل: "انقضت حاجتي ببركة الله وبركتك" فمنكر مِنْ القول؛ فإنه لا يقرن بالله في مثل ذلك غيره، حتى إن قائلًا قال للنبي عَلَيْ: "ما شاء الله وشئت"، فقال: "أجعلتني لله ندًّا!" فقد عطف مشيئة المخلوق على مشيئة الخالق بالواو، وهذا باطل؛ لما يوهم من التشريك والتنديد، "بل ما شاء الله وحده"(۱) وقال لأصحابه: "لا تقولوا: "ما شاء الله وشاء محمد"، ولكن قولوا: "ما شاء الله وشاء محمد"، ولكن المسلمين رأى قائلًا يقول: "نعم القوم أنتم لولا أنكم تنددون"، أي: تجعلون لله ندًّا، يعني: تقولون: "ما شاء الله وشاء محمد"، فنهاهم النبي عَلَيْ عن ذلك (۱) لأنها موهمة للتشريك والتنديد وجعل أحدًا مساويًا لله تعالى في صفة من صفاته، ولكن يقال: "ثم شئت"، "وفي «الصحيحين" عن زيد بن خالد قال: صلى بنا

<sup>(</sup>١) تقدَّم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تقدَّم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) هو الحديث السابق.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري، كتاب الأذان، باب «يستقبل الإمام الناس إذا سلم»، رقم (٢١).

وقوله: "وقول القائل "ببركة الشيخ" قد يعني بها" أي : يحتمل هذا القول أن يكون المراد منه "دعاءه" وهذا لا بأس به؛ لأن معناه صحيح، ودعاء الغائب لأخيه مبارك بلا شك، "وأسرع الدعاء إجابة دعوة غائب لغائب، وقد يعني بها بركة ما أمره به وعلمه من الخير، وقد يعني بها بركة إتباعه له على الحقّ ومحبته له في الله وطاعته له في طاعة الله" فاتباع أهل الصلاح والتشبه بهم وأخذ العلم منهم بركة بلا ريب، فإذا عنى هذا فلا بأس، "وقد يعني بها بركة معاونته له على الحقّ وموالاته في الدين ونحو ذلك، وهذه كلها معان صحيحة، وقد يعني بها دعاءه الميت والغائب؛ إذ استقلال الشيخ بذلك التأثير أو فعله لما هو عاجز عنه غير قادر عليه أو غير الشيخ بذلك التأثير أو فعله لما هو عاجز عنه غير قادر عليه أو غير

قاصد له متابعته أو مطاوعته على ذلك من البدع والمنكرات ونحو هذه المعاني الباطلة» ودعاء الميت والغائب شرك؛ فالميت عاجز عن نفع نفسه فكيف ينفع غيره ؟!، والغائب مثله، وادعاء استقلالهما بنفع أو ضر ـ وحالهما كذلك ـ شرك.

يقول المؤلف كله في موطن آخر مِنْ "فتاويه" (١٠): "مثل (٢٠): أن يكون رجل مقبورًا بمكان فيظن أن الله يتولاهم لأجله وإن لم يقوموا بطاعة الله ورسوله، فهذا جهل؛ فقد كان الرسول على سيد ولد آدم مدفونًا بالمدينة عام الحرة وقد أصاب أهل المدينة من القتل والنهب والخوف ما لا يعلمه إلّا الله، وكان ذلك لأنهم بعد الخلفاء الراشدين أحدثوا أعمالًا أوجبت ذلك، وكان على عهد الخلفاء يدفع الله عنهم بإيمانهم وتقواهم؛ لأن الخلفاء الراشدين كانوا يدعونهم إلى ذلك، وكان ببركة طاعتهم للخلفاء الراشدين وبركة عمل الخلفاء المستولى النصارى على تلك البلاد قريبًا من مائة سنة وكان أهلها في استولى النصارى على تلك البلاد قريبًا من مائة سنة وكان أهلها في شر، فمن ظن أن الميت يدفع عن الحي مع كون الحي عاملًا بمعصية الله فهو غالط».

و قوله: «والذي لا ريب فيه أن العمل بطاعة الله تعالى ودعاء المؤمنين بعضهم لبعض ونحو ذلك» من الأعمال الصالحة المشروعة «هو نافع في الدنيا والآخرة» لا هذه البدع والمنكرات التي يزعم فاعلها جلب النفع بسببها «وذلك فضل الله ورحمته».



<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوىٰ» (۱۱/ ۱۱۵، ۱۱۵).

<sup>(</sup>٢) أي: من المعنى الباطل.



#### ﴾•∰•⋘



### 🤝 قَالَ المُوَلِّفُ رَخِيَّللهُ:

"وأما سؤال السائل عن القطب الغوث الفرد الجامع فهذا قد يقوله طوائف من الناس، ويفسِّرونه بأمور باطلة في دين الإسلام، مثل: تفسير بعضهم أن "الغوث" هو الذي يكون مدد الخلائق بواسطته في نصرهم ورزقهم، حتىٰ يقول: "إن مدد الملائكة وحيتان البحار بواسطته"، فهذا مِنْ جنس قول النصاریٰ في المسيح ها والغالية في علي هاهذا كفر صريح يستتاب منه صاحبه، فإن تاب وإلا قتل؛ فإنه ليس من المخلوقات لا مَلَك ولا بشر يكون إمداد الخلائق بواسطته، ولهذا كان ما يقوله الفلاسفة في "العقول العشرة" الذين قد يزعمون أنها الملائكة وما يقوله النصاریٰ في المسيح ونحو ذلك كفر صريح باتفاق المسلمين.

وكذلك إن عني بالغوث ما يقوله بعضهم: مِنْ أن في الأرض ثلاثمائة وبضعة عشر رجلًا، وقد يسميهم «النجباء» فينتقى منهم سبعون هم «النقباء»، ومنهم أربعون هم «الأبدال»، ومنهم سبعة هم «الأقطاب»، ومنهم أربعة هم «الأوتاد»، ومنهم واحد هو «الغوث»، وأنه مقيم بمكة، وأن أهل الأرض إذا نابتهم نائبة في رزقهم ونصرهم فزعوا إلى الثلاثمائة وبضعة عشر رجلًا، وأولئك يفزعون إلى السبعين، والأربعون إلى السبعة، والأربعون إلى السبعة، والأربعين، والأربعون إلى السبعة، والشبعة إلى الأربعة إلى الواحد، وبعضهم قد يزيد في هذا وينقص في الأعداد والمراتب والأسماء؛ فإن لهم فيها مقالات متعددة، حتى يقول بعضهم: «إنه ينزل من السماء على الكعبة ورقة

خضراء باسم «غوث الوقت»، واسم خضره ـ علىٰ قول مَنْ يقول منهم: إن الخضر هو مرتبة ـ وإن لكلِّ زمان خضرًا فإن لهم في ذلك قولين.

وهذا كله باطل لا أصل له في كتاب الله ولا في سنة رسوله، ولا قاله أحد من سلف الأمة ولا أئمتها، ولا من الشيوخ الكبار المتقدِّمين الذين يصلحون للاقتداء بهم، ومعلوم أن رسول الله وأبا بكر وعمر وعثمان وعليًّا كانوا خير الخلق في زمانهم، وكانوا بالمدينة ولم يكونوا بمكة.

وقد روئ بعضهم حديثًا في هلال غلام المغيرة بن شعبة، وأنه أحد السبعة، والحديث كذب باتفاق أهل المعرفة، وإن كان قد روئ بعض هذه الأحاديث أبو نعيم في «حلية الأولياء» والشيخ أبو عبد الرحمن السلمي في بعض مصنفاته فلا يغتر بذلك؛ فإن فيه الصحيح والحسن والضعيف والموضوع والمكذوب الذي لا خلاف بين العلماء في أنه كذب موضوع، وتارة يرويه على عادة بعض أهل الحديث الذين يروون ما سمعوا ولا يميزون بين صحيحه وباطله، وكان أهل الحديث لا يروون مثل هذه الأحاديث؛ لما ثبت في «الصحيح» عن النبي عليه أنه قال: «من حدَّث عني بحديث وهو يرئ أنه كذب فهو أحد الكاذبين»».

## ﴿ الشَّرع ﴾

هذا جواب السؤال السابع من الأسئلة التي وجِّهت للمؤلف وَلَي وجِّهت للمؤلف وَلَي وهو «فيمن قال: «إن ثَمَّ قطبًا غوثًا فردًا جامعًا في الوجود»، أي: ما حكم ذلك؟، ولا شك أن هذا مِنْ شرك الربوبية؛ لأنه جعله إلهًا يُدبِّر هذا الكون ويُصرِّفه.

وقوله: "وأما سؤال السائل عن القطب الغوث الفرد الجامع فهذا قد يقوله طوائف من الناس» فتقوله الصوفية، فإذا كان هذا القطب يُفْزَع إليه ويتصرف في الكون فما بقي لله شيء!!، نسأل الله العافية، "ويفسّرونه بأمور باطلة في دين الإسلام، مثل: تفسير بعضهم أن "الغوث» هو الذي يكون مدد الخلائق بواسطته في نصرهم ورزقهم، حتى يقول: "إن مدد الملائكة وحيتان البحار بواسطته»، فهذا مِنْ جنس قول النصارى في المسيح الله عن عبدوا المسيح، وقالوا: إنه ابن الله ـ تعالى الله عن قولهم علوًّا كبيرًا ـ "والغالية» أي: غلاة الشيعة "في على الله "وقالوا: "إنه هو الإله، وإن الله حلَّ فيه، وإنه هو المدبِّر للكون» "وهذا كفر صريح» واضح بيِّن لا لبس فيه، وهذا أشدُّ مِنْ كفر كفار قريش؛ فكفار قريش يؤمنون بأن الله هو الخالق الرازق المدبِّر المتصرف الذي يمد الخلائق، وكان كفرهم في الخالق الرازق المدبِّر المتصرف الذي يمد الخلائق، وكان كفرهم في شركهم في العبادة، أما هؤلاء فشركهم في الربوبية.

وحكمهم أنه «يستتاب منه صاحبه» والذي يستتيبه ولي الأمر إذا كان يعمل بالشريعة ويحكم بها، «فإن تاب وإلّا قتل؛» وضربت عنقه، ولا يقتله سائر الناس؛ وإلا كانت المسألة فوضى، أن كلُّ مَنْ كره شخصًا قتله وادَّعىٰ أنه تكلم بكلمة الكفر «فإنه ليس من المخلوقات لا مَلَك ولا بشر يكون إمداد الخلائق بواسطته، ولهذا كان ما يقوله الفلاسفة (۱) في «العقول العشرة» الذين قد يزعمون أنها الملائكة» ويقولون: إن العقول العشرة تتصرف في الكون، ويزعم بعضهم أنها الملائكة، ويقولون إن العقل العاشر مثل جبريل، «وما يقوله النصارىٰ في المسيح ونحو ذلك كفر صريح باتفاق المسلمين.

<sup>(</sup>۱) انظر: «منهاج السنة النبوية» (٥/٤٤٧)، و«مجموع الفتاوي» (٩/٤٠١).

وكذلك إن عني بالغوث ما يقوله بعضهم » يعني: بعض الصوفية «مِنْ أن في الأرض ثلاثمائة وبضعة عشر رجلًا، وقد يسميهم «النجباء» فينتقى منهم سبعون هم «النقباء»، ومنهم أربعون هم «الأبدال»، ومنهم سبعة هم «الأقطاب»، ومنهم أربعة هم «الأوتاد»، ومنهم واحد هو «الغوث»، وأنه مقيم بمكة، وأن أهل الأرض إذا نابتهم نائبة في رزقهم ونصرهم فزعوا إلى الثلاثمائة وبضعة عشر رجلًا، وأولئك يفزعون إلى السبعين، والسبعون إلى الأربعين، والأربعون إلى السبعة، والسبعة إلى الأربعة، والأربعة إلى الواحد» فيرجع الثلاثمائة وبضعة عشر في النهاية إلى واحد يُسمَّىٰ «الغوث»، «وبعضهم قد يزيد في هذا وينقص في الأعداد والمراتب والأسماء؛ فإن لهم فيها مقالات متعددة، حتى يقول بعضهم: «إنه ينزل من السماء على الكعبة ورقة خضراء باسم «غوث الوقت»، واسم خضره ـ علىٰ قول مَنْ يقول منهم: إن الخضر هو مرتبة ـ وإن لكلِّ زمان وصاحب موسىٰ نبى علىٰ الصحيح (١) فملاحدة الصوفية يقولون: «لكلِّ زمان خضر»، وهذا كذب وضلال (٢)، «فإن لهم في ذلك قولين» يقول بعضهم ما تقدُّم مِنْ أن في كلِّ زمان خضرًا، وبعضهم يقول: هو خضر واحد، وهو صاحب موسى، وهو موجود باق لم يمت.

وقوله: «وهذا كله باطل لا أصل له في كتاب الله ولا في سنة رسوله، ولا قاله أحد من سلف الأمة ولا أئمتها، ولا من الشيوخ الكبار المتقدِّمين الذين يصلحون للاقتداء بهم، ومعلوم أن رسول

<sup>(</sup>۱) انظر: «الإحكام» لابن حزم (١٢٦/٥)، و«فتح الباري» (١/٢١٩).

<sup>(</sup>۲) انظر: «منهاج السنة النبوية» (۱/٤/۱).

الله على وأبا بكر وعمر وعثمان وعليًا كانوا خير الخلق في زمانهم» خير الخلق بعد وفاة الرسول عَلَيْ أبو بكر الصديق، ثم خير الخلق بعده عمر، ثم خير الخلق بعده عثمان، ثم خير الخلق بعده على، «وكانوا بالمدينة ولم يكونوا بمكة» وهذا ردٌّ على مَنْ يقول: «إن الغوث لا يكون إلَّا بمكة»، «وقد روى بعضهم حديثًا في هلال غلام المغيرة بن شعبة، وأنه أحد السبعة(١)، والحديث كذب باتفاق أهل المعرفة، وإن كان قد روى بعض هذه الأحاديث أبو نعيم في «حلية الأولياء $^{(Y)}$  والشيخ أبو عبد الرحمن السلمى في بعض مصنفاته $^{(W)}$ فلا يغتر بذلك؛ فإن فيه الصحيح والحسن والضعيف والموضوع والمكذوب الذى لا خلاف بين العلماء في أنه كذب موضوع، وتارة يرويه على عادة بعض أهل الحديث الذين يروون ما سمعوا ولا يميزون بين صحيحه وباطله» فيعذرون، وكان الناس قديمًا عندهم علم يميزون به بين الصحيح والسقيم، فإذا ذكر لهم المصنف السند فقد أحالهم وبرئ من العهدة، «وكان أهل الحديث» المحققون منهم «لا يروون مثل هذه الأحاديث؛ لما ثبت في «الصحيح»(٤) عن النبي

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن الجوزي في «تنوير الغبش في فضل السودان والحبش» رقم (٦٣). وقال ابن تيمية: «وقد روى بعضهم حديثًا في أبي لؤلؤة غلام المغيرة بن شعبة وأنه أحد السبعة، وهو كذب باتفاق أهل المعرفة». «مختصر الفتاوى المصرية» (ص ١٩٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: «حلية الأولياء» (۱/۸، ۹).

<sup>(</sup>٣) انظر: «طبقات الصوفية» (ص ٢١).

وقد جمع السيوطي الأحاديث والآثار المرفوعة والموقوفة على الصحابة الأبرار والتابعين في رسالة مستقلة سماها «الخبر الدال على وجود القطب والأوتاد والنجباء والأبدال» مطبوعة ضمن «الحاوي للفتاوى» (٢/ ٢٩١ . ٢٩٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم، المقدمة، (١/٩) من حديث سمرة والمغيرة بن شعبة رضي معًا.

أنه قال: «من حدّث عني بحديث وهو يرىٰ أنه كذب فهو أحد الكاذبين» وضبطت كلمة «يرىٰ» بضم الياء وبفتحها، فعلىٰ الضم بمعنىٰ الظن، فبمجرد ظنه أنه كذب يكون شريكًا للكاذب المخترع، وبفتحها بمعنىٰ العلم، وضبطت «الكاذبين» بكسر الباء وفتح النون علىٰ الجمع، وبفتح الباء وكسر النون علىٰ التثنية (۱).



<sup>(</sup>۱) انظر: شرح النووي على «صحيح مسلم» (١/ ٦٤، ٦٥).



### **⋙**∰•**⋘**=



### 😎 قَالَ المُؤَلِّفُ رَخِلَتُهُ:

«وبالجملة: فقد علم المسلمون كلهم أن ما ينزل بالمسلمين من النوازل في الرغبة والرهبة مثل دعائهم عند الاستسقاء لنزول الرزق، ودعائهم عند الكسوف، والاعتداد لرفع البلاء، وأمثال ذلك إنما يدعون في مثل ذلك الله وحده لا يشركون به شيئًا، لم يكن للمسلمين قط أن يرجعوا بحوائجهم إلى غير الله ﷺ، بل كان المشركون في جاهليتهم يدعون الله بلا واسطة فيجيبهم، أفتراهم بعد التوحيد والإسلام لا يجيب دعاءهم إلَّا بهذه الواسطة التي ما أنزل الله بها من سلطان؟!، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَكِنَ ٱلظُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَايِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُۥ مَرَّ كَأَن لَّمْ يَدْعُنَآ إِلَى ضُرٍّ مَّسَّذُهِ إِبُونس: ١٢]، وقال تعالىٰ: ﴿وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٧]، وقال تعالى: ﴿قُلُ أَرَءَيْتَكُمُ إِنْ أَتَنكُمُ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ أَتَنَكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرَ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ إِنَّاهُ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴿ الْأَنْ الْأَنْ عَام: ١٠-٤١]، وقال: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ أُمَدٍ مِّن قَبْلِكَ فَأَخَذْنَهُم بِٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ بَصَرَّعُونَ ﴿ إِنَّ فَلَوْلَا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن قَسَتَ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَا ﴾ [الأنعام: ٤٢-٤٣]، والنبى ﷺ استسقى لأصحابه، وصلى بهم للاستسقاء، وصلاة الكسوف، وكان يقنت في صلاته فيستنصر على المشركين، وكذلك خلفاؤه الراشدون بعده، وكذلك أئمة الدين ومشايخ المسلمين، وما زالوا على هذه الطريقة، ولهذا يقال: ثلاثة أشياء ما لها مِنْ أصل، باب النصيرية، ومنتظر الرافضة، وغوث الجهال؛ فإن النصيرية تدعي في الباب الذي هو

لهم ما هو من هذا الجنس، وأنه الذي يقيم العالم فذلك شخصه موجود، لكن دعوى النصيرية فيه باطلة، وأما محمد بن الحسن المنتظر والغوث المقيم بمكة ونحو هذا فإنه باطل ليس له وجود.

وكذلك ما يزعمه بعضهم مِنْ أن القطب الغوث الجامع يمد أولياء الله ويعرفهم كلهم ونحو هذا فهذا باطل، فأبو بكر وعمر رضى الله عنهما لم يكونا يعرفان جميع أولياء الله تعالى ولا يمدانهم، فكيف بهؤلاء الضالين المفترين الكذابين ؟!، ورسول الله على سيد ولد آدم إنما يعرف الذين لم يكن رآهم مِنْ أمته بسيما الوضوء وهو الغرة والتحجيل ـ، ومِنْ هؤلاء مِنْ أولياء الله مَنْ لا يحصيه إلّا الله تعالى، وأنبياء الله الذين هو إمامهم وخطيبهم لم يكن يعرف أكثرهم، بل قال الله تعالى له: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبُلِكَ مِنْهُم مَن فَصَصَنا عَلَيْك وَمِنْهُم مَن لَمْ نَقَصُصَ عَلَيْك اعزز: ١٨٥، وموسى لم يكن يعرف الخضر، والخضر لم يكن يعرف موسى، بل لما سلم عليه موسى قال له الخضر: ﴿وأنى بأرضك السلام»، فقال له: ﴿أنا موسى»، قال : «موسى بني إسرائيل ؟»، قال : «نعم»، فكان قد بلغه اسمه وخبره ولم يكن يعرف عينه، ومَنْ قال : «إنه نقيب الأولياء» و«إنه وخبره ولم يكن يعرف عينه، ومَنْ قال : «إنه نقيب الأولياء» و«إنه يعلمهم كلهم» فقد قال الباطل.

والصواب الذي عليه المحققون: أنه ميت، وأنه لم يدرك الإسلام، ولو كان موجودًا في زمن النبي وعلى لوجب عليه أن يؤمن به ويجاهد معه، كما أوجب الله ذلك عليه وعلى غيره، ولكان يكون في مكة والمدينة، ولكان يكون حضوره مع الصحابة للجهاد معهم وإعانتهم على الدين أولى به مِنْ حضوره عند قوم كفار ليرقع لهم سفينتهم، ولم يكن عن خير أمة أخرجت للناس محتفيًا، وهو قد كان بين المشركين ولم يحتجب عنهم، ثم ليس للمسلمين به وبأمثاله حاجة لا في دينهم ولا دنياهم؛ فإن دينهم أخذوه عن الرسول النبي

الأمي الذي علّمهم الكتاب والحكمة، وقال لهم نبيهم: «لو كان موسى حيّا ثم اتبعتموه وتركتموني لضللتم»، وعيسى ابن مريم عليه السّلام إذا نزل من السماء إنما يحكم فيهم بكتاب ربهم وسنة نبيهم، فأي حاجة لهم مع هذا إلى الخضر وغيره؟!، والنبي على قد أخبرهم بنزول عيسى من السماء وحضوره مع المسلمين، وقال: «كيف تهلك أمة أنا في أولها وعيسي في آخرها؟!»، فإذا كان هذان النبيان الكريمان اللذان هما مع إبراهيم وموسى ونوح أفضل الرّسُل ومحمد على سيد ولد آدم ولم يحتجبوا عن هذه الأمة لا عوامهم ولا خواصهم، فكيف يحتجب عنهم مَنْ ليس مثلهم؟!، وإذا كان الخضر حيًّا دائمًا فكيف لم يذكر النبي على ذلك قط ولا أخبر به أمته ولا خلفاؤه الراشدون؟!.

وقول القائل: "إنه نقيب الأولياء"، فيقال له: "مَنْ ولاه النقابة وأفضل الأولياء أصحاب محمد الله الله وليس فيهم الخضر"، وعامة ما يحكى في هذا الباب من الحكايات بعضها كذب، وبعضها مبني على ظن رجال، مثل: شخص رأى رجلًا ظن أنه الخضر، وقال: "إنه الخضر"، كما أن الرافضة ترى شخصًا تظن أنه الإمام المنتظر المعصوم أو تدعي ذلك، ويروى عن الإمام أحمد بن حنبل أنه قال وقد ذُكِرَ له الخضر =: "مَنْ أحالك على غائب، فما أنصفك"، وما ألقى هذا على ألسن الناس إلّا الشيطان، وقد بسطنا الكلام على هذا في غير هذا الموضع".

## ﴿ السَّرع ﴾

استطرد المؤلف كلله في هذا الموضوع، وحقق الكلام فيه وأجاده، فينبغي لطالب العلم أن يعتني به ويتمعن هذه المعاني؛ فهو كلام يكتب بماء الذهب.

قال كَلَيُّهُ: «وبالجملة» يعني: الخلاصة مما تقدُّم: «فقد علم المسلمون كلهم أن ما ينزل بالمسلمين من النوازل في الرغبة والرهبة مثل دعائهم عند الاستسقاء لنزول الرزق، ودعائهم عند الكسوف، والاعتداد لرفع البلاء، وأمثال ذلك إنما يدعون في مثل ذلك الله وحده لا يشركون به شيئًا، لم يكن للمسلمين قط أن يرجعوا بحوائجهم إلى غير الله على المسلمون متيقنون أنه إذا نزلت بهم نازلة في شيء يرغبون فيه أو يخافون منه إنما يفزعون إلى الله تعالى، وهذا معلوم من الدين بالضرورة، فلا يفزعون إلى قطب ولا غوث ولا نجباء ولا أنداد، فإذا حصل الجدب والقحط فزعوا إلى الله ودعوه وصلوا صلاة الاستسقاء، «بل كان المشركون في جاهليتهم يدعون الله بلا واسطة» وخصوصًا إذا ركبوا البحر وتلاطمت بهم الأَمواج، قال الله تعالىٰ: ﴿وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلظُّرُّ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا ۗ إِيَّاهُ ﴾ [الإسرَاء: ٦٧]، وقال سبحانه: ﴿وَإِذَا غَشِيهُم مُّوَّجٌ كَالْظُّلَلِ دَعَوْا ٱللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ [لقمَان: ٣٦] «فيجيبهم» لضرورتهم، فالله يجيب المضطر كما قال تعالىٰ: ﴿أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوٓءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ ٱلْأَرْضِ ۚ أَءِلَكُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا نَذَكَّرُونَ ﴿ الْإِنْ اللَّهِ اللَّهِ عَالَهُ مَا نَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَّ «أفتراهم بعد التوحيد والإسلام لا يجيب دعاءهم إلَّا بهذه الواسطة التي ما أنزل الله بها من سلطان؟!» هذا لا يمكن «قال تعالى: ﴿وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَكَنَ ٱلظُّرُّ دَعَانَا لِجَنْهِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَآبِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ. مَرَّ كَأَن لَّمْ يَدُّعُنَا إِلَىٰ ضُرٍّ مَّسَّفُو ﴾ [يُونس: ١٦] ﴿ وَالشَّاهِدُ فِي الآية : أَنَ الله كشف ضره بدون واسطة، «وقال تعالى: ﴿وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فِ ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٧]، وقال تعالي : ﴿ قُلُ أَرَءَيْنَكُمْمُ إِنَّ أَتَنكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ أَتَنكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرَ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ (إِنَّ) بَلَ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴿ ﴾ [الأنعَام: ١٥-٤١] فإذا أتاهم عذاب الله يدعونه فيكشف ما بهم وينسون

ما يشركون به من الوسائط التي يدعونها، «وقال: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا ۚ إِلَىٰ أُمَم مِّن قَبْلِكَ فَأَخَذَنَهُم بِٱلْبَأْسِكَاءِ وَٱلظَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ بَنَضَرَّعُونَ ﴿ اللَّ فَكُولَا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ مَا كَانُواُ يعَمَلُوكَ (أَنَّا) الأنعَام: ٤٢-٤١]، والنبي عَلَيْةِ استسقىٰ لأصحابه، وصلىٰ بهم للاستسقاء (۱<sup>)</sup>، وصلاة الكسوف (۲<sup>)</sup>، وكان يقنت في صلاته فيستنصر على المشركين (٣)» يقنت عليهم والصحابة يؤمِّنُون، «وكذلك خلفاؤه الراشدون بعده، وكذلك أئمة الدين ومشايخ المسلمين، وما زالوا على هذه الطريقة» فيستسقون ويقنتون، ولا يسألون إلَّا الله تعالىٰ، «ولهذا يقال: ثلاثة أشياء ما لها مِنْ أصل، باب النصيرية» يرىٰ النصيرية أن إمامهم محمد بن نصير البصرى النميرى هو الباب للإمام الحادي عشر الحسن العسكري؟ ليتمكن هو وزملاؤه من الاحتيال على عوام الشيعة وأغنيائهم بتحصيل الزكاة منهم باسم إمام موجود، «ومنتظر الرافضة» وهو الإمام الثاني عشر عندهم محمد بن الحسن العسكري، وقد زعموا أنه دخل السرداب وهو صغير، وأنه سيخرج يخلص العالم، فهم ينتظرونه.

وأما لفظ «الرَّافضة» فهذا اللفظ أول ما ظهر في الإسلام لمَّا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الاستسقاء، باب «الدعاء في الاستسقاء قائمًا»، رقم (۱۰۲۳)، ومسلم، كتاب صلاة الاستسقاء، رقم (۸۹٤) من حديث عبد الله بن زيد المازني رفيها.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الوتر، باب «القنوت قبل الركوع وبعده»، رقم (٢٠٠١)، ومسلم، كتاب المساجد ومواضع الصلاة، رقم (٦٧٧) من حديث أنس بن مالك ﷺ.

خرج زيد بن علي بن الحسين في أوائل المئة الثانية في خلافة هشام بن عبدالملك واتبعه الشيعة، فسُئِلَ عن أبي بكر وعمر فتولاهما وترحَّم عليهما فرفضه قوم، فقال: «رفضتموني، رفضتموني» فسُمُّوا «الرافضة»(۱).

وكانوا قبل ذلك يُسمَّون «الخشبية» لأنهم كانوا لا يُقاتلون إلَّا بالخشب، ليس عندهم جهاد ولا قتال بالسيف حتى يخرج المهدي المنتظر من السرداب الذي دخله في سامراء بالعراق سنة ستين ومائتين من الهجرة ولم يخرج إلى الآن، ويزعمون أنه الإمام الثاني عشر من نسل الحسين بن علي.

ويقولون: هؤلاء الأئمة الاثني عشر معصومون، ونصَّ الرسول أنهم الأئمة بعده، أولهم علي بن أبي طالب، ثم الثاني الحسن بن علي الإمام، ثم الثالث الحسين بن علي، ثم بقية التسعة كلهم من نسل الحسين، الرابع علي بن حسين زين العابدين، ثم الخامس محمد بن علي الباقر، ثم السادس جعفر بن محمد الصادق، ثم السابع موسى بن جعفر الكاظم، ثم الثامن علي بن موسى الرضا، ثم التاسع محمد بن علي الجواد، ثم العاشر علي بن محمد الهادي، ثم التاسع محمد بن علي الجواد، ثم العاشر علي بن محمد الهادي، ثم الحادي عشر الحسن بن علي العسكري، ثم الثاني عشر محمد بن الحسن الخلف الحجة المهدي المنتظر الذي دخل سرداب سامراء في العراق «وغوث الجهال؛ فإن النصيرية تدعي في الباب الذي هو لهم ما هو من هذا الجنس، وأنه الذي يقيم العالم فذلك شخصه موجود، لكن دعوى النصيرية فيه باطلة، وأما محمد بن الحسن المنتظر والغوث المقيم بمكة ونحو هذا فإنه باطل ليس له وجود.

وكذلك ما يزعمه بعضهم مِنْ أن القطب الغوث الجامع يمد

<sup>(</sup>۱) «مجموع الفتاوي» (۱۳/ ۳۵، ۳۶).

أولياء الله ويعرفهم كلهم ونحو هذا فهذا باطل، فأبو بكر وعمر رها لم يكونا يعرفان جميع أولياء الله تعالى ولا يمدانهم، فكيف بهؤلاء الضالين المفترين الكذابين ؟! ، ورسول الله على سيد ولد آدم إنما يعرف الذين لم يكن رآهم مِنْ أمته بسيما الوضوء - وهو الغرة والتحجيل(١٠)-، ومِنْ هؤلاء مِنْ أولياء الله مَنْ لا يحصيه إلَّا الله تعالى يزعمون أن هناك قطبًا وغوثًا يمد أولياء الله، ويعرفهم كلُّهم لا يخفي عليه واحد منهم، ورسول الله علي الله علي الخلق ـ يعرف مَنْ يأتي مِنْ أمته بعده بآثار الوضوء، فكيف يكون هذا الغوث يعرف كلَّ أحد منهم بعينه ؟!، وكذلك أبو بكر وعمر على الما وهما أفضل الأولياء بعد الأنبياء؟!، «وأنبياء الله الذين هو» يعنى: محمد وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللهُ تعالى له: وخطيبهم لم يكن يعرف أكثرهم، بل قال الله تعالى له: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَّمْ نَقْصُصْ عَلَيْكُ ﴾ [غَافر: ٧٨]» حتى الأنبياء فيعرف عَيَالِيَّة بعضهم ولا يعرف البعض؛ لأنهم لم يقصوا عليه، «وموسى لم يكن يعرف الخضر» بل رحل إليه ولم يكن يعرفه مِنْ قبل، «والخضر لم يكن يعرف موسى، بل لما سلَّمَ عليه موسىٰ قال له الخضر: «وأنىٰ بأرضك السلام»، فقال له: «أنا موسىي»، قال: «موسىي بنى إسرائيل؟»، قال: «نعم»(۲)، فكان قد بلغه اسمه وخبره ولم يكن يعرف عينه» فلم يكن يعرف موسى الخضرَ، وهم يقولون: «إن الولى يعلم جميع

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الطهارة، رقم (٢٤٧) من حديث أبي هريرة عظين.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب «ما يستحب للعالم إذا سئل أي الناس أعلم فيكل العلم إلى الله»، رقم (۱۲۲)، ومسلم، كتاب الفضائل، رقم (۲۳۸۰) من حديث أبي بن كعب شيء.

الأولياء»، ولم يكن يعرف الخضرُ موسىٰ كذلك، «ومَنْ قال: «إنه» أي: الأولياء «كلهم فقد أي: الأولياء «كلهم فقد قال الباطل.

والصواب الذي عليه المحققون: أنه ميت، وأنه لم يدرك الإسلام» فالصواب أن الخضر ميت للأدلة الصحيحة، ومنها: «لو كان موجودًا في زمن النبي عليه لوجب عليه أن يؤمن به ويجاهد معه، كما أوجب الله ذلك عليه وعلى غيره» فلو كان موجودًا للقى النبي عليه وآمن به، واتبعه وجاهد معه، وقد أخذ الله تعالى الميثاق على الأنبياء لئن بعث محمد على يتبعونه ولا ينصرونه كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَقَ ٱلنِّيتِ نَ لَما اللهُ عَلَمُ لَتُوْمِنُنَ لَما اللهُ وَحَلَمَةٍ ثُمّ وَلَا يَمُولُ مُصَدِّقٌ لِما مَعكُم لَتُوْمِنُنَ لِهِ وَلَتَنْصُرُنَهُ ﴿ [آل عِمران: ٨]

الدليل الثاني: قوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلَّدُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا

الدليل الثالث: ما ثبت في «الصحيحين» (١) أَنَّ عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمَرَ وَلَيْ قَالَ: صَلَّىٰ بِنَا النَّبِيُ عَلَيْ الْعِشَاءَ فِي آخِرِ حَيَاتِهِ، فَلَمَّا سَلَّمَ قَامَ فَقَالَ: «أَرَأَيْتَكُمْ لَيْلَتَكُمْ هَذِهِ، فَإِنَّ رَأْسَ مِائَةِ سَنَةٍ مِنْهَا لَا يَبْقَىٰ مِمَّنْ هُوَ عَلَىٰ ظَهْرِ الْأَرْضِ أَحَدٌ»، فإن كان الخضر موجودًا في عهد النبي عَلَيْ لمات بعد مائة سنة من هذه المقولة.

الدليل الرابع: ما ثبت في «صحيح مسلم»(٢) قال عَبْدُ اللهِ بْنُ عَبَّدُ اللهِ بْنُ عَبَّدُ اللهِ بْنُ عَمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ قَالَ: لَمَّا كَانَ يَوْمُ بَدْرٍ نَظَرَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب العلم، باب «السمر في العلم»، رقم (۱۱٦)، ومسلم، كتاب فضائل الصحابة، رقم (۲۵۳۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب الجهاد والسير، رقم (١٧٦٣).

رَسُولُ اللهِ عَلَيْ إِلَىٰ الْمُشْرِكِينَ وَهُمْ أَلْفٌ وَأَصْحَابُهُ ثَلَاثُ مِائَةٍ وَتِسْعَةَ عَشَرَ رَجُلًا، فَاسْتَقْبَلَ نَبِيُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُمَّ آتِ مَا وَعَدْتَنِي، اللَّهُمَّ إِنْ بِرَبِّهِ «اللَّهُمَّ أَنْجِزْ لِي مَا وَعَدْتَنِي، اللَّهُمَّ آتِ مَا وَعَدْتَنِي، اللَّهُمَّ إِنْ تُعْبَدُ فِي الْأَرْضِ»، وهذه تُهلِكُ هَذِهِ الْعِصَابَة مِنْ أَهْلِ الْإِسْلَامِ لَا تُعْبَدُ فِي الْأَرْضِ»، وهذه العصابة أهل بدر، وكانوا ثلاثمائة وتسعة عشر رجلًا معروفين بأسمائهم وأسماء آبائهم، وليس منهم الخضر.

قال الحافظ ابن كثير كُلُسُّ بعد أن سرد الروايات الواردة في شأنه: «وهذه الروايات والحكايات هي عمدة مَنْ ذهب إلى حياته إلى اليوم، وكل من الأحاديث المرفوعة ضعيفة جدًّا لا يقوم بمثلها حجة في الدين، والحكايات لا يخلو أكثرها عن ضعف في الاسناد، وقصاراها أنها صحيحة إلى مَنْ ليس بمعصوم مِنْ صحابي أو غيره؛ لأنه يجوز عليه الخطأ، والله أعلم»(١).

وقال ابن القيم كَلَّشُهُ: «الأحاديث التي يذكر فيها الخضر وحياته كلها كذب ولا يصح في حياته حديث واحد»(٢).

وقال الحافظ ابن حجر كَلَيْهُ: «والذي تميل إليه النفس مِنْ حيث الأدلة القوية خلاف ما يعتقده العوام من استمرار حياته»(٣).

وقوله: «ولكان يكون في مكة والمدينة، ولكان يكون حضوره مع الصحابة للجهاد معهم وإعانتهم على الدين أولى به مِنْ حضوره عند قوم كفار ليرقع لهم سفينتهم الله على فإن كان حيًّا في عهد النبي على في في الله فكيف يختفي ولا يأتي إليه على إليه على النبى على الذين ركب هو النبى على ويجاهد معه أو يرقع سفينة قوم كافرين الذين ركب هو

<sup>(</sup>۱) «البداية والنهاية» (۱/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>۲) «المنار المنيف» (ص ۲۷).

<sup>(</sup>٣) «الزهر النضر في أخبار الخضر» (ص ١٦٢).

وموسىٰ معهم؟!، «ولم يكن عن خير أمة أخرجت للناس محتفيًا، وهو قد كان بين المشركين ولم يحتجب عنهم، ثم ليس للمسلمين به وبأمثاله حاجة لا في دينهم ولا دنياهم؛ فإن دينهم أخذوه عن الرسول النبي الأمى صلى الله عليه وآله وسلم الذي علَّمهم الكتاب والحكمة، وقال لهم نبيهم: «لو كان موسى حيًّا ثم اتبعتموه وتركتموني لضللتم»(١٠)، وعيسى ابن مريم على إذا نزل من السماء» في آخر الزمان (٢)، ونزوله من أشراط الساعة الكبار «إنما يحكم فيهم بكتاب ربهم وسنة نبيهم» فإذا نزل عيسى يكون فردًا من أفراد الأمة المحمدية، يحكم بشريعة النبي علي الا يحكم بشريعته هو؛ فشريعته نسخت ببعثة النبي عَلَيْهُ، «فأي حاجة لهم مع هذا إلى الخضر وغيره؟!، والنبى ﷺ قد أخبرهم بنزول عيسى من السماء وحضوره مع المسلمين، وقال: «كيف تهلك أمة أنا في أولها وعيسى في آخرها ؟!»<sup>(٣)</sup>، فإذا كان هذان النبيان الكريمان» يعنى: عيسىٰ ومحمد «اللذان هما مع إبراهيم وموسى ونوح أفضل الرُّسُل» وهما تكملة الخمسة، فألوا العزم نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمد عليهم الصَّلاة والسَّلام، وقد ذكرهم الله تعالىٰ في سورتين في كتابه، في سورة «الأحزاب» قال تعالىٰ: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّينَ مِيثَنَّقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ وَلِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَاقًا غَلِيظًا ﴿ ﴾ [الأحزَاب: ٧]، 'وفي سورة «الشورىٰ» قال تعالىٰ: ﴿شَرَعَ لَكُم

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۳/ ٤٧٠) من حديث عبد الله بن ثابت رضي الله الله عنه والمبراني، ورجاله رجال الصحيح إلَّا أن فيه جابر الجعفى وهو ضعيف». «مجمع الزوائد» (۱/ ۱۷۳)

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري، كتاب البيوع، باب «قتل الخنزير»، رقم (۲۲۲۲)، ومسلم، كتاب، الإيمان، رقم (۱۵۵) من حديث أبي هريرة ﴿ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلمُلْمُ اللهِ اللهِ المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلْمُ ال

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عساكر في «تاريخ مدينة دمشق» (٥/ ٣٩٥) من حديث ابن عباس ﴿ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَبَاس

مِّنَ ٱللِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ فُوحًا وَٱلَّذِى ٓ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ ۚ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ۗ والمّ يحتجبوا عن هذه الأمة لا عوامهم ولا خواصهم، فكيف يحتجب عنهم مَنْ ليس مثلهم؟!» أفضل الناس محمد على ولم يحتجب عن الناس، وكذا عيسى الله وأولوا العزم الباقون ما احتجبوا عن الناس لا عن العوام ولا الخواص، فكيف يحتجب مَنْ هو أدنى منهم منزلة؟!، وإذا كان الخضر حيًّا دائمًا فكيف لم يذكر النبي على ذلك قط ولا أخبر به أمته ولا خلفاؤه الراشدون؟!.

وقول القائل: "إنه نقيب الأولياء"، فيقال له: "مَنْ ولاه النقابة" فهذه الولاية تحتاج إلى دليل، "وأفضل الأولياء أصحاب محمد والله وليس فيهم الخضر"، وعامة ما يحكى في هذا الباب من الحكايات بعضها كذب، وبعضها مبني على ظن رجال، مثل: شخص رأى رجلًا ظن أنه الخضر، وقال: "إنه الخضر"، كما أن الرافضة ترى شخصًا تظن أنه الإمام المنتظر المعصوم أو تدعي ذلك، ويروى عن الإمام أحمد بن حنبل أنه قال وقد ذُكِرَ له الخضر : "مَنْ أحالك على غائب، فما أنصفك"» وما نفعك بشيء؛ ما تستفيد من غائب؟!، "وما ألقى هذا على ألسن الناس إلاً الشيطان، وقد بسطنا الكلام على هذا في غير هذا الموضع (٢)» وذلك لسعة علمه، أحيانًا يبسط الكلام وأحيانًا يختصر، وما ذكره وذلك لسعة علمه، أحيانًا يبسط الكلام وأحيانًا يختصر، وما ذكره



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم، كتاب الفضائل، رقم (٢٢٧٨) من حديث أبي هريرة ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>۲) انظر: «مجموع الفتاوي» (۲/ ۳۳۸ - ۳۲۰).





"وأما إن قصد القائل بقوله "القطب الغوث الفرد الجامع" أنه رجل يكون أفضل أهل زمانه فهذا ممكن، لكن من الممكن أيضًا أن يكون في الزمان اثنان متساويان في الفضل وثلاثة وأربعة، ولا يجزم بأن لا يكون في كلِّ زمان أفضل الناس إلَّا واحد، وقد تكون جماعة بعضهم أفضل مِنْ بعض مِنْ وجه وبعضهم أفضل مِنْ بعض بوجه، وتلك الوجوه إما متقاربة وإما متساوية.

ثم إذا كان في الزمان رجل هو أفضل أهل الزمان فتسميته «القطب الغوث الفرد الجامع» بدعة ما أنزل الله بها مِنْ سلطان، ولا تكلّم بهذا أحد مِنْ سلف الأمة وأئمتها، وما زال السلف يظنون في بعض الناس أنه أفضل أو مِنْ أفضل أهل زمانه ولا يطلقون عليه هذه الأسماء التي ما أنزل الله بها من سلطان، لا سيما أن مِنْ المنتحلين لهذا الاسم مَنْ يدّعي أن أول هؤلاء الأقطاب هو الحسن بن علي بن أبي طالب ، ثم يتسلسل الأمر إلى ما دونه إلى بعض المشايخ المتأخرين، وهذا لا يصح لا على مذهب أهل السنة ولا على مذهب الرافضة؛ فأين أبو بكر وعمر وعثمان وعلي والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار؟!، والحسن عند وفاة النبي على قل كان قارب سن التمييز ويليه الاحتلام.

وقد حكي عن بعض الأكابر مِنَ الشيوخ المنتحلين لهذا أن «القطب الفرد الغوث الجامع» ينطبق علمه على علم الله تعالى وقدرته

علىٰ قدرة الله تعالىٰ، فيعلم ما يعلمه الله ويقدر علىٰ ما يقدر عليه الله، وزعم أن النبى على كان كذلك، وأن هذا انتقل عنه إلى الحسن، ويسلسل إلى شيخه، فبيَّنت له أن هذا كفر صريح وجهل قبيح، وأن دعوىٰ هذا في رسول الله ﷺ كفر دع مَنْ سواه، وقد قال الله تعالىٰ: ﴿ قُلُ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلآ أَقُولُ لَكُمُّ إِنِّي مَلَكُّ ﴾ [الأنعَام: ٥٠]، وقال تعالىٰ: ﴿قُل لَاۤ أَمْلِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَأَسْتَكَثَّرُتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ ٱلسُّوَءُ إِنْ أَنَا إِلَا نَذِيرُ وَبَشِيرُ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ( الأعراف: ١٨٨]، وقال تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَلَهُنَّا ﴾ الآية [آل عِمرَان: ١٥٤]، وقال تعالى: ﴿يَقُولُونَ هَل لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٍ قُلُ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ ﴾ [آل عِمرَان: ١٥٤]، وقال تعالىٰ: ﴿لِيَقُطَعَ طَرَفَا مِّنَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ أَوْ يَكْمِنَهُمْ فَينَقَلِمُواْ خَآبِيِنَ ﴿ لَيْنَ لَكُ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوب عَلَيْهِمْ أَوۡ يُعَذِّبَهُمۡ فَإِنَّهُمۡ ظَلِمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ [آل عِمرَان: ١٢٧-١٢٨]، وقال تعالىٰ: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ (أَنَّ) [القَصَص: ٥٦]، والله عَلِي قد أمرنا أن نطيع رسوله عَلِي فقال: ﴿مَّن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ [النِّسَاء: ٨٠]، وأمرنا أن نتبعه فقال تعالى: ﴿قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ ٱللَّهُ ﴾ [آل عِمرَان: ٣١]، وأمرنا أن نعزره ونوقره وننصره، وجعل له من الحقوق ما بيَّنهُ في كتابه وسنة رسوله، حتى أوجب علينا أن يكون أحب إلينا من أنفسنا وأهلينا، فقال تعالىٰيٰ: ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمٍّ ﴾ [الاحزَاب: ٦]، وقال ﷺ: ﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآ وَكُمُمُ وَأَبْنَآ وَكُمُ وَإِخْوَنُكُمُمُ وَأَزْوَجُكُمٌ وَعَشِيرَتُكُمُ وَأَمُولُ ٱقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَدَرُهُ تَغْشُونَ كُسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَ إِلَيْكُم مِن ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْقِ ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ ۗ [النَّوبَ: ٢٤]، وقال ﷺ: «والذي نفسى بيده، لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه

الله، والله لأنت أحب إليَّ مِنْ كلِّ شيء إلَّا مِنْ نفسي»، فقال: «لا يا عمر، حتى أكون أحب إليك مِنْ نفسك»، قال: «فأنت أحب إليَّ مِنْ نفسى»، قال: «الآن يا عمر»، وقال: «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان، مَنْ كان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، ومَنْ كان يحب المرء لا يحبه إلَّا لله، ومَنْ كان يكره أن يرجع في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يلقىٰ في النار»، وقد بيَّن في كتابه حقوقه التي لا تصلح إلَّا له، وحقوق رسوله، وحقوق المؤمنين بعضهم على بعض، كما بسطنا الكلام على ذلك في غير هذا الموضع، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَغْشَ ٱللَّهَ وَيَتَّقُّهِ فَأُولَيِّكَ هُمُ ٱلْفَآيِزُونَ ﴿ إِنَّ النُّورِ: ٥٠]، فالطاعة لله والرسول والخشية والتقوىٰ لله وحده، وقال تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُ مُ رَضُواْ مَا آ ءَاتَنْهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَقَالُواْ حَسَبُنَا ٱللَّهُ سَيُؤْتِينَا ٱللَّهُ مِن فَضَّالِهِ، وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَغِبُونَ ﴿ إِنَّ النَّوبَة: ٥٩] فالإيتاء لله والرسول والرغبة لله وحده، وقدال تعالى: ﴿وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَأَنَّهُوا ﴾ [الحَشر: ٧]؛ لأن الحلال ما أحله الله ورسوله، والحرام ما حرَّمه الله ورسوله، وأما الحسب فهو لله وحده كما قال: ﴿وَقَالُواْ حَسَبُنَا الله ﴾ [التوبَة: ٥٩]، ولم يقولوا: «حسبنا الله ورسوله»، وقال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّ الْانفَال: ٢٤] أي: يكفيك الله ويكفى من اتبعك من المؤمنين، وهذا هو الصواب المقطوع به في معنىٰ هذه الآية، ولهذا كانت كلمة إبراهيم ومحمد عليهما الصَّلاة والسَّلام «حسبنا الله ونعم الوكيل».

ولا حول ولا قوة إلَّا بالله العلي العظيم، والحمد لله وحده، والله ﷺ أعلم وأحكم.

وصلىٰ الله علىٰ خير خلقه سيدنا محمد وعلىٰ آله وصحبه وسلم».

## ﴿ الشَّرِع ﴾

يناقش المؤلف كِلله هذه المقالة، وهي قول القائل «إنه نقيب الأولياء»، وتقدَّم هذا.

ثم قال مبينًا احتمالًا آخر قد يقصده مَنْ قال هذا فقال: "وأما إن قصد القائل بقوله "القطب الغوث الفرد الجامع" أنه رجل يكون أفضل أهل زمانه فهذا ممكن، لكن من الممكن أيضًا أن يكون في الزمان اثنان متساويان في الفضل وثلاثة وأربعة"، فمن الذي أخبرك أنه أفضل أهل زمانه؟!، فهذا قول بلا علم، "ولا يجزم بأن لا يكون في كلِّ زمان أفضل الناس إلَّا واحد، وقد تكون جماعة بعضهم أفضل مِنْ وجه" في العلم مثلًا "وبعضهم أفضل مِنْ وجه" في العلم مثلًا "وبعضهم أفضل مِنْ بعض بوجه" في الشجاعة مثلًا "وتلك الوجوه إما متقاربة وإما متساوية.

ثم إذا كان في الزمان رجل هو أفضل أهل الزمان فتسميته «القطب الغوث الفرد الجامع» بدعة ما أنزل الله بها مِنْ سلطان، ولا تكلّم بهذا أحد مِنْ سلف الأمة وأئمتها، وما زال السلف يظنون في بعض الناس أنه أفضل أو مِنْ أفضل أهل زمانه ولا يطلقون عليه هذه الأسماء التي ما أنزل الله بها من سلطان» فلو فرضنا جدلًا أنك تقصد بـ «القطب الغوث» أنه أفضل أهل زمانه ـ وهو كذلك في نفس الأمر ـ فكيف تسميه بهذه التسمية البدعية التي ما أنزل الله بها من سلطان، ولا تكلم بها أحد من سلف الأمة ولا أئمتها، وما زال السلف يعرفون أن بعض الناس من أفضل أهل زمانه وأورعهم وأعلمهم، ولكنهم لا يسمونه قطبًا ولا غوثًا، وفي زماننا هذا سماحة

الشيخ عبد العزيز بن باز كله من أفضل الناس وأعلمهم وأورعهم، ولكن لا نسميه قطب الزمان ولا غوثه، ولا الفرد الجامع، «لا سيما أن مِنْ المنتحلين لهذا الاسم» من الصوفية وغيرهم «مَنْ يدَّعي أن أول هؤلاء الأقطاب هو الحسن بن علي بن أبي طالب رضى، ثم يتسلسل الأمر إلى ما دونه إلى بعض المشايخ المتأخرين، وهذا لا يصح لا على مذهب أهل السنة ولا على مذهب الرافضة» أما بطلانه علىٰ قول أهل السنة فلأنهم لا يقولون بأن هناك قطبًا ولا غوثًا أصلًا، وأما بطلانه على قول الرافضة فلأنهم يرون أنه خاصٌّ بالأئمة الذين ولوا الإمامة لا تنتقل عنهم إلى غيرهم، «فأين أبو بكر وعمر وعثمان وعلى والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار؟!، والحسن عند وفاة النبي على قد كان قارب سن التمييز ويليه الاحتلام» فالذي يقول إن الحسن بن علي هو القطب والغوث الأول، فالحسن عند وفاة النبي عليه كان صغيرًا قارب سن التمييز ويليه الاحتلام، وأبو بكر وعمر خير منه وعثمان كذلك، فكيف يكون أفضل أهل زمانه ولمّا يميز بعد؟!، «وقد حكى عن بعض الأكابر مِنَ الشيوخ» يعني: شيوخ الصوفية «المنتحلين لهذا أن «القطب الفرد الغوث الجامع» ينطبق علمه على علم الله تعالى وقدرته علىٰ قدرة الله تعالىٰ، فيعلم ما يعلمه الله ويقدر علىٰ ما يقدر عليه الله، وزعم أن النبى على كان كذلك، وأن هذا انتقل عنه إلى الحسن، ويسلسل إلى شيخه، فبيَّنت له أن هذا كفر صريح»؛ لأنه زعم أن مخلوقًا \_ ولو كان رسول الله ﷺ \_ يساوي الله ﷺ في صفاته مِنْ كلِّ وجه «وجهل قبيح، وأن دعوىٰ هذا في رسول الله ﷺ كفر دع مَنْ سواه».

ثم ذكر المؤلف كَثَلِبُهُ نصوصًا من كتاب الله تعالىٰ تدل علىٰ أن الله تعالى مختص بكمال العلم والقدرة، وأنه لا يشاركه أحد في علمه وقدرته، فقال: «وقد قال الله تعالى» لنبه محمد ﷺ: ﴿ وَقُل لَّا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكَّ [الأنعَام: ١٥٠] يعنى: لا أدعيها، فليس عندي علم الغيب ولا خزائن الله؛ فالله هو المختص بذلك، فكيف يقال: إن الرسول يعلم ما يعلمه الله، ويقدر علىٰ ما يقدر عليه الله؟!، «وقال تعالىٰ: ﴿قُل لَّا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاَشْتَكَثَرَتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَنِيَ ٱلشُّوَّءُ إِنْ أَنَاْ إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ (١٨٨) ﴾ [الأعرَاف: ١٨٨] فإذا أمر الله نبيه عَيْكَ أن يقول لهم: «إني لا أملك لنفسي نفعًا ولا ضرًا»، فكيف يملكه لغيره؟!، «وقال تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَاهُنَّا ﴾ الآية [آل عِمرَان: ١٥٤]، وقال تعالى: ﴿ يَقُولُونَ هَل لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٍ قُلُ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ ﴾ [آل عِمرَان: ١٥٤] لا يمكن أن يشاركه أحد فيه، «وقال تعالى: ﴿ لِيَقَطَعَ طَرَفَا مِّنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَوْ يَكْبِتَهُمْ فَيَنقَلِبُوا خَآبِبِينَ ﴿ لَكُ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءُ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبِهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ (اللَّهُ اللهِ الله ١٢٥-١٢٨) نزلت هذه الآية لما اشتد أذى قريش علىٰ النبي ﷺ ودعا علىٰ بعض الصناديد، ففي «صحيح البخاري» (١) عَنْ عَبْدِ اللهِ بْن عُمَرَ رَبِّهُمَّا أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللهِ ﷺ إِذَا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنْ الرُّكُوعِ مِنْ الرَّكْعَةِ الآخِرَةِ مِنْ الْفَجْرِ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ الْعَنْ فُلَانًا وَفُلَانًا وَفُلَانًا» بَعْدَ مَا يَقُولُ: «سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ»، فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، كتاب المغازي، باب ﴿ وَلَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءُ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ ﴿ آلَ عِمْرَان: ١٢٨] " رقم (٤٠٦٩).

شَيْءُ ﴾ إِلَىٰ قَوْلِهِ: ﴿ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ [آل عِمرَان: ١٢٨]، فإذا كان هذا حال الرسول ﷺ فكيف بغيره ؟!، «وقال تعالىٰ: ﴿إِنَّكَ لَا تَهُدِي مَنْ أَخْبَبْتَ وَلَاكِنَ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءٌ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴿ إِلَّهُ السَّصَان ٢٥] ونزلت في أبي طالب لما مات على الشِّرك وحَزنَ عليه النبي عَيْكِيُّ، فَفِي «الصحيحين»(١) عَنْ ابْنِ الْمُسَيَّبِ عَنْ أَبِيهِ أَنَّ أَبَا طَالِبِ لَمَّا حَضَرَتُهُ الْوَفَاةُ دَخَلَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ عَلَيْهِ وَعِنْدَهُ أَبُو جَهْلٍ، فَقَالَ: «أَيُّ عَمِّ، قُلُ «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ»؛ كَلِمَةً أُحَاجُ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللهِ»، فَقَالَ أَبُو جَهْلِ وَعَبْدُاللهِ بْنُ أَبِي أُمَيَّةَ: «يَا أَبَا طَالِب، تَرْغَبُ عَنْ مِلَّةِ عَبْدِالْمُطَّلِب؟!»،ً فَلَمْ يَزَالَا يُكَلِّمَانِهِ حَتَّىٰ قَالَ آخِرَ شَيْءٍ كَلَّمَهُمْ بِهِ: ﴿ عَلَىٰ مِلَّةِ عَبْدِالْمُطَّلِبِ»، فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ : «لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ مَا لَمْ أُنْهَ عَنْهُ»، فَنَزَلَتْ ﴿ مَا كَاكَ لِلنَّبِي وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَن يَسۡتَغۡفِرُوا لِلْمُشۡرِكِينَ وَلَوۡ كَانُوٓا أُوْلِي قُرُبِكِ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيِّنَ لَهُمْ أَنْهُمْ أَصْحَنْ ٱلْجَحِيدِ ﴿ إِلَيْ ﴾ [التّوبَة: ١١٣]، وَنَزَلَتْ ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ ﴾ [القَصَص: ٥٦]، وهذه الهداية المنفية هي هداية التوفيق والتسديد، وأما هداية الدلالة والإرشاد فيملكها النبي ﷺ وكلُّ داع علىٰ بصيرة؛ لقوله تعالىٰ: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِىٓ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ (أَيُّ) الشّوري: ٥٠]، «والله في قد أمرنا أن نطيع رسوله فقال: ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾ [النِّسَاء: ٨٠]، وأمرنا أن نتبعه فقال تعالىٰ: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ ٱللَّهَ فَأَتَّبِعُونِي يُحْدِبْكُمُ ٱللَّهُ ﴾ [آل عِمرَان: ٣١] وفيها الأمر بمحبته، «وأمرنا أن نعزره ونوقره وننصره، وجعل له من الحقوق ما بيَّنَهُ في كتابه وسنة رسوله، حتى أوجب علينا أن يكون أحب إلينا من أنفسنا وأهلينا، فقال تعالى: ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمُّ ﴾ [الأحـــزاب: ٦]، وقـــال رَهِي : ﴿قُلْ إِن كَانَ ءَابَآ وَكُمُ وَأَبْنَآ وُكُمُ وَإِخْوَانُكُمُ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اَقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجِكَرَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَكِنُ

<sup>(</sup>١) تقدَّم تخريجه.

تَرْضُونَهَا آحَبُ إِلَيْكُم مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَى يَأْتِ الله مَنْ قَدَّم واحدًا من الأصناف الثمانية على محبة الله ورسوله وهدَّدَهُ، وجعله من الفاسقين فقال تعالىٰ: ﴿وَاللهُ لا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَنسِقِينَ ﴿ النّوبَة: ٢٤]، ﴿وقال فقال تعالىٰ: ﴿وَالذي نفسي بيده، لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه مِنْ ولده ووالده والناس أجمعين (١) فنفى كمال الإيمان الواجب، فلو قدَّم محبة أي شيء على محبة الله ورسوله يكون آثمًا، ومحبة الله ورسوله هي أصل الإيمان، ومن لم يحب الله ورسوله فهو كافر، وكمال المحبة الواجب يكون بتقديم محبة الله ورسوله على كلِّ محبة سواهما، فالواجب أن يقدَّم محبة الله ورسوله على كلِّ محبة سواهما، فالواجب أن يقدَّم محبة الله ورسوله على كلِّ محبة سواهما، فالواجب أن يقدَّم محبة الله ورسوله على كلِّ شيء.

وقوله: «وقال له عمر والله الله الله والله الله والله الأنت أحب إلي مِنْ كلِّ شيء إلَّا مِنْ نفسي » فاستثنى نفسه «فقال: «لا يا عمر» يعني: لا تبلغ المحبة الواجبة «حتى أكون أحب إليك مِنْ نفسك» قال: «فأنت أحب إلي مِنْ نفسي» قال: «الآن يا عمر (۲)» الآن بلغت المحبة الواجبة ، «وقال: «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة بلغت المحبة الواجبة ، «وقال: «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان» يعني: لذته وطعمه «مَنْ كان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ، ومَنْ كان يحب المرء لا يحبه إلّا لله ، ومَنْ كان يكره أن يرجع في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يلقى في النار» (۳) ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب «حب الرسول رضي من الإيمان»، رقم (۱۵)، ومسلم، كتاب الإيمان، رقم (٤٤) من حديث أنس بن مالك رضي الله المنان المنان

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الأيمان والنذور، باب «كيف كانت يمين النبي?»، رقم (٢٦٣٢) عن عبد الله بن هشام ﷺ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب الإيمان، باب «حلاوة الإيمان»، رقم (١٦)، ومسلم، كتاب الإيمان، رقم (٤٣) من حديث أنس بن مالك ﷺ.

وقد بيَّن في كتابه حقوقه التي لا تصلح إلَّا له» وحق الله العبادة ولا تصرف لغيره، فمن صرف العبادة لغير الله للرسول أو لغيره فهو مشرك، وأما الطاعة فهي مشتركة تكون لله وللرسول ﷺ، «وحقوق رسوله، وحقوق المؤمنين بعضهم على بعض، كما بسطنا الكلام على ذلك في غير هذا الموضع، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿وَمَن يُطِعِ اللَّهَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ ٱللَّهَ وَيَتَّقِّهِ فَأُولَيِّكَ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ﴿ النَّور: ٥٦]، فالطاعة لله والرسول والخشية والتقوى لله وحده» فالخشية من حقوق الله الخاصّة، فلا تقول: «أنا أخشى الله وأخشى الرسول»، والتقوى كذلك من حقوق الله الخاصَّة، «وقال تعالىٰ: ﴿وَلُو أُنَّهُمْ رَضُواْ مَاۤ ءَاتَنْهُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ، وَقَالُواْ حَسَبُنَا ٱللَّهُ سَيُؤْتِينَا ٱللَّهُ مِن فَضَّالِهِ، وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى ٱللَّهِ رَغِبُونَ شَيْ ﴿ التَّوبَةِ: ٥٩] فالإيتاء لله والرسول ﴿ حق مشترك ا لهما، «والرغبة لله وحده، وقال تعالى: ﴿وَمَا ءَانَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـ ذُوهُ وَمَا نَهَنَكُمْ عَنَّهُ فَأَننَهُوأَ ﴾ [الحَشر: ٧]؛ لأن الحلال ما أحله الله ورسوله، والحرام ما حرَّمه الله ورسوله، وأما الحسب فهو لله وحده كما قال: ﴿وَقَالُواْ حَسَّبُنَا اللَّهُ ﴾ [التَّوبَة: ٥٩] يعنى: يكفينا الله «ولم يقولوا: «حسبنا الله ورسوله»، وقال تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسْبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّا ﴾ [الأنفَال: ٦٤] أي: يكفيك الله ويكفي من اتبعك من المؤمنين، وهذا هو الصواب المقطوع به في معنىٰ هذه الآية<sup>(١)</sup>» أي: حسبك الله وهو حسب مَن اتبعك مِنْ المؤمنين، ومن قال: حسبك الله وحسبك المؤمنون وعطف «من اتبعك» على الاسم الشريف فهذا باطل؛ لأنه يجعل الكفاية لله وللمؤمنين، والمعنى الصحيح يكفيك الله ويكفي أتباعك المؤمنين، «ولهذا» يعني: لما كان الحسب والكفاية

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۱۰/۳۷).

خاصًا بالله «كانت كلمة إبراهيم ومحمد عليهما الصَّلاة والسَّلام «حسبنا الله ونعم الوكيل» في «صحيح البخاري» أن عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ «حسبنا الله وَنِعْمَ الْوَكِيلُ» في «صحيح البخاري» أَلْقِيَ فِي النَّارِ، «حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ» قَالَهَا إِبْرَاهِيمُ عَيْ حِينَ أُلْقِيَ فِي النَّارِ، وَقَالَهَا مُحَمَّدُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ﴿ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ الْإِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمُ فَاتَحْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ وَقَالُهَا مُحَمَّدُ وَقَالُوا : ﴿ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاتَحْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانَا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ (إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاتَحْشَوْهُمْ فَرَادَهُمْ إِيمَانَا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ (إِنَّ اللهُ اللهِ عِمْرَان: ١٧٣]».

قوله: «ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، والحمد لله وحده، والله هي أعلم وأحكم» والحمد لله على التمام.

«وصلىٰ الله علىٰ خير خلقه سيدنا محمد وعلىٰ آله وصحبه وسلم».



<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

## فِهْرِسُ المَوْضُوعَاتِ

| صفحة | ع رقم ا                                                                   | الموضوع      |
|------|---------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ٥    | الشَّارِح:الشَّارِح:                                                      | مُقدِّمَةُ ا |
| ۱۳   |                                                                           | نص ال        |
| 77   | حبواب في إخلاص العبادة لله وحده:                                          | بداية الـ    |
|      | قدر عليه إلَّا الله لا يطلب إلَّا منه تعالىٰ، وما يقدر عليه العبد قد يجوز | ما لا ي      |
| 47   | ن يطلب منه وقد ينهلي عن ذلك :                                             | أر           |
| ٣٧   | السؤال الأول:                                                             | جواب         |
| ٤٦   | شروع دعاء غائب لغائب:                                                     | من الم       |
| ٤٨   | طلب الدعاء ممن هو فوقه ودونه:                                             | يشرع ه       |
| 00   | لقبور المشروعة، وليس فيها حاجة الحي للميت:                                | زيارة ال     |
|      | سؤال الميت والطلب منه                                                     | أقسام ،      |
| ٥٩   | الأول: سؤال الميت ما لا يقدر عليه إلَّا الله:                             | القسم ا      |
| ٧١   | الثاني: أن يطلب من الميت أن يدعو له:                                      | القسم ا      |
| ۸١   | السؤال الثاني:                                                            | جواب         |
| ۸۹   | السؤال الثالث:                                                            | جواب         |
| 93   | الثالث : التوسل بجاه الأنبياء والصالحين وبركتهم:                          | القسم ا      |
| ١٢.  | السؤال الرابع:                                                            | جواب         |
| 171  | السؤال السادس:                                                            | جواب         |
| ١٢٨  | السؤال الخامس:                                                            | جواب         |
| ۱۳۲  | السؤال السابع:                                                            | جواب         |
| 109  | الموضوعات:                                                                | فص س         |