

عُكِ لِي الْمُواكِ النَّوْجِيدُ

تأليفت

الشيخ مكيلمان برعث بالرحمل المختمدان

المناللة

وقفت لله تعساليا

المتكالم المتكالم

جدة - الشرفية

فاكس: ۲۰۲۱،۹۰ / هاتنف : ۲۰۲۱،۹۰

#### الطبعة الرابعة 1217 هـ – 1997 م

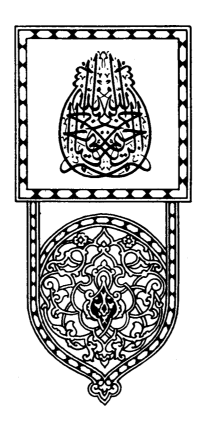
السناشِر

فاكس : ۲۰۲۱۰۹۰ / هاتف : ۲۰۲۱۰۹۰

عن محمد بن النظر الحارثي قال : كان يقال أول العلم الإنصات له ، ثم الاستماع له ، ثم العمل به ، ثم الأستماع له ، ثم العمل به ، ثم

من كتاب الزهد فى زهد عمر حدثنا عبد الله قال حدثنى أبى حدثنا عفان حدثنا جرير بن حازم قال سممت الحسن قال: حضر باب عمر بن الحطاب سمهيل ابن عمرو والحارث بن هشام وأبو سفيان بن حرب و نفر من قريش من تلك الرؤوس، وصهيب وبلال و تلك الموالى الذين شهدوا بدراً ، فخرج إذن عمر فأذن لهم و ترك هؤلاء . فقال أبو سفيان: لم أر كاليوم قط يأذن لهؤلاء العبيد ويتركنا على بابه ولا يلتفت إلينا . قال فقال سميل بن عمرو وكان رجلا عاقلا: أيها القوم إنى والله لقد أرى الذى فى وجوهم إن كنتم غضابا فاغضبوا على أنفسكم . دُعى القوم ودعيتم فأسرعوا و تبطأتم ف كيف بكم إذا دعوا ليوم القيامة وتركتم ، أما والله لما سبقوكم إليه من الفضل مما ترون أشد عليكم فوتاً من بابكم هذا الذى تنافستم عليه . قال : و نفض ثوبه و انطلق .

<sup>(</sup>١) من كتاب الزهد للإمام أحمد س ٢٦٨



# مقِتُ أَنَّهُ بِنَهِ النَّهُ النَّهُ

#### رب پسر وأعن يا كريم

الحمد لله الذي جل عن الأنداد و تنزه عن أن يكون له ظهير من العباد ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له شهادة من عرف المعنى منها والمراد ، واعتقد ما دلت عليه حقيقة الاعتقاد ، وأشهد أن محداً عبده ورسوله ، الهادى إلى سبيل الرشاد ، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسلما كثيراً .

أما بعد ، فإن ﴿ كتاب التوحيد ﴾ الذي ألفه الإمام المجدد شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله ورضى عنه ، كتاب بديع الوضع عظيم النفع ، لم أر من سبقه إلى مثاله أو نسج في تأليفه على منواله ، فكل باب منه قاعدة من القواعد ينبني عليها كثير من الفوائد ، وأكثر أهل زمانه قد وقعوا في الشرك الأكبر والأصغر ، واعتقدوه دينا فلا يتاب منه ولا يستغفر ، في الشرك الأكبر ومشاهدة للواقع ، في كان لذاك الداء كالدواء النافع ، فرحمه الله ورضى عنه .

وقد شرحه بعض أحفاده وغيرهم، ووضعوا عليه بعض الحواشى اللفيدة، الله الله الله لله يتعرض أحد منهم لذكر المسائل التي استنبطها المصنف في آخر كل باب إلا نادراً، وهي تضمن علوماً جمّة وفوائد مهمة، فرأيت من الضروري

استخراج خلاصة بما ذكروه تكون وافية بتوضيح مقاصده وتقريب شوارده مع ما من الله به من الفوائد و توضيح الشواهد، واتبعت كل آية أو حديث بما استنبطه الصنف من الفوائد، ومرادى بشيخ الإسلام أحمد بن تيمية رحمه الله ورضى عنه، وسميته: ﴿ الدر النضيد على أبواب التوحيد ﴾.

والله أسأل أن ينفع به كما نفع بأصله ، وأن يجعله خالصاً لوجهه ، ومن العمل المبرور ، والسمى المشكور الةرب لديه ، إنه ولئ ذلك والقادر عليه ، وهو حسبنا و نعم الوكيل .

وإنى أروى كتاب التوحيد وسائر مؤلفات الشيخ في اليوم العاشر من شهر محرم الحرام عام ألف وثلاثمائة وخسين ، بالإجازة عن الشيخ العلامة محدث الحجاز في وقته أبى الفيض وأبى الإسعاد عبد الستار بن عبد الوهاب الصديقي الحنى الدهلوى ثم الملكى ، عن الشيخ العلامة السلنى أحد بن إبراهيم ابن عيسى النجدى الحنبلى ، عن الشيخ العلامة حفيد المؤلف هبد الرحن ابن حسن ، عن المؤلف الشيخ محمد بن عبد الوهاب أجزل الله له الأجر والثواب .



#### بنيالنيا انجالخمي

(۱) قال المؤلف رحمه الله (بسم الله الرحمن الرحيم) ابتسداً المصنف كتابه بالبسملة اقتداء بالكتاب العويز وعملا بحديث: وكل أمر ذى بال لا يفتتح بذكر الله فهو أبتر ــ أو ــ أقطع ، واقتصر المصنف فى بعض نسخه على البسملة لانها من أبلغ الثناء والذكر . قال فى و فتح المجيد ، ووقع لى نسخة بخطه رحمه الله بدأ فيها بالبسملة وثنى بالحد والصلاة على النبي عليه أنها من علم هذا فالابتداء بالبسملة حقيق وبالحد له نسبي إضافي والباء فى (بسم الله) للمصاحبة ، وقبل للاستمانة وهى طلب المعون ، والمهم الشريف مستعان بحرور ، والجار والمجرور متعلق بمحذوف تقديره قرأت باسم الله أو اقرأ باسم الله ومن الناس من يضمر فى مثل هذا ابتدائى باسم الله . قال شيخ الإسلام : والأول أحسن لان الفعل كله مفعول باسم الله ليس بحرد ابتدائه والله على ذات الرب تبارك و تعالى . قال الدكسائى والفراء : أصله الإلله حذفوا الحمزة وأدغموا اللام فى اللام فصارت لاماً واحدة مشددة مفخمة . الإلله حذفوا الممزة وأدغموا اللام فى اللام فصارت لاماً واحدة مشددة مفخمة . قال ابن عباس : الله ذو الالوهية والعبودية على خلقه أجمين ، ويقال إنه الاسم وضعاً . وقال سيبويه : إنه أعرف المعارف .

وقوله: (الرحمن الرحيم) قال ابن عباس: اسمان رقيقان أحدهما أرق من الآخر، أى أوسع وحمة ، وهما مشتقان من الرحمة على وجه المبالغة ، فالرحمن أشد مبالغة من رحيم ، والرحمن رحمان الآخرة والدنيا ، والرحيم رحيم الآخرة ، والرحمن دال على الصفة القائمة به سبحانه ، وأن الرحمة صفته ، والرحيم دال على تعلقها بالمرحوم وأنه يرحم خلقه برحته وأسمائه تعالى هي أسماء وتعوت فإنها دالة على صفات كاله فلا تنافى فيها بين العلمية والوصفية ، فالرحمن اسمه تعالى وصفته ، فن حيث هو سنم ورد فى القرآن غير فن حيث هو سفة جرى تابما لاسم الله ، ومن حيث هو اسم ورد فى القرآن غير تابع بل ورود الاسم العلم ، قال تعالى : (الرحمن على العرش استوى ) ،

## كتاب التوحيد"

(۱) وقوله (كتاب التوحيد) كتاب: مصدر كتب يكتب كتابا وكتابة وكتباً ، وهو بمهنى الجمع لغة واصطلاحاً مكتوب جامع لمسائل أنواع التوحيد ، والتوحيد مصدر وحد توحيداً ، وسمى دين الإسلام توحيداً لان مبناه على أن الله واحد فى ذاته وأسمائه وصفاته لا نظير له ، وواحد فى ملكه وأفعاله لا شريك له ، وواحد فى ملكه وأفعاله لا شريك له ، وواحد فى إلاهيته وعبادته لا ندَّ له ، وإلى هذه الأنواع الثلاثة ينقسم توحيد الأنبياء والمرسلين . قال العلامة ابن القم رحمه الله :

والعملم أنواع ثلاث ما لها من رابع والحق ذو تبيان علم بأوصاف الإله وفعله وكذلك الاسماء للرحن والامر والنهى الذى هو دينه وجزاؤه يوم المعاد الشانى

فالملم بأوصاف الإله توحيد الصفات . والعلم بالفعل توحيد الربوبية كالخلق والرزق والإحياء والإماتة . والعلم بالاسماء توحيد فهو توحيد المعرفة والإثبات بإثبات ذات الرب وأسمائه وصفاته وأفعاله . وقوله : والآمر والنهى الذى هو دينه . فهذا توحيد الإلهية والعبادة ، وهو توحيد الطلب والقصد ، وهو حق الله على عباده الذى يخلقهم من أجله ، وهو أول واجب على المسكلف ، وهو مدلول شهادة أن لا إله إلا الله ، ومن أجله أرسلت الرسل ، وأنزلت الكتب ، ونصبت القبلة ، وأسست الملة ، وجردت سيوف الجهاد ، وخلقت الجنة والنار ، فهو سر الحلق والامر ، وهو الذى وضع المصنف كتابه من أجله لوقوع الشرك فيه ، وإليه أشار العلامة ابن القم بقوله :

هذا وثانى نوعى التوحيد تو حيد العبادة منىك المرحن أن لا تبكون لغيره عبداً ولا تعبد بغير شريعة الإيمان فتقوم بالإسلام والإيمان واله إحسان في سر وفي إعلان والصحيدة والإخلاص ركنا ذلك التوحيد كالركنين البنيان

وليس المراد بالنوحيد بجرد توحيد الربوبية وهو: اعتقاد أن الله وحده خلق العالم كما يظن ذلك من يظنه من أهل السكلام والتصوف، فإن الرجل لو أقر بما يستحقه الرب تعالى من الصفات، ونزهه عن كل ما ينزه عنه، وأقر بأنه =

# وقولِ الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ الْجِئُّ وَالْإِنْسَ إِلَّالْيَعْبُدُونِ ﴾ (١).

= وحده خالق كل شيء ، لم يكن موحداً حتى يشهد : أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له فيقر أن الله وحده هو الإله المستحق للعبادة ويلتزم بعبادة الله وحده لا شريك له . وقوله : فنقوم بالإسلام والإيمان والإحسان كما في جديث جبريل . وقوله : والصدق والإخلاص ركنا ذلك النوحيد . أى توحيد العبادة فن لم يكن صادقا فهو منافق ، ومن لم يكن مخلصا فهو مشرك ، فلا بد في قول : لا إله إلا الله من الصدق والإخلاص .

(1) فتى له وقوله تعالى: ﴿ وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ﴾ بالجر عطف على التوحيد و يجوز الرفع على الابتداء. قال القرطي: أصل العبادة التذلل والخضوع ، وسميت وظائف الشرع على المسكلفين عبادات لانهم يلتزمونها ويفعلونها خاضعين لله تعالى . انهى . فهى عبارة عما يجمع كال الحبة مع غاية الخضوع فلا تكون المحبة بدون خضوع عباده ولا الخضوع بدون بحبة عباده . قال العلامة ابن القم :

وعبادة الرحمن غاية حبسه مع ذل عابده هما قطبسان وعليهما فلك العبسادة دائر ما دار حتى قامت القطبسان ومداره بالام أمر رسوله لا بالهوى والنفس والشيطان

شبه دوران العبادة على المحبة والذل للمحبوب جل وعلا بدوران الفلك على قطبيه وذكر أن دورانه بأمر الرسول وما شرعه لا بالهوى وما تأمر به النفس والشيطان فليس ذلك من العبادة . وقال الفقهاء: العبادة ما أمر به شرعاً من غير اطراد عرق ولا اقتضاء عقلى. وقال شيخ الإسلام: العبادة اسم جامع لمكل ما يحبه اقد ويرضاه من الاقوال والاعمال الظاهرة والباطنة ، قلت: الظاهرة أعمال الجوارح، والباطنة أعمال القلب. قال: والعبودية خاصة وعامة، فالعامة عبودية أهل السموات والارض كلهم برهم وفاجرهم مؤمنهم وكافرهم ، فهذه عبودية الملك والقهر، قال تعالى: ﴿ إِنْ كُلُّ مَن فِي السموات والارض إلا آتى الرحمن عبادي وأما الخاصة فعبودية الطاعة والمحبة واتباع الاوامر، قال تعالى: ﴿ فبشر عبادى الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ﴾ . وأما قوله: ﴿ وما الله يريد = عبادى الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ﴾ . وأما قوله: ﴿ وما الله يريد =

## وقولِه: ﴿ وَلَقَدَ بَعَثْنَا فَي كُلَّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَـغِبُوا

 ظلماً للعباد ). وقوله: إن الله قد حكم بين العباد ، فهذا يتناول العبو ديتين . انتهى. قال ابن القيم: ومدار العبادة على خس عشرة قاعدة من كملها فقد كمل مراتب العبودية لأنها منقسمة على القلب واللسان والجوارح ، والاحكام التي المبودية خمسة : واجب ومستحب وحرام ومكروه ومباح ، وهي لـكل واحد من القلب واللسان والجوارح ، فقول القلب هو اعتقاد مَّا أخبر الله سبحانه عن نفسه وأسماته وصفاته وأفعاله وملائمكنه ولقائه، وقول اللسان الإخبار عنه بذلك والدعوة إليه والذُّب عنه وتبيين البدع المخالفة له والقيام بذكره وتبليغ أوامره ، وعمل القلب كالحبة له والتوكل عليه وآلإنابة إليه والخوف منه والرجاء له وإحلاص الدين له والصبر له على أوامره و عن نواهيه و على أقداره والرضى به و عنه و المو الاة فيه والمعاداة والذل له والخضوع والإخبات اليمه والطمأنينة به وغير ذلك ، وأهمال الجوارح كالصلاة والجهاد ونقل الاقدام إلى الجمع والجماعات ومساعدة العاجز والإحسان إلى الخلق ونحو ذلك . واللام في قوله : ﴿ ليعبدون ﴾ لام التعليل المعروفة عند النحاة بلام كى ، كاللام فى قوله : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولُ إلا ليطاع بإذن الله ﴾ ثم قد يطاع وقد لا يطاع وكذلكُ ما خلق الجن والإنس إلا للعبادة ، ثم قد يُعبدون وقد لا يعبدون ، وُليست لام الصيرورة والعاقبة . قال شيخ الإسلام : لام الصيرورة والعاقبة لا تقع إلا فى فعل من يجهل عاقبة فعله ، كما قال تعالى عن موسى : ﴿ فَاتَّخَذُهُ آلَ فَرَّعُونَ لَيْكُونَ لَمْمُ عَدُواً وَجَزَّنَا ﴾ فلو كانوا عالمين بعاقبة اتخاذه ما اتخذُوه ، ومعنى الآية : أن الله خاق الخلق ليعبدُوه وحده لا شريك له ، ويوحدوه وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، وأخبر أنه غير محتاج إليهم بل هم الفقراء إليه وهو خالقهم ورازقهم ، قال على بن أبي طالب : وما خلقتُ الجن والإنس إلا لآمرهم أن يعبدون وأدعوهم إلى عبادتي . وقال مجاهد : إلا لآمرهم وأنهاهم ، واختاره الزجاج وشيخ الإسلام لقوله : ﴿ أَيْحَسَبُ الْإِلْسَانَ أن يترك سدى ﴾ قال الشاذلي: لا يؤمر ولا ينهي ، وقال غيره لا يثاب ولا يعاقب ، والصحيح الامران فإن الثواب والعقاب مترتب على الامر والنهى وحقيفة العبادة امتثالها . وفي الآية بيان الحكمة في خلق الجن والإنس وأن العبادة هي التوحيد لان الخصومة فيه ، وأن من لم يأت به لم يعبد الله ففيه معنى قوله : ﴿ وَلَا أَنْتُمْ عابدون ما أعبد ﴾ . الطَّاعُوتَ ﴾ (1) الآية . وَقُولُه: ﴿ وَقَضَىٰ رُبُكَ أَنَ لاَ تَعْبُدُواْ اللهَ إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحساناً ﴾ (1) الآية . وقوله : ﴿ واعبدُوا اللهَ

(١) قاله المصنف رحمه الله: فؤله وقول الله تعالى: ﴿ ولقد بِهِ مِثَنَا فَى كُلُ أَمَة رَسُولا أَنَ اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾ أخبر تعالى أنه بعث فى كل أمة اعبدوا الله أى وحدوه ، وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، وقوله ؛ ﴿ واجتنبوا الطاغوت ﴾ أبلغ من قوله : اتركوا الطاغوت ، لأنه يتضمن الشرك والتباعد عنه الطاغوت ﴾ أبلغ من قوله : اتركوا الطاغوت ، لأنه يتضمن الشرك والتباعد عنه فقضمنت الآية الذي والإثبات كا تضمنته لا إله إلا الله ، فالإثبات قوله ؛ ﴿ اعبدوا الله ﴾ ، والذي قوله : ﴿ واجتنبوا الطاغوت ﴾ وهذا هو حقيقة التوحيد وهو معنى لا إله إلا الله ، فالذي المجرد ليس بتوحيد وكذلك الإثبات الجرد . قال ابن الله م رحمه الله : والطاغوت مشتق من الطغيان ، وهو بجاوزة الحد ، وهو ما تجاوز به العبد حده من معبرد أو متبوع أو مطاع ، فطاغوت كل قوم من يتحاكمون إليه غير الله ورسوله أو يعبدونه من دون الله أو يتبعونه على غير مسيرة من الله أو يطيعونه فيا لا يعلمون أنه طاعة لله انتهى . وفي الآية بيسان الحكمة في إرسال الرسل ، وأن الرسالة عمت كل أمة ، وأن دين الأنبياء واحد وأن عبادة الله لا تحصل إلا بالكفر بالطاغوت ففيه معنى ﴿ فن يكفر بالطاغوت وأن عبادة الله لا تحصل إلا بالكفر بالطاغوت ففيه معنى ﴿ فن يكفر بالطاغوت وارة من دون الله .

(۲) قاله المصنف رحمه الله: في له وقول الله تعالى: ﴿ وقضى ربك أن لا تعبدوا إلا إياه ﴾ الآيات. قال مجاهد يعنى وصى ، وكذا قرأ أن بن كعب وابن مسعود وابن عباس وغيرهم، وقال ابن عباس أيضاً: ﴿ وقضى ﴾ يعنى أمر، رواه ابن جرير ، وقوله: ﴿ ألا تعبدوا إلا إياه ﴾ أى أن تعبدوه وحده ولا تعبدوا غيره ، وهذا هو الشاهد فى الآية للترجمة وهو معنى لا إله إلا الله فتضمنت الآية الذفي والإثبات ، كما تضمنته لا إله إلا الله . وقوله: ﴿ وبالوالدين إحسانا ﴾ أى وقضى أن تحسنوا بالوالدين إحسانا ، كما أمر بعبادته وحده لا شريك له ، وعطف حقها على حقه تعالى دليل على تأكد حقها وأنه أوجب الحقوق بعد حق الله تعالى وهذا كقوله: ﴿ إن اشكر لى ولوالديك ﴾ ولم يخص نوعا من أنواع =

= الإحسان ليعم جميع أنواع الإحسان ، وقوله: ﴿ إِمَا يَبِلَغُنَ عَنْدُكُ الْسَكِرِ الْحَمَّا أُو كُلَّ مَا فَلَا تَقْلَ لَمَا أَنْ كُلَّ كَا لا تَسْبَعُهَا قُولًا سَيْنًا حَى وَلا التَّافِيفُ الذَى هُو أَدَى مُراتِ القُولُ السِي ﴿ وَلا تَهْرِهُما ﴾ أى لا يصدر منك إليهما فعل قبيح ، قال عطاء بن أنى رباح : لا تنفض يديك عليهما ، ولما نهاه عن الفعل القبيح والقول الحسن فقال : ﴿ وقل لهما قولا كريما ﴾ والقول الحسن فقال : ﴿ وقل لهما قولا كريما ﴾ أى لينا لطيفا بأدب وتوقير . وقوله : ﴿ واخفض لهما جناح الذل من الرحمة ) أى ثواضع لهما ﴿ وقل رب ارحمهما ﴾ في كبرهما وعند وفاتهما ﴿ كا ربياني صغيراً ﴾ .

وفى هذه الآيات المحكات من سورة الإسراء ثمان عشرة مسألة ، بدأها الله بقوله : ( لا تجعل مع الله إلها آخر فتقعد مذموما مخذولا ﴾ وختمها بقوله : ( ولا تجعل مع الله إلها آخر فتلتى! فى جهنم ملوما مدحوراً ) ونبهنا الله سبحانه على عظم شأن هذه المسائل بقوله : ( ذلك بما أوحى إليك ربك من الحكة ) .

قاله المصنف رحمه الله تعالى ( والمسائل التي أشار إليها الشيخ :

(۱) النهى عن الشرك (۲) الأمر بعبادة الله وحده (۳) الإحسان إلى الوالدين (٤) إيتاء ذا القربى حقه (٥) إيتاء المسكين حقه (٦) إيتاء ابن السبيل حقه (٧) النهى عن التبذير (٨) النهى عن الإمساك بدون إسراف (٩) النهى عن قتل الأولاد (١٠) النهى عن الزنى (١١) النهى عن قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق الاولاد (١٠) النهى عن قربان مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن (١٣) الأمر بالوفاء بالعهد (١٤) الأمر بالوفاء بالحكيل (١٥) الأمر بالوفاء بالوفاء بالوفاء بالمهاد (١٤) الأمر بالوفاء بالمهاد بغير علم (١٥) النهى عن المشي في الارض مرحاً (١٨) النهى عن المشرك )

وقد تواترت الاحاديث عن النبي بالله في الأمر ببر الوالدين وتحريم عقوقها، وفي صحيح البخاري عن ابن مسعود رضى الله عنه عن النبي بالله قلت يا رسول الله: أي الاعمال أفضل قال: « الصلاة على وقتها » قلت: ثم أي ، قال: « بر الوالدين » قلت: ثم أي ، قال: « الجهاد في سبيل الله » . وفي الصحيحين عن أي بكرة وضي الله عنه ، قال رسول الله بالله عنه ، قال رسول الله بالله ، وعقوق الوالدين ، وكان متكتًا فجلس \_ يا رسول الله ، قال: « الإشراك بالله ، وعقوق الوالدين ، وكان متكتًا فجلس \_ يا رسول الله ، قال: « الإشراك بالله ، وعقوق الوالدين ، وكان متكتًا فجلس \_

# وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً ﴾ ('' الآية . وقوله : ﴿ ثُقُل تَعَالَوْا أَ تُدُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمَ عَلَيْكُم أَنْ لاَ تَشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً ﴾ ('' الآيات .

فقال: وألا وقول الزور، ألا وشهادة الزور، فحازال يكررها حتى قلنا ليته سكت. وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رجل: يا رسول الله من أحق الناس بحسن صحابتى؟ قال: وأمك، قال: ثم من؟ قال: وأمك، قال: ثم من؟ قال: وأمك، قال: ثم من؟ قال: وغيراه. وعن أبي أسيد ثم من؟ قال: وغيراه. وعن أبي أسيد الساعدى رضى الله عنه قال: بينها نحن جلوس عند النبي والله إذ جاءه رجل من بني سلمة فقال: يا رسول الله: هل بني من بر أبوى شيء أبرهما به بعد موتهما؟ قال: و نعم: الصلاة عليهما، يعنى الدعاء لهما والاستغفار لهما وإنفاذ عهدهما من بعدهما وصلة الرحم التي لا توصل إلا بهما وإكرام صديقهما. رواه أبو داود وابن ماجة وابن حبان في صحيحه. قال شيخ الإسلام: تجب طاعتهما فيا فيه نفع لهما ولو شق على الولد

(۱) وقوله تعالى: ﴿ واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً ﴾ الآية . قال ابن كثير: يأمر تعالى عباده بعبادته وحده لا شريك له فإنه الحالق الرازق المنعم المتفضل على خلقه فى جميع الحالات ، فهو المستحق منهم أن يوحدوه ولا يشركوا به شيئاً من مخلواته ، وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة فقرن الآمر بعبادته بالنهى عن الشرك فيها فدل على أن اجتناب الشرك شرط فى صحة العبادة وشيئاً نكرة فى سياق النهى تدم كل شىء مما يعبد من دون الله ، سواء كان ملكا أو نبياً أو ولياً أو غير ذلك . وهذه الآية تسمى آية الحقوق العشرة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى: لانها تضمنت عشرة حقوق: (۱) الآمر بعبادته وحده والنهى عن الشرك به (۲) الآمر بالإحسان إلى الوالدين (۲) الإحسان إلى الجار (٤) الإحسان إلى الجار (٤) الإحسان إلى الجار وهو الرفيق فى السفر ، وقبل المراة وقبل غير ذلك (٩) الإحسان إلى ابن السبيل وهو الرفيق فى السفر ، وقبل المرأة وقبل غير ذلك (٩) الإحسان إلى ابن السبيل .

(٢) وقوله تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالُوا أَتُلْ مَا حَرَمَ وَابِكُمْ عَلَيْكُمْ أَنْ لَا تَشْرَكُوا بِهِ شَيْئًا وَبَالُوالَدِينَ إِحْسَانًا وَلَا تَقْتَلُوا أُولَادُكُمْ مِنْ إَمْلَاقَ نَحْنَ نُرزُقَبِكُمْ وَإِيَاهُمْ ، =

= ولا تقربوا الفواحش ما ظهر منها وما بطن ، ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق ذلكم وصاكم به لعلمكم تعقلون . ولا تقربوا مال اليقيم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلخ أشده ، وأوفوا الكيل والميزان بالقسط ، لا مكلفٌ نفساً إلا وسعما ، وإذا قلتم فاعدلوا ولو كان ذا قربي ، وبعهد الله أوفوا ذلكم وصاكم به لعلمكم تذكرون وأن هذا صراطى مستقيما فاتبعوه ، ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذالـ كم وصاكم به لعلـ كم نتقون ﴾ . قال ابن كثير : يقول تعالى البيه ورسوله محمد مِرَالِيِّهِ : قُلْ يَا مُحَدُّ لِهُوَلاءُ المشركين الذين عبدوا غير الله وحر موا ما رزقهم الله وقتلوا أولادهم وكل ذلك فعلوه بآرائهم الفاسدة وتسويل الشيطان لهم تعالوا أى هلموا وأقبلوا أنل أى أقص عليكم وأخبركم بما حرم ربكم عليكم حقاً ، لا تخرصا ولا ظنا بل وحى منه وأمر من عنده وأن لا تشركوا به شيئًا ، وكأن في الكلام محذوفا دل عليه السياق تقديره وصاكم أن لا تشركوا به شيئًا ، ولهذا قال في آخر الآية : ﴿ ذَلَّهُ وَصَاكُمْ بِهِ ﴾ انتهى وشيئًا نكرة تعم كل ما عبد من دون الله والنهى عن الشرك يستدعى التوحيد بالاقتضاء وهو الشاهد من الآية للترجمة قال في و قرة العيون ، وقد وقع الاكثر من متأخرى هذه الامة في هذا الشرك الذي هو أعظم المحرمات كما وقع فى الجاهلية قبل المبعث عبدوا القبور والمشاهد والاشجار والاحجار والطواغبت والجن كماعيد أولئك اللات والعزى ومناة وهبل وغيرها من الاصنام والاوثان واتخذوا هذا الشرك ديناً ونفروا إذا دعوا إلى التوحيد أشد النَّــُــَــُــُ وَأَشْتَد غَصْبُهُم لَمْ وَدَاتُهُم كَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَإِذَا ذَكُرُ اللَّهُ وحده اشحازت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة ، وإذا ذكرَ الذين من دونه إذا هم يستبشرون ، وقال تعالى : ﴿ أَنَهُمَ كَانُوا إِذَا قَيْلَ لَهُمْ لَا إِنَّهُ إِلَّا اللَّهِ يَسْتَكَبَّرُونَ ﴾ الآية . علموا أن لا إنه إلا الله تننى الشرك الذي وقموا فيه فأنكروا التوحيد الذي دات عليه فصار أولئك المشركون الاولون أعلم بمعنى لا إله إلا الله من أكثر المتأخرين لا سما أهل العلم منهم الذين لهم دراية فى بَعض الاحكام وعلم السكلام ، فجهلوا توحيد العبادة فوقعوا فى الشرك المنافى له وزينوه للناس ، وجهلوا توحيد الاسماء والصفات وأنسكروه أيضاً وصنفوا فيه السكتب لاعتقادهم أنه حق وهو بأطل وفد اشتدت غربة ألإسلام حتى عاد المعروف منكرا والمنسكر معروفا انشأ عَلَى هَذَا السَّفِيرِ وَهُرُمُ عَلَيْهِ الْحَبِّيرِ . وقد قال ﷺ : ﴿ بِدَأَ الْإِسْلَامُ غُرِيبًا وسيعود غريباً كابدا.

= وقوله: (وبالوالدين إحساناً). قال القرطبي: الإحسان إلى الوالدين برهما وامتثال أمرهما وحفظهما وصيانتهما وإزالة الرق عنهما وترك السلطنة عليهما وإحسانا منصوب على المصدرية وناصبه فعل من لفظه تقديره وأحسنوا بالوالدين احسانا.

وقوله: (ولا تقتلوا أولادكم من إملاق) الإملاق الفقر، أى لا تئدوا بناتكم خشية العبلة والفقر، فإنى رازقكم وإياهم، وكأن منهم من يفعل ذلك بالإناث خشية العار وبالذكور خشية الافتقار، وفى الصحيحين عن ابن مسعود رضى الله عنه قال، قلت: يا رسول الله أى الذنب أعظم؟ قال: وأن تجعل لله ندأ وهو خلقك، قلت: ثم أى؟ قال: وأن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك، قلت: ثم أى، قال: وأن ترانى حليلة جارك، ثم تلى رسول الله بالحق ولا يزنون، لا يدعون مع الله إلها آخر ولا يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق ولا يزنون، ومن يفعل ذلك يلن أثاما بضاعف له العذاب يوم القيامة ويخلد فيه مهانا إلا من تأب كه الآية

وقوله: ﴿ وَلاَ تَفْرِبُوا الْفُواحَشُ مَا ظَهْرُ مِنْهَا وَمَا بِطَنَ ﴾ قال ابن عطية: نهى عام عن جميع الفواحش وهى المعاصى . وظهر وبطن حالتان تستوفيان أفسام ما جعلتا له من الاشياء . وقيل: الظاهر ما بينك وبين الحلق والباطن ما بينك وبين آلة .

قوله: ﴿ وَلا تَقْتُلُوا النَّفُسِ التِي حَرَّمُ اللَّهِ إِلاَ بِالْحَقِّ ﴾ . قال ابن كثير: هذا ما نص الله على النهى عنه ألم كيداً ، وإلا فهو داخل في النهى عن الفواحش. وفي الصحيحين عن ابن مسعود رضى الله عنه مرفوعا: ﴿ لا يُحل دَم امرى مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزانى ، والنفس بالنفس ، والنارك لدينه المفارق للجاعة » .

وقوله: ﴿ ذَٰلُـكُمْ وَصَاكُمُ بِهِ لَعَلَّمُ تَعْفَلُونَ ﴾ قال ابن عطية : ذَٰلُـكُمْ إِشَارَةَ إِلَى هَذَهُ المحرمات والوصية الآمر المؤكد المقرر .

وقوله: ﴿ لَمُلَّكُمُ تَمْقُلُونَ ﴾ أى تفهمون عنه ذكراً ولا تعقلون ، ثم تذكرون ثم تتقون لانهم إذا عقلوا تذكروا فإذا تذكروا خافوا واتقوا المهالك .

وقوله ( ولا تقربوا مال اليتم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده ) قال ابن عطية : هذا نهى عن القرب الذي يعم وجوه التصرف ، وفيه سد الذريعة ثم استثنى ما يحسن وهو التثمير والسعى في نمائه . قال مجاهد : التي هي أحسن التجارة فيه فن كان من الناظرين له ما يعيش به فالاحسن إذا ثمر مال اليتم أن لا يأخذ منه نفقة ولا أجرة ولا غيرهما ، ومن كان من الناظرين لا مال له ولا يتفق له نظر إلا بأن ينفق على نفسه من ربح نظره فالاحسن أن ينظر ويا كل بالمعروف . قال ابن زيد : وقوله : حتى يبلغ أشده قال مالك وغيره هو الرشد وزوال السفه مع البلوغ . قال ابن عطية : وهو أصح الاقوال وأليقها بهذا الموضع ويدل عليه قوله تعالى : ( وابتسلوا اليتاي حتى إذا بلغوا النسكاح فإن آنستم منهم رشداً فادفعوا إليهم أموالهم ) فاشترط للدفع إليهم ثلاثة شروط : الاول : ابتلاؤهم وهو اختبارهم وامتحانهم بما يظهر به «عرفتهم لمصالح أنفسهم وتدبير أموالهم ، والثانى : البلوغ ، والثالث : الرشد

وقوله: ﴿ وأوفوا الكيل والميزان بالقسط ﴾ والقسط العدل ﴿ لا مُـكلف نفساً إلا وسعها ﴾ أى من اجتهد فى أداء الحق وأخذه فأخطأ بعد استفراغ وسعه وبذل جهده فلا حرج عليه

وقوله: ﴿ وَإِذَا قَلْمُ فَاعِدُلُوا وَلُو كَانَ ذَا قَرِبِي ﴾ هذا أمر بالعدل في القول والفعل على القريب والبعيد لا يتغير بالرضي والفضب

وقوله: ﴿ وَبِعَهُدُ اللهَ أُوفُوا ﴾ قال ابن جرير وغيره وبوصية الله التي وصاكم بها فأوفوا . قال في الشرح: والظاهر أن الآية فيما هو أخص كالبيعة والذمة والأمان، فهذا هو المقصود بالآية، وإن كانت شاملة لما قالوا بطريق العموم.

وقوله : ﴿ ذَٰلَـكُمْ وَصَاكُمْ بِهِ لَمَلَـكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ أَى تَتَمَطُّونَ فَتَلْتَهُوا عَمَا كُنتُم عَلَيْهِ

وقوله: ﴿ وَأَنْ هَذَا صَرَاطَى مَسْتَهُمَا فَانْبَعُوهُ وَلَا تَتَبَعُوا السَّبِلُ فَتَفْرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلُهُ ﴾ لما نهى وأمر حذر عن اتباع غير سبيله ، وأمر باتباع طريقه فإن الصراط الطريق الذي هو دين الإسلام مستقياً ومعناه مستوياً قريماً لا اعوجاج فيه فأمر باتباع طريقه الذي طرقه وشرعه على لسّان محمد عَلَيْكُ ونهايته الجنة ، =

 ونهى عن اتباع السبل، وروى الإمام أحمد والنسائى والداربى وابن أبى حاتم والحاكم وصححه عن ابن مسعود رضى الله عنه قال خط رسول الله عليه خطأ بيده ثم قال : وهذا سبيل الله مستقباً، ثم خط خطوطًا عن يمين ذلك الخط وعن شماله ثم قال: , وهذه سبل ليس منها سبيل إلا عليه شيطان يدءو إليه ، ، ثم قرأ : ﴿ وَأَنَّ هذا صراطى مستقما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ﴾ . قالَ شيخ الإسلام على حديثُ ابن مسمودهذا . وإذا تأمل العاقلُ هذا المشالُ وتأملُ سائر الطوائف من الخوارج ، ثم المعتزلة ، ثم الجهمية والرافضة ومن أقرب منهم إلى السنة من أهل الـكلام مثل الـكرامية والـكلابية والأشعرية وغيرهم ، وأن كلا منهم له سببل يخرج به عما عليه الصحابة وأهل الحديث ، ويدَّعي أن سبيله هو الصواب وجد أنهم المراد بهذا المثال الذي ضربه المعصوم الذي لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحى يوحى . انتهى . وقال أيضاً : الصراط المستقم هو أمور باطنة في القلب من اعتقادات وإرادات وغير ذلك ، وأمور ظاهرة من أفوال وأفعال قد تدكمون عبادات وقد تسكون أيضاً عادات في الطعام واللباس والنسكاح والمسكن والاجتماع والافتراق والسفر والإقامة وغير ذلك ، وهذه الامور الباطنة والظاهرة بينهما \_ ولا بد \_ ارتباط ومناسبة انتهى . وقال ابن القيمرحمالله ولنذكر في الصراط قولا وجيزا ، فإن الناس قد تنوعت عباراتهم عنه بحسب صفاته ومتعلقاته وحقيقته شيء واحد وهو طريق الله الذي نصبه لعباده موصلا لهم إليه ولا طريق إليه سواه وهو إفراده بالعبادة وإفراد رسوله بالطاعة ، فلا يشرك به أحداً في عبادته ولا يشرك برسوله أحداً في طاعته فيجرد التوحيد ويحرد متابعة الرسول مالية ، وهذا مضمون شهادة أن لا إله إلا الله وأن محداً رسول الله فأى شيء فسر به الصراط فهو داخل في هذين الأصلين انتهي . وعن مجاهد في قوله : ﴿ وَلَا تَتْبَعُوا السَّبِّلُ ﴾ قال البدع والشَّبَّات ، رواه ابن جرير . قال سهل بن عبد الله : عليكم بالسنة وآلائر فإنى أخاف أنه سيأتى عن قليل زمان إذا ذكر الإنسان النبي مُنْكِيِّ في جميع أحواله ذموه ونفروا عنه وتبرءوا منه أوذلوه وأهانوه

وفيه عظم شأن الثلاث الآيات الحكات من سورة الأنعام عند السلف وفيها عشر مسائل قاله المصنف =

قال ابن مسعود (۱): • من أَرَادَ أَن يَنظُرُ إِلَى وَصِيَّة محد وَ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْم

# وعِن مُعَاذِ بنِ جَبِّلِ (٣) رضى الله عنـه قال: كُنتُ رُدِيفَ

= قلت: بل فيما أحد عشر مسألة (١) النهى عن الشرك (٢) الإحسان إلى الوالدين (٣) النهى عن قتل الأولاد (٤) النهى عن قربان الفواحش (٥) النهى عن قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق (٣) النهى عن قربان مال اليتيم إلا بالتي هى أحسن (٧) الأمر بالوفاء بالكيل والوزن (٨) الآمر بالعدل في القول (٩) الآمر بالوفاء بالعهد (١٠) الآمر باتباع الصراط المستقيم (١١) النهى عن اتباع السبل.

(١) قوله: (قال أن مسعود) وهو عبد أنه بن مسعود بن غافل ـ بمعجمة وفاء ـ ابن حبيب الهذلى أبو عبد الرحن صحابى جليل من السابقين الاولين وأهل بدر وأحد والحندق وبيعة الرضوان، ومن كبار علماء الصحابة، أمره عمر على السكوفة، مات سنة اثنتين وثلاثين رضى أنه عنه

(٢) قوله (من أراد أن ينظر إلى وصية محمد مِرَاقِي الني علمها خاتمه \_ يعني التي الني عليها وختمها فلم تغير ولم تبدل ـ فاليقرأ قوله تعالى ﴿ قل تعالوا أتل ما حرم ربكم عليكم ﴾ ) إلى آخر الآيات الثلاث

وهـــذا الآثر رواه الترمذى وحسنه ، وابن المنذر وابن أن حاتم بنحوه ، وليس المراد أن النبي بيالي كتبها وختم عليها ، وإنما المراد أنه بيالي لو أوصى لما أوصى إلا بما أوصى به ربه فى كتابه ، كما قال بيالي فيما رواه مسلم ، وإنى تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تصلوا : كتاب الله ،

وفيه التنبيه على وصية رسول الله ﷺ عند موته ، قاله المصنف رحمه الله (٣) قوله (وعن معاذ بن جبل) بن عمرو بن أوس الانصارى الحزرجى \_\_\_\_

النبي عَيَّالِيْ عَلَى حَارِ (') فقال لى « يا مُعاذ أتدرى ما حَقَّ الله على العباد وما حَقُ الله » ؟ (') فقلت : الله ورسوله أعلم (") قال : « حَقُ الله على العباد أن يعبدوه و لا يشركوا به شيئا(')، وحَقُ العباد

= أبو عبد الرحمن صحابى مشهور من أعيان الصحابة رضى الله عنه ، شهد بدراً ، وما بعدهاً . قال النبي بيالية : , معاذ أعلم أمتى بالحلال والحرام ، كان اليه المنتهى في العلم والاحكام والقرآن ، بعثه النبي بيالية إلى اليمن معلماً ومفقها ، وقد استخلفه النبي بيالية على أهل مكة يوم الفتح يعلمهم دينهم . مات سنة ثمان عشرة بالشام

(١) قوله (كنت رديف النبي ﷺ على حمار ) فى رواية اسمه عفير أهداه له المقوقس صاحب مصر ، قاله فى فتح المجيد

وفيه فضيلة معاذ إرداف النبي بالله الله خلفه ، وجواز الإرداف على الدابة إذا كانت تطيق ذلك وتواضعه بالله لكوب الحار مع الإرداف عليه ، قاله المصنف رحمه الله

(٢) قوله (فقال لى يا معاذ أتدرى ما حق الله على العباد، وما حقّ العباد على الله ؟). أخرج السؤال بصيغة الاستفهام ليكون أوقع فى النفس وأبلغ فى الفهم ، فإن الإنسان إذا سئل عن مسئلة لا علم له بها ثم أخبر عنها بعد الامتحان بالسؤال يكون أدعى لفهمها وحفظها . . والدراية ، المعرفة

وفيه جواز تخصيص بعض الناس بالعلم دون بعض قاله المصنف رحمه الله تعالى

#### (٣) قوله ( فقلت : الله ورسوله أعلم )

وفيه قول المسئول عما لا يعلم: الله ورسوله أعلم ، قاله المصنف رحمه الله . وهذا فى حياة الرسول يُرَافِينَجُ وفيه حسن الآدب من المتعلم وأنه ينبغى لمن سُئل عما لا يعلم أن يقول ذلك بخلاف أكثر المتكفين قاله فى « فتح الجيد ،

(٤) قوله (قال حق الله على العباد أن يعبدوه) أى يوحدوه (ولا يشركوا به شيئا ) وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة فنني الشرك أكبره وأصغره شرط في صحة العبادة وشيئا أكرة في سياق النبي تعم كل شيء بما يعبد من دون الله \_\_\_\_

### على الله أن لا يعذَّبَ من لا يشركُ به شيئًا » (١) • قلت: « يا رسول

وفى بعض الآثار الإلهية يقول الله تعالى إنى والجن والإنس فى نبأ عظيم ، أخلق وهميعبد غيرى ، وأرزق وكشكر سواى ، خيرى إلى العباد نازل ، وشرهم إلى العباد ، أتحبب اليهم بالنعم ويتبغضون إلى بالمعاصى .

وفيه معرفة حق الله علينا قاله المصنف رحمه الله تعالى هذا الحق أشار العلامة ابن القيم رحمه الله بقوله:

حق الإله عبادة بالآمر لا بهوى النفوس فذاك الشيطان من غير إشراك به شيئا هما سببا النجاة فحبذا السببان لم ينج من غضب الإله وناره إلا الذى قامت به الاصلان والناس بعدد فشرك بإلاهه أو ذو ابتداع أو له الوصفان

(1) قوله (وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً) اقتصر على نفى الشرك لانه يستدعى التوحيد بالاقتضاء وإثبات الرسالة باللزوم إذ من كذب رسول الله فقد كذب الله ومن كذب الله فهو مشرك كقول القائل من توضأ صحت صلاته، أى مع سائر الشروط، قاله الحافظ بن حجر. وهذا الحق هو الذي أحقه تعالى على نفسه كرما منه وفضلا ومعناه أنه متحقق لا محالة لانه قد وعدهم ذلك جزاء على توحيده، وعدالله، لا يخلف الله وعده، وليس على الله حق واجب بالمقل كما تقول الممتزلة ولذا قبل:

ما للعباد عليه حق واجب كلا ولا سعى لديه ضايع إن عذبوا فبعدله ، أو نعموا فبفضله وهو السكريم المواسع

قال شيخ الإسلام وهذا الحق هو استحقاق إنعام وفضل ليس هو استحقاق مقابلة كما يستحق المخلوق على المخلوق فن الناس من يقول لا معنى للاستحقاق إلا أنه أخبر بذلك ووعده صدق ولسكن أكثر الناس يثبتون استحقاقا زائدا على هذا كما دل عليه الكتاب والسنة ، قال تعالى (وكان حقا علينا نصر المؤمنين ) وكما في حديث معاذ هذا ، ولسكن أهل السنة يقولون : هو الذي كتب على نفسه الرحة \_\_\_

الله أفلا أَ بِشَر الناس؟ قال لا تبشّرهم « فيتُ كلوا (')» · وأُخرجاه في الصحيحين (۲)

= وأوجب هذا الحق على نفسه ولم يوجبه عليه مخلوق ، والمعتزلة يدعون أنه واجب عليه بالقياس على المخلوق وأن العباد هم الذين أطاعوه بدون أن يجعلهم له وأنهم مطيعين يستحقون الجزاء بدون أن يكون هو الموجب وغلطوا فى ذلك وفيه معرفة حق العباد علىالله إذا أدوا حقه ، قاله المصنف

(1) قوله (قلت يا رسول الله ، أفلا أبشر الناس؟ قال : , لا تبشر مَ فيتكلوا ، ) . وفي رواية : , إلى أخاف أن يتكلوا ، \_ أى يعتمدوا على ذلك \_ فيتركوا التنافس في الاعمال الصالحة . وفي رواية فأخبر بها معاذ عند موته تأثما \_ أى تحرجا \_ خوفا من الإثم .

وفيه أن هذه المسئلة لا يعرفها أكثر الصحابة ، وعظم شأن هذه المسئلة وجواز كتمان العلم للمصلحة واستحباب بشارة المسلم بما يسره ، وفيه ما كان عليه الصحابة من الاستبشار بمثل هذا والخوف من الاتكال على سعة رحمة الله ، قاله المصنف رحمه الله

(۲) قوله (أخرجاه) أى البخارى وهو محمد بن اسمعيل بن ابراهيم الجعنى مولاهم الحافظ صاحب: الصحيح والناريخ والآدب المفرد، روى عن الإمام أحمد والحميدى وابن المدينى وغيرهم، وعند مسلم والنسائى والترمذى والفربرى راوى الصحيح ولد سنة أربع وستين ومائة ومات سنة ست وخسين ومائتين، ومسلم هو ابن الحجاج بن مسلم القشيرى النيسابورى صاحب الصحيح والعلل والوحدان روى عن أحمد بن حنبلو يحيى بن معين وأبي خيثمة وابن أبي شيبة وطبقتهم وعن البخارى وعنه الترمذى وابراهيم بن محمد بن سفيان راوى الصحيح ولد سنة أربع ومائتين ومات سنة إحدى وستين ومائتين بنيسابور . رحمها الله تعالى

#### ۲ - باب

# فضلِ التوحيد (''وما ميكفَّر من الدُّنوب ('' وقولِ الله تعالى﴿الذين آمنوا ولم يَلبِسُوا إِيما َنهم بظلم﴾ الآية ('''

(۱) قوله (باب فضل التوحيد) إنما بوبت الكتب ليكون أنشط للطالب إذا ختم بابا وشرع في آخر ، وأبعث لهمته كالمراحل التي يطلبها المسافر ليرتاح عندها ولذا كان القرآن سوراً ولانه أسهل في وجدان المسائل وأدعى لحسن الترتيب وسميت الآبواب تراجم لانها تترجم عما بعدها أى تبينه بوجه إجمالي ومنه الترجمان لما ذكر الشيخ رحمه الله تعالى التوحيد ناسب أن يذكر فضلة ترغيبا فيه والمراد بالتوحيد توحيد العبادة قاله في قرة العيون

(۲) قوله (وما يكفر من الذنوب) يحتمل أن تكون ما موصولة والعائد مخدوف أى وبيان الذى يكفره من الذنوب، وأن تسكون مصدرية أى وتسكفيره الذنوب وهذا أظهر لآن كونها موصولة يوهم أن هناك ذنوباً لا يكفرها التوحيد وهذا ليس بمراد

(٣) قوله (وقول الله تعالى ﴿ الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الامن وهم مهندون ) ومعنى آمنوا وحدوا وقوله (ولم يلبسوا إيمانهم بظلم ) أى لم يخلطوا توحيدهم بشرك (أولئك لهم الآمن وهم مهندون) قال الحسن والسكلي لهم الآمن في الآخرة (وهم مهندون) في الدنيا وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة وروى الإمام أحمد عن ابن مسعو درضي الله عنه قال: لما نزلت ﴿ الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم ﴾ شق ذلك على أصحاب رسول الله والله فقالوا: يا رسول الله وأينا لا يظلم نفسه قال النبي والله إنه ليس الذي تعنون ألم تسمعوا ما قال العبد الصالح ينا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظم ﴾ إنما هو الشرك ، قال شيخ الإسلام وانه لا أمن ولا اهتداء إلا لمن لم يظلم نفسه ، فبين لهم النبي والله العبد لنفسه ، وانه لا أمن ولا اهتداء إلا لمن لم يظلم نفسه ، فبين لهم النبي والله بله بله المعبد ألله بنا الشرك ظلم في كتاب الله فلا يحصل الآمن والاهتداء إلا لمن لم يلبس إيمانه ببذا وظلم فن سلم من أجناس الظلم الثلاثة يعنى : الظلم الذي هو الشرك ، وعلم العباد ، وظلم العباد ، وظلم العباد ، وظلم لنفسه بما دون الشرك ، كان له الآمن التام والاهتداء النام ، ومن لم يسلم عليه وظلم النام ، ومن لم يسلم عليه وظلم النام ، ومن لم يسلم عليه وظلم النام والاهتداء النام ، ومن لم يسلم عليه وظلم النام ، ومن لم يسلم عليه و الشرك ، وعلم النام ، ومن لم يسلم عليه و الشرك ، وعلم النام و الأسلام النام ، ومن لم يسلم عليه و الشرك ، وعلم النام و الشرك ، وعلم الشرك ، وعلم الشرك ، وعلم الشرك ، وعلم النام و الشرك ، وعلم النام و الشرك ، وعلم السرك ، وعلم الشرك ، وعلم السرك ، وعلم الشرك ، وعلم السرك ، والاعتمال السرك ، وعلم السرك ، وعلم السرك ، وعلم السرك ، وعلم الس

## عن عُبادةً بن الصامِت (١) رضى الله عنه قال: قال رسول الله عَلَيْنَةً

- من ظلم نفسه كان له الآمن والاهتداء مطلقا ويحصل لهمن نقص الآمن والاهتداء بحسب ما نقص من إيمانه بظلمه لنفسه ، قال : وليس مراد النبي بالله بقوله ، إنما هو الشرك ، أن من لم يشرك الشرك الآكبر يكون له الآمن التام والاهتداء التام فإن أحاديثه السكثيرة مع نصوص القرآن تبين أن أهل السكبائر معرضون للخوف لم يحصل لهم الآمن التام والاهتداء التام فالآمن أمنان : أمن مطلق ، وأمن مقيد . فالأول هو الآمن من العذاب وهو لمن مات على التوحيد ولم يصر على السكبائر ، الثانى لمن مات على التوحيد مع الإصراء على الكبائر فله الآمن من الحلود في الناو ففرق بين الآمن المطلق ومطلق الآمن

و في اله إنما هو الشرك إن أراد به الآكبر فقصوده أن من لم يكن من أهله فهو آمن مما وعد به المشركون من عذاب الدنيا والآخرة وهو مهتد إلى ذلك ، وإن كان مراده حبس الشرك فيقال ظلم العبد لنفسه كبخله لحب المال ببعض الواجب هو شرك أصغر ، وحبه ما يبغض الله حتى يقدم هواه على عبة الله شرك أصغر ، ونحو ذلك فهذا فاته من الآمن والاهتداء بحسبه ، ولهذا كان السلف يدخلون الذنوب في هذا الظلم بهذا الاعتبار . وقال أيضا : وهذه آية عظيمة تنفع المؤمن الحنيف في مواضع فإن الإشراك في هذه الآمة أخنى من دبيب النمل ، وكثير من المتنقبة وأجناد الملوك وأتباع القصاة والعامة المتبعة لحؤلاء يشركون شرك الطاعة فيجمل الواجب ما أوجبه متبوعه والحرام ما حرمه متبوعه والحلال ماحله متبوعه والدين ما شرعه إما دينا وإما دينا ودنيا، ثم يخوف من امتنع من هذا الشرك وهو لا يخاف أنه أشرك بالله شيئا في طاعته بغير سلطان امتنع من هذا الشرك وهو لا يخاف أنه أشرك بالله شيئا في طاعته بغير سلطان انتهى

وفيه سعة فضل الله وكثرة ثواب التوحيد عند الله وتكفيره مع ذلك للذنوب ومعرفة تفسير آية الانعام، قاله المصنف رحمه الله تمالى

(۱) قوله (عن عبادة بن الصامت) بن قيس الانصارى الخزرجى أبو الوليد أحد النقباء، بدرى مشهور مات سنة أربع وثلاثين وله اثنتان وسبعون سنة رضى الله عنه

«من شم \_\_\_\_ دَ أَن لا إِلٰهَ إِلاَّ اللهُ (١)

قال (قال رسول الله عليه من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محداً عبده ورسوله وأن عيسى عبد الله ورسوله وكلته القاها إلى مريم وروح منه وأن الجنة حق والنارحق، أدخله الله الجنة على ما كان من العمل. أخرجاه) قال النووى هذا حديث عظيم جليل الموقع وهو من أجمع الاحاديث المشتملة على العقائد جمع فيه ما يخرج من ملل الدكفر على اختلاف عقائدهم وما يباين به جميمهم انتهى.

(١) قوله ( من شهد أن لا إله إلا الله) أى تسكلم بهذه السكلمة العظيمة عارفاً لمعناها من أنه لا معبود بحق إلا الله عاملا بمقتضاها باطنا وظاهراً كما دل عليه قوله ( فاعلم أنه لا إله إلا الله ) وقوله ( إلا من شهد بالحق وهم يعلمون ) أما النطق بها من غير معرفة لمعناها ولاعمل بمقتضاها فإن ذلك غير نافع ، يدل على هذا قوله : من شهد كيف يشهد وهو لا يعلم

قال القرطى في المفهم على صحيح مسلم باب و لا يكنى التلفظ بالشهادتين بل لابد من استيفاء القلب ، هذه الرّجة تنبيه على فساد مذهب غلاة المرجثة القائلين بأن النلفظ بالشهادتين كاف في الإيمان ، وأحاديث هذا الباب يعنى التي ذكرها مسلم تدل على فساده بل هو مذهب معلوم الفساد من الشريعة لمن وقف عليها ، ولانه يلزم منه تسويغ النفاق والحكم للمنافق بالإيمان الصحيح وهو باطل قطعا انتهى .

وقال شيخ الإسلام: الإله هو المعبود المطاع فإن الإله هو المألوه، والمألوه هو الذى يستحق أن يعبد، وكونه يستحق أن يعبد هو بما اتصف به من الصفات التي تستازم أن يكون هو المحبوب غاية الحب المخضوع له غاية الحضوع. قال: فإن الإله هو المحبوب المعبود الذى تألهه القلوب بحبا وتخضع له وتذل له وتخافه وترجوه وتنيب إليه في شدائدها وتدعوه في مهماتها وتتوكل عليه في مصالحها وتلجأ اليه وتطمئن بذكره وتسكن إلى حبه وليس ذلك إلا لله وحده، ولهذا كانت: لا إله إلا الله أصدق السكلام، وكان أهلها أهل الله وحزبه، والمنكرون لها أعداءه وأهل غضبه ونقمته فإذا صحت صح بها كل مسئلة وحال وذوق وإذا لم يصححها العبد فالفساد لازم له في علومه وأعماله انهي .

## وحده (۱) لا شريك له ، وأن محدًا عبدُه ورسوله (۲) ، وأن عيسي ا

وقال الزمخشرى: الإله من أسماء الآجناس كالرجل والفرس يقع على كل معبود بحق أو باطل ثم غلب على المعبود بحق. وقال ابن القيم فى بدائع الفوائد رداً لقول من قال إن المستشى منه، قال: بل هو عزج من المستشى منه وحكمه، فلا يكون داخلا فى المستشى إذ لو كان كذلك لم يدخل الرجل فى الإسلام بقوله لا إله إلا الله لانه لم يثبت الإلهية لله تمالى وهذه أعظم كلة تضمنت بالوضع ننى الإلهية عما سوى الله وإثباتها له بوصف الاختصاص فدلالتها على إثبات الإلهية أعظم من دلالة قولنا الله ولا يستريب أحد فى هذا البتة انتهى بمناه

وأما من زعم أن الإله القادر على الاختراع أو الغنى عما سواه الفقير إليه كلما عداه ونحو ذلك فهذا من لوازم الإلهية وليس هو المراد بمعنى لا إله إلا الله لآن معناها لامعبود بحق إلا الله فما أجهل عباد القبور وما أعظم ما وقعوا فيه من الشرك المنافى لكلمة الإخلاص: لا إله إلا الله فإن مشركى العرب جحدوا لا إله إلا الله لفظاً ومعنى ، وهؤلاء المشركون أقروا بها لفظاً وجحدوها معنى "

(١) وقوله ( رحده ) تأكيد للإثبات ، ( لا شريك 4 ) تأكيد للنفى

(٧) و قاله (وأن محمدا عبده ورسوله) أى وشهد أن محمدا عبده ورسوله وهو معطوف على ما قبله على نية تكرار العامل، والعبد هنا المملوك العابد أى مملوك الله تمالى وليس له من الربوبية والإلهية شي. فقوله (عبده ورسوله) أعلى مراتب العبد المبودية الخاصة والرسالة، والني تراتية أكمل الخلق في هاتين الصفتين الشريفتين وجمعها في حقه تراتية دفعا للإفراط والتفريط فإن كثيرا من يدعى أنه من الشريفتين وجمعها في حقه تركية وفرط بترك متابعته واعتمد على الآراء المخالفة لما جاء به وتعسف في تأويل أخباره بصرفها عن مدلولها والصدف عن الانقياد لها مع انطراحها

وشهادة أرب محمداً رسول الله تقتضى طاعته فيما أمر وتصديقه فيما أخبر واجتناب ما عنه نهى وزجر وأن لايعبد الله إلا بما شرع وأن يعظم أمره ونهيه ولا يقدم عليه قول أحد كاثناً من كان

# عبدُ الله ورسوله (1) وكلمتُه (٢) ألقاها إلى مريم (٣) ورُوح منه (١)،

قوله (وأن عيسى عبدالله ورسوله) وفى رواية وابن أمنه ، فقوله عبدالله ودعلى النصارى القائلين بأنه الله أو ابن الله أو ثالث ثلاثة ، تعالى الله عن قولهم علواً كبيراً ﴿ مَا اتَّخِذَ الله من ولد وما كان معه من إله إذاً لذهب كل إله بما خلق ولعلى بعضهم على بعض سبحان الله عما يصفون عالم الغيب والشهادة فتعالى عما يشركون ﴾

- (١) وقوله (ورسوله) رد على اليهود القاتلين بأنه ولد بغى لعنهم الله . قال القرطي: يستفاد من هذا الحديث ما يلقنه النصراني إذا أسلم
- (۷) قوله (وكلمته) قال الإمام أحد رحمه الله: إنما سمى عيسى عليه السلام كلمة الله لصدوره بسكلمة كن بلا أب ، وكان عيسى بكن ، وليس عيسى هو كن ولسكن بكن كان ، فسكن من الله قول وليس كن مخلوقا ، وكذب النصارى والجهمية على الله فى أمر عيسى وذلك أن الجهمية قالت : عيسى روح الله وكلمته إلا أن السكلمة مخلوقة ، وقالت النصارى عيسى روح الله من ذات الله وكلمة الله من ذاته
- (٣) وقوله (ألقاها إلى مريم) أى أرسل بها جبريل عليه السلام إليها فنفخ فيها من روحه بإذن الله فجبريل نفخ والله خلق بقول كن فكان فسبحان من لا يخلق غيره ولا يعبد سواه
- (٤) قول (وروح منه) يقول من أمره كان الروح فيه ، وقال أبى بن كعب : عيسى روح من الارواح التى خلقها الله واستنطقها بقوله ﴿ الست بربكم ؟ قالوا: بلى ﴾ قال الحافظ ابن حجر ووصفه بأنه منه ، فالمعنى أنه كان منه كما فى قوله ﴿ وسخر له كم ما فى السموات وما فى الارض جميعا منه ﴾ كما أن معنى الآية الآخرى أنه سخر هذه الاشياء كائنة منه أى أنه مكون ذلك وموجده بقدرته وحكمته . قال شيخ الإسلام : المضاف إلى الله تعالى إذا كان معنى لا يقوم بنفسه ولا بغيره من المخطوقات وجب أن يكون صفة لله تعالى قائمة به وامتنع أن تكون إضافتها إضافة خلوق مربوب وإذا كان المضاف عينا قائمة بنفسها كميسى وجبريل عليها السلام وأرواح بنى آدم امتنع أن تكون صفة لله تعالى لان ما قام بنفسه لا يكون صفة لغيره ، لمكن الاعيان المضافة إلى الله تعالى على وجهين أحدهما أن تضاف =

وأن الجنة حُثَّى والنار حُثَّى (¹)، أدخله اللهُ الجنة على ما كان من العمل (٢) ، أخرجاه. (٢)

= إليه لكونه خلقها وأبدعها فهذا شامل لجميع المخلوقات كقولهم: سماء الله وأرض الله فجميع المخلوقين عبيداً لله وجميع المال مال الله. الوجه الثانى أن تضاف اليه لما خصها به من معنى يحبه ويأمر به ويرضاه. كما خص البيت العتيق بعبادة فيه لا تسكون في غيره، وكما يقال في مال الحنس والني مال الله ورسوله، ومن هذا الوجه فعباد الله هم الذين عبدوه وأطاعوا أمره فهذه إضافة تتضمن ألوهيته وشرعه ودينه، وتلك إضافة تتضمن ربوبيته وخلقه انتهى ملخصا

(۱) و قول (والجنة حق والنارحق)، أى وشهد أن الجنة حق لا شك فيها وأنها موجودة الآن لان الله أخبر فى كنابه بأنه أعدها لمن آمن به وبرسله، قال تعالى ﴿ سَابِقُوا إِلَى مَفْرَة مِن رَبِّكُم وَجِنَة عَرْضَهَا كَعْرَضُ السّاء والآرضُ أعدت للذين آمنوا بالله ورسله ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم ﴾ وشهد أن النارحق وأنها موجودة الآن أعدها للسكافرين كما قال تعالى ﴿ وَاتَّهُوا النَّارِ التي أعدت للسكافرين ﴾ ولحديث محاجة الجنة والنار وغير ذلك من النصوص الدالة على وجودهما

وفيه الإيمان بالمعاد

( ٧ ) قوله (أدخله الله الجنة على ما كان من العمل) هذه الجلة جواب الشرط في قوله و من شهد أن لا إله إلا الله ، الخ. وفي رواية أدخله الله من أى أبواب الجنة الثمانية شاه . قال الحافظ بن حجر معنى قوله على ما كان من العمل من صلاح أو فساد لان أهل التوحيد لا بدلهم من دخول الجنة ويحتمل أن يكون معنى قوله على ما كان من العمل أن يدخل الجنة أهل الجنة على حسب أعمالهم في الدرجات

قال المصنف تأمل الحنس اللواتى فى حديث عبادة وإذا جمعت بينه وبين حديث عتبان تبين لك معنى قول لا إله إلا الله وتبين لك خطأ المفرورين وتأمل الجمع بين كون عيسى ومحمد عبدى الله ورسوليه ومعرفة اختصاص عيسى بكونه كلة الله ومعرفة كونه روحا منه ومعرفة فضل الإيمان بالجنة والنار ومعرفة قوله على ماكان من العمل

(٣) قوله (أخرجاه) ، أى البخارى ومسلم

## ولهما فى حديث عِتْبان (۱) « فانَّ اللهَ حَرَّم على النار من قال لا إلهُ إلا اللهُ يبتغى بذلك وجه الله » (۲)

(۱) قوله (ولهما) أى البخارى ومسلم (فى حديث عتبان) ـ بكسر العين بعدها مثناة فوقية ثم موحدة ـ ابن مالك بن عمرو بن العجلان الانصارى من بنى سالم بن عوف ، صحابى مشهور مات فى خلافة معاوية رضى الله عنه

(٢) قوله (فإن الله حرم على النار من قال لا إله إلا الله يبتغى بذلك وجه الله ) وهذا طرف من حديث طويل أخرجه البخارى ومسلم ورواه أيضا أحمد والنسائى وابن ماجه والبيهتي في و الاسماء والصفات ، اختصره المصنف وذكر منه ما يناسب الترجمة

وفيه التنبيه للشرط الذى فى حديث عتبان ومعرفة ذكر الوجه، قاله المصنف رحمه الله

واعلم أنه قد وردت أحاديث ظاهرها أن من أتى بالشهادتين حرمه الله على النار كحديث عتبان هذا وحديث أنس قال كان النبي عليه ومعاذ رديفه على الرحل فقال يامعاذ، قال لبيك وسعديك، قال يامعاذ قال لبيك وسعديك، قال يامعاذ قال لبيك وسعديك ثلاثا، قال ما من عبد يشهد أن لا إله إلا الله وأن محداً رسول الله صدقاً من قلبه إلا حرمه الله على النار، الحديث أخرجاه ولمسلم عن عبادة مرفوعا من شهد أن لا إله إلا الله وأن محداً عبده ورسوله حرمه الله على النار

ووردت أحاديث فيها أن من أتى بالشهادتين دخل الجنة وليس فيها أنه يحرم على النار منها حديث عبادة الذى تقدم قبل هذا وحديث أبي هريرة أنهم كانوا مع النبي بيلية في غزوة تبوك، وفيه فقال رسول الله بيلية ، أشهد أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله لايلتي الله عبد بهما غير شاك فيها فيحجب عن الجنة ، الحديث رواه مسلم . وحديث أبى ذر في الصحيحين مرفوعا ، ما من عبد قال لا إله إلا الله ثم مات على ذلك إلا دخل الجنة ، الحديث

وأحسن ما قيل فى ذلك ما قاله شيخ الإسلام وغيره أن هذه الاحاديث إنما هى فن قالها ومات عليها كما جاءت مقيدة بقوله، وقالها خالصا من قلبه مستيقنا بها قلبه غير شاك فيها بصدق ويقين فإن حقيقة التوحيد انجذاب الروح إلى الله =

= تعالى جملة فن شهد أن لا إله إلا الله خالصا من قلبه دخل الجنة لأن الإخلاص هو انجذاب القلب إلى الله تعالى بأن يتوب من الذنوب توبة نصوحا فاذا مات على تلك الحال قال ذلك فإنه قد تواترت الاحاديث بأنه يخرج من الغار من قال لا إله إلا الله وكان فى قلبه من الخير ما يزن شعيرة وما يزن خردلة وما يزن ذرة وتواترت بأن كثيرا بمن يقول لا إله إلا الله يدخل النار ثم يخرج منها وتواترت بأن الله حرم على النار من قال لا إله إلا الله ومن شهد ويسجدون لله ، وتواترت بأن الله حرم على النار من قال لا إله إلا الله ومن شهد أن لا إله إلا الله وأن تحداً رسول الله لسكن جاءت مقيدة بالفيود الثقال وأكثر من يقولها إنما يقولها تقليدا أو عادة ولم من يقولها لا يعرف الإيمان بشاشة قلبه وغالب من يقتل عند الموت وفى القبور أمثال هؤلاء كافى الحديث سمعت الناس يقولون بشاء فقلته وغالب أعمال هؤلاء إنما وجدنا إنما تقليد واقتداء بأمثالهم وهم من أقرب الناس من قوله تعالى ﴿ إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون ﴾

وحينئذ فلا منافاة بين الاحاديث لانه إذا قالها بإخلاص ويقين تام لم يكن فى هذه الحال مصراً على ذنب أصلا فان كال إخلاصه ويقينه يوجب أن يكون الله احب اليه من كل شيء ، فاذا لا يبتى فى قلبه إرادة لما حرم الله ولاكراءة لما أم الله وهذا هو الذي يحرم على النار . وإن كانت له ذنوب قبل ذلك فان هذا الإيمان والإحلاص والتوبة والحبة واليقين لا يترك له ذنبا الاعمى كما يمحو الليل النهار فاذا قالها على وجه الحكال المانع من الشرك الاكبر والاصغر فهذا غير مصر على فذا أقلما على وجه خلص به من الشرك ذنب أصلا فيغفر له ويحرم على النار وإن قالها على وجه خلص به من الشرك الاكبر دون الاصغر ولم يأت بعدها بما يناقض ذلك فهذه الحسنة لا يقاومها شيء من السيآت فيرجح بها ميزان حسناته كافي حديث البطاقة فيحرم على النار أيضا لكن تنقص درجته فى الجنة بقدر ذنوبه وهذا بخلاف من رجحت سيآته بحسناته ومات مصراً على ذلك فانه يستوجب النار . وإن قال لا إله إلا الله وخلص بها من الشرك الاكبر لسكنه لم يمت على ذلك بل أتى بعد ذلك بسيآت رجحت على حسنة توحيده فاوهنت ذلك التوحيد والإخلاص فأضعفته ، وقويت نار الذنوب حتى أحرقت ذلك بخلاف المخاص المستيقن فان حسناته لاتكون إلاراجحة على سيآته على سيآته على المات خلك خلاف المخاص المستيقن فان حسناته لاتكون إلاراجحة على سيآته وحدة ذلك بخلاف المخاص المستيقن فان حسناته لاتكون إلاراجحة على سيآته الموحدة ذلك بخلاف المخاص المستيقن فان حسناته لاتكون إلاراجحة على سيآته الموحدة ذلك بخلاف المخاص المستيقين فان حسناته لاتكون إلاراجحة على سيآته المحددة فالمنات فالك بخلاف المخاص المستيقين فان حسناته لاتكون إلاراجحة على سيآته المحدد في المحدد فالمحدد فالوحد المحدد في المحدد في

عن أبى سعيد ('' الخُدرى" رضى الله عنه عن رسول الله وَيُطَالِنَهُ قال : قل ﴿ قَالَ مُوسِى اللهِ عَلَى اللهُ الله • قال : ياربِّ كُلُّ عبادك يقولون هذا (۲) • قال : يا موسى لا إله إلا الله • قال : ياربِّ كُلُّ عبادك يقولون هذا (۲) • قال :

= ولا يمكون مصراً على سيآته فان مات على تلك دخل الجنة . فمن قال لا إله إلا الله ولا يقم بموجبها بل اكتسب مع ذلك ذنوبا وسيآت وكان صادقا فى قرلها موقنا بها لمكن ذنوبه أضعفت صدقه ويقينه وانضاف إلى ذلك الشرك الاصغر العملى رجحت هذه الاشياء على هذه الحسنة وبات مصراً على الذنوب

والذين يدخلون النار بمن يقولها فانهم أحد هذين الشرطين، أما إنهم لم يقولوها بالصدق واليقين التامين المنافيين للسيّآت أو لرجحان السيّآت أو قالوها واكتسبو ا بعدذلك سيآت رجحت على حسناتهم

(۱) قوله (وعن أبي سعيد) سعد بن مالك بن سنان الانصارى الحزرجى عابي جليل وأبوه كذلك، استصغر بأحد وشهد ما بعدها، مات بالمدينة سنة ألاث أو أربع أو خمس وستين وقيل سنة أربع وسبعين رضى الله عنه (عن رسول الله عليه على قال قال موسى: يارب علمني شيئا أذكرك) أى أثني عليك وأحمدك به (وأدعوك) أى أتوسل (به) إليك إذا دعو تك (قال قل يا موسى لا إله إلا الله) فعدل على أن هذه الكلمة العظيمة مشتملة على الذكر والدعاء وأن الذاكر يقولها كلها ولا يقتصر على ما تضمنته من الإثبات دون الذي، ولا على لفظ الجلالة كما يفعله جهال المتصوفة ، ولا على الضمير كما يفعله غلاتهم في قولهم «هو الجلالة كما يفعله على النبي وحده ذكر أ ولا توحيداً وكذلك عليه من النبي والإثبات وحده لا يكون ذكراً ولا توحيداً وكذلك من متكلم واحد فلو قال بعضهم «لا إله» وقال الآخر « إلا الله ، لم يكن ذلك من متكلم واحد فلو قال بعضهم « لا إله» وقال الآخر « إلا الله ، لم يكن ذلك من متكلم واحد فلو قال بعضهم « لا إله» وقال الآخر « إلا الله ، لم يكن ذلك من متكلم واحد فلو قال بعضهم « لا إله» وقال الآخر « إلا الله ، لم يكن ذلك ذكراً ولا توحيداً

( ٢ ) قوله ( قال كل عبادك يقولون هذا) بالجمع مراعاة لممنى ، كل ، والذى فى الاصول يقول بالإفراد مراعاة الفظها دون معناها ، لـكن قد روى الإمام أحمد =

يا مُوسى لو أنَّ السمُواتِ السبَع وعامرَ هنَّ . غيرى . والأرَضين السبع في كِفَة ، ولا إله إلا اللهُ في رَكفَة ، مالت بَنَّن لا إله إلا الله (١٠) »

= عن عبد الله بن عمرو هذا الحديث بهذا اللفظ الذى ذكره المصنف أطول منه قاله فى الشرح وفى رواية النسائى والحاكم : إنما أريد شيئًا تخصنى به

( ٣ ) قوله ( قال يا موسى لو أن السموات السبع وعامرهن) بالنصب عطفا على السموات أى من فيهن من العار يعني السكان (غيرى) أى غير الله تبارك وتعالى (والارضين السبع) ومن فيهن من السكان وضعوا في كفة بكسر السكاف وتشديد الفاء يعني من كفتي الميزان ( ولا إله إلا الله في السكفة الآخرى مالت بهن لا إله إلا الله ) أي رجحت عليهن ، لما اشتملت عليه من التوحيد الذي هو أفضل الاعمال وأساس الملة ورأس الامروهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة وروى الإمام أحمد عن عبد الله بن عمرو عن النبي يَرْكِيُّ أن نوحاً عليه السلام قال لابنه عند موته : آمرك بلا إله إلا الله فأن السموات السبع والارضين السبع لو وضعت فى كفة ولا إله إلا الله فى كفة رجحت بهن لا إله إلا الله ، ولو أن السموات السبع والارضين السبع كن حلقة مبهمة فضمتهن لا إله إلا الله . فمن قالها بإخلاص ويقين وعمل بمفتضاها واستقام على ذلك فهو من الذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون. ودل الحديث على أن لا إله إلا الله أفضل الذكر كحديث عبد الله بن عمر مرفوعاً « خير الدعاء دعاء يوم عرفة ، وخير ما قلت أنا والنبيون من قبلي لا إله إلا الله وحده لاشريك له ، له الملك وله الحمد وهو على كل شي قدير ، رواه أحمد والترمذيّ وعنه أيضا « يصاح برجل من أمتى على رؤوس الخلائق يوم القيامة فينشر له تسعة وتسعون سجلا كل سجل منها مد البصر، ثم يقال له أتذكر من هذا شيئًا ؟ أظلمك كتبتي الحافظون ؟ فيقول : لا يارب ، فيقال أفلك عذر أو حسنة فيهاب الرجل فيقول: لا ، فيقال بلي إن ذلك عندنا حسنة ، وإنه لا ظلم عليك اليوم فيخرج له بطاقة فيها : أشهد أن لا إله إلا الله ، وأن محداً عبده ورسوله . فيقول : يارب ما هذه البطاقة مع هذه السجلات ؟ فيقال : إنك لا تظلم ، فتوضع السجلات في كيفة والبطاقة في كيفة فطاشت السجلات وثقلت البطاقة ، رواه الترمذي وحسنه والنسائي وابن حبان والحاكم وقال صحيح على شرظ مسلم وقال الذهبي في تلخيصه صحيح

# رواه ابن حِبَّان والحاكم وصححه ('' . وللترمذي ('' ـ وحسَّنه ('' ـ عن أنَس ('' : سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول «قال اللهُ تعالى: يا ابنَ

قال ابن القيم رحمه الله فالاعمال لا تتفاضل بصورها وعددها وإنما تتفاضل بتفاضل ما فى الفلوب فنسكون صورة العملين واحدة وبينه بها من التفاضل كما بين السهاء والارض ، ومعلوم أن كل واحد له هذه البطاقة وكثير منهم يدخل النار بذنو به

وفيه كون الانبياء يحتاجون إلى التنبيه على فضل لا إله إلا الله ، والتنبيه لرجحاتها بجميع المخلوقات مع أن كثيرا بمن يقولها يخف ميزانه والنص على أن الارضين سبع كالسموات وأن لهن عمارا وفيه إثبات الصفات خلافاً للمطلة ومعرفة أن الميزان له كهنان ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

- (۱) قوله (رراه ابن حبان) وهو محمد بن حبان بكسر المهملة وتشديد الموحدة أبو حاتم التميمى البستى الحافظ صاحب التصانيف: كالصحيح والتاريخ والضعفاء والثقات، قال الحاكم كان من أوعية العلم مات سنة أربع وخسين وثلاثمائة بمدينة بست بضم الموحدة وسكون المهملة (والحاكم) هو محمد بن عبد الله النيسابورى أبو عبد الله الحافظ ويعرف بابن البيسع ولد سنة إحدى وعشرين وثلاثمائة وصنف: المستدرك وتاريخ نيسابور وغيرهما ومات سنة خمس وأربعائة رحمها الله تعالى
- (۲) قوله (وللترمذى) وهو محمد بن عيسى بن سورة بفتح السين السلمى أبو عيسى صاحب الجامع وأحد الآئمة الحفاظ ،كان ضرير البصر روى عن قتيبة وهناد والبخارى وخلق ، مات سنة تسع وسبعين وماثنين
- (٣) قوله (وحسنه) أى قال إنه حسن والحسن عند الترمذى ما تعددت طرقه وليس فيها متهم ولا خالفه أحد من الثقات قاله شيخ الإسلام رحمه الله (٤) قوله (عن أنس بن مالك) بن النضر الانصارى الحزرجى خادم رسول الله عليه خدمه عشر سنين ودعا له النبي عليه فقال واللهم أكثر ماله وولده وأدخله الجنة ، مات سنة اثنتين وقيل ثلاث وتسمين وقد جاوز المائة رضى الله عنه ولم يمت حتى رأى من ولده وولد ولده زيادة عن المائة

آدم ، لو أتيننى بةُراب الأرض خَطايا ، ثم لقِيقَى ، لا 'تشرك' بي شيئا لاتيتُك بَهُرابِها مَغفرة ('' »

(۱) قول (قال سمعت رسول الله على يقول: قال الله تعالى و يابن آدم إنك لو أتيقى بقراب الارض خطايا هم لقيتنى لا تشرك بى شيئا لاتيتك بقرابها مغفرة ،) وهذا الذى ذكره المصنف قطعة من حديث رواه البرمذى عن أنس قال: سمعت رسول الله يتالي يقول: وقال الله تعالى: يا ابن آدم إبك ما دعو تنى ورجو تنى غفرت لك على ما كان منك ولا أبالى ، يا ابن آدم لو بلغت ذنو بك عنان السهاء شم استغفر تنى غفرت لك ، يا ابن آدم لو أتيتنى بقراب الارض خطايا شم لقيتنى لا تشرك بى شيئا لاتيتك بقرابها مغفرة ، وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة وقراب الارض بطايا شم القاف وقيل بكسرها والضم أشهر ملؤها أو ما يقارب ملاها

وقوله ( ثم لقيتنى لا تشرك بى شيئا ) شرط ثفيل فى الوعد بحصول المغفرة وهو السلامة من الشرك كشيره وقليله صغيره وكبيره ، ولا يسلم من ذلك إلا من سلمه الله تعالى .

قال شيخ الإسلام: الشرك نوعان: أكبر وأصغر، فن خلص منها وجبت له الجنة، ومن مات على الاكبر وجبت له النار، ومن خلص من الاكبر وحصل له بعض الاصغر مع حسنات راجحة على ذنو به دخل الجنة، فإن تلك الحسنات توحيد كثير مع يسير من الشرك الاصغر، ومن خلص من الاكبر ولسكن كثر الاصغر حتى وجحت به سيآنه دخل النار، فالشرك يؤاخذ به العبد إذا كان أكبر أو كان كثيرا أصغر والاصغر القليل فى جانب الإخلاص الدكثير لا يؤاخذ به انتهى. فاذا عرفت حديث أنس عرفت أن قوله فى حديث عتبان و فان الله حرم على النار من قالا لا إله إلا الله يبتغى بذلك وجه الله، أن ترك الشرك ليس قولها باللسان قاله المصنف رحمه الله وفيه سعة كرم الله وجوده حيث لو أتاه العبد بمل الارض خطايا وقد مات على التوحيد أنه يقابله بالمغفرة لذنو به

وفيه الرد على الخوارج الذين يسكفرون المسلم بالذنوب، وعلى المعتزلة الذين يقولون بالمنزلة بين المنزلتين ، وهى أنه ليس بمؤمن ولا كافر ويخلد فى النار فيعالفونهم فى الاسم

#### ۳ - باب

### مَن حةَّق التوحيدُ دخلَ الجنةُ بغير حساب

والصواب ما عليه أهل السنة أن لا يسلب عنه اسم الإيمان على الإطلاق ولا يمطاء على الإطلاق بل يقال هو مؤمن ناقص الإيمان أو مؤمن عاص أو مؤمن بإيمانه ، فاسق بكبيرته ، وعلى هذا يدل الـكتاب والسنة وإجماع سلف الامة

(١) قوله ( باب من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب) أى ولا عذاب لأن العذاب نتيجة الحساب فاذا لم يحاسب لا يعذب

وتحقيق التوحيد تخليصه وتصفيته من شوائب الشرك والبدع والمعاصى فلا يعمل شركا يحبطه ، ولا بدعة تقدح فيه ، ولا ممصية تنقصه . وتحقيق النوحيد عزيز في الامة لا يوجد إلا في أهل الإيمان الخالص الذين أخلصهمالله واصطفاهم من خلقه .

وما أحسن ما قال العلامة ابن القيم رحمه الله :

وحقيقة الإخلاص توحيد المرا د فلا يزاحه مراد ثانى لكن مراد العبديبتي واحدا إن كان ربك واحداً سيحانه فاخصمه بالنوحيد مع إحسان أو كان رىك واحداً أنشاك لم فكذاك أبضا وحده فاعبده لا والصدق توحيدالارادة وهويذل والسنة المثل لسالكما فتو حيد الطريق الأعظم السلطاني فلو أحدكن واحداً في واحد أعنى سبيل الحق والإيمان هذى الاث مسمدات للذى قد نالها والفضل للمنان

ما فيه تفريق لدى الإلسان يشركه إذا أنشاك رب ثاني تعبد سواه با أخا العرفان الجيد لا كسلا ولا متواني

ومعنى قوله فلو أحد أراد توحيد المراد بالإخلاص ، كن واحداً والمراد توحيد الإرادة بالصدق، في واحد وهو توحيد الطريق بانباع الحق\_ وقوله هذي ، ثلاث مسعدات يعني أن هذه الثلاث هي أسباب السعادة لمن نالها ، والفضل للمنان جل وعلا الذي يمن بها على من يشاء من عباده

## وقول الله تعالى ﴿ إِنَّ ابراهيمَ كَانَ أُمَّةَ قَانِتًا للهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مَنَ الْمُشْرِكِينِ ('' ﴾

قال شيخ الإسلام: دين الإسلام مبنى على أصلين وهما: تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله وأن محداً رسول الله، أن لا تجعل مع الله إلها آخر فلا تحب مخلوقاً كما تحب الله ولا ترجوه كما ترجو الله ولا تخشاه كما تخشى الله، فن سوسى بين المخلوق والخالق فى شىء من ذلك فقد عدل بالله، وهو من الذين هم بربهم يعدلون

والاصل الثانى أن يعبده بما شرع على السنة رسله لا تعبده إلا بو اجب أو مستحب ، والمباح إذا قصد به الطاعة دخل في ذلك

(۱) قوله و وقول الله تعالى ﴿ إِن ابراهيم كان أمة فانتاً لله حنيفاً ولم يك من المشركين ﴾ ، أثنى تعالى على خليله ابراهيم عليه السلام بهذه الصفات التي هي الغاية في تحقيق التوحيد ، الأولى أنه كان ، أمة ، أى قدرة وإماما يقتدى به ومعلماً للخير ، روى معناه عن أبن مسعود ، وقال مجاهد كان ابراهيم أمة أى مؤمنا وحده والناس كلهم كفار إذ ذاك . الثانية أنه كان ، قانتا لله ، أى خاشماً مطيعاً لربه دائما على طاعته وعبادته ، قال شيخ الإسلام القنوت في اللغة دوام الطاعة والمصلى إذا أطال قيامه وركوعه وسجوده فهو قانت ، قال تعالى ﴿ أَمِن هُو قانت آنا ما الله ساجدا وقائما يحذر الآخرة ويرجو رحمة ربه ﴾ النالثة كونه حنيفاً أى ما ثلا منحر فا عن الشرك قصدا إلى التوحيد

قال ابن القيم رحمه الله : الحنيف المقبل على الله المعرض عما سواه . قال تعالى عن خليله ابراهيم ﴿ إِنْ وجهت وجهى للذى فطر السموات والارض حنيفاً وما أنا من المشركين ﴾

وقال المصنف على قوله ﴿ إِن ابراهيم كان أمة ﴾ لئلا يستوحش سالك الطريق من قلة السالكين ﴿ قَانِدًا لِنه ﴾ لا للملوك ولاللنجار المترفين ﴿ حنيفًا ﴾ لا يميل يمينا ولا شمالا كفعل العلماء المفتونين ﴿ ولم يك من المشركين ﴾ خلافا لمن كثر سوادهم وزعم أنه من المسلمين ، انتهى

# وقال ﴿ والذين ثُم بربِّهم لا يشركون ﴾ ``

عن حُصين بن عبد الرحن ( ) قال : كنت عند سعيدبن جُبير ( )

قال فى قرة العيون: فقد فارق المشركين بالقلب واللسان والاركان وأنكر ما كانوا عليه من الشرك بالله فى عبادته وكسر الاصنام وصبر على ما أصابه فى ذات الله وهذا هو تحقيق التوحيد الشى

قال فى الشرح ومناسبة الآية للترجمة أن الله تعالى وصف ابراهيم عليه السلام بهذه الصفات الجليلة ترغيباً فى اتباعه فى التوحيد وتحقيق العبودية باتباع الاوامر واجتناب النواهى

(۱) و قول تعالى ( والذين هم بربهم لا يشركون ) هذا من جملة صفات المؤونين المذكورين في قوله ( إن الذين هم من خشية ربهم مشفقون ) أى مع إحسانهم وعملهم مصالح مشفقون من الله وجلون خائفون من مكره بهم كما قال الحسن البصرى: المؤمن من جمع إحسانا وشفقاً ، والمنافق من جمع إساءة وأمنا ، ثم قال ( والذين هم بآيات ربهم يؤمنون ) أى يؤمنون بآيات الله المكونية والشرعية . قال شيخ الإسلام: فالآيات المكونية هي التي استعاذ بها الذي يؤلئ في قوله , أعوذ بمكلات الله التامات التي لا يجاوزهن بريم ولا فاجر ، والمكون كله داخل تحت هذه المكلات . والمكلمات الشرعية هي القرآن وشرع الله الذي بعث به رسوله وهي أمره ونهيه ، ثم قال ( والذين هم بربهم لا يشركون ) أى لا يعبدون مع الله غيره فأني عليهم بتلك الصفات التي أعظمها سلامتهم من الشرك أكبره مع الله غيره فأني عليهم بتلك الصفات التي أعظمها سلامتهم من الشرك أكبره وأصغره ، قاله المصنف رحمه الله تعالى وهذا هو الشاهد من الآية للترجة

- ( ۲ ) قولِه (عن حصين بن عبد الرحن ) السلمى أبو الهزيل السكوفى ثقة من تابعي النابعين مات سنة ست و ثلاثين و مائة وله ثلاث و تسعون سنة
- (٣) قال (كنت عند سعيد بن جبير) الوالي الإمام الفقيه من جلة أصحاب ابن عباس كوفى مولى لبنى أسد قتل بين يدى الحجاج سنة خمس وتسعين ولم يكمل الخسين فما أمهله الله بعده (فقال) أى سعيد بن جبير (أيدكم رأى الدكوكب) أى الشهاب (الذى انتض البارحة) أى رمى به ، والبارحة يقال لليلة الماضية إذا ==

فقال: أيُّكُم رأى الـكوكب الذي القضَّ البارحة؟ فقلتُ: أنا. قلتُ: أما إنى لم أكن في صلاة ولـكـتى لُدِغت أ. قال: فاصنعت؟ قلت: ارتقيت قال: فما حملك على ذلك ؟ قلت: حديث حدَّثناهُ الشَّعبي، قال: وما حدَّثكم ؟ قلتُ: حدثنا عن بُريدة بن الخصيب (نَّ الشَّعبي، قال: لا رُقبة إلا من عين أو خمة ( قال قد أحسن مَن انتهى أنه قال: إلى ما سَمِع أَ ولكن حدثنا أبنُ عباس عن الذي النَّهي أنه قال:

= زالت الشمس، مشتقة من برح إذا زال، وأما قبل الزوال فيقال الليلة ( فقلت أنا ): أى أنا رأيته ( ثم قلت أما إنى لم أكن فى صلاة ) قال ذلك لئلا يظن أنه قائم يصلى فى ذلك الوقت فما أشد حذر السلف من الشرك . وفيه بعد السلف عن مدح الإنسان بما ليس فيه ، قاله المصنف رحمه الله

- (۱) قوله (ولسكنى لدغت) أى لدغته عفرب أو نحوها (قال فما صنعت قلمت ارتقیت) لفظ مسلم استرقیت أى طلبت من یرقینی (قال فما حملك علی ذلك) فیه طلب الحجة علی صحة المذهب وأن من فعل شیئاً سئل عن مستنده فی فعله و من لم یكن معه حجة فرعیة فلا عذر له فیما فعله (قلمت حدیث حدثناه الشعبی) و هو عامر بن شراحیل الهمدانی بسكون المیم الحیری ولد فی خلافة عمر و هو من ثمات عامر بن شراحیل الهمدانی بسكون المیم الحیری ولد فی خلافة عمر و هو من ثمات التابه بن و حفظهم و فقها شهم مات سنة ثلاث و ما ثة
- (۲) قوله (وما حدث م قلت حدثنا عن بريدة) بضم أوله وفتح ثانيه تصغير بردة (بن الحصيب) بضم الحاء وفتح الصاد المهملتين بن الحارث الاسلمي صحابي شهير مات سنة ثلاث وستين ، قاله ابن سعد (أنه قال لا رقية إلا من عين أو حمة ) هكذا روى موفوفا وقد رواه أحمد وابن ماجة عنه مرفوعا ورواه أحمد وأبو داود والسرمذي عن عمران بن حصين به موقوفا . قال الهيشمي رجال أحمد ثقات والعين هي إصابة العائن غيره بعينه ، والحمدة بضم المهملة وتخفيف الميم سم العقرب وشبهها ، ومعني الحديث لا رقية أشني وأولى من رقية العين والحة ، قال الحطابي : وفيه الرخصة في الرقية من العين والحة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى الحلطابي : وفيه الرخصة في الرقية من العين والحة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى المنه عن أخذ بما بلغه عند (۲) غوله (قال : قد أحسن من انتهى إلى ما سمع ) أي من أخذ بما بلغه عند (۲)

«عُرِضت على الآم ، فرأيت النبي ومعه الرهط ('') والنبي ومعه الرجل والرجلان ، والنبي وليس معه أحد ('') ، إذ رُفع لى سُواد عظيم ('') فظننت أنهم أُمَّتى ، فقبل لى : هذا ، وسى وقوه هُ ('') ، فنظرت فاذا سَواد عظيم ، فقبل لى : هذه أُمَّتُك ومعهم مبعون الفآ يَد خلون َ

\_ من العلم وعمل به فقد أحسن ، بخلاف من يعمل بحمل أو لا يعمل بما علم فإن مسى. آثم وفيه عمق علم السلف لة وله : قد أحسن من انتهى إلى ما سمع ( و الـكن حدثنا ابن عباس فعلم أن الحديث الأول لا يخالف الثانى قاله المصنف رحمه الله .

وفيه فضيلة علم السلف وحسن أدبهم فى تبليخ العلم وإرشاد من أخذ بشى. من العلم إلى الأفضل. وابن عباس هو عبد الله بن عباس بن عبد المطاب الهاشمى أبن عم النبي بيائي حبر الآمة و ترجمان الفرآن، دعا له النبي بيائي فقال واللهم فقه فى الدين وعلمه التأويل، فيكان آية فى ذلك، مات بالطائف سنة ثمان وستين. وعن النبي بيائي قال: عرضت على الآمم) فى رواية الترمذي والنسائى من رواية عبش بن القاسم عن حصين بن عبد الرحن أن ذلك كان ليلة الإسراء ولفظه: لما أسرى بالنبي بالنبي بالنبي ومعه الرهط.

- (١) قوله ( فرأيت النبي وهمه الرهط ) قال النووي الرهط الجماعة دون العشرة
- ( ٧ ) قوله ( والنبي ومعه الرجل والرجلان، والنبي وليس معه أحد ) فيه الرد على من احتج بالكثرة ، وفيه عرض الآمم عليه ـ عليه السلام ـ وأن كل أمة تحشر وحدها مع نبيها وقلة من استجاب للانبياء وأن من لم يجبه أحد يأتى وحده وثمرة هذا العلم وهو عدم الاغترار بالمكثرة وعدم الزهد في القلة قاله المصنف رحمه الله تمالي
- (٣) قوله (إذ رفع لى سواد عظيم ) والمراد الأشخاص التي ترى في الآفق لا يدرك منها إلاالصورة
- ( ٤ ) قوله ( فظننت أنهم أمتى ، فقيل لى هذا ،وسى وقومه ) . وفيه فضيلة أصحاب موسى عليه السلام ، قاله المصنف رحمه الله

الجنة بغير حساب ولاعداب " ، ثم نهض فدخل منزله ، فحاض الناس في أولئك " ، فقال بعضهم : فعلهُم الذين صحبوا رسول الله ويَطْلِيْنَ ، وقال بعضهم : فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام فلم يُشركوا بالله شيئاً ، وذكروا أشياء . فخرج عليهم رسول الله وَاللهُ فَاحْبروه ،

وفيه فضيلة هذه الآمة بالكية والمكيفية قال المصنف رحمه الله تعالى: فالمكية العدد والمكيفية فضيلتهم هم

قوله ( ثم نهض ) أى قام النبي مِثْلِثِهِ ( فدخل منزله )

(٢) قوله (فخاص الناس في أولئك) بالخاء والصاد المعجمتين أى في الاعمال التي اقتصت دخولهم الجنة بلا حساب ولا عذاب ( فقال بعضهم فلعلمم المذين صحبوا رسول الله يهيئي ) لمزية الصحبة وفضلها ( وقال بعضهم فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام فلم يشركوا بالله شيئاً وذكروا أشياء)

وفيه عمق علم الصحابة بمعرفتهم أنهم لم ينالوا ذلك إلا بعمل وحرصهم على الخير قاله المصنف رحمه الله تعالى

وفيه إباحة المناظرة في العلم والمباحثة في قصوص الشرع عل جهة الاستفادة ــــ

قوله ( ثم نظرت ) وفي صحيح مسلم . ولكن انظر إلى الافق ، ولم يذكره المصنف فلعله سقط من الاصل ألذى نقل الحديث منه والله أعلم .

<sup>(</sup>١) قول (فنظرت فإذا سواء عظيم) وفي رواية , قد سد الأفق ، فقيل لى هذه أمتك ومعهم ـ أى من جملتهم ـ سبعون ألفاً يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب ) لتحقيقهم التوحيد . وهذا هو الشاهد من الحديث الترجمة ، وفي حديث أبي هريرة في الصحيحين وصفه السبعين ألفاً بأنهم تضيء وجوههم إضاءة القمر ليلة البدر ، وفيهما عنه مرفوعاً , أول زمرة تدخل الجنسة على صورة القمر والذين على آثارهم كأحسن كوكب درى في السهاء إضاءة ، وفي رواية أحمد والبيهقي في البعث , فاستزدت وبي فرادني مع كل ألف سبعون ألفاً ، قال الحافظ ابن حجر وعنده جيد

### فقال « هُمُ الدِّين لا يَسْتَرْقُون ('' ولا يَـكَنَّوُون (' ولا يَتَعَطَّيُّرون (' ' ،

= وإظهار الحق قاله النووى وفيه جواز الاجتهاد فيه لم يعلم فيه دليل لانهم قالوا ما قالوا اجتهاداً منهم ولم ينسكر براتي ذلك عليهم لسكن المجتهد لا يجوز له أن يجزم بصواب قوله بل يقول لعل الحسكم كذا وكذا كقول الصحابة قاله فى قرة العيون

(۱) قوله ( فرج عليهم رسول الله بالله فاخبروه ، فقال : هم الذين لا يسترقون ) هكذا أثبت في الصحيحين ، وكذا لهو في حديث ابن مسعود ، وفي مسند أحد وفي رواية مسلم : , ولا يرقون ، قال شيخ الإسلام : هذه الزيادة وهم من الراوى ، لم يقل النبي بالله لا يرقون لأن الراقي محسن إلى أخيه وقد رقى النبي بالله أصحابه ورقاه جبربل ، والفرق بين الراقي والمسترقي أرب المسترقي سائل مستعطف ملتفت إلى غير الله بقلبه ، والرقي مجسن وإنما المراد وصف السبعين الألف بتمام النوكل فلا يسألون غيرهم أن يرقيهم ولا يكويهم استسلاماً للقضاء وتلذاً بالبلاء

(۲) فيله (ولا يمكتوون) أعم من أن يسألوا ذلك، ويفعل ذلك باختيارهم قاله في فتح المجيد وأما الكي في نفسه فجائز لما في الصحيح عن جابر بن عبد الله أن الذي يمالي بعث إلى أب بن كعب طبيباً فقطع له عرقا وكواه، وفي صحيح البخارى عن ألمس رضى الله عنه أنه كوى من فات الجنب، والذي يمالي حى، وروى الرّمذى وغيره عن أنس أن الذي يمالي كوى أسعد بن زرارة من الشوكة. وفي صحيح البخارى عن ابن عباس مرفوط و الشفاء في ثلاث: شربة عسل، وشرطة عجم، وكية نار، وأنا أنهى عن الكي، وفي لفظ وما أحب أن أكتوى، قال ابن القيم رحمه الله تعالى: تضمنت أحاديث الكي أربعة أنواع: أحدها فعله، الثانى عدم محبته له به الثالث الثناء على من تركه ، الرابع النهى عنه ، ولا تعارض بينها بحمد الله ، فإن فعله يدل على جو ازه وعدم محبته لا يدل على المنع منه ، وأما الثناء على من تركه فيدل على أن تركه أفضل ، وأما النهى عنه فعلى سبيل الاختيار والدكر اهة انتهى

(٣) قوله (ولا يتطيرون) أى لا يتشاءمون بالطيور ونحوها وسيأتى الـكلام على الطيرة في بابها إن شاء الله تعالى

(١) قوله ( وعلى رسم يتوكلون )أى يعتمدون في أمورهم. وفيه معرفة مرا تب الناس في التو حيد وما معنى تحقيقه وأن ترك الرقية والسكي من تحقيق النو حيد وأن الجامع لنلك الخصال هو التوكل. قاله المصنف رحمه الله تعالى . ولا يدل الحديث على ترك مباشرة الاسباب فإن مباشرة الاسباب في الجملة أم فطرى ضرورى لا انفكاك لاحد عنه ، بل نفس التوكل مباشرة لاعظم الاسباب فإنه سبب لوقاية الله وكفايته كما قال تعالى : ﴿ وَمَنْ يَتُوكُلُ عَلَى اللَّهُ فَهُو حَسَبُهُ ﴾ أي كافيه، و إنما يدل على أنهم يتركون الأسبابُ المكروهة منع حاجتهم إليها توكل على الله ، وأما ماشرة الاسباب والتداوى على رجه لا كراهة فيه فغير قادح في النوكل لما في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً . ما أنزل الله من دا- إلا أنول له شفاء عليه من علمه وجمله من جَمِله ، وعن أسامة بن شريك قال : كنت عند النبي مَرَائِيْمُ وجاءت الاعراب فقالوا: يا رسول الله أننداوى ؟ قال: ﴿ نَعْمُ يا عباد الله ، تداووا فإن الله عز وجل لم يضع دا. إلا وضع له شفاء غير دا. واحد، قالوا : وما هو ؟ قال : , الهرم ، رواه أحمد . قال أبن القيم رحمه الله تعالى: وقد تضمنت هذه الاحاديث إثبات الاسباب والمسببات وإبطَّال قول من أنكرها والامر بالتداوى وأنه لاينانى التوكل كما لا ينانى دفع ألم الجوع والعطش والحر والبرد بأصدادها ، بل لا تتم حقيقة التوكل إلا بمباشرة الاسباب الى نصبها الله مقتضية لمسبباتها قدراً وشرعاً وأن تعطيلها بقدح فى نفس التوكل كما يقدح فى الامر والحكة ويضعفه في حيث يظن معطلها أن تركُّها أقوى في التوكل فإن تركُّها عجر ينافي النوكل الذي هو اعتماد انقلب على ألله في حصول ما ينفع العبد في دينه ودنياه ودفع ما يضره في دينه ودنياه ، ولا بد مع هذا الاعتماد من مباشرة الاسباب وإلاكان معطلا للحكمة والشرع فلا يجعل العبد عجزه توكلا ولا توكله عجزاً ، وقد اختلف العداء في النداوي مل هر مباح وتركه أفضل ، أو مستحب ، أو واجب ، فالمشهور عن أحد الأول لهذا الحديث ومافى معناه ، والمشهور عن الشافعي الثاني حتى ذكر النووى في شرح مسلم أنه مذهبهم ومذهب جمهو و السلف وعامة الحلف ، واختاره الوزير أبو المظفر بن هبيرة قال : ومذهب أب حنيفة أنه مؤكد حتى يدانى به الوجوب ، قال ومذهب مالك أنه يستوى فعله وتركه فإنه 🚤

فقام ُعكاشة ُ(') بن مِحْصَن فقال : ادعُ اللهَ أَن يجعلَنى منهم ('' · قال « أنت منهم » . ثم قام رجل آخر فقال: ادعُ الله أن يجعلنى منهم ، فقال سبقك بها عُكاشة (۲) »

= قال: لا بأس بالتداوى ولا بأس بتركه ، وقال شيخ الإسلام: ليس بواجب عند جماهير العلماء وإنما أوجبه طائفة قليلة من أصحاب الشافعي وأحد.

- (١) قوله ( فقام عكاشة ) بضم العين وتشديد السكاف و يجوز تخفيفها ( ابن عصن ) بكسر الميم وسكون الحاء وفتح الصاد المهملتين، الاسدى من بنى أسد بن خزيمة كان من السابقين إلى الإسلام هاجر وشهد بدرا وقاتل فيها قال ابن القيم انقطع يوم بدر سيف عكاشة بن محصن فأعطاه النبي بالليج جذلا من حطب فقال: دونك هذا ، فلما أخذه عكاشة وهزه عاد فى يده سيفا طويلا شديداً أبيض فلم يزل عنده يقاتل به حق قتل فى الردة أيام أبى بكر. قال ابن إسحى : وبلغنى أن النبي بالليج قال و خير فارس فى العرب عكاشة بن محصن ، استشهد فى قتال الردة مع خالد بن قال د خير فارس فى العرب عكاشة بن محصن ، استشهد فى قتال الردة مع خالد بن الوليد بيد طليحة الاسدى سنة المنتى عشرة مم أسلم طليحة بعد ذلك ، جاهد الفرس يوم القادسية مع سعد بن أبى وقاص واستشهد فى وقعة الجسر المشهورة .
- (٢) قوله (فقال يارسول الله ادع الله أن يجعلنى منهم) أى من السبعين الآلف. وفيه طلب الدعاء من أهل الصلاح، وأن النبي بَلِيْقِ لا يملك لاحد نفعاً ولا ضراً إلا بالدعاء (فقال أنت منهم) وفى رواية البخارى فقال واللهم اجعله منهم، وكذلك فى حديث أبي هريرة عند البخارى مثله، وفى بعض الروايات: أمنهم أنا يا رسول الله قال: ونعم، قال الحافظ ابن حجر ويجمع بين الاحاديث بأنه سأل الدعاء أولا فدعا له، ثم استفهم هل أجيب فأخبره.

وقوله : (أنت منهم) علم من أعلام النبوة . وفيه فضيلة عـكاشة ، قاله المصنف رحمه الله

(٣) قوله (ثم قام رجل آخر فقال: ادع الله أن يجملنى منهم؟ فقال: سبقك بها عكاشة). قال بعضهم أى سبقك إلى إحراز هذه الصفات، أى التوكل وما ذكر معه، وقال القرطبي لم يكن عند الثانى من الاحوال ما كان عند عكاشة =

## ٤ - باب الخوف من الشرك (١)

عد فلذا لم يحبه إذ لو أجابه لجاز أن يطلب ذلك من كان حاضراً فيتسلسل الأمر فسد الباب بذلك . وفيه استمال المماريض ، وحسن خلقه عليه ، قاله المصنف رحمه الله تعالى. أورد المصنف هذا الحديث غير معزو، وقد رواه البخارى مختصراً ومطولاً ، ومسلم واللفظ له وللترمذي والنسائي

( ١ ) قوله ( باب الخوف من الشرك ) لما كان الشرك أعظم الذنوب عند الله لانه هضم لجنآب الربوبية وتنقص للإلهية وسوء ظن برب العالمين سبحانه ، رتب عليه من عقوبات الدنيا والآخرة ما لم يرتب على ذنب سواه من إباحة دماء أهله وأموالهم وسي فساتهم وأولادهم وعدم مغفرته من بين الذنوب إلا بالتوبة منه والإقلاع عنه ، فنية المصنف رحمه الله بهذه الترجمة على أنه ينبغى للموحد أن يخاف منه ويحذره ويعرف أسبابه ووسائله وأنواعه لئلا يقع فيه وهو لا يشعر ، وَلَذَا قَالَ حَذَيْفَةً بِنَ الْبَيَانَ : كَانَ النَّاسُ يَسَأَلُونَ رَسُولُ اللَّهُ مِرْأَلِتُهِ عَنَ الحَيْرُ وكُنْتُ أسأله عن الشر مخافة أن أقع فيه . رواه البخارى لأن من لّا يعرف الشر إما أن يقع فيه وإما أن لا ينكره ، ولهذا قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه : إنما تنقض عرى الإسلام عروة عروة إذا نشأ في الإسلام من لا يعرف الجاهلية . قال شيخ الإسلام: وهو كما قال عمر . فإن كال الإسلام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وتمام ذلك الجماد في سبيل الله . ومن نشأ في المعروف فلم يعرف غيره فقــد لا يـكون عنده من العلم بالمنكر وضرره ما عند من علمه ، ولا يـكون عنده من الجهاد لاهله ما عند الخبير بهم ، ولهذا كان الصحابة أعظم إيمانا وجهادا بمن بعدهم لكمال معرفتهم بالخير والشر وكمال محبتهم للخير وبغضهم للشر انتهى ملخصاً . وقالُ أيضا والمشركون الذين وصفهم الله بالشرك أصلهم صنفان : قوم نوح وقوم إبراهيم ، فقوم نوح أصل شركهم المكوف على قبور الصالحين ثم صوروا تماثيلهم ثم عبدوهم . وقوم إبراهيم كان أصل شركهم عبادة السكو اكب والشمس والقمر وكلمن هؤلاء إنما يعبدون الجن وقد يعتقدون أنهم يعبدون الملائكة ، كما قال =

وقولِ الله تعالى ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفَرُ مَا دُونَ ذُلُك لَمْن يَشَامَ﴾ (() . وقال الخليل عليه السلام ﴿ وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدَ الْاصِنَامِ﴾ . (٢) وفي الحديث • أَخْرَفُ مَا أَخَافِ عَلَيْكُم الشركُ

تعالى ﴿ ويوم يحشرهم جميعًا ثم يتول لللائمكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون ؟ قالوا سبحانك أنت ولينا من دونهم بلكانوا يعبدون الجن ﴾ والملائمكة لا تعينهم على الشرك ولا يرضون بذلك ولسكن الشياطين قد تعينهم وتتصور لهم فى صور الآدميين فيرونهم بأعينهم ويقول أحدهم أنا إبراهيم أنا المسيح أنا الحضر. والجن كالإنس منهم السكافر ومنهم العاسق ومنهم العاصى وفيهم العابد الجاهل انتهى

(١) قوله (وقول الله تعالى ﴿ إِن الله لا يغفر أَن يَشْرَكُ بِهِ وَيغفر ما دُونَ ذَلِكُ لَمْنَ يَشَاءُ ﴾ ) أخبر تعالى أنه لا يغفر العبد لفيه وهو مشرك به ، وهذا هو الشاهد من الآية المترجمة ويغفر ما دُون ذلك أَى ما دُون الشرك من الذنوب لمن يشاء من عباده . وفي الآية رد على الخوارج المسكفرين بالذنوب وعلى المعتزلة اصحاب المنزلة بين المنزلتين، فإن الله جعل مغفرة ما دُون الشرك من الذنوب معلقة بالمشيئة . قال شيخ الإسلام : ولا يجوز أن يحمل هذا على القائب ، فإن النّائب لا فرق في حقه بين الشرك وغيره ، كما قال تعالى ﴿ يا عبادى الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعا ﴾ فهنا عمم وأطلق الأن المراد به التائب وهناك خص وعلق الآن المراد من لم يتب . انتهى

(۲) قوله (وقول الخليل عليه السلام (واجنبني وبني أن نعبد الاصنام) والصنم ما كان منحوتا على ضير ذلك ، ذكره والصنم ما كان منحوتا على صورة ، والوثن ما كان موضوعا على غير ذلك ، ذكره العلم عن مجاهد وقد يسمى الصنم وثناً لقوله (إنسا تعبدون من دون الله أوثاناً كا أن القبور التي تعبد من دون الله تسمى أوثاناً كا أن القبور التي تعبد من دون الله تسمى أوثاناً . قال النبي المنظم والاصنام لا تجعل قبرى وثنا أيعبد ، ومعنى قوله (واجنبني وبني أن نعبد الاصنام) أي اجعلني وبني في جانب عن عبادة ولاصنام ، وباعد بيننا وبينها و فاشتد خوفه على نفسه وعلى بنيه لما رأى كثيراً من الناس وفيه الناس قد افتتنوا بها ، ولذا قال (رب إنهن أصلان كثيراً من الناس كوفيه =

الأصغر ، فسُمُّل عنه فقال « الرياء » ('). وعن ابن مسعود رضى الله عنه أن من مات وهو يدعو لِلهِ مِدَّا دخلَ

المسئلة العظيمة سؤال الحليل له ولبنيه وقاية عبادة الآصنام واعتباره بحال الآكثر لله وهذا مما لقرله ( رب إنهن أضللن كثيراً من الناس ) قاله المصنف رحمه الله، وهذا مما يوجب الحقوف من الشرك يكسر الآصنام بيده ويسأل الله أن يجنبه عبادتها . وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، وقد استجاب الله دعاه . وجعل بغيه أنهياء وجنبهم عبادة الآصنام . قال إبراهيم التيمى: ومن يأمن البلاء بعد إبراهيم والذي عافه إبراهيم عليه السلام قد وقع فيه أكثر الآمة بعد القرنون المفضلة ، فبغيت عافه إبراهيم عليه السلام قد وقع فيه أكثر الآمة بعد القرنون المفضلة ، فبغيت المساجد والمشاهد على النبور في المناهد على النبور وأصنام العرب قن تدبر القرآن ورزقه الله فهما ونوراً عرف أحوال الحلق وما وقعوا به من الشرك الذي بعث الله رسله ونوراً عرف أحوال الحلق وما وقعوا به من الشرك الذي بعث الله رسله ونوراً عرف أحوال الحلق وما وقعوا به من الشرك الذي بعث الله رسله ونوراً عرف أحوال الحلق وما وقعوا به من الشرك الذي بعث الله رسله ونوراً عرف أحوال الحلق وما وقعوا به من الشرك الذي بعث الله وسله ونوراً عرف أحوال الحلق وما وقعوا به من الشرك الذي بعث الله وسله ونوراً عرف أحوال الحلق وما وقعوا به من الشرك الذي بعث الله وسله ونوراً عرف أحوال الحلق وما وقعوا به من الشرك الذي بعث الله وسله ونوراً عرف أحوال الحلق وما وقعوا به من الشرك الذي بعث الله وسله ونوراً عرف أحوال الحلق وما وقعوا به من الشرك الذي بعث الله وسله ونوراً عرف أحوال الحلق وما وقعوا به من الشرك الذي المثابية ومن المؤلفة وما وقعوا به من الشرك الذي المؤلفة وما وقعوا به من الشرك الذي المؤلفة وما وقول والمؤلفة والمؤل

(١) قوله (وق الحديث و أخوف ما أخاف عليه كم الشرك الأصغر ، قالوا: وما الشرك الأصغر ؟ قال ، الرياء ، ) هذا الحديث ذكره المصنف غير معزو" ، وقد رواه الإمام أحد والطبراني والبيبيق عن محود بن لبيد أن رسول الله علي قال وأخوف ما أخاف عليه الشرك الاصغر ، قالوا : وما الشرك الاصغر ؟ قال والرياء ، يقول الله تعالى يوم القيامة إذا جزى الناس بأعاظم : و اذهبوا إلى الذين كنتم تراؤون في الدنيا فا ظروا هل تجدون عنده جزاء ؟ ، قال المنذري و محود بن لبيد رأى الني علي والمنطق المن عبد البر والحافظ ابن حجر ، وقد رواه الطبراني قال : له صحبة ، ورجحه ابن عبد البر والحافظ ابن حجر ، وقد رواه الطبراني بأبيا نيد جيدة عن محود بن البيد عن رافع بن خديج مات محود سنة ست وتسمين وقيل سنة سبع وتسمين وله تسع وتسمون سنة ، فاذا عاف الذي يتالي الشرك على أصحابه الذين وحدوا الله وهاجروا وجاهدوا من كفر به وعرفوا ما أنزله الله في أصحابه الذين وحدوا الله وهاجروا وجاهدوا من كفر به وعرفوا ما أنزله الله في كتابه من الإخلاص والبراءة من الشرك فيكيف لا يخافه من لا نسبة له اليهم في علم ولا عل ، وهذا هو الشاهد من الحديث القرجة ، وفيه : الحوف من الشرك وأنه من الشرك وأنه من الشرك الاصغر عنوفا على الصحابة الرياء من الشرك وأنه من الشرك الاصغر وأنه أخوف ما يخاف منه على الصحابة الله المدنف رحمه الله تعالى . وإذا كان الشرك الأصغر عفوفا على الصحابة المدنف وحمه الله تعالى . وإذا كان الشرك الأصغر عفوفا على الصحابة

ــارى<sup>(۱)</sup> · ولمسلم عن النار » رواه البخ\_\_\_\_

= مع كال إيمانهم فينبغي لك أن تخاف من الاكبر مع ضعف الإيمان قاله في إبطالالتنديد وقد أخبر النبي ملك عن وقوع الشرك الاكبر في أمته بقوله في حديث ثمو بان ﴿ وَلَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَلَّحَقُّ حَيَّ مِن أَمْتَى بِالْمُشْرَكَيْنِ وَحَقَّى أمتى الاوثان ، وقد وقع ما أخبر به مِلْكِيِّ وعمت به البلوى في أكثر الامصار حتى اتخذوه دينا ، فلا حول ولا قوة إلا بالله

(١) قُولُه ( وعن ابن مسعود رضى الله عنه أن رسول الله عِلَيْقِ قال و من مات وهو يدعو من دون الله نداً دخل النار ، رواه البخارى). قال أبن القيم رحمه الله تعالى : الند : الشبيه . يقال فلان ند فلان أى مثله وشبه ، قال تعالى ﴿ فَلا تجملوا قه أندادا وأنتم تعلمون ﴾ أنه لا ند له . واعلم أن اتخاذ الند على قسمين : أكبر وأصغر فالشرك الاكبر بوجب الخلود في النار ولا يغفر إلا بالتوبة منه فن دعا مينا أو غائبا وأقبل اليه بوجهه وقلبه رغبة اليه ورهبة منه سواء سأله أو لم يسأله فهذا هو الشرك الأكبرالذي لا يغفره الله . والأصغر كيسير الرياء ، وقول الرجل لمصاحبه ما شاء الله وشئت ، وقوله مالي إلا الله وأنت ، ونحو ذلك . ولهذا لما قال رجل للنَّي مِرْأَلِيِّم : ما شاء الله وشئت قال , أجعلتني لله نداً ؟ بل : ما شاء الله وحده ، رواه أحمد وابن أبي شيبة والبخارى في الادب المفرد والنسائي وابن ماجه ، فهذا لا يكفر إلا برجحان ، السيآت بالحسنات انتهى

#### وقال ابن القيم في الكافية الشافية :

والشرك فاحذره فشرك ظاهر وهو اتخاذ الند للرحن أيا كان والله ما ساووهم بالله في

ذا القسم ليس بقابل الغفران من حجر ومن إلسان يدعوه أو يرجوه ثم يخافه ويحبه كمحبة الديان خلق ولا رزق ولا إحسان لكنهم ساووهم بالله في حب وتعظم وفي إيمان جعلوا محبتهم مع الرحن ما جعلوا المحبَّةُ قط للرحن لو كان حبهم لأجل الله ما عادوا أحبته على الإيمان ولما أحبوا سخطه وتجنبوا محبوبه وموافع الرضوان = جابر'' رضى الله عنه أنَّ رسول الله ﴿ اللهِ عَلَيْكُ قَالَ ﴿ مَن لَقِيَ اللهَ لا 'يشركُ به شيئاً دخلَ النار » · به شيئاً دخلَ النار » ·

= شرط الحبة أن توافق من تحب على عبته بلا عصيان فاذا ادعيت له المحبة مع خلافك مايحب فأنت ذو بهتان اتحب أعداء الحبيب وتدعى حباً له ما ذاك في إمسكان وكذا تعادى جاهدا أحبابه أين المحبة يا أخا الشيطان

(١) قوله ( ولمسلم عن جابر ) بن عبد الله بن حرام الانصارى ثم السلمي بفتحتین صحابی ابن صحابی مکثر له ولابیه مناقب مشهورة رضی الله عنهما ، مات بالمدينة بعد السبعين ، وقد كف بصره وله أربع وتسعون سنة ( أن رسول الله مَرَاكِم قال , من لق الله لا يشرك به شيئًا دخل الجنة، ومن لقيه يشرك به شيئًا دخل النَّارِ ، ﴾ وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة. قال القرطى: على قوله( من لتى الله) أىمن لم يتخذ معالله شريكا فيالإلهية ولا في الخاق ولا في العبادة ، ومن المعلوم المجمع عَلَيه عند أَهَلَ السُّنَةُ أَنْ مَنْ مَاتَ عَلَى ذَلَكَ فَلَا بَدُ لَهُ مِنْ دَخُولُ الجُّنَةُ وَإِنّ جرت عليه قبل ذلك أنواع من العذاب والمحنة ، وأن من مات على الشرك لايدخل الجنة ولا يناله من الله رحمةً ويخلد في النار أبد الآباد من غير انقطاع عذاب ولا تصرم آماد وهذا معلومضرورة من الدين بجمع عليه بين المسلمين انتهى. وقال النواوى: أما دخول المشرك النار فهو على عمومه فيدخلها ويخلد فيها ولا فرق بين الـكتابي اليهودي والنصراني وبين عبدة الاوثان وسائر الـكفار ولا فرق عند أهل الحق بين الكافر عنادا وغيره، ولا بين من خالف ملة الإسلام وبين من انتسب اليها ثم حكم بكفره بجحده وغير ذلك . وأما دخول من مات غير مشرك الجنة فهو مقطوع به ، لـكن إن لم يكن صاحب كبيرة مات مصراً عليها فهوتحت المشيئة فإن عنى عَنه دخل الجنة أو لا وإلا عذب مم أخرج فيدخل الجنة . وقال غيره : قوله (من التي الله لايشرك به شيئا) اقتصر على نني الشرك لاستدعائه التوحيد بالاقتضاء والرسالة باللزوم ، إذ من كذَّب رسل الله فقد كذب الله ، ومن كذب الله فهو مشرك . وهو كقولك من توضأ صحت صلاته أى مع سائر الثروط فالمراد من مات حال كونه مؤمنا بجميع ما يجب الإيمان به إجمالاً في الإجمالي ــــ

## ه - باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله الله (١٠)

وقولِ الله تعالى ﴿ قُلْ هُذِهِ سَيلِي أَدَّهُ إِلَى اللهِ عَلَىٰ بَصِيرة ﴾ الآية '' عن ابن عباس رضي الله عنهما أنَّ رسول الله ﷺ لما بعث

\_ وتفصيلا في التفصيلي انتهى. وفيه قرب الجنة والنار والجمع بين قربهما في حديث واحد، وأنه من لقيه لا يشرك به شيئًا دخل الجنة، ومن لقيه يشرك به شيئًا دخل النار ولوكان من أعبد الناس. وفيه تفسير لا إله إلا الله كما ذكره البخارى، وفضيلة من سؤ من الشرك، قاله المصنف رحمه الله تعالى.

(١) قوله (باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلالله) لما ذكر المصنف التوحيد وفضله وثواب من حققه وما يوجب الخوف من ضده وهو الشرك، ذكر في هذه النرجمة أنه لا ينبغي لمن عرف ذلك أن يقتصر على نفسه بل يجب عليه أن يدعو الى الله تعالى بالحكمة والموعظة الحسنة كما هو سبيل المرسلين وأتباعهم كما قال الحسن البصرى لما تلى قوله تعالى (ومن أحسن قولا بمن دعا إلى الله وعمل صالحا وقال إنني من المسلمين ) فقال: هذا حبيبالله هذا ولى الله ، هذا صفوة الله ، هذا أحب أهل الأرض إلى الله ، أجاب الله في دعوته ، ودعا الناس إلى ما أجاب الله فيه من دعوته وعمل صالحا في إجابته (وقال إنني من المسلمين ) هذا خليفة الله

(۲) قوله (وقول الله تمالى (قل هذه سبيلي أدءو الى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني وسبحان الله وما أنا من المشركين ) قال ابن جرير : يقول تعالى ذكره لنبيه محمد عليها : قل يا محمد هذه الدعوة التي أدعو إليها والطريقة التي أنا عليها من الدعاء إلى توحيد الله وإخلاص العبادة له دون الآله ... ق والانتهاء إلى طاعته وترك معصيته ، سبيلي وطريقتي ودعوتي أدعو إلى الله وحده لا شريك له على يصيرة بذلك ويقين علم منى به أنا ويدعو اليه على بصيرة أيضا من اتبعني وصدقني وآمن بى . قلت وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، وسبحان الله . قال ابن جرير : يقول تعالى ذكره : (وقل) - تنزيها لله تعالى وتعظيا له من أن يكون له شريك في ملكة أو معبودسواه في سلطانه - (وما أنا من المشركين) ...

یقول أنابری من أهل الشرك به لست منهم ولا هم منى انتهى . قال ابن القبم رحمه الله تعالى : البصيرة التي تسكون نسبة المعلوم فيها إلى القلب كنسبة المرئى إلى البصر هي الخصيصة التي اختص بها الصحابة عن سائر الآمة وهي أعلى درجات العلماء ، قال الله تعالى ﴿ قل مذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني ﴾ أى أنا وأنباعي على بصيره. وقيل من اتبعني: عطف على المرفوع في أدعو، أيَّ أنا أدعو إلى الله على بصيرة ومن اتبعني كذلك يدعو المالله على بصيرة وعلى الةو لين ، فالآية تدل على أن أتباعه هم أمل البصاءر الداعون إلى الله تعالى على .صيرة ، ومن ليس منهم فليس من أتباعه على الحقيقة والموافقة وإن كان من أتباعه على الانتساب والدعوى . وفيه أن الدعوة الى الله طريق من اقبع رسول الله مُثَلِّجُ والتنبيه على الإخلاص لأن كمثيراً لو دعا إلى الحق فهو يدعو إلى نفسه ، وأن البصيرة من الفرائض وأنمن دلائل حسن التوحيد أنه تنزيه لله عن المسبة وإن من قبح الشرك كونه مسبة لله وفيه ـ وهيأهمها\_ إبعاد المسلم عن المشركين لا يصير منهم ولو لم يشرك قاله المصنف رحمه الله . وقال ابن القيم على قوله ﴿ أَدَعَ إِلَىٰ سَبَيْلِ رَبُّكَ بِالْحَكَمَةُ والموعظة الحسنة ﴾ الآية ، ذكر سبُّحانه مراتب الدعوة وجعلها ثلاثة أقسام بحسب حال المدعو فإنه : إما أن يكون طالبا للحق محبًّا له مؤثراً له على غيره إذا عرفه ، فهذا يُدعى بالحكة ولا يحتاح إلى موعظة وجدال ، وإما أن يكون مشتغلا بضد الحق لمكن لو عرفة آثره واتبعه فهذا يحتاج إلى الموعظة بالترغيب والترهيب، وإما أن يمكون معانداً معارضاً فهذا يجادل بالتي هي أحسن فإن رجع وإلا انتقل معد إلى الجلاد إن أمكن انتهى .

(١) قوله (وعن ابن عباس رضى الله عنهما أن رسول الله يولي لما بعث معاذا إلى اليمن ) قال الحافظ ابن حجر: كان بعث معاذ إلى اليمن سنة عشر قبل حج النبي يولي كا ذكره البخارى في آخر المفازى. وقبل كان في آخر سنة تسع عند منصرفه من تبوك، وحمى ابن سعد أنه كان في ربيع الأول سنة عشر، واتققوا على أنه لم يزل على اليمن إلى أن قدم في عهد أبي بكر الصديق ثم توجه إلى الشام فات بها . واختلف هل كان واليا أو قاضيا ؟ فجوم ابن عبد البر بالثاني، على الشام فات بها . واختلف هل كان واليا أو قاضيا ؟ فجوم ابن عبد البر بالثاني، على النبيد

« إنك تأتى قوماً من أهل الكتاب ('')، فليكن أولَ ما تدعوهم إليه شم \_\_\_\_\_ادةُ أن لا إِلْهَ إِلَّا الله ('').

= والنسائى بالأول والظاهرنه كان واليا قاضيا قاله فى الشرح. وقال شيخ الإسلام: ومن فضائل معاذ رضى الله عنه أنه يراقح بعثه إلى اليمن مبلغا عنه ومفقها ومعلما وحاكما.

(١) قوله (قال: وإنك تأتى قوما من أهل السكتاب،) قال القرطبي يعنى من اليهود والنصارى، لانهم كانوا باليمن أكثر من مشركى العرب أو أغلب، وإنما نبهه على هذا ليتها لمناظرتهم. قال الحافظ ابن حجر هو كالتوطئة للوصية ليجمع همته عليها. وفيه كشف العالم الشبهة عن المتعلم. قاله المصنف رحمه الله. وفيه أن عناطبة العالم ليست كمخاطبة الجاهل. والتنبيه على الاحتراز من الشبه والحرص على طلب العلم قاله في الشرح

(٢) قوله ( فاليكن أول ما تدعوهم اليه شهادة أن لا إله إلا الله ) بنصب (أول) على أنَّه خبر يكن مقدمًا و (شهادة) اسمها مؤخرًا ويجوز العكس . وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة . قال في قرة العيون وكانوا يقولونها لسكنهم جهلوا معناها الذي دات عليه من إخلاص العبادة لله وحده و ترك عبادة ما سواه، فـكان قولهم (لا إله إلا الله ) لا ينفعهم لجهلهم بمعنى هـذه الـكلمة العظيمة كحال أكثر المتآخرين من هذه الامة فإنهم كانوا يقولونها مع ماكانوا يفعلونه من الشرك بعبادة الاموات والغائبين والطواغيت والمشاهد فيثبتون ما نفته من الشرك باعتقادهم وقولهم وفعلمهم وينفون ما أثبته من الإخلاص كذلك وظنوا أن معناها القدرة على الاختراع تقليداً للمتكلمين من الاشاعرة وغيرهم وأما قول المتكلمين إن أول واجب معرفة الله بالنظر والاستدلال ، فذلك أمر فطرى فطر الله عليه عباده ولهذا كان مفتتحدعوة الرسلأعهم الى إفراد الله تمالى بالعبادة، ولما قالوا ﴿ [أنا كفر نا بما أرسلتم به ، و إنا لني شك مما تدعو ننا إليه مريب ﴾ قالت الرسل ﴿ أَفَ الله شك ا فاطر السموات والارض ﴾ قال ابن كثير وهو يحتمل وجهين أحدهماً: أفي وجوده شك فان الفطر شاهدة بوجوده ومجبولة على الإقرار به . والشاني : أنى إلاهيته وتفرده بوجوب المبادة له شك 1 وهو الخالن لجميـع الموجودات فلا يستحق العبادة إلا هو وحده لا شريك له انتهى ملخصا . وهذا الاحتمال الثانى يتضمن الأول قاله في قرة الميون

وفى رواية: إلى أنْ يُوحِدوا الله (۱) وفإن هم أطاعوكَ لِذَلكُ فأعلِبُهم أَنَّ اللهَ افترضَ عليهم خمسَ صلوات في كل يوم وليسلة (۲) ؛ فإن هم أطاعوكَ لذُلك فأعلمهم أنَّ اللهَ افترضَ عليهم صَدَقَةً تُؤخذ

<sup>(</sup>١) تجاله ( وفي رواية إلى أن يوحدوا الله ) ذكر هذه الرواية البخارى في التوحيد فأوردها المصنف ليبين أن معنى شهادة أن لا إله إلا الله أن يوحدوا الله بالعبادة وترك عبادة ما سواه وفي رواية , فالبكن أول ماندعوهم اليه عبادة الله ، وذلك هو الـكفر بالطاغوت والإيمان بالله وفي رواية للبخارى فقال . أدعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأنى رسول الله . . قال في فتح المجيد : لا بِد في شهادة أن لا إله إلا الله من سبعة ثمروط، لا تنفع قائلها إلا باجتماعها . أحدها : العلم المناف للجهل . الثانى : اليقين المنافى للشك . الثالث : القبول المنافى للرد . الرابع : الانقياد المنافي للترك . الخامس : الإخلاص المنافي للشرك . السادس : الصدق المنافي للـكذب السابع: المحبة المنافية لضدها . قال شيخ الإسلام : وقد علم بالاضطرار من دين الرسول بِاللَّهِ واتفقت عليه الامة . أن أصل الإسلام وأول ما يؤمن به الخلق شهادة أن لا إله إلا الله وأن محداً رسول الله ، فبذلك يصير الـكافر مسلماً ، والعدو ولياً ، والمباح دمه معصوم الدم والمال . ثم إن كان ذلك من قلبه ، فقد دخل في الإيمان وإن قاله بلسانه دون قلبه فهو في ظاهر الإسلام دون باطن الإيمان. قال: وأما إذا لم يتكلم بها مع الفدرة فهو كافر وباتفاق المسلمين باطناً وظاهراً عند سلف الامة وأثمتها وجماهير العلماء انتهى . وفيه كون التوحيد أول واجب ، وأنه يبدُّ به قبل كل شيء حتى الصلاة ، وأن معنى يوحدوا الله معنى شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن الإنسان قد يكون من أهل الكتاب، يعني عالما وهو لا يعرفها أو يعرفها ولا يعمل بها . والتنبيه على التعلم بالتدريج والبداءة بالاهم فالاهم ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

<sup>(</sup> ٢ ) قولَه ( فإن هم أطاعوك لذلك ) أى شهدوا وانقادوا لذلك ( فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات فى كل يوم وليلة ) فيه أن الصلاة أعظم =

من أغنياتهم فتُرَدُّ على فقر أنهم (١) فإن هم أطاعوك لذُلك فإيَّاك وكرائمَ أمو الهم (١) أمو المم وبين اللهِ حِجاب (٣)

= واجب بعد الشهادتين . وفيه دليل على أن المشرك لا يطالب بفعل الصلاة إلا بعدالإسلام ، ولا يلزم من ذلك أن لا يكو نوا مخاطبين بفروع الشريعة المأمور به والمنهى عنه ويزاد في عذابهم بسببها في الآخرة ، وهدذا قول الاكثرين ، قاله النووى . وفيه أن الوتر غير واجب لان هذا كان آخر الأمر

(1) قوله (فإن هم أطاعوك لذلك فأعلهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنياتهم فترد على فقرائهم) . فيه دليل على أن الزكاة أوجب الاركان بعد الصلاة وأن الإمام هو الذي يتولى قبضها وصرفها إما بنفسه أو نائبه ، وأنها تؤخذ من الاغنياء وتصرف إلى الفقراء ، وإنما خص النبي بإليت الفقراء لان حقهم آكد من حقوق بقية الاصناف الثمانية ، وأنه يسكنى إخراج الزكاة في صنف واحد كما هو مذهب مالك وأحد ، وأنه لا يحوز دفعها إلى غنى ولا إلا كافر غير المؤلف ، وأن الزكاة واجبة في مال الصبي والمجنون كما هو قول الجمهور لعموم الحديث ، وأن الذكاة واجبة في مال الصبي والمجنون كما هو قول الجمهور كما قرره شبخ الإسلام . وأن الفقير لا زكاة عليه ، وأن من ملك نصاباً لا يعطى من الزكاة من حيث أنه جعل الماخوذ منه غنيا وقابله بالفقير ، ومن ملك نصاباً فالزكاة مأخوذة منه فهو غنى

- (۲) قوله (فإن همأطاعوك لذلك فإياك وكرائم أموالهم) بنصب كرائم على التحذير جمع كريمة قال صاحب المطالع ، وهى الجامعة للسكال الممكن فى حقها من غزارة لبن وجمال صورة وكثرة لحم وصوف ذكره النووى . وفيه النهى عن كرائم الاموال ، قاله المصنف رحمه الله تعالى
- (٣) قوله (واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله حجاب). أى احذر دعوة المظلوم واجعل بينك وبينها وقاية بالمدل وترك الظلم. وفيه التحذير من الظلم مطلقا واتقاء دعوة المظلوم والإخبار بأنها لا تحجب قال المصنف رحمه الله: فعلى العامل أن لا يأخذ زيادة على الحق ولا يحابي بترك شيء منه

أخرجاه (''. ولهما عن سهل بن سعد ('' رضى الله عنه أنَّ رسولَ اللهِ عَلَمُ أَنَّ رسولَ اللهِ عَلَمْ اللهِ قَالَ يوم خَيْبَر « لاعطينُ الرايةَ غداً رجُلًا يُحِبُّ اللهَ ورسولَهُ

(١) قوله (أخرجاه)، أي البخاري ومسلم وأعلم أنه لم يذكر في الحديث الصوم والحج فأشكل ذلك على كثير من العلماء . قال شيخ الإسلام : أجاب بمضهم أن بعض الرواة اختصر الحديث وليس كذلك ، فإن هذا طعن في الرواة لآن ذلك إنما يقع في الحديث الواحد مثل حديث وفد عبد الفيس حيث ذكر بعضهم الصيام وبعضهم لم يذكره . فأما الحديثان المنفصلان فليس الأمر فيهما كذلك ولكن عن هذا جُوابان: أحدهما أن ذلك بحسب نزول الفرائض، وأول ما فرض الشهاد تان ثم الصلاة فإنه أمر بالصلاة في أول أوقات الوحى ، ولهذا لم يذكر وجوب الحج كمامة الاحاديث إنما جاء في الاحاديث المتأخرة . الجواب الثانى أنه كان يذكر في كل مقام ما يناسبه فيذكر تارة الفرائض التي يقاتل عليها كالصلاة والوكاة ويذكر تارة الصلاة لمن لم يكن عليه زكاة ويذكر تارة الصلاة والزكاة والصوم فإما أن يكون قبل فرض الحج ، وإما أن يكون المخاطب بذلك لاحج عليه ، وأما الصلاة والزكاة فلهما شأن ليسَ لسائر الفرائض، ولهذا ذكر الله تعالى فى كنابه القتال عليه الانهم عبادتان ظاهرتان بخلاف الصوم فإنه أمر باطن من جنس الوضوء والاغتسال من الجنابة ونحو ذلك بما يؤتمن عليه العبد، فإن الإنسان يمكنه أن لا ينوى الصوم وأن يأكل سراً كما يمكنه أن يكتم حدثه وجنابته ، وهو عليه يذاكر في الأعمال الظاهرة التي يقاتل الناس عليها ويصيرون مسلمين بفعلها فلهذًا علق ذلك بالصلاة والزكاة دون الصوم وإنه كان واجبا ، كما فى آيتى براءة نزلت بعد فرض الصيام باتفاق الناس ، وكذلك لما بعث معاذاً إلى اليمن لم يذكر في حديثه الصوم لأنه تبع وهو باطن ولاذكر الحج لأن وجوبه خاص ليس بعام ولا يجب في العمر إلا مرة . انتهى بمعناه ، قاله في فتح المجمد

(۲) قوله (ولها - أى البخارى ومسلم - عن سهل بن سعد) بن ما لك بن عالد الانصارى الحزرجى (الساعدى) أبى العباس صحابى شهير وأبوه صحابى أيضاً ، مات سنة ثمان وثمانين وفد جاوز المائة (أن رسول الله مراقع قال يوم خيبر: « لاعطين الراية غداً رجلا يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله يفتح حيد

ــ الله على يديه ، فبات الناس يدوكون ليلتهم أيهم يعطاها فلما أصبحوا غدوا على رسول الله ﷺ كلهم يرجو أن يعطاها فقال . أين على بن أبي طالب ، فقيل هو يشتكي عينيه ، فأرسلوا اليه فأتى به فبصق في عينيه ودعا له فبرأ ،كأن لم يكن به وجع ، فأعطاه الراية وقال , انفذ على رسلك حتى تنزل بساحتهم ثم ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يحب عليهم من حق الله فيه فوالله لأن يهدى الله بك رجلا واحداً خير لك من حمر النعم . . يدكون أى يخوضون وفي الصحيحين عن سلمة من الاكوع قال : كان على رضى الله عنه قد تخلف عن النبي علي يوم خيبر فقال: أَمَا أَنْحَلْفُ عَنْ رَسُولُ اللهُ مِرْكِيِّ فَرْجِ فَلَحَقَ بِالنَّبِي مِرْكِيِّتُهِ فَلَمَّا كَان مساء الليلة التي فتحما الله عز وجل في صباحما قال النبي ﷺ والاعطين الراية ـ أو ليأخذ الراية ـ غداً رجل يحب الله ورسوله ـ أو قال ـ يحبه الله ورسوله ، يفتح الله على يديه ، فاذا نحن بعلى وما نرجوه فقالوا : هذا على فأعطاه رسول الله عِلَيْجُ الراية ففتح الله عليه . والراية بمعنى اللواء وهو العلم الذي يحمل في الحرب يمرف به موضع صاحب الجيش وقد يحمله أمير الجيش وقد يدفعه لمقدم العسكر . وقد صرح جماعة من أهل اللغة بترادفهما ليكن روى الإمام أحمد والترمذي من حديث ابن عباس : كانت راية رسول الله ﷺ سوداء ولو اؤه أبيض ومثله عند الطبراني عن بريدة وعند ابن عدى عن أبي هريرة رضي الله عنه ، وزاد : مكتوب فيه لا إله إلا الله محمد رسول الله ، وهو ظاهر في الثغاير وامل النفرقة بينهــا عرفية قاله في الشرح

(۱) قوله ( يحب الله ورسوله ، ويحبه الله ورسوله ) فيه فضيلة على رضى الله عنه قاله المصنف . وقال شيخ الإسلام ليس هذا الوصف مختصا بعلى ولا بالآئمة فان الله ورسوله ، ولسكن هذا الحديث من أحسن ما يحتج به على النواصب الذين لا يتولونه أو يكفرونه أو يفسقونه كالخوارج ، لسكن هذا الاحتجاج لايتم على قول الرافضة الذين يجعلون النصوص الدالة على فضائل الصحابة كانت قبل ردتهم فإن الخوارج تقول في على مثل ذلك لكن هذا باطل فان الله ورسوله لا يطلق مثل هذا المدح على من يعلم الله أنه هذا

يفتحُ اللهُ على يديه » ('' فبات النـــاسُ يَدُوكُونَ ليلتهم ('' أَيُّهُم يُعطاها ('') ، فلما أصبحوا غَدَوا ('' على رسول الله ﷺ ، كلَّهُم يرجو أن يعطاها ، فقال « أيْنَ على بنُ أبي طالب ('' ؟ » فقيل : هو يشتكى

= يموت كافراً. فإن قيل إذا كان هذا ليس من خصائص على فلم تمنى بعض الصحابة أن يكون له ذلك ؟ أجاب شيخ الإسلام بأنه إذا شهد النبي عَلِيْقَةٍ لمهين بشهادة أو دعا له بدعاء أحب كثير من الناس أن يكون له مثل الك الشهادة ، ومثل ذلك الدعاء وإن كان النبي عَلِيقةٍ يشهد بذلك لخلق كثير ويدهو لخلق كثير وهذا كالشهادة بالجنة لثابت بن قيس وعبد الله بن سلام ، وإن كان قد شهد بالجنة لآخرين ، والشهادة بمحبة الله ورسوله المذى ضرب في الحز ، وكان تعيينه لذلك المعين من أعظم فضائله ومناقبه ، وفيه إثبات المحبة خلافاً للجهمية ومن أخذ عنهم

- (١) قوله (يفتح الله على يديه ) صريح في البشارة بحصول الفتح فهو علم من أعلام النبوة
- (٢) قوله (فبات الناس يدوكون ليلتهم) بنصب ليلة ، ويدوكون قال المصنف : يخوضون . أى فيمن يدفعها اليه . وفيه : حرص الصحابة على الخير وامتهامهم به وعلو مرتبتهم فى العلم والإيمان . وفيه : فضل الصحابة فى دوكهم تملك الليلة وشغلهم عن بشارة الفتح ، قاله المصنف رحمه الله
- (٣) قوله (أيهم يعطاها) هو برفع أى على البناء لإضافتها وحذف صدر
   صلتها .
- ( ٤ ) قوله ( فلما أصبحوا غدوا ) على رسول الله بَرَائِيَّةٍ كَلَمْم يرجوا أن يعطاها وفي رواية أبي هريرة عند مسلم أن عمر رضى الله عنه قال : ما أحببت الإمارة إلا يومئذ
- (ه) قوله (فقال أين على بن أبى طالب) فيه سؤال الإمام عن رعيته وتفقد أحوالهم وشهادة النبي بالله لله بإيمانه باطنا وظاهرا وإثبات موالاته لله تعالى ورسوله ووجوب موالاة المؤمنين له

عينيه ('')، فأرسلوا إليه فأتى به فبصق فى عَينيه ودعا له (''، فبرأ '' كأنُ لم يكن به وجع ، فأعطاه الراية ('' فقال « انْفُذْ على رِسْلِك ('' حتى تنزل بساحتهم ('' ، ثم ادْعُهم إلى الإسلام ('' وأخبرهم بما يجب

(۱) قوله (فقيل هو يشتكى عينيه) أى من الرمد (فأرسل اليه) مبنى للفاعل أى النبى برائع ويحتمل أن يكون مبنيا لما لم يسم فاعله ، وفى صحيح مسلم أن الذى جاء به سعد بن أبى وقاص ، ولمسلم من طريق إياس بن سلمة بن الاكوع عن أبيه قال : فأرسلنى إلى على فحشت به أفوده أرمد

(٢) قوله ( فبصق ) بفتح الصاد أى تفل (في عينيه ودعا له )

(٣) قوله ( فبرأ ) - هو بفتح الراء والهمزة - أى عوفى فى الحال عافية كاملة كأن لم يكن به وجع من رمد ولا ضمف بصر ، وعند الطبرانى من حديث على : فما رمدت ولا صدعت منذ دفع النبي مراقية إلى الراية . وفيه أن من أدلة التوحيد ما جرى على سيد المرسلين وسادات الاولياء من المشقة والجوع والوباء

وقوله ( لأعطين الراية غداً ) علم من أعلام النبوة ، وتفله في عينيه علم من أعلامها أيضا قاله المصنف

- (٤) قوله (فأعطاه الراية) وفيه الإيمان بالقدر لجصولها ، لمن لم يسع لها ومنعها عمن سعى ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . وفيه : أن فعل الاسباب المباحة أو الواجبة أو المستحبة لا ينافى التوكل ، قاله فى فتح المجيد
- (ه) قوله (وقال دانفذ على رسلك ،) بضم الفاء ، أى امض ، ورسلك بكسر الراء وسكون السين أى على رفقك أمره أن يسير اليهم على رفق من غير عجلة . وفيه الادب فى قوله وعلى رسلك ، قاله المصنف رحمه الله
  - (٦) قوله (حتى تنزل بساحتهم ) ساحتهم ما قرب من حصونهم

(٧) قوله (ثم ادعهم إلى الإسلام) بزيادة ثم كما وقع في حديث بريدة في صحيح مسلم، وذكرها يوهم الابتداء بغير الدعوة إلى الإسلام، والصواب إسقاطها كاروى أبو داود وأبو عبيد في كتاب الاموال، وكما جاء مصرحا بذلك في حديث ابن عباس الذي في الصحيحين المذكور أول الباب أن النبي تمالي كما له معاذاً إلى \_\_\_\_

#### عليهم من حقِّ الله تعالى فيه (١) ، فواللهِ لَأَنْ يهدى اللهُ بكَ رَجُلا

الين قال و إنك تأتى قوماً من أهل السكتاب فاليكن أول ما تدعوهم اليه شهادة أن لا إله إلا الله و وهذا أمره أن يدعوهم إلى الإسلام الذى دلت عليه شهادة أن لا إله إلا الله ، وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة . وهكذا ينبغى لأهل الإسلام أن يكون قصدهم بالجهاد هداية الحلق إلى الإسلام والدخول فيه ، وينبغى لولاة الامر أن يكون هذا معتمدهم ومرادهم ونيتهم . وفيه الدعوة إلى الإسلام قبل القتال وأنه مشروع لمن دعوا قبل ذلك وقوتلوا ، قاله المصنف وحمه الله ، لسكن إن كانوا قد بلغتهم الدعوة جاز قتالهم ابتداء لأن النبي والله أغار على بنى المصطلق وهم غادون ، قاله في فتح المجيد

قال شبخ الإسلام: والإسلام هو الاستسلام لله وهو الحضوع له والعبودية له ، كذا قال أهل اللغة ، وقال دين الإسلام الذى ارتضاه الله وبعث به رسله هو الاستسلام لله وحده فأصله فى القلب والخضوع لله وحده بعبادته دون ما سواه فن عبده وعبد معه إلها آخر لم يمكن مسلا ، ومن استكبر عن عبادته لم يمكن مسلما ، وأما الإيمان فأصله تصديق القلب وإقراره ومعرفته فهو من باب قول القلب المتضمن عمل القلب انتهى

(۱) غوله ( وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه )، أى في الإسلام كالصلاة والزكاة وغيرهما ما أمر الله به وشرعه من حقوق لا إله إلا الله . وفيه الدعوة بالحسكة لفوله أخبرهم بما يجب عليهم ومعرفة حق الله في الإسلام ، قاله المصنف رحمه الله . وهذا ما يدل على أن الاعمال من الإيمان خلافاً للاشاعرة والمرجئة في قولهم أنه القول ، وزعوا أن الإيمان بجرد التصديق . وفي حديث أبي هريرة رضى الله عنه و فإذا فعلوا ذلك فقد عصموا منك دماء هم وأموالهم إلا بحقها . ولما قاتل أبو بكر الصديق ما نعى الزكاة وهم يشهدون أن لا إله إلا الله وأن محمدا رسول الله ، قال له عمر : كيف تفاتلهم وقد قال رسول الله يالي إلى وأمرت أن أمرت أن الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فاذا قالوها غصموا منى دماء هم وأموالهم إلا بحقها ، ودنها إلى رسول الله يتلقي لقاتلهم على منعها . فدل على أن النطق يكلمتى الشهادة يؤدونها إلى رسول الله يتلقي لقاتلهم على منعها . فدل على أن النطق يكلمتى الشهادة دليل العصمة لا أنه عصمة ، أو يقال هو العصمة لمكن بشرط العمل

#### واحداً خير" لك من ُحُر النَّعَمَ ('' ، يَدُوكُون : أَى يُخُوضُون ٦ – باب

تفسير التوحيد ، وشهادةِ أنْ لا إله إلا الله (٢)

وقول الله تعالى ﴿ أُولُـٰئِكَ الذينَ يَدْعُونَ يَبْتُنُونَ إِلَى رَبِّهِمِ الوسيلةُ (٣) أَيْهُم أَقْرِبُ ﴾ الآية ، وقوله ﴿ وَإِذْ قَالَ إِرَاهِيمُ لَا بِيهِ

(۱) قول (فوالله لآن يهدى الله بك رجلا واحدا خير لك من حمر النعم) بضم الحاء وسكون الميم ، والنعم بفتح النون والعين المهملة وهي أنفس الآموال عند العرب ، وفيه الحلف على الفتيا و ثواب من اهتدى على يديه رجل واحد ، قاله المصنف رحمه الله تعالى ، وفيه تشبيه أمور الآخرة بأمور الدنيا للتقريب إلى الأفهام وإلا فذرة من الآخرة خير من الدنيا وأمثالها ، قاله النووى

- ( ٢ ) قوله باب ( تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله ) عطف الشهادة على التوحيد من عطف الدال على المدلول ، لآن التوحيد مو مقتضى هذه الـكلمة العظيمة الذي دلت عليه
- (٣) قوله (وقول الله تمالى (قل ادعو الذين زعمتم من دونه فلا يملمكون كشف الضر عنكم ولا تحويلا أولئك الذين يدعون وحته ويخافون عذابه ) الآية ببتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ويرجون رحمته ويخافون عذابه ) الآية أخبر تمالى فى هذه الآيات أن الذين يدعونهم من الملائمكة والانبياء والصالحين لا يملكون كشف الضرعين دعاهم أى إذالته وبالمكلية ولا تحويله من مكان إلى مكان ولا من صفة إلى صفة ، وتحويلا : نسكرة تعم جميع أنواع التحويل ، وأنهم ( يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب وبرجون رحمته ويخافون عذابه ) والذي يدعوهم قد عكس الأمر وطلب منهم ما لا قدرة لهم عليه ، وهذا هو والذي يدعوهم قد عكس الأمر وطلب منهم ما لا قدرة لهم عليه ، وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، وروى البخارى عن ان مسعود رضى الله عنه قال : الشاهد من الإنس يعبدون ناساً من الجن فأسلم الجن و تمسك هؤلاء بدينهم . وقال السدى عن أبي صالح عن ابن عباس قال : عيسى وأمه وعزير والشمس والمسرو وقال بجاهد ؛ عيسى وعزير والملائمكة

وقومه إننى بَرَاءٌ مَا تَعَبُدُونَ إِلَّا الذَّى فَطَرَنَى ﴾ الآية '' وقوله ﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ ورُهِبا ثُهُمُ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ الآية '' ، وقوله :

= قال شيخ الإسلام: وهذه الاقوال كاماحق، فإن الآية تعم كل من كان معبوده عابداً لله سوا. كان من الملائكة أو من الجن أو البشر، والسلف يذكرون فى تفسيرهم جنس المراد بالآية على نوع التمثيل كما يقول الترجمان لمن سأله عن معنى الحبز فيريه رغيفا فيقول هذا فالإشارة إلى نوعه لا إلى عينه، وليس مرادهم بذلك تخصيص نوع دون نوع مع شمول الآية للنوعين، فالآية خطاب لكل من دعا من دون الله مدعواً وذلك المدعو يبتغى إلى الله الوسيلة ويرجو رحته و يخاف عذا به انهى و فى هذه الآية الرد على من بدعو صالحاً ويقول أنا لا أشرك بالله شيئا، الشرك عبادة الأصنام

(۱) قوله (وقول الله تعالى (وإذ قال إبراهيم لابيه وقومه إننى براء مما تعبدون إلا الذى فطرنى فإنه سيهدينى وجعاما كله باقية فى عقبه لعلم يرجعون) يخبر تعالى عن عبده ورسوله وخليله إبراهيم إمام الحنفاء أنه تبرأ من أبيه وقومه فى عبادتهم الآوثان، فقال: إننى براء مما تعبدون إلا الذى فطرنى فعبر عن هذه السكلمة العظيمة لا إله إلا الله بمعناها الذى دلت عليه ووضعت له من البراءة من كل ما يعبد من دون الله كالكواكب والاصنام والآوثان والانداد التي يعبدها المشركون، فعبر عن المذى بها بقوله إننى براء مما تعبدون، وعبر عما أثبته بقوله إلا الذى فطرنى، فلم يستثن فى المعبودات إلا الذى فطره. وهذا هو الشاهد من الآبة للترجمة

وقوله ﴿ فَإِنَّهُ سَيْمَدِينَ ﴾ لدينه

قوله ﴿ وجملها ﴾ يعنى كلمة التوحيد لا إله إلا الله كلمة باقية فى عقبه أى فى ذريته ، قال قتادة : لا يزال فى ذريته من يعبد الله و يوحده العلم يرجمون اليها ، وقال السدى : لعلهم يتوبون ويرجمون إلى طاعة الله عز وجل

(٢) وهوله ( تعالى ( اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابا من دون الله ) الآية ) الأحبار : هم العلماء ، والرهبان : هم العباد ، أى اتخذوا علماءهم وعبادهم أربابا من دون الله فى اتباعهم فى تحريم ما أحل الله ، وتحليل ما حرم . وهذه الآية قد فسرها رسول الله برائح لله عدى من متنصرة العرب . فإن =

### ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ اللهِ أنداداً يُحِبُّونَهُم كُبِّ اللهَ ﴾ (``

= العرب قبل مبعث النبي باللج منهم من تنصر ، ومنهم من تهود ، ومنهم من تمجس، ومنهم من بتي على وثنيته ، فكان عدى من متنصرة العرب ، ولمـا جاء مسلما دخل على رسول الله ﷺ فقرأ عليه هذه الآية ، قال : فقلت : إنهم لم يعبدوهم . قال : بلا إنهم حرموا عَلَيْهِم الحلال وحلوا لهم الحرام ، فاتبعوهم فذلك عبادتهم إيام، رواه أحمد والترمذي وحسنه ، قال السدى استنصحوا الرجال وتبذوا كتاب الله وزاء ظهورهم. قال شيخ الإسلام : وهؤلاء الذين اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربابا حيث أطاعوهم في تحليل ما حرم الله وتحريم ما أحل الله ، يكونون على وجهين ، أحدهما : أن يعلموا أنهم بدلوا دين الله فيتبعونهم على هذا التبديل فيعتقدون تحليل ما حرم الله أو تحريم ما أحل الله اتباعا لرؤساتهم مع علمهم أنهم خالفوا دين الرسل فُهذا كفر ، وقد جعله الله ورسوله شركا و إن لم يكونوا يُصلون لهم ويسجدون لهم ، فكأن من اتبع غيره في خلاف الدين مع علمه أنه خلاف الدين واعتقد ما قاله ذلك دون ما قاله الله ورسوله مشركا مثلُّ هؤلاء . الثانى: أن يكون اعتقادهم وإيمانهم بتحريم الحرام وتحليل الحلال ثابتا لكنهم أطاعوهم في معصية الله كما يفعل المسلم ما يفعله من المعاصي التي يعتقد أنها معاصى فهؤلاء لهم حكم أمثالهم من أهل الذنوب كا قد ثبت عن الني بالله أنه قال و إنما الطاعة في المعروف ، أُنتهي

قوله (والمسيح بن مريم) أى اتخذوه رباً بعبادتهم له من دون الله ، ولهذا قال تعالى (وما أمروا إلا ليعبدوا إلاهاً واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون فيسمى الله طاعتهم في معصيته عبادة لهم وسماهم أربابا . وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة قال تعالى (ولا يأمركم أن تتخذوا الملائكة والنبيين أرباباً أيأمركم بالسكفر بعدإذ أنتم مسلمون ؟ ) وقد عظمت الفتنة بالشرك المنافى للتوحيد لما حدث الغلو في الاموات وتعظيمهم بالعبادة حتى عاد المعروف منكراً والمنكر معروفاً والبدعة سنة والسنة بدعة ، لشأ على هذا الصغير وهرم عليه المكبير ، كا جاء في الحديث و بدأ الإسلام غريبا وسيعود غريبا كا بدأ فطوبي المكبير ، كا جاء في الحديث و بدأ الإسلام غريبا وسيعود غريبا كا بدأ فطوبي المغرباء الذين يصلحون إذا فسد الناس من يتخذ من دون الله أندادا يحبونهم =

= كحب انته ، والذين آمنو أشد حباً لله ﴾ الآية ﴾ الانداد: الامثال والنظراء ، قاله غير واحد من المفسرين قال العاد ابن كثير رحمه الله يذكر تعالى حال المشركين به فى الدنيا ومالهم فى الدار الآخرة حيث جعلوا لله أنداداً أى أمثالا ونظراء يعبدونهم معه و يحبونهم كحبه وهو الله لا إله إلا هو ولا صنو له ولا ند له ولا شريك له . وفى الصحيحين عن ابن مسعود رضى الله عنه قلت : يا رسول الله أى الدنم أعظم ؟ قال : « أن تجمل لله نداً وهو خلقك ، قلت : ثم أى ؟ قال « أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك ، الجديث

وقوله ( يحبونهم كحب الله ) قال شيخ الإسلام في قوله ( يحبونهم كحب الله ) قولان أحدهما : أنهم يحبونهم كا يحبون الله في كون قد أثبت لهم محبة الله ، ولحنها عبة أشركوا فيها مع الله أندادهم . والثانى : أن المعني يحبون أندادهم كما يحب المؤمنون الله ، وهذا متناقض وهو باطل ، فإن المشركين لا يحبون الانداد مثل عبة المؤمنين الله . مم بين تعالى أن عبة المؤمنين لله أشد من حبة أصحاب الانداد لاندادهم وإنما ذموا بأن شركو بين الله وبين أندادهم في الحجة ولم يخلصوها لله كمحبة المؤمنين له ، كا أخبر الله عنهم وهم في النار ، أنهم يقولون لالهتهم وأندادهم وهي محضرة معهم في العذاب : ﴿ تالله إن كنا لني ضلال مبين إذ نسويكم برب العالمين ﴾ ومعلوم أنهم ما سووهم به في الحلق والربوبية وإنما سووهم به في الحبة والتعظيم . وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، قال ابن الهم في الدكافية الشافية :

والله ما ساووهم بالله فى خلق ولا رزق ولا إحسان لكنهم ساووهم بالله فى حب وتمظيم وفى إيمان جعلوا المحبتهم مع الرحمن ما جعلوا المحبة قط للرحمان

قوله ﴿ ولو يرى الذين ظلموا ﴾ والمراد بالظلم هنا الشرك كمقوله ﴿ الذين. آمنوا ولم يلبسو المعانهم بظلم ﴾

وةوله ﴿ إِذْ يَرُونَ العَذَابِ أَنَ القُوهَ للهُ جَمِيعًا ﴾ قال بعضهم تقدير السكلام لو عاينوا العذاب لعلموا حينئذ أن القوة لله جميعًا أي أن الحكم له وحده لا شريك ـــــ

فى الصحيح (' عن النبى ﷺ أنه قال « مَن قال لا إِلَّهُ إِلاَ اللهُ وَكُفُرَ بِمَا يُعْبَدُ مِن دون اللهِ (۲) حرُمَ مالُهُ ودمُه ، وحِسابُهُ على الله

= له فان جميع الآشياء تحت قهره وغلبته وسلطانه وإن الله شديد العذاب ، كما قال تعالى ﴿ فيومئذ لا يعذب عذابه أحد ولا يوثن وثاقه أحد ﴾

وقوله ﴿ إذ تبرأ الذين اتبعوا من الذين البعوا ﴾ كما قال تعالى ﴿ وقال الذين حق عليهم القول ـ يعنى الشياطين والمردة والدعاة إلى الـكفر ـ ربنا هؤلا- الذين أغوينا أغوينا برأنا اليك ما كانوا إبانا يعبدون ﴾ فشهدوا عليهم أنهم أغووهم ثم تبرأوا من عبادتهم

(١) قوله (في الصحيح) أي صحيح مسلم عن أبي مالك الانجعي واسمه سعد بن طارق كوفي فقد مات في حدود الاربعين عن أبيه طارق بن أشم بالمعجمة والمثناة التحتية وزن أحمر ، ابن مسعود الانجعي صحابي له أحاديث قال مسلم لم يرو عنه غير ابنه . (عن الذي يَرَافِينَهُ ) أنه قال ، من قال لا إله إلا الله وكيفر بما يعبد من دون الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله عز وجل ، ورواه الإمام أحمد من طريق يزيد بن هرون ، قال : أخبرنا أبو مالمك الانجعي عن أبيه ، ورواه أحمد عن عبد الله بن إدريس قال : سمعت أبا مالك قال : قلت لابي الحديث ، ورواية الحديث بهذا الله طنسر لا إله إلا الله

(٢) قوله ( من قال لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله ) اعلم أن النبي علق عصمة المال والدم في هذا الحديث بأمرين ، الأول : قول لا إله إلا الله عن علم ويقين كما هو قيد في قولها في غير ما حديث كما تقدم . الثانى : الكفر بما يعبد من دون الله ، فلم يكتف باللفظ المجرد عن المعنى بل لا بد من قولها والعمل بها . وفيه معنى ( فن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثنى لا انفصام لها كه قاله في فتح المجيد ، وفيه أكبر المسائل وأهمها وهو تفسير التوحيد وتفسير الشهادة وبينها بأمور واضحة . منها آية الاسرى ، بين فيها الرد على المسركين الذين يدعون الصالحين ، ففيها بيان أن هذا هو الشرك الأكبر . ومنها آية براءة ، بين فيها أن أهل الكتاب اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربا با من عومنها آية براءة ، بين فيها أن أهل الكتاب اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أربا با من ح

حدون الله وبين أنهم لم يؤمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً مع أن تفسيرها إلذى لا إشكال فيه طاعة العلماء والعباد فى المهصية لا دعائهم إياهم. ومنها قول الخليل عليه السلام المحكفار: ﴿ إِنَى براء مما تعبدون إلا الذى فطر فى ) فاستشى من المعبودين ربه ، وذكر سبحانه أن هذه البراءة وهذه الموالاة هى تفسير شهادة أن لا إله إلا الله ، فقال : ﴿ وجعلما كلمة باقية فى عقبه لهلم يرجمون ﴾ . ومنها آية المحفار الذين قال الله فيهم ﴿ وما هم بخارجين من النار ﴾ ذكر أنهم يحبون أندادهم كحب الله ، فدل على أنهم يحبون الله حبا عظيا ولم يدخلهم فى الإسلام فكيف بمن أحب الند أكبر من حب الله فسكيف بمن لم يحب إلا الند وحده ولم يحب الله . ومنها قوله يراقي و من قال لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله و مالل ، بل ولا معرفة معناها مع لفظها ، بل ولا يحرم يحمل التلفظ بها عاصماً للدم والمال ، بل ولا معرفة معناها مع لفظها ، بل ولا يحرم الإقرار بذلك ، بل ولا كو نه لا يدعو إلا الله وحده لا شريك له ، بل لا يحرم ماله ودمه حتى يضيف إلى ذلك السكفر بما يعبد من دون الله فإن شك أو توقف ما يحرم ماله ودمه . في اله المنازع قاله المصنف رحمه الله تعالى

قال شيخ الإسلام كل طائفة امتنعت عن بعض الصلوات المفروضات أو الزكاة أو الصيام أو الحج أو عن تحريم الدماء والاموال أو الخور أو الميسر أو نبكاح ذوات المحارم أو عن التزام جهاد الكفار أو غير ذلك من واجبات الدين أو محرماته التي يكفر الواحد بجحدها تقاتل وإن كانت مقرة بها ، هذا مما لأعلم فيه خلافا بين العلماء وهؤلاء عند المحققين ليسوا بمنزلة البغاة بل هم خارجون عن الإسلام ، انتهى ملخصا . وقد أجمع العلماء على أن من قال لا إله إلا الله ولم يعتقد معناها ولم يعمل بمقتضاها أنه يقاتل حتى يعمل بما دلت عليه من النفى والإثبات . قال أبو سلمان الخطابي في قوله ، أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله ، معلوم أن المراد بهنذا أهل عبادة الاوثمان دون أهل المكتاب لا إله إلا الله ثم يقاتلون ، ولا يرفع عنهم السيف وقال القاضى =

#### ٧ - باسب

مِنَ الشرك كُبُسُ الحُلْقة والخيط ونحوِهما لرفع البــلاء أو دفعه()

### وقول الله تعالى ﴿ قُل أَفْرَأَيْتُم مَا تَدْعُونَ مِن دُونِ الله إِنْ

= عياض: اختصاص عصمة المال والنفس بمن قال لا إله إلا الله تعبير عن الإجابة إلى الإيمان، وأن المراد بذلك مشركو العرب من أهل الاوثان فأما غيرهم بمن يقر بالتوحيد فلا يسكمتنى فى عصمته بقول لا إله إلا الله إذ كان يقولها فى كسفره ، انتهى ملخصا .

قوله ( وحسابه على الله عز وجل ) أى الله تعالى هو الذى يتولى حسابه فإن كان صادقا جازاه بجنات النعيم وإن كان منافقا عذبه العذاب الآليم . وأما فى الدنيا فالحمكم على الظاهر

قوله (وشرح هذه الترجمة ما بعدها من الابواب. وذلك أن ما بعدها من الابواب فيه بيان التوحيد وما يوضح معنى لا إله إلا الله، وبيان أشياء كثيرة من الشرك الاكبر والاصغر وما يوصل إلى ذلك من الغلو والبدع بما تركه من مضمون لا إله إلا الله، فن عرف ذلك وتحققه تبين له معنى لا إله إلا الله وما دلت عليه من الإخلاص وننى الشرك انتهى

(۱) قوله باب (من الشرك لبس الحلقة والخيط و نحوهما) كالحرز والودع ( لرفع البلاء ) بعد نزوله ( أو دفعه ) قبل أن ينزل به ، فن تعلق قلبه بشىء من هذه الامور فهذا شرك بالله ، لانه سبحانه هو الذي يجيب المضطر إذا دعاه و يكشف السوء ، لا إله غيره ، ومن هنا بدأ المصنف رحمه الله في بيان ما وعد به فى قوله وشرح هذه الترجمة ما بعدها من الابواب فذكر شيئا فما يضاد التوحيد من أنواع الشرك الاكبر وما ينا في كاله من الشرك الاصغر وما يوصل إلى ذلك من الغلو والبدع مما تركه من مضمون لا إله إلا الله فبدأ بالشرك الاصغر الاعتقادى

أَرادَني اللهُ بِخُرِ مِل هن كاشِفاتُ ضُرِّه (١) ﴾ الآية

(۱) وقول الله تعالى (قل أفرأيتم ما تدءون من دون الله إن أرادنى الله بضر) أى لا يستطيمون أى مرض أو فقر أو بلاء أو شدة (هل هن كاشفات ضره) أى لا يستطيمون ذلك (قل حسبى الله) أى الله كافينى (عليه يتوكل المتوكاون) قال مقاتل فسألهم النبي والله فسكتوا لانهم لا يعتقدون ذلك فيها بل يعلمون أن القادر على ذلك هو الله وحده كما قال تعالى (ما يفتح الله الناس فى رحمة فيلا بمسك لها، وما يمسك فلا مرسل له من بعده وهذا شأن كل من يدعى من دون الله من الملائحة والانبياء والصالحين لا يملك أحد منهم كشف ضر ولا إمساك رحمة فبطلت دعوتهم ودعوة غيرهم فى الاصنام والآلهه أبطل لانهسا جماد ولا تعقل شيئاً. ومن هذا القبيل لبس الحلقة والخيط ونحوهما، لا تستطيع دفع البلاء ولا رفعه فاستدل المصنف رحمه الله تعالى بالآية الني نولت فى الشرك الاكبر على ولا رفعه فاستدل المصنف رحمه الله تعالى بالآية الني نولت فى الشرك الاكبر على الاصغر، كما فعل حذيفة لما رأى رجلا فى يده خيط من الحي فقطعه، وتلا قوله الآية الترجمة

(۲) قوله (وعن عمران بن حصين ) بن عبيد بن خلف الحزاعى أبو نجيد ، بنون وجميم مصغر ، صحابى ابن صحابى ، أسلم عام خيبر ومات سنة اثنين و خمسين بالبصرة (أن النبي يَرَائِكُم رأى رجلا فى يده حلقة من صفر هو عمران بن حصين راوى الحديث ، كما رواه الحاكم قال : دخلت على رسول الله يَرَائِكُم وفى يدى (حلقة من صفر فقال ماهذه ؟) يحتمل أن يكون الاستفهام للاستفصال عن سبب لبسها ، ويحتمل أن يكون الاستفهام للاستفصال عن سبب لبسها ، ويحتمل أن يكون الارائفه من الواهنة ) وهي عرق يأخذ ويحتمل أن يكون الإنكار وهو أظهر (قال من الواهنة ) وهي عرق يأخذ صدر النفيد

#### رواه أحمد بسند لا بأس به (۱) ، وله عن عُقية بن عامر رضي الله عنه

ے بالمنكب وفى اليد كلها فيرقى منها، وقيل هو مرض يأخذ فى العصد وربما على على النبى جنس من الخرز يقال له خرز الواهنة وهى تأخذ الرجال دون النساء (فقال النبى بي النبي الزعها) فأمره بنزعها . والنزع الجذب بقوة (فإنها لا تزيدك إلا وهناً) لأن المشرك يعامل بنقيض قصده (فإنك لو مت وهى عليك ما أفلحت أبداً) والفلاح الفوز والظفر والسعادة . أى ما فزت ولا ظفرت ولا سعدت . وفيه التغليظ فى لبس الحلفة والخيط و نحوهما لمثل ذلك ، وأن الصحابى لو مات وهى عليه ما أفلح أبداً . وفيه شاهد لـكلام بعض الصحابة أن الشرك الاصغر أكبر من الكبائر ، وأنه لم يعذر بالجهالة ، وأنها لا تنفع فى العاجل بل تضر ، لقوله من الكبائر ، وأنه لم يعذر بالجهالة ، وأنها لا تنفع فى العاجل بل تضر ، لقوله ولا تزيدك إلا وهناً ، والإنكار بالتغليظ على من فعل مثل ذلك والتصريح بأن من تعلق شيئاً وكل إليه ، قاله المصنف رحمه الله

قلت: ومن هذا القبيل ما يسمى بالمعضد الذى يؤتى به من الخارج ويلبس فى الشمال عن الروماترم. ومنه أيضاً الحلق الذى يتخذ من الذهب أو الفضة و ميلبسه أحد الزوجين الآخر ليلة الزفاف لئلا تقع بينهما فرقة ويسمونه بالشبكة أو الدبلة. ومن التطعيم الذى يستعمل لبعض الامراض كالجدرى والكليرا وغيرهما لدفعها لا تقع فيجب النهى عن ذلك كله لانه من أنواع الشرك الاصغر الاعتقادى وهو أكر من الكبائر

(۱) وقوله (رواه الإمام أحد بسند لا بأس به) الإمام أحد: وهو أبو عبد الله أحد بن محمد بن حنبل إمام أهل عصره وأعلمهم بالفقه وأشدهم ورعاً و منابعة للسنة ، يقول فى حقه بعض أهل السنة عن الدنيا ما كان أصبره ، وبالماضين ما كان أشبهه ، أنته الدنيا فأباها ، والشبه فنفاها . ولد ببغداد سنة أربع وستين ومائة فى شهر ربيع الأول ، وطلب العلم سنة وفاة مالك وهى سنة تسع وسبعين فسمع من هشم وجرير بن عبد الحيد وسفيان بن عيينة ويحيى بن سعيد القطان وعمد بن إدريس الشافعى ويزيد بن هرون وعبد الرزاق وعبد الرحن بن مهدى وخلق لا يحصون بمسكة والبصرة والسكوفة وبغداد واليمن وغيرها من البلد ، وروى عنه إبناه صالح وعبد الله ، والبخارى ومسلم وأبو داود وابراهيم الحربي هوروى عنه إبناه صالح وعبد الله ، والبخارى ومسلم وأبو داود وابراهيم الحربي هد

مرفوعا « من تعلَّق تميمة كلا أتم الله له ، ومن تعلَّق وَدَعَة فلا وَدَع الله له » (۱). وفي رواية « من تعلق تميمة فقد أشرك » (۲) ولابن

= وأبو زرعة الرازى وأبو زرعة الدمشق وابنائي الدنياو أبو بكر الأثرم وعثمان ابن سميد الدارى وأبو القاسم البغوى وهو آخر من حدث عنه ، وروى عنه من شيوخه عبد الرحمن بن مهدى والاسود بن عامر ، ومن أقر انه على بن المدينى ويحيى ابن معين . قال البخارى . مرض أحدد ليلتين خلمتا من ربيع الاول ومات يوم الجمعة لاثنتى عشرة خلت منه . وقال حنبل مات يوم الجمعة فى ربيع الاول سنة إحدى وأربعين وماثنين وله سبع وسبعون سنة . وقال ابن عبد الله بن الفضل بن زياد . مات ثانى عشر ربيع الآخر رحمه الله ورضى عنه

قوله ( وله ـ أى الإمام أحـــد ـ عن عقبة بن عامر وهو صحابى مشهور فقيه فاضل، ولى إمارة مصر لمعارية ثلاث سنين ومات قريبا فى الستين .

(۱) قوله ( مرفوعا ـ أى إلى النبي بيلية ـ . من تعلن تميمة فلا أتم الله له ، ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له ، وقال صحيح الإسناذ وأقره الذهبي

والتميمة جمها تماتم ، وهي خرزات كانت العرب تعلقها على أولادها يتقون بها العين على زعمهم

وقوله: (قلا أثم الله له) مقصوده: ومن تعلق ودعة ، بفتح الواو وسكون الدال المهملة قال فى مسند الفردوس شى يخرج من البحر يشبه الصدف يتقون به العين

قوله ( فلا ودع الله له ) أى لاجمله فى دعة ولا سكون ، وقيل لا خفف الله عنه ما يجده ، ولا أمنه بما يخافه . وهذا دعاء عليه

(٢) قوله (وفى رواية: من تعلق تميمة فقد أشرك) رواه أحمد أيضا فقال: حدثنا عبد الصمد بن عبد الوارث ، حدثنا عبد العزيز بن مسلم ، حدثنا يزيد بن أبى منصور عن دجين الحجرى عن عقبة بن عامر الجهنى أن رسول الله يزيد بن أبى منصور عن دجين الحجرى عن واحد ، فقالوا يا رسول الله بايمت تسعة وأمسك عن واحد ، فقالوا يا رسول الله بايمت تسعة وأمسك عن فادخل يده فقطمها فبايعه . =

أبى حاتم عن خُذيفة رضى الله عنه أنه رأى رجلا فى يده خيطٌ من الْحَقَّىٰ فقطعه وتلا قوله تعالى ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُمْ بَاللهُ إِلَّا وَهُمْ مُشْرَكُونَ ﴾ (١)

= وقال , من تعلق تميمة فقدأشرك , ورواه الحاكم بنحوه ، ورواته ثقات (ولابن أبي حاتم ) وهو الإمام أبو محمد عبد الرحن بن أبي حاتم الرازى التميمى الحنظلى صاحب الجرح والتعديل والتفسير وغيرهما ، مات سنة سبع وعشرين وثلاثمائة . (عن حذيفة ) بن اليمان واسمه حسيل بمهملتين مصغراً ويقال حسل بكسر ثم سكون ، العبسى بالموحدة ، حليف الااصار صحابى جليل من السابةين ، ويقال له صاحب السر ، وأبوه أيضا صحابى . مات حذيفة في أول خلافة على رضى الله عنه سنة ست وثلاثمين

(١) قوله (أنه رأى رجلا في يده خيط من الحي) أى من أجل الحي. وكان الجمال يعلمة ون التمائم والحيوط ونحوها لدفع الحي، فروى وكيع عن حذيفة أنه دخل على مريض يعوده فلس عضده فإذا فيه خيط، فقال: ما هذا؟ قال: شيء رق لى فيه ( فقطعه ) حذيفة وقال: لو مت وهو عليك ما صيلت عليك. وفيه إنسكار مثل هذا وإن كان يعتقد أنه سبب، فالأسباب لا يجوز منها إلا ما أباحه الله ورسوله مع عدم الاعتباد عليها، وأما التمائم والحيوط والحروز والطلاسم ونحو ذلك ما يعلقه الجمال فهو شرك يجب إنكاره وإزالته بالقول والفعل وإن لم يأذن فيه صاحبه ( و تلى - حذيفة - قوله تعالى ( وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون ). ففيه الاستدلال على الشرك الاصغر بما أنزل الله في الشرك الاكبر لشمول الآية له و دخوله في مسمى الشرك. وفيه التصريح بأن من تعلق تميمة فقد الشمول الآية له و دخوله في مسمى الشرك. وفيه التصريح بأن من تعلق تميمة فقد السحابة يستدلون بالآيات التي في الشرك الاكبر على الاصغر، كا ذكر ابن عباس أسحابة يستدلون بالآيات التي في الشرك الاكبر على الاصغر، كا ذكر ابن عباس أن الله لايتم له، ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له، أى ترك له. قاله المصنف أن الله لايتم له، ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له، أى ترك له. قاله المصنف رحمه الله تعالى

# ٨ - باب ما جاء في الرُّقَ والتماثم (١)

فى الصحيح عن أبى بَشير الأنصارى (٢) رضى الله عنه أنه كان مع رسول الله يَثَيَّلِيَّةِ فى بعض أَسفاره فأرسل رسولا أن لا يَبقيَنُ (٣) فى رقبة بعير قلادة أمن وَتَر أو قلادة إلا أُقطعت (١). وعن ابن مسعود

<sup>(</sup>١) قَوْلِه ( باب ما جاء في الرقى والتمائم ) أي من النهي عن التمائم وما لا يجوز من الرق

<sup>(</sup>۲) قوله (فى الصحيح عن أبى بشير) بفتح الموحدة وكسر المعجمة، (الألصارى) واسمه قيس بن عبيد، قاله ابن سعد، وقال ابن عبد البر لا يوقف له على اسم صحيح وهو صحابي شهد الحندق ومات بعد الستين، ويقال إنه جاوز المائة رضى الله عنه (أنه كان مع رسول الله برائح في بعض أسفاره) قال الحافظ ابن حجر لم أقف على تعيينه (فأرسل رسولاً) هو زيد بن حارثة، روى ذلك الحادث بن أبي أسامة في مسنده ، قاله الحافظ ابن حجر

<sup>(</sup>٣) قوله (أن لايبقين) بفتح الياء والقاف ويحتمل أن يـكون بضم الياء المثناة وكسر القاف (في رقبة بعير قلادة من وتر) بفتحتين واحد أو تار القوس. وكان أهل الجاهلية إذا اخلولق الوتر أبدلوه بغيره وقلدرا به الدواب اعتقاداً منهم أنه يدفع عن الدابة العين، فأمر النبي تمالي بقطع الاوتار التي علقت على الإبل لما كان أهل الجاهلية يعتقدونه فيها

<sup>(</sup>٤) قوله (أو قلادة إلا قطعت) يحتمل أن ذلك شك من الراوى ، ولأبي داود و ولا قلادة ، بغير شك ، فعلى هذه الرواية تكون وأو ، بمعنى الواو ، قال البغوى فى شرح السنة : تأول مالك أمره عليه السلام بقطع القلائد على أنه من أجل العين ، وذلك أنهم كانوا يشدون تلك الاوتار والتماثم والقلائد ويعلمون عليها العوذ يظنون أنها تعصمهم من الآفات فنهاهم الذي يراقي عنها وأعلمهم أن الاوتار لا ترد من أمر الله شيئا

= قلت: ومن هذا ما يفعله بعض الجهال من وضع رأس حمار ميت على باب بستانه أو شجرة صبار أو نعل قديمة على باب بيته لدفع العين ، وما يفعله بعض النساء من وضع رسم صليب على جبهة ولدها ، وهذا كله من الشرك الاصغر الاعتقادى المحرم ، ولا يرد من قدر الله شيئا

(۱) قوله (وعن ابن مسعود رضى الله عنه قال : سمعت رسول الله برائة والقول : وأن الرق والتمام والتولة شرك ، رواه أحمد وأبو داود) وفيه قصة ولفظ أبى داود عن زينب امرأة عبد الله بن مسمود أن عبد الله رأى فى عنق خيطا فقال : ما هذا ؟ قلت : خيطرق لى فيه . قالت : فأخذه فقطعه ثم قال : أنتم آل عبد الله الأغنياء عن الشرك ! سمعت رسول الله برائي يقول وإن الرق والتمائم والتولة شرك ، فقلت : لقد كانت عيني تقذف ، وكنت أختلف إلى فلان اليهودى فإذا رقاها سكنت ، فقال عبد الله : إنما ذلك الشيطان كان ينخسها بيده فإذا رق كف عنها ، إنما كان يكفيك أن تقولى كما كان رسول الله برائي يقول أذهب الباش رب الناس ، اشف أنت الشافى لا شفاء إلا شفاؤك شفاء لا يغادر الدمس المناس والمائم والن حيان والحاكم وقال صحيح ، وأقره الذهبي . فالرقى الموصوفة بكونها شركا هى الرقى الني فيها شرك من دعاء غير الله أو الاستغائة أو الاستعائة والاستعادة به وكالرق بأسماء الملائدكة والانبياء والاولياء والجن ونحو ذلك

وقال شيخ الإسلام: حصول الغرض ببعض الأمور لا يدل على إباحته وإن كان الغرض مباحاً فإن ذلك الفعل قد يكون فيه مفسدة راجحة على مصلحته والشريعة جاءت بتحصيل المصالح و تكيلها و تعطيل المفاسد و تقليلها و إلا فجميع المحرمات من الشرك و الخر و الميسر والفواحش والظلم قد يحصل لصاحبه به منافع ومقاصد، لكن لما كانت مفاسدها راجحة على مصالحها نهى الله ورسوله عنها كان كشيرا من الامور كالعبادات و الجهاد و إنفاق الاموال قد تكون فيه مضرة لكن لما كانت مصلحته راجحة على مفسدته أمر به الشارع انتهى

قوله ( والرقى هي التي تسمى العزائم ، وخص منــه الدليــل ما خلا من الشرك ، فقد رخص فيه رسول الله علي من الدين والحمة ) كالرق بالقرآن وأسماء الله وصفاته ودعائه والاستغاثة به وحده لا شريك له فليست ممنوعة بل جائزة أوِ مستحبة ، كما في صحيح مسلم عن عوف بن مالك قال : كنا نرقى في الجاهلية ، فقلنا يا رسول الله كيف ترى في ذلك ؟ فقال , اعرضوا على وقاكم لا بأس بالرق ما لم يكن فيها شرك، وفيه عن أاس رضى الله عنه قال : رخص رسول الله عَلِيُّكُم فَى الرقية من العين والحه والنملة ، وقد رقى جبريل النبي عِلِيُّكُم ، ورقى النبي أصحــأبَّه . قال الخطابى : وكان عليه السلام قد رتى ورتى وأمر بُها وأجازها فإذًا كانت بالقرآن أو بأسماء الله تعالى فهي مباحة أو مأمور بها وإنما جاءت السكراهة والمنع فيما كان منها بغير لسان العرب فإنه ربما كان كـفرآ أو قولا يدخله الشرك، قال: ويحتمل أن يكون الذي يكره منها ما كان على مذاهب الجاهلية التي يتعاطونها وأنها تدفع عنهم الآفات ، ويعتقدون ذلك من قبل الجن ومعونتهم انتهى . ولذا قال على رضى الله عنه: إن كثيرًا من هذه الرقى والتمائم شرك فاجتنبوه . رواه وكميع وقال ابن التين : الرقى بالمعوذات وغيرها من أسماء الله تعالى هو الطب الرباني فإذا كان على لسان الابرار من الحلق حصل الشفاء بإذن الله تعالى . فلما عنى عن هذا النوع فزع الناس إلى الطب الجسماني وتلك الرقى المنهي عنها التي يستعملها المعزم وغيره بمن يدعى تسخير الجن له فيأتى بأمور مشتبهة مركبة من حق وباطـل بجمع إلى ذكر الله تعالى وأسمائه ما يشوبه من ذكر الشياطين والاستعادة بهم والتعوذ بمردتهم ، ويقال إن الحية لعداوتها للإنسان بالطبع تصادق الشياطين لكونهم أعداء بني آدم ، فإذا عزم على الحية بأسماء الشياطين أجابت وخرجت من مكانها ، وكذلك اللديغ إذا رقى بتلك الاسماء سالت سمومها من بدن الإنسان، ولذلك تـكره الرقى ما لم تـكن بآيات الله وأسمائه خاصة وباللسان العربي الذي يعرب معناه ليكون بريثًا من شوب الشرك انتهي

وقال شيخ الإسلام: كل اسم مجهول فليس لاحد أن يرقى به فضلا عن أن يدعو به ولو عرف معناه لانه يكره الدعاء بغير العربية وإنما يرخص لمن لايعرف العربية فأما جمل الالفاظ الاعجمية شعاراً فليس من دين الإسلام انتهى. وسئل =

= ابن عبد السلام: عن الحروف المقطمة فمنع منها مالا يعرف لثلا يبكون فيه كفر. وقال السيوطى: أجمع العلماء على جواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط: أن تسكون بسكلام الله أو بأسمائه وصفاته وباللسان العربى وبما يعرف معناه وأن يعتقد أن الرقية لا تؤثر بذاتها بل بتقدير الله تعالى

قوله (والتمائم شيء يعلق على الأولاد عن العين) وهذا في الغالب وإلا فلا فرق بين تعليقها على الأولاد أو الرجال أو النساء أو الدواب أو البيوت أو البساتين ولا فرق في الشيء المعلق بين أن يكون حلقاً أو خيوطاً أو ودعاً أو خرزاً أو غير ذلك بما اعتيد تعليقه عن العين وكل هذا ونحوه من التماثم محرم لا يجوز لانه من الشرك الاصغر الاعتقادي وهو أكبر من السكبائر

قوله (لحن إذا كان المعلق من القرآن فرخص فيمه بعض السلف) وهو قول عبد الله بن عمرو بن العاص . وظاهر ما روى عن عائشة رضى الله عنها ، وبه قال أبو جعفر الباقر ، وأحمد فى رواية ، وحملوا الحديث على التمائم الشركية وهو ظاهر اختيار ابن الفيم (وبعضهم لم يرخص فيه ويجعله من المنهى عنه منهم ابن مسعود) وابن عباس وهو ظاهر قول حذيفة وعقبة بن عامر وابن عمكم رضى الله عنهم ، وبه قال جماعة من التابعين منهم أصحاب عبد الله بن مسعود وأحمد فى رواية اختارها كثير من أصحابه ، وجزم بها المتأخرون واحتجوا بالحديث وما فى معناه فار ظاهره العموم لم يفرق النبي عليه بين التى من القرآن وغيرها ، بخلاف الرقى فقد فرق فيها . قال في فتح الجيد : هذا هو الصحيح لوجوه علائة تظهر المتأمل

الأول: عموم النهي ، ولا مخصص العموم

الثانى : سد للدريمة ، فانه يقضى إلى تعليق ماليس كدلك

والثالث: أنه إذا علق فلا بد أن يمتهنه المعلق بحمله معه فى حال قضاء الحاجة والاستنجاء ونحو ذلك انتهى. وإذا كان هذا اختلاف العلماء فى تعليق القرآن وأسماء الله وصفاته ، فما ظنك بما حدث من تعليق أسماء الشياطين والتعلق عليهم والاستعاذة بهم والذبح لهم وسؤالهم كشف الضر وجلب النفع مما هو شرك أكبر محض ، فالله المستعان

وعن عبد الله بن عُكَيم مرفوعاً « مَن تعلَّق شيئاً وُكِل إليه » رواه أحمد والترمذي (۱)

قوله (والتولة) بكسر المثناة وفتح الواو مخففة ، شيء يصنعونه يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها والرجل إلى امرأته ، بهذا فسرها ابن مسمود راوى الحديث وهو ضرب من السحر

وقوله (شرك) هنا خبر إن، وإنما كانت هذه الأمور شركا لانهم أرادوا بها دفع المقادير المسكتوبة ودفع الضر وجلب النفع من غير الله تعالى، وهذا شرك أصغر ينافى كال التوحيد وهو أكبر من السكبائر

قوله (رواه أحد) وتقدمت ترجمته وأبو داود: وهوسليمان بن الآشعث بن إسحق الآزدى السجستانى صاحب الإمام أحمد ومصنف السنن والمراسيل وغيرهما، ثقة إمام حافظ من كبار العلماء مات سنة خمس وسبعين وماثنين رحمه الله تعالى ورضى عنه

(١) قوله (وعن عبد الله بن عكيم ) بضم العين المهملة وفتح السكاف مصغرا يكنى أبا سعيد الجمنى ، قال البخارى : أدرك النبي يُلِكِيْ ولم يعرف له سماح صحيح وكذا قال أبو حاتم ، قال الخطيب سكن السكوفة وقدم المدائن فى حياة حذيفة وكان ثقة ، وذكر ابن سعد عن غيره أنه مات فى ولاية الحجاج

قوله (مرفوعا - أى إلى النبي بياني الله و من تعلق شيئا وكل اليه ، رواه أحمد والترمذي ) أى وكله الله إلى ذلك الشيء الذي تعلقه . والنعلق يدكون بالقلب وينشأ عنه الفول والفعل وهو التفات القلب عن الله إلى شيء يعتقد أنه ينفعه أو يدفع عنه ، قاله في قرة العيون ، فمن تعلق بالله وأنزل حرائجه به والتجأ اليه وفرض أمره اليه كفاه ويسر له كل عسير ، ومن تعلق بغيره أو سكن إلى رأيه وعقله و تما تمه و كله الله إلى ذلك وخذله ، وروى الإمام أحمد عن سمع عطاء الخراساني قال : لقيت وهب بن منبه وهو يطوف بالبيت فقلت حدثني حديثا أحفظه عنك في مقاى هذا وأوجز ، قال : نعم أوحى الله تبارك و تعالى إلى داود ، يا داود أما وعرتى وعظمتى لا يعتصم بى عبد من عبادى دون خلقي أعرف ذلك من نيته فتسكيده السموات السبع ومن فيهن والارضون السبع ومن فيهن إلا جعلت له فتسكيده السموات السبع ومن فيهن والارضون السبع ومن فيهن إلا جعلت له من بينهن بخرجا ، أما وعرتى وعظمتى لا يعتصم عبد من عبادى بمخلوق دونى =

# وروى أحمد عن رُويفع (' قال : قال لى رسول الله عَيْنَا فَيْدَ : « يَا رُويفِعُ ، لَعَلُ الْحَياة تطول بك ، فأخبر الناس (۲) أنَّ من عَقَدَ

أعرف ذلك من نيته إلا قطعت أسباب السهاء من يديه وأسخت الارض من تحت قدميه ثم لا أبالى بأى أوديتها هلك ،

- (1) قوله (وروى الإمام أحمد عن رويفع) بن ثابت بن السكن بن عدى ابن الحارث الاقصارى بزل مصر وولى برقة ، قال عبد الغنى ولى طرابلس وافتتح أفريقية سنة سبع وأربعين ، وقال يونس توفى ببرقة سنة ست وخسين وله ثمانية أحاديث (قال: قال لى رسول الله برائج يا رويفع لعل الحياة ستطول بك) فيه علم من أعلام النبوة ، فإن رويفعاً طالت حياته إلى سنة ست وخسين فات ببرقة من أعمال مصر أميراً عليها وهو من الالصار ، وقيل مات سنة ثلاث وخسين
- (٢) قوله (فأخبر الناس) دليل على وجوب إخبار الناس وليس هذا مختصا برويفع بل كل من كان هنده علم ليس عند غيره مما يحتاج اليه الناس وجب إعلامهم به فإن اشترك هو وغيره فى علم ذلك فالتبليغ فرض كفاية ، قاله أبو زرعة

قوله (أن من عقد لحيته) بكسر اللام لا غير. قال الخطابي: وأما نهيه عن عقد اللحية فان ذلك يفسر على وجهين ، أحدهما : ما كانوا يفعلونه فى الحرب، كانوا يعقدون لحاهم ، وذلك من زى بعض الاعاجم يفتلونها ويعقدونها تكبراً وعباً . ثانهما : أن معناه معالجة الشعر ليتعقد ويتجعد ، وذلك من فعل أهل التأنيث . وقال أبو زرعة بن العراق : الاولى حمله على عقد اللحية فى الصلاة كا دل عليه رواية محمد بن الربيع . وفيه أن من عقد لحيته فى الصلاة أو نقلد وتراً يريد تميمة ، فيه أنه شرك لما كانوا يقصدونه بتقليده

قوله (أو استنجى برجيع دابة أو عظم فإن محداً برى منه) أى من فعله ، قاله النووى . وهذا خلاف الظاهر ، والنووى كثيرا ما يتأول الآحاديث بصرفها عن ظاهرها فيغفر الله له ، قاله فى فتح الجيد . وقد ورد النهى عن الاستنجاء بالروث والعظام فى أحاديث صحيحه : منها ما رواه مسلم عن ابن مسعود رضى الله عنه مرفوعاً ولا تستنجو ا بالروث والعظام فإنه زاد إخوانكم من الجن ،

لحيتَه ، أو تقلد وَتَرا ، أو استنجى برَجِيع دابَّةٍ أو عظم فإن محمداً برى؛ منه » • وعن سعيد بن جُبير () قال « من قطع تميمة من إنسان كان كقدل رَقبة » رواه وكيع () • وله عن إبراهيم قال : كانوا يكرهون التماثم كلها ، من القرآن وغير القرآن

= ولما روى ابن خزيمة والدارقطني عن أبي هريرة رضي الله عنه و نهـي أن يستنجى بعظم أو روث ، وقال و إنهـا لا يطهران ،

(١) قول (وعن سعيد بن جبير قال: من قطع تميمة من إنسان كان كعدل رقبة وواه وكيع) هذا عند أهل العلم له حكم الرفع لآن مثل هذا لا يقال بالرأى فيكون هذا مرسلا لآن سعيداً تابعى قاله فى فتح المجيد. وتعقبه فى إبطال التنديد بأن هذا الحسكم عندهم لما أتى عن الصحابة على أن فيه خلافا ، أما ما جاء عن التابعين من هذا فلم يقل بذلك إلا قليل ، ولا نقول على وسول الله بالحيم ما لم نعلم أنه قاله ، ولهذا لم يذكره السخاوى إلا عن ابن العربى ، قال فى شرح الالفية: وقد ألحق ابن العربى عا لا بجال للاجتهاد فيه ، فنص على أنه يكون فى حكم المرفوع وادعى أنه مذهب مالك انتهى .

(۷) وقول (رواه وكبع) وهو ابن الجراح السكونى ثقة إمام صاحب تصانيف منها الجامع وغيره، روى عنه الإمام أحمد وطبقته، مات سنه سبع وتسعين وما ثة قوله ( وله ) أى لوكيع ( عن إبراهيم ) بن يزيد النخمى السكونى، يكنى أبا عمران، ثقة من كبار الفقهاء، قال الموى : دخل على عائشة ولم يثبت له سماع منها، مات سنة ست و تسعين وله خسون سنة أو نحوها

قوله (كانوا) يعنى أصحاب عبد الله بن مسعود كعلقمة والاسود وأبي وائل والحارث بن سويد وعبيدة السلماني ومسروق والربيع بن خيثم وسويد بن غفلة وغيرهم من سادات التابعين في زمانهم ( يكرهون التمائم كلها من القرآن وغير القرآن) وهذه الصيغة يستعملها إبراهيم في حكاية أقوالهم . قلت : والكراهة عند السلف كراهة التحريم كما هو المعروف في نصوص الكتاب والسنة لا كراهة التنزيه المصطلح عليها عند متأخرى الفقهاء . وفيه معرفة تفسير الرق والتمامم ==

#### ۹ - باب

# من تبر ًك بشجرةٍ أو حجرٍ أو نحوهما (١) وقول الله تعالى ﴿ أَفَرَأَ يَتُمُ اللَّاتَ والْعُزَّى ﴾ الآيات (٢)

= وتفسير التولة وأن هذه الثلاث كلها من الشرك من غير استثناء . وإن الرقية والسكلام الحنى من العين والجه ليس من ذلك ، وأن التميمة إذا كانت من القرآن فقد اختلف فيها العلماء هل هى من ذلك أم لا . وأن تعليق الاوتار على الدواب عن العين من ذلك والوعيد الشديد على من تعلق وتراً وفضل ثواب من قطع تميمة من إنسان ، وأن كلام إبراهيم لا يخالف ما تقدم من الاختسلاف لان مراده أصحاب عبد الله بن مسعود ، قاله المصنف رحمه الله

(۱) قوله (باب من تبرك بشجرة أو حجر و نحوهما) كبقمة وقبر ومشهد ونحو ذلك و (من) اسم شرط و الجواب محذوف تقديره فقد أشرك . يقال : قبرك يتبرك تبركا إذا طلب البركة أو رجاها أو اعتقدها . والبركة نوعان : أحدهما : بركة هي وصف الرب تعالى تضاف اليه إضافة الرحمة والعزة والفعل ، منها تبارك قال تعالى ( تبارك الله رب العالمين - تبارك الذي بيده الملك ) . والثانى : بركة هي فعل الرب تعالى و تقدس ، والفعل منها بارك و يتمدى بنفسه تارة و بأداة على تارة و بأداة مباركا بجعله تعالى ، يقال : بارك ببارك بركة . قال تعالى ( و بارك فيها و قدر فيها مباركا بجعله تعالى ، يقال : بارك ببارك بركة . قال تعالى ( و بارك فيها و قدر فيها أقواتها في أربعة أيام سواء السائلين ) وقال ( سبحان الذي أسرى بعبده ليلا من المسجد الحرام إلى المسجد الاقصى الذي باركنا حوله ) وقال الشاعر

ولست أبالى حين أقتل مسلماً على أى شق كان فى الله مصرعى وذلك فى ذات الإله وإن يشأ يبارك على أوصال شلو ممزع

(۲) قول ( وقول الله تعالى (أفرأيتم اللات والعزى و مناة الثالثة الآخرى ) قال القرطبي : إن فيها حذفا تقديره أفرأيتم هذه الآلهة هل نفعت أو ضرت حتى تمكون شركاء لله . والشاهد من الآيات للترجمة أن أهل الجاهلية إنما عبدوا هذه الآوثان وعظموها لما يعتقدونه ويرجونه ويؤملونه من بركتها وشفاعتها ، وهذا هو الذي يقصده مشركو أزماننا بمن عبدوه سواء بسواء . فالتبرك بالمشايخ =

= وقبور الصالحين كالتبرك باللات، والتبرك بالأشجار كالتبرك بالعزى، والتبرك بالاحجار كالتبرك بمناة ، وهذه الاوثان الثلاثة من أعظم أوثان أهل الجاهلية من أهل الحجاز ، فاللات كانت لأهل الطائف و من حولهم من العرب ، والعزى كانت لقريش وبني كـنانة . ومناة لبني هلال . وقال ابن هشام : كانت لهذيل وخزاعة . واللات بتخفيف الناء في قراءة الجمهور وقرأ ابن عباس وابن الزبير وبجاهد وغيرهم بتشديد الناء فعلى الاول قل الاعمش سموا اللات من الإله ، والعزى. من العزيز، ومناة من المنان. واللات كانت صخرة بيضاء منقوشة عليها بيت بالطائف له أستار وسدنة وهم بنو مغيث ، قاله ابن كثير ، وحوله فناء معظم عند أهل الطائف وهم تقيف يفتخرون بهما على من عداهم من أحياء العرب بعد قريش ، قال ابن هشام : وعلى قراءة التشديد كان رجلا يلتُ السويق للحاج فمات فعكفوا على قبره ، ذكره البخارى . وروى الفاكهي عن ابن عباس أن اللات لما مات قال لهم عمرو ابن لحيّ إنه لم يمت و لكنه دخل في الصخرة فعبدوها و بنو عليها بيتاً وكانت في موضع مسجد الطائف فلما أسلت ثقيف بعث رسول الله مِثَالِثُهِ المغيرة بن شعبة فهدمها وحرقها بالنار . وفيه أن أهل الجاهلية كانوا يعبدون الصالحين مع عبادتهم الاصنام ، قاله في فتح الجيد . وأما العزى فقالِ ابن جرير : كانت شجرة عليها بناء وأستار بنخلة بين مَكَة والطائف كانت قريش يعظمونها وعن أبي الطفيل قال: لما فتح رسول الله مِلْكِيْ مكة بعث خالد بن الوليد إلى نخلة وكانت بها العزى فأناها خالد وكانت على ثلاث سمرات فقطع السمرات وهدم البيت المذىكان علميها ثم أتى النبي عَلَيْتُم فأخبره فقال , ارجع فإنك لم تصنع شيئًا ، فرجع خالد ، فلما أبصرته السدنة وهم حجبتها أمعنوا في الجبل وهم يقولون يا عزى يا عزى فأتاها خالد فإذا امرأة ناشرة شعرها تحفن التراب على رأسها فعلاها خالد بالسيف حتى قتلها ثم رجع إلى رسول الله يَرْكِيُّ فأخبره فقال , تلك العزى ، قال ابن هشام: وكانوا يسمعون منها الصوت وكل هذا وما هو أعظم منه يقع في هذه الازمنة عند ضرايح الاموات والمشاهد قاله في فتح الجيد . وأما مناة فـكانت بالمشلل عند قديد بين مكة والمدينة وكانت خزاعة والاوس والخزرج يعظمونها ويملون منها للحج إلى السكعبة ، وأصل اشتقاقها من اسم الله المنان ، وقيل سميت مناة =

عن أبى واقد الليمي ('' قال: خرجنا مع رسول الله عَلَيْكُ إلى خُنَين ونحن مُ حُدَثاء عهد بكفر (۲)، وللمشركين سِد رَة يعكفون عندها و يَنُوطون بها أَسلحتهم (۳)، يقال لها ذات أنو اط ('')، فررنا بسِدرة

= لسكثرة ما يمنى أى يراق عندها من الدماء للتبرك بها قال البخارى فى حديث عروة عن عائشة رضى الله عنها أنها صنم بين مكة والمدينة ، قال ابن هشام فبعث رسول الله يَرَاكِنُهُ عليا فهدمها عام الفتح . قال ابن إسحق: وكانت العرب اتخذت مع السكعبة طو اغيت وهى بيوت تعظمها كتعظيم السكعبة ، لها سدنة وحجاب وتهدى لها كا يهدى للسكمبة وتطوف بها و تنحر عندها . وفيه معرفة تفسير آية النجم قاله المصنف

- (۱) قوله (عن أبى واقد الليثى) ـ وهو الحارث بن عوف ـ صحاب مشهور مات سنة ثمان وستين وله خمس وثمانون سنة رضى الله عنـه قال : خرجنا مع رسول الله برائي إلى حنين ) اسم واد شرقى مكة معروف قاتل فيه رسول الله برائي هوازن
- (٢) قوله (و نحن حداًا، عهد بكفر) يشير إلى الذين خرجوا مع رسول الله يَرْاقِعُ مِن قرب عهدهم بالإسلام من مسلمة الفتح وكانوا ألفاً ونيفاً
- قوله (ونحن حدثاء عهد بكفر ) قيد أن غيرهم لا يجهل ذلك ، قاله المصنف رحمه الله تعالى
- (٣) قبل (وللمشركين سدرة يعكفون عندها) والعكوف هو الإقامة على الشيء بالمسكان ولزومه ، ومنه (ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون) وعكوفهم عندها تبركا وتعظما لها لما يعتقدونه فيها من البركة
- قوله (وينوطون بها أسلحتهم )أى يعلقونها عليها للبركة . وفى هذا بيان أن عبادتهم لها بالتعظيم والمكوف والتبرك ، وبهذه الآمور الثلاثة عبدت الاشجار ونحوها ، قاله فى فتح المجيد
- (٤) قوله (يقال لها ذات أنو اط) جمع نوط وهو مصدر سمى به المنوط قوله (فررنا بسدرة فقلنا يا رسول الله: اجمل لنا ذات أنو اطكما لهم =

= ذات أنواط) فلما رآها رسول الله على عنها في يوم صائف الظل هو أدنى منها، وقال (الله أكبر) وفي رواية الترمذي و سبحان الله ، كبر ربه وعظمه و نزهه عن أن يتقرب إليه بمثل هذا . وفيه أن المنتقل من الباطل الذي اعتاده قلبه لا يأمن أن يكون في قلبه بقية من تلك العادة لقوله : ونحن حدثاء عهد بكفر وأنه متقرر عندهم أن العبادات مبناها على الأمر فصار فيه التنبيه على مسائل القبر، أما من ربك فواضح، وأما من بنيك فن إخباره بأنباء الغيب، وأما ما دينك فن قولهم واجعل لنا . . إلى آخره ، . وفيه التكبير عند التعجب خلافا لمن معرفة صورة الآمر الذي طلبوا، وكونهم لم يفعلوا وكونهم قصدوا التقرب إلى معرفة صورة الآمر الذي طلبوا، وكونهم لم يفعلوا وكونهم قصدوا التقرب إلى الله بذلك لظنهم أنه يحبه وأنهم إذا جهلوا هذا فغيرهم أولى بالجهل، وأن لهم من الحسنات والوعد بالمففرة ما ليس لغيرهم، وأن النبي بالحيل المغفرة ما ليس لغيرهم، وأن النبي بالحيل المغفرة ما ليس لغيره ، وأن النبي بالحيل المغفرة الآمر بهذه المناف وحمه الله

(1) قوله (إنها السنن) بضم السين أى الطرق أى ستفعل هذه الامة مافعلت الامم قبلها من الشرك فما دونه كما فى حديث أبى سعيد و لنتبعن سنن من كان قبله حذو القُدُدَّة بالقذة حتى لو دخلوا جمحر ضب لدخلتموه ، قالوا يا رسول الله : اليهود والنصارى ؟ قال و فن ، وفيه القاعدة الهكلية لقوله و إنها السنن ، وأن هذا علم من أعلام النبوة لسكونه وقع كما أخبر . وأن ماذم الله به اليهود والنصارى فى القرآن أنه لنا ، يعنى إذا عملنا كعملهم . وأن سنة أهل المكتاب مذمومة والنصارى فى القرآن أنه لنا ، يعنى إذا عملنا كعملهم . قال شيخ الإسلام هذا خرج منه كرج الخبر عن وقوع ذلك والذم لمن يفعله كما يخبر عما يفعله الناس بين يدى الساعة من الاشراط والامور المحرمة ولا يقال إن كان الكتاب والسنة قد دلا على أنه يعلى وقوع ذلك على أنه كما والسنة أيضا قد دلا على أنه يعلى وقوع ذلك فا فائدة النهى عنه لان الكتاب والسنة أيضا قد دلا على أنه يعلى وقوع ذلك فا فائدة النهى عنه لان الكتاب والسنة أيضا قد دلا على أنه ي

قلتم والذى نفسى بيده كما قالت بنو إسرائيلَ لموسى ﴿ اَجْعَلُ لَنَا إِلَهُمَا كَا اللَّهَا كَا اللَّهَا كَا اللّ كما لهم آلهة ، قال إنكم قوم تجهلون ﴾ لتركبنُ سَننَ من كان قبلَـكم » رواه الترمذي وصححه (۱)

— لا يزال في هذه الامة طائفة متمسكة بالحق الذي بعث الله به محمداً على إلى فيام الساعة وأنها لا تجتمع على ضلالة ، فني النهى عن ذلك تكثير لهذه الطائفة المنصورة وتثبيتها ، وزيادة إيمانها فنسأل الله الجيب أن يجملنا منها . وأيضا لو فرض أن الناس لا يترك أحد منهم هذه المشابهة المنكرة لكان في العلم بها معرفة القبيح والإيمان بذلك فإن نفس العلم والإيمان بماكرهه الله خير وإن لم يعمل به ، بل فائدة العلم والإيمان أعظم من فائدة بجرد العمل الذي لم يقترن به علم ، ثم لو فرض أنا علمنا أن الناس لا يتركون المنكر ولا يعترفون بأنه منكر لم يكن ذلك ما نعا من إبلاغ الرسالة وبيان العلم بل ذلك لا يستبط وجوب الإبلاغ ولا وجوب الأمر والتهى في إحدى الروايتين عن أحد ، وهو قول كثير من أهل العلم ، انتهى ماخصاً

(1) قول (قلتم والذي نفسي بيده كا قالت بنو إسرائيل لموسى: اجعل لنا إلها كا لهم آلهة ، قال: إنسكم قوم تجهلون ، لتركبن سنن من كان قبله كم رواه الترمذي وصححه) وفيه الامر السكبير أنه أخبر أن طلبتهم كطلبة بني إسرائيل لما قالوا لموسى اجعل لنا إلاها وأن نني هذا من معني لا إله إلا الله مع دقته وخفائه على أولئك وأنه حلف على الفتيا وهو لا يحلف إلا لمصلحة ، وأن الشرك فيه أكبر وأصغر لانهم لم يرتدوا بهذا قاله المصنف . فاذا كان اتخاذ شجرة لتعليق الاسلحة والعكوف عندها كاتخاذ إله مع الله مع أنهم لا يدعونها ولا يسئلونها فاذا يكون حالم ما حدث من عباد القبور من دعاء الاموات والاستغاثة بهم والذبح والنذر لهم والطواف بقبورهم وتقبيلها وتقبيل أعتابها وجدرانها والتسحبها، والمكوف عندها وجعل السدنة والحجاب لها ، وأي نسبة بين هذا وبين تعليق الاسلحة على شجرة تبركا ، انتهى من الشرح بتصرف . وفيه أن العبرة بالمعاني لا بالاسماء ، ولهذا جمل طلبتهم كطلبة بني إسرائيل ، ولم يلنفت إلى كونهم سموها ذات ...

ـــ أنواط فالمشرك مشرك وإن سمى شركه ما سماه ، قاله فى فتح الجيد. قلت وهذا كتسمية مشركى زماننا دعاء الاموات والغائبين توسلا، قال الحافظ أبو محد عبد الرجن بن إسماعيل الشافعي المعروف بأبي شامة في كناب البدع و الحوادث : ومن هذا ماعم الابتلاء به من تربين الشيطان للعامة تخليق بمض الحيطان وإسراج مواضع غُضوصة في كل بلد يحكي لهم حاك أنه رأى في منامه بها أحداً عن شهد بالصلاح والولاية فيفعلون ذلك يحافظون عليه مع تضييعهم لفرائض الله تعالى وسننه ويظنون أنهم متقربون بذلك ثم يتجاوزون هذا إلى أن يعظم وقع تلك الآماكن في قلوبهم فيعظمو نها ويرجون الشفاء لمرضاهم وقضاء حوائجهم بالنذر لها وهي من عيون وشجر وحائط وحجر ، وفي مدينة دمشق من ذلك مواضع متعددة كعوينة الحمى خارج باب توما والعمود المخلن داخل باب الصغير والشجرة الملعونة خارج باب النصر في نفس قارعة الطريق ، سهل الله قطعها واجتثاثها من أصلها ، فا أشبهها بذات أنواط الواردة فى الحديث انتهى . قلت ومن هذا افتتان بعض العوام بمين نجم الني فى الاحساء فيقصدونها للاستشفاء لمرضاهم فما أشبهها بعوينة الحمى ، وكل هذا شرك وضلال فيجب النهى عنه . وفيه الخوف من الشرك وأن الإنسان قد يستحسن شيئًا يظن أنه يقربه إلى الله وهو مما يبعده من رحمته ويقربه من سخطه ، ولا يعرف هذا على الحقيقة إلا من عرف. ما وقع فى هذه الازمان من كثير من العلماء والعباد مع أرباب القبور من الغلو فيها وصرف حيل العبادة لها ويحسبون أنهم على شىء وهو الذنب الذى لا يغفره الله . ننبيه : ذكر بعض المتأخرين أن التبرك بآثار الصالحين مستحب كشرب سؤرهم والتمسح بهم أو بثيابهم وحمل المولود إلى أحدهم ليحنكه بتمرة حتى يكون أول ما يدخل جوفه ريق الصالحين ، والتبرك بعرقهم. وقد أكثر من ذلك النووى في شرح مسلم في السكلام على الاحاديث التي فيها أن الصحابة فعلوا ذلك مع الني و فن أن غير النبي بالله من بدعى صلاحه مثله ، وهذا خطأ صريح لوجوه: منها عدم المقاربة فضلًا عن المساواة للنبي يَرْكِيْجُ في الفضل ، ومنها عدم تحقق الصلاح ولا يتحقق ذاك إلا بصلاح القلب وهُو أمر لا يمكن الاطلاع عليه إلا بنص. ومنها أن الصحابة لم يكونوا يفعلون ذلك مع غيره علي لا في حياته ولا بعد م ـ ٦ ٠ الحر النضيد

#### ١٠ - باب

### ما جاء في الذبح لغــــــير الله(١)

وقول الله تعالى ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتَى ونُسُكَى وَنَحْيَاىَ وَمَاتَى للهِ رَبِّ العِالِمِينَ لا شَرِيكَ له ﴾ (٢) الآية . وقوله ﴿ فَصَلَّ لِرَ بُّكَ رَبُّكَ

\_\_ موته ، ولو كان خيراً لسبقونا اليه فيكون هذا من خصائص النبي عَلَيْقٍ انتهى ملخصا من الشرح .

- (١) قوله (باب ما جاء فى الذبح لغير الله )أى من النهى الاكيد والوعيد الشديد، وأنه شرك ينافى التوحيد
- (۲) قول (وقول الله تعالى: قل إن صلاتى ونسكى وعياى ومماتى لله رب الممالمين لا شريك له ) أى قل با محمد لهؤلاء المشركين الذين يعبدون غير الله ويذبحون لغيره: إن صلاتى يشمل الفر ائض والنو افل والصلوات كاما عبادة وقد اشتملت الصلاة على نوعى الدعاء دعاء المسئلة ودعاء العبادة فما كان فيها من السؤال والطلب فهو دعاء مسئلة وما كان فيها من الحمد والثناء والتسبيح والركوع والسجود وغير ذلك من الاركان والواجبات، فهو دعاء عبادة وهذا هو التحقيق قد تسميتها صلاة لامها اشتملت على نوعى الدعاء الذي هو صلاة لغة وشرعا، قاله شيخ الإسلام رحمه الله تعالى

قوله (ونسكى) قال سعيد بنجبير، ونسكى: أى ذبحى، وقال مجاهد: النسك الذبح في الحج والعمرة

قوله ( ومحياى وبماتى ) أى ما آنيه فى حياتى وما أموت عليه من الإيمان والعمل الصالح ( لله رب العالمين ) خالصا لوجهه لا شريك له فى شىء من ذلك ولا فى غيره من أنو اع العبادة . فالصلاة أجل العبادات المبلية العبادات المالية

قوله (وأنا أول المسلمين) قال قتادة من هذه الآمة لآن إسلام كل نبي متقدم على إسلام أمنه . ووجه مطابقة الآية للترجمة أن الله تمالى تعبد عباده بأن يتقربوا اليه بالنسك كما تعبدهم بالصلاة وغيرها من أنواع العبادات وأمرهم أن يخلصوا =

### وَانْحِرْ ﴾ <sup>(۱)</sup>.

#### عن على (٢) رضى الله عنه قال: حَدَّثني رسولُ الله عَيْنِيَّةِ بأربع

جميع ذلك له دون ما سواه ، فإذا تقربوا إلى غير الله بالذبح أو غيره من أنواع العبادة فقد جعلوا لله شريكا فى عبادته وهو ظاهر فى قوله : لا شريك له ، نفى أن يكون لله شريك فى هذه العبادات وهو بحمد الله واضح قاله فى فتح الجميد . وفيه معرفة تفسير : إن صلاتى ونسكى قاله المصنف رحمه الله

- (1) وقوله (فصل لربك وانحر) قال شيخ الإسلام أمره الله أن يجمع بين هاتين العبادتين وهما: الصلاة والنسك الدالتان على القرب والتواضع والافتقار وحسن الظن وقوة اليقين وطمأنينة الفلب إلى الله وإلى عدته ، عكس حال أهل السكبر والنفرة وأهل الذي عن الله الذين لا حاجة لهم في صلاتهم إلى ربهم يسئلونه إياها ، والذين لا ينحرون له خوفا من الفقر ، ولهذا جمع بينها في قوله (فصل لربك وانحر ) فانهما أجل ما فيتقرب به إلى الله ، ولهذا أتى فيهما بالفاء الدالة على السبب لان فعل ذلك سبب القيام بشكر ما أعطاه الله من الكوثر وما يحتمع للعبد في الصلاة لا يحتمع له في غيرها كما عرفه أرباب الفلوب الحية وما يحتمع له عند النحر إذا قارنه الإيمان والإخلاص من قوة اليقين وحسن الظن أمر عجيب وكان والته كثير الصلاة كثير النحر انهى ، وفيه معرفة تفسير (فصل أمر بحيب وكان والته المصنف رحمه الله تعالى
- (٢) قوله (عن على) وهو الإمام أبو الحسن على بن أبي طالب الهاشمى ابن عم النبي على الله على ووج فاطمة الزهراء رضى الله عنها ، كان من السابقين الأولين ومن أهل بدر وبيعة الرضوان وأحد العشرة المشهود لهم بالجنة ورابع الحلفاء الراشدين ، ومناقبه مشهورة قنله ابن ملجم الخارجي في رمضان سنة أربعين (قال حدثني رسول الله على الربع كلمات لعن الله من ذبح لغير الله ) أصل اللمن الطرد والإبعاد من الله ، ومن الحلن السب والدعاء قاله أبو السعادات ، وهذا هو الشاهد من الحديث للرجة

قال شيخ الإسلام على قوله تعالى ﴿ وما أهل به لغير الله ﴾ ظاهره أنه ما ذبح الغير الله مثل أن يقال هذا ذبيحة لـكذا وإذا كان هذا هو المقصود فسواء لفظ =

### كلمات: « لَعَنَ اللهُ من ذَبِحَ لغير الله ، لَعَنَ اللهُ من لَعَن والدِّيهُ (١)،

= به أو لم يلفظ و تحريم هذا ظهر من تحريم ما ذبح النصر اني الحم وقال فيه باسم المسيح ونحوه كما أن ما ذبحناه متقربين به إلى الله تعالى أزكى وأعظم مما ذبحناه للحم وقلنا عليه باسم الله ، فاذا حرم ماقيل فيه باسم المسيح أو الزهرة فلان يحرم ما قَيْل فيه لاجل المسيح أو الزهرة أو تصد به ذلك أولَى ، فإن العبادة لغير الله أعظم كفرآ من الاستمانة بغير الله ، فعلى هذا لو ذبح لغير الله متقرباً إليه يحرم وإن قال فيه باسم الله كما قد يفعله طائفة من منافق هذه الامة الذين يتقربون إلى المكواكب بالذبح والبخور ونحو ذلك وإن كان هؤلاء مرتدبن لانباح ذبيحتهم بحال، لمكن يحتمع في الذبيحة مانعان : الأول : أنها بما أهل به لغير الله . والثانى: أنَّها ذبيحة مرتد . ومن هذا ما يفعله الجاهلون بمكة من الذبح للجن ولهذا يروى عن الني مُرَاقِيُّهِ أنه نهى عن ذبائح الجن . قال الزيخشري كانو أ إذا اشتروا داراً أو بنوها أو استخرجوا عينا ذبحوا ذبيحة خوفا من أن تصيبهم الجن فأضبفت اليهم الذبائح لذلك قال في الشرح: قال النووى وذكر الشيخ إبراهيم المروزي من أصحابنا أن ما ذبح عند استقبال السلطان تقربا إليه أفتي أهل بخاري بتحريمه لانه عا أهل به لغير الله . قال الرافعي : إنما يذبحونه استبشاراً بقدومه فهو كذبح العقيقة لولادة المولود قال في الشرح: إن كانوا إنما يذبحونه استبشاراً كما ذكر الرافعي فلا يدخل في ذلك وإن كانوا يذبحونه تقرباً اليه فهو داخل في الحديث انتهى. وإنى لاعجب من كلام الرافعي وقياسه الذبح للسلطان تقربا اليه وتعظيماً له عند قدومه الذي هو شرك أكبر على العقيقة التي هي سنة نبوية وأعجب منه مو افقة الشارح له على ذلك وهذا الفياس إنما يصح لو كانت العقيقة مشروعة عند وضع المولود وهي إنما تشرع في اليوم السابع من الولادة فما بعده، اللهم إنا نعوذ بك من سوء الفهم وانقلاب الحقائق

(١) قوله (لعن الله من لعن والديه ) يعنى أباه وأمه وإن علوا، وفي الصحيح أن رسول الله على قال و من السكبائر شتم الرجل والديه ، قالوا وهل يشتم الرجل والديه قال و نعم ، يسب أبا الرجل فيسب أباه ويسب أمه فيسب أمه .

لَعَنَ اللهُ مِن آوَى محدِثاً ('') لعن اللهُ من غَيَّرَ مَنارَ الأرض ('') وواه مسلم . وعن طارق بن شهاب ("' أن رسول الله ﷺ قال « دخل

(١) قوله (لمن ألله من آوى محدثا) وهو بفتح الهمزة ممدودة إلى ضمه الله، وحماه. وأما محدثاً فقال أبو السمادات يروى بكسر الدال وفتحها على الفاعل والمفعول فمنى السكسر من نصر جانيا وآواه وأجاره من خصمه وحال بينه وبين أن يقتص منه، والفتح هو الآمر المبتدع نفسه ويكون معنى الإيواء فيه الرضى به والنصر فإنه إذا ارتضى بالبدعة وأقر فاعلها ولم ينكر عليه فقد آواه. قال ابن القيم: هذه الكبيرة تختلف مراتبها باختلاف مراتب الحدث فى نفسه فسكلها كان الحدث فى نفسه أكبر كانت السكبيرة أعظم

(٢) قيل (لعن الله من غير منار الأرض بفتح الميم علامات حدودها وهي التي توضع لتمييز حتى الشركاء إذا اقتسموا ما بينهم في الأرض والدور. قال المصنف: وهي المراسيم التي قفرق بين حقك وحق جارك فتفيرها بتقديم أو تأخير. قال في النهاية: منار الأرض معالمها وحدودها، وفي الحديث، من ظلم شبرا من الأرض طوقه من سبع أرضين يوم القيامة م. ومن تغيير منارالأرض ما يفعله بعض فسقة الكتاب والمحامين من التلاعب في الحجج والسجلات وتغيير حدودها بزيادة أو نقص فيها أو إخفاء الحجج وعمل استحكامات بخلافها حتى يعود الوقف ملكا أو إخفاء شرط الواقف لإخراج مستحق وإدخال غيره ، كما هو جار كشيراً نسأل الله العافية . وفيه البداءة بلعنة من ذبح لفير الله ولمن من لمن والديه . ومنه أن تلعن والدى الرجل فيلمن والديك ولمن من آوى محدثا وهو الرجل يحدث شيئاً يجب فيه حق لله فيلتجيء إلى من يجيره من ذلك والفرق بين الرجل يحدث شيئاً يجب فيه حق لله فيلتجيء إلى من يجيره من ذلك والفرق بين الحن المعين ولمن أصحاب المعاصي على سبيل العموم قاله المصنف رحمه الله تمالي وأما لمن الفاسق المعين ففيه قولان: أحدهما أنه جائز اختاره ابن الجوزى وغيره والثاني لا يجوز ، اختاره أبو بكر عبد العزيز: وشيخ الإسلام .

(٣) قوله (وعن طارق بن شهاب ) البجلي الآحمى أبو عبد الله رضى الله ، قال أبو داود: رأى النبي عِلِيَّةٍ ولم يسمع منه شيئا ، قال الحافظ إذا ثبت أنه لم يسمع منه فروايته عنه مرسل صحابي انه لم يسمع منه فروايته عنه مرسل صحابي وهو مقبول على الراجح ، وكانت وفاته على ماجزم به ابن حبان سنة ثلاث =

الجنة رجل في ذُبابٍ ودخل النارَ رجل في ذُبابٍ » قالوا : ؟ وكيف ذلك يا رسول الله ؟ قال « مرَّ رجلان على قوم لهم صنم لا يجوزُهُ أَحد حتى يقرَّب له شيئاً، فقالوا لاحدهما: قرَّب. قال : ليس عندى شيء أُقرَّبُ وقالوا له : قرَّب ولو ذباباً فقرَّب ذُباباً فخلوا سيله فدخل النار • وقالوا للآخر قرَّب فقال : ما كنت لاقرَّب لاحد شيئاً دُونَ الله عزَّ وجل ً ، فضر بوا عنقه ، فدخل الجنة » (۱) رواه أحمد

<sup>=</sup> وثمانين (أن رسول الله بَرَاقِيم )قال: , دخل الجنة رجل فى ذباب ردخل النار رجل فى ذباب ، أى من أجله وبسببه ، قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله ؟ كأنهم تقالوا ذلك لأن الجنة لا يدخلها أحد إلا بالاعمال الصالحة والنار لا يدخلها أحد إلا بالاعمال الصالحة والنار لا يدخلها أحد إلا بالاعمال السيئة واحتقروا الذباب فتعجبوا من ذلك فبين لهم النبي والله ماصير هذا الامر الحقير عظيما يستحق هذا عليه الجنة ، ويستحق هذا عليه النار . (فقال: مر رجلان على قوم لهم صنم ) والصنم ما كان منحو تا على صورة ويعلق عليه الوثن

<sup>(</sup>۱) قوله (لا يجاوزه - أى لا يمر به - أحد حتى يقرب له شيئاً فقالوا لاحدهما قرب. قال: ليس عندى شيء أفرب. قالوا: قرب ولو ذبابا، فقرب ذبابا فلوا سببله فدخل الناز. وقالوا للآخر قرب. فقال: ماكنت لاقرب لاحد شيئاً دون الله عز وجل فضربوا عنقه، فدخل الجنة (وفي هذه القصة العظيمة وهي قصة الذباب أنه دخل النار بسبب الذباب الذي لم يقصده بل فعله تخلصاً من شرهم وأنه مسلم قبل تقريب الذباب لانه لو كان كافرا لم يقل دخل النار في ذباب، وفيه أن عمل القلب هو المقصود الاعظم حتى عند عبدة الاوثان. قال المصنف رحمه الله: وفيه بيان عظم الشرك ولو في شيء يسير حقير فكيف بمن المصنف رحمه الله: وفيه بيان عظم الشرك ولو في شيء يسير حقير فكيف بمن المستسمن الإبل والبقر والغنم ويقربها لغير الله من ميت أو غائب أو طاغوت أو مشهد أو غير ذلك. وقد عمت البلوى بهذا في الامصار وما هو أعظم منه يسيد

#### ١١ - باب

# لا يُذَبَّخُ بِنِهِ بَمَكَانٍ يُذْبَحُ فِيهِ لَغِيرِ الله () وقول الله تعالى ﴿ لَا تَقْمُ فِيهِ أَبْدَأَ ﴾ الآية (٢)

= فلا حول ولا قوة إلا بالله. وفيه معرفة قدر الشرك فى قلوب المؤمنين كيف صبر على القتل ولم يوافقهم على طلبتهم مع كونهم لم يطلبوا إلا العمل الظاهر . وفيه شاهد للحديث الصحيح و الجنة أقرب إلى أحدكم من شراك نعليه والنار مثل ذلك ، ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) قوله (باب لا يذبح لله في مكان يذبح فيه لغير الله) لا نافية ويحتمل أنها للنهى وهو أظهر، قاله في فتح المجيد. ذكر المصنف رحمه الله هذه الترجمة في النهى عن الذبح لله في المحكان الذي يذبح فيه لغير الله لئلا تقع مشابهة أهل الشرك في ذبحهم لطواغيتهم

(۲) قوله (وقول الله تعالى ﴿ لا تقم فيه أبداً ﴾ الآيات ) هذا نهى من الله تعالى لنبيه أن يقوم فى مسجد الضرار الذى بناه المنافقون ضراراً وكمفراً وتفريقاً بين المؤمنين وإرصاداً لمن حارب الله ورسوله والامة تبع له فى ذلك. والشاهد من الآية للترجمة أن الله نهى رسوله أن يقوم فى مسجد الضرار لانه أسس على معصية الله ، مع أنه لا يقوم فيه إلا لله فكذلك المواضع التى أعدت للذبح لغير الله لا يجوز أن يذبح فيها الموحد لله لانها قد أسست على معصية الله والشرك به . وقد كان سبب نزول هذه الآيات الكريمة أنه كان بالمدينة قبل مقدم رسول الله يتالي رجل من الخورج يقال له أبو عامر الراهب وكان قد تنصر فى الجاهلية وكان له شرف فى الخزرج كبير فلما قدم رسول الله يتالي المدينة والجتمع المسلمون عليه وأظهرهم الله يوم بدر شرق اللهين بريقه وخرج إلى مكة فالهم على حرب رسول الله يتالي فاجتمعوا بمن وافقهم من أحياء العرب وقدموا عام أحد ، وكان من أمر المسلمين ما كان ، وامتحنهم الله عز وجل ، وكانت العاقبة فللتقين ، وكان هذا الفاسق قد حفر حفراً فيا بين الصفين فوقع فى إحداهن =

 رسول الله ملك وأصيب ذلك اليوم وجهه وكسرت رباعيته اليني السفلى ، وشج رأسه صلوات الله وسلامه عَليه ، وتقدم أبو عامر في أول المبارزة إلى قوم من الانصار فخاطبهم واستهالهم إلى نصره ، فقالوا : لا أنعم الله بك عينايا فاسق ، فرجع وهو يقول : والله لقد أصاب قوى بعدى شر ، وكان رسول الله ﷺ قد دعاه قبل فراره وفرأ عليه القرآن فأبي أن يسلم وتمرد ، فدعا عليه رسول آلله عَلِيَّةٍ أَن يموت بعيداً طِريداً فنالنه هذه الدعوة . وذلك أنه لما فرخ الناس من أُحَدُ وَرَأَى أَمْرُ رَسُولُ اللَّهِ مِرْالِيِّ فِي ارتفاع ذهب إلى هرقل ملك الروم يستنصره على النبي عَرَاقِيجٍ فوعده ومناه وآقام عنده وكنب إلى جماعة من قومه من أهل النفاق يعدهم أنه سيقدم بحيش يقاتل به رسول الله ﷺ ، وأمرهم أن يتخذوا له معقلا لمن يقدم عليهم من عنده ، فشرعوا في بنا. مستجد الضرار ، وذكروا أنهم بنوه الصنعفة وأهل العلة في الليلة الشاتية وطلبوا من النبي يُرْكِيِّتُهِ أَنْ يَصَلَّى فَيْهُ وَكُلُّنْ قَد تأهب للخروج إلى غزوة تبوك ، فقال : ﴿ إِذَا رَجَعُنَا إِنَّ شَاءَ اللَّهِ تَعَالَى ، فَلِمَا قَمْلُ راجما إلى المدينة ولم يبق بينه وبينها إلا بوم أو بعض يوم ، نزل عليه الوحى بخبر المسجد، فبعث اليه مالك بن الدخشم أخا بنى سالم بن عوف ومعن بن عدى أد أخاه عامر بن عدى فهدماه وحرقاه ، وأنزل الله فيه ﴿ والذين اتخذوا مسجداً ضراراً وكفراً وتفريقاً بين المؤمنين وإرصاد! لمن حارب الله ورسوله من قبل وليحلفن إن أردنا إلا الحسنى ، والله يشهد إنهم الكاذبون . لا نقم فيه أبداً ، لمسَجد أسس على التقوى من أول يوم أحق أن تقوم فيه ، فيه رجالُ يحبون أن يتطهروا ﴾ روى الإمام أحمد وان خزيمة وغيرهما عن عويم بن ساعدة الانصاري أن الذي عَلِيِّ أتاهم في مسجد قباء فقال , إن الله أحسن عليم الثناء بالطهور في قصة مسجدكم، فما هذا الطهور؟. فقالوا: والله يا رسول الله ما نعلم شيئًا إلا أنه كان لنا جيران من اليهود فـكانو ا يغسلون أدبارهم من الغائط فغسلناً كما غسلوا . وفي رواية عن جابر وأنس , هو ذاك فعليكموه ، رواه ابن ماجه وابن أبي حاتم والدارقطني والحاكم

#### عن ثابت بن الضَّحَّاك (١) رضي الله عنه قال: نَذَرَ رجل أن يَنحَر

= ورسوله وجمعاً لمكلمة المسلمين ومعقلا للإسلام وأهله. قال ابن كثير : وفيه دليل على استحباب الصلاة مع الجماعة الصالحين المتنزهين عن ملابسة القاذورات، المحافظين على إسباغ الوضوء . وفيه إثبات المحبة ، قاله فى الشرح . وقد جاء فى الصحيح أن رسول الله يتاليخ كان يزور قباء راكباً وماشياً ، وجاء فيه أيضا أن رسول الله يتاليخ قال : صلاة فى مسجد قباء كعمرة . وقد ذهب جماعة من السلف منهم ابن عباس وعروة وعطية والشعبي وغيرهم إلى أن المسجد المذكور فى الآية هو مسجد قباء ويؤيده قوله تعالى ( فيه رجال يحبون أن يتطهروا ) قاله فى فتح المجيد . وقيل هو مسجد رسول الله يتاليخ لحديث أبي سعيد الذي رواه مسلم قال المجيد . وقال الآخر : هو مسجد رسول الله يتاليخ ، فقال رسول الله يتاليخ ، هو مسجدي هذا ، وهو قول عمر وابنه وزيد بن ثابت وغيره . قال ابن كثير : وهذا صحيح و لا منافاة بين الآية والحديث لانه إذا كان مسجد قباء قد أسس على التقوى من أول يوم فسجد رسول الله يتاليخ بطريق الاولى انتهى .

وقال شيخ الإسلام: على قوله لا تقم فيه أبداً فإنه من أمكنة العذاب. قال سبحانه ﴿ أَفَن أَسَسَ بِنَيَانِهُ على تقوى من الله ورضوان خير أم من أَسَسَ بِنَيَانِهُ على شفا جرف هار ﴾ فانهار به في نار جهنم وقد روى أنه لما هدم خرج منه دخان . وهذا كما أنه ندب إلى الصلاة في أمكنة الرحمة كالمساجد الثلاثة ومسجد قباء ، فيكذلك نهى عن الصلاة في أماكن العذاب . وأما أماكن الكفر التي لم يكن فيها عذاب ، إذا جعلت مكانا للإيمان والطاعة فبذا حسن ، كما أمر النبي برافي أهل الطائف أن يجعلوا المسجد مكان طاغيتهم ، وأمر أهل اليمامة أن يتخذوا المسجد مكان العيمة تفسير ﴿ لا تقم فيه أبدا ﴾ وأن المصية قد تؤثر في الارض وكذلك الطاعة ، قاله المصنف رحمه الله

(۱) قوله (عن ثابت بن الضحاك) بن خليفة الاشهلي صحابي مشهور روى عنه أبو قلابة وغيره مات سنة أربع وستين (قال نذر رجلأن ينحر إبلا ببوانة) بضم الموحدة وقيل بفتحها ، قال البغوى: موضع في أسفل مكة دون يلم، وقال أبو =

إبلا بِبُوانَةَ فَسَأَلَ النِّي مِيْتَطِيْتُهِ فَقَالَ « هَلَ كَانَ فَيْهَا وَثَنَّ مَنَ أُوثَانَ اللَّهِ اللّ الجاهليةُ يُعبَد » ؟ قالوا: لا • قال: « فهل كان فيها عيد من أعيادهم » ؟ قالوا: لا ، فقال رسول الله مِيْتَالِيْقِ « أُوفِ بِنَذْرِكِ (' ) ، فإنه لا وَفَاء

السمادات: هضبة من وراء ينبع (فسأل النبي بالله فقال هل كان فيها وثن من أو ثمان الجاهلية بعبد قالوا: لا ) والوثن ماليس منحوناً على صورة، والصنم ما كان منحو تا على صورة ويطلق عليه أيضا الوثن (فقال: هل كان فيها عيد من أعيادهم قالوا: لا ) قال شيخ الإسلام: العيد اسم لما يعود من الاجتهاع العام على وجه معتاد عائدا ما يعود السنة أو بعود الاسبوع أو الشهر ونحو ذلك والمراد هنا الاجتهاع المعتاد من اجتهاع أهل الجاهلية ، فالعيد يجمع أمورا منها يوم عائد ليوم الفط ويوم الجمعة ومنها اجتهاع فيه ومنها أعمال تتبع ذلك من السادات والمعادات وقد يختص العيد بمكان وقد يكون مطلقا ، وكل من هذه الامور يسمى عيداً ، والزمان كقول النبي والمحتملة وإن هذا يوم جعله الله للسلمين عيداً ، والإحمان كقول النبي والحمل وهو الغالب كقول النبي عالم وهو الغالب كقول النبي عالم وهو الغالب كقول النبي عالم الحماريتين المنين تفنيان عند النبي والحمان كقول النبي عالم المنال وهو الغالب كقول النبي عالم المنال والاستفصال المفتى إذا احتاج إلى ذلك

(۱) قول (فقال:أوف بنذرك) حيث تحقق عدم المانع من الوفاء به (فإنه لاوفاء لنذر في معصية الله المصنف رحمه لاوفاء لنذر في معصية الله قاله المصنف رحمه الله وهذا يدل على تحريم الوفاء بنذر المعصية وهل تجب فيه كفارة يمين على قولين هما روايتان عن أحمد إحداهما: تجب ، وهي المذهب ، روى عن ابن عباس وابن مسمود ، وبه قال أبو حنيفة وأصحابه لحديث عائشة رضي الله عنها مرفوعا لا نذر في معصية وكفارته كفارة يمين ، رواه أحمد وأهل السنن واحتج به أحمد وإسحق . والثاني لا تجب فيه كفارة يمين ، روى ذلك عن مسروق والشعبي لحديث الباب

لندرٍ فى معصية الله ، ولا فيما لا يَملكُ ابنُ آدم » رواه أبو داود ، (۱) وإسناده على شرطهما (۱)

= قال شيخ الإسلام: وأما نذره لغير الله فهو بمنزلة أن يحلف بغير الله والحالف بالمخلوقات لا وفاء عليه ولا الكفارة ، وكذلك الناذر للمخلوقات ، فإن كليها شرك ، والشرك ليس له حرمة بل عليه أن يستغفر الله من هذا العقد ، ويقول ما قال النبي يتيالية و من حلف باللات والعزى فاليقل لا إله إلا الله ، وفيه أن تخصيص البقمة بالنذر لا بأس به إذا خلا من الموانع ، والمنع منه إذا كان فيه وثن من أوثان الجاهلية ولو بعد زواله ، والمنع منه إذا كان فيه عيد من أعيادهم ولو بعد زواله ، وأنه لا يجوز الوفاء بما نذر في تلك البقعة لانه نذر معصية والحذر من مشابهة المشركين في أعيادهم ولو لم يقصده قاله المصنف رحمه الله ، قال في قرة العيون : وفيه المنع من اتخاذ آثار المشركين محلا للعبادة لكونها صارت محلالما العيون : وفيه المنع من اتخاذ آثار المشركين محلال للعبادة لكونها صارت علالما عبادة فلا تفعل في هذه الاماكن الحبيثة التي اتخذت محلا لما يسخط الله تعالى . عبادة فلا تفعل في هذه الاماكن الحبيثة التي اتخذت محلا لما يسخط الله تعالى . فيهذا صار الحديث شاهدا للترجة ، والمصنف لم يرد التخصيص بالذبح وإنما ذكر فاه عن شيخ الإسلام فيا تقدم أول الباب

- (1) قوله (ولا فيا لا يملك ابن آدم رواه أبو داود)، يعنى إذا أضاف النذر إلى معين لا يملكه بأن قال: إن شنى الله مريضى فلله على أن أعتق عبد فلان، فأما إذا النزم فى الذمة شيئا لا يمله كأن يقول: إن شنى الله مريضى فلله على أن أعتق رقبة ، وهو فى تلك الحال لا يمله لم ولا قيمتها فيصح نذره ، وإذا شنى مريضه ثبت النذر فى ذمته . وفيه أنه لا نذر فيا لا يملك ، قاله المصنف رحه الله
- (٢) قوله (وإسناده على شرطهما) أى البخارى ومسلم، وشرط البخارى في حقة المعنمن اللقي مع المماصرة وأما غير المعنعن فيكتنى فيه المعاصرة وبدونها مثل حدثنا لانها صريحة في المشافهة وأما مسلم فاكتنى بالمعاصرة مع إمكان اللق ع

## ١٢ - باسب ١٢ من الله (١) من الله (١)

وقولِ الله تعالى ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذَرَ ﴾ وقوله ﴿ وَمَا أَنَفَقُمُ مِن نَذَرِ فَإِنَّ اللهَ يَعْلَمُهُ ﴾ (\*)

(1) قول (باب من الشرك النذر لغير الله ) تعالى أى لمكونه عبادة يجب الوفاء به إذا نذره الله تعالى (وقول الله تعالى: يوفون بالندر ويخافون يوما كانشره مستطيرا) قال ابن كثير أى يتعبدون الله تعالى فيا أوجبه عليهم من فعل الطاعات الواجبة بأصل الشرع، وما أوجبوه على أنفسهم بطربق النذر، والشاهد من الآية للترجمة أن الله مدح الموفين بالنذر، والله لا يمدح إلا على فعل واجب أو مستحب أو ترك تحرم وذلك هو العبادة، فن فعل شيئا من ذلك لغير الله متقرباً به اليه فقد أشرك ، فالمدر لغير الله شرك أصغر كالحلف بغيره، وقال شيخ الإسلام: النذر أعظم من الحلف، وقال ابن القيم رحمه الله: النذر عبادة يتقرب بها الثافر إلى المنذور لله

(۲) قوله (وقول الله تعالى: وما أنفقتم من نفقة أو نذرتم من كذر فان الله يعليه) قال ابن كثير: يخبر تعالى بأنه عالم بجميع ما يعمله العاملون من النفقات والمنذور الته وتضمن ذلك بجازاته على ذلك أو فر الجزاء العاملين به ابتغاء وجهه اتتهى. وقال شيخ الإسلام: الذر لفير الله كالنذ للاصنام والشمس والقمر والقبور ونحو ذلك بمنزلة أن يحلم بغير الله من المخلوقات ، والحالف بالمخلوقات لا وقاء عليه ولا كفارة وكذلك الناذر للمخلوقات فإن كايها شرك ، والشرك ليس له حرمة بل عليه أن يستغفر الله من هذا ويقول ما قال الني يتليج ومسلم وأبو داود حلفه واللات والعزى ، فاليقل لا إله إلا الله ، رواه البخارى ومسلم وأبو داود والترمذى والنسائى وابن ماجة عن أبي هريرة رضى الله عنه ، وقال فيمن نذر والترمذى والنسائى وابن ماجة عن أبي هريرة رضى الله عنه ، وقال فيمن نذر فلهور ونحوها دهنا لتنوس به ويقول إنها تقبل النذر كما يفعله بعض المشركين فهذا النذر معصية باتفاق المسلمين لا يجوز الوفاء به ، وكذلك إذا نذر مالا السدنة أو المجاورين العاكمين بتلك البقعة فإن فيهم شبها من السدنة التى كانت عنك اللات والعزى ومناة ، يأكلون أمو ال الناس بالباطل ويصدون عن سهيل الله ...

= والجاورون هناك فيهم شبه من الذين قال فيهم الخليل عليه السلام ﴿ مَا هَذُهُ التماثيل الى أنتم لها عاكفون ﴾ وفيهم شبه من النذر اسدنة الصلبان والجاورين عندها أو لسدنة الابداد في الهند والجاورين عندها . قال الرافعي في شرح المنهاج : وأما النذر الشاهد التي على قبرولم أو شيخ أو على اسم من حلما من الاولياء أو تردد في تلك البقعة أو المشهد أو الزاوية أو تعظيم من دفن بها أو نسبت اليه أو مِنْيت على اسمه ، فهذا النذر باطل غير منعقد فإنَّ معتقدهم أن لهذه الآماكن خصوصیات، ویرون أنها بما یدفع به البلاء أو یستجلب به النماء أو یستشنی بالنذر لما من الادواء حتى إنهم لينذرون لبعض الإحجار لما قيل لهم إنه استند اليه عبد صالح وينذرون لبعض القبور السرج والشمع والزيت ويقولون القبر الفلاني يقبل النذر ويعنون بذلك أنه يحصل به الغرض المأمول من شفاء مريض. وقدوم غائب وسلامة مال وغير ذلك من أنواع نذر الجحازات ، فهذا النذر على هذا الوجه باطل لاشك فيه بل نذر الزيت والشمع ونحوهما للقبور باطل، ومن ذلك نذر الشموع الكثيرة العظيمة وغيرها لقبر إبراهيم الخليل عليه السلام ولقبر غيره تبركا وتعظما ظاناً أن ذلك قربة فهذا بمالا ريب في بطلانه والإيقاد المذكور محرم سواء انتفع به منتفع أم لا . وقال الشيخ قاسم الحنفي في شرح درر البحار : النذر الذي يندره أكثر العوام على ما هو مشاهد كأن يكون. للإنسان غائب أو مريض أو له حاجة فيأتى إلى بعض الصلحاء ويجعل على رأسه سَرَّة ، ويقول: يا سيدى فلان إن رد الله غائمي أو قضيت حاجتي فلك من الذهب. كذا أو من الفضة كذا أو من الطعام كذا أو من الماء كذا أو من الشمع والزيت كذا فهذا النذر باطل بالإجماع لوجوه: منها أنه نذر لمخلوق والنذر للخلوق لا يجوز لانه عبادة والعبادة لا تكون لخلوق ، ومنها أن المنذور له ميت والمبت لا يملك شيئًا، ومنها أنه ظن أن الميت يتصرف في الامور دون الله عز وجل واعتقاد ذلك كفر إلى أن قال : إذا علمت هذا فما يؤخذ من الدراهم والشمع. والزيت وينقل إلى ضرايح الاولياء تقرباً اليهم فحرام بإجماع المسلمين ، نقله عنه ابن نجم في البحر الرائق ونقله المرشدي في تذكرته وغيرهما عنه ، وزاد : وقد أبتلي النَّاس بهذا لاسبا في مولد البدوي انتهى

وفى الصحيح (' عن عائشة رضى الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال « مَن نَذَرَ أَن يُعْمِى الله عَلَيْطِعْهُ ، ومَن نَذَرَ أَن يَعْمِى الله عَلَيْطِعْهُ ، ومَن نَذَرَ أَن يَعْمِى الله عَلا يَعْمِهِ » (۲)

# ١٣ – باب مِنَ الشَّرْكِ الاستعاذَةُ بغير الله (٣)

(۱) قوله (وفي الصحيح) أي صحيح البخاري (عن عائشة) زوج النبي برائي وابنة الصديق رضي الله عنهما تزوجها النبي برائي وهي ابنة سبع و دخل بها وهي ابنة تسع ، وكان الصحابة رضي الله عنهم بعد وفاة النبي برائي يرجعون اليها فيا أشكل عليه من أحوال النبي برائي وحديثه صلوات الله وسلامه عليه ، توفيت عائشة رضي الله عنها سنة سبع وخمسين (أن رسول الله برائي قال و من نذر أن بطيع الله فاليطعه ،) أي يجب عليه الوفاء بنذر الطاعة ، لانه نذره لله خالصا فوجب عليه الوفاء به . وقد أجمع العلماء على أن من نذر طاعة لشرط يرجوه كان شني الله مريضي فعلى أن أتصدق بكذا ونحوه ، وجب عليه إن حصل ما على نذره على حصوله ، إلا أبا حنيفة قال : لا يلزمه الوفاء إلا بما جنسه واجب بأصل الشرع كالصوم ، وأما ما ليس كذلك فلا يوجب الوفاء به كالاعتسكاف

(۲) قوله (ومن نذر أن يعصى الله فلا يعصه ) زادالطحاوى: وليكفر عن يمينه . وقد أجمع العلماء على أنه لا يجوز الوفاء بنذر المعصية . وفيه وجوب الوفاء بالنذر وإذا ثبت كونه عبادة فصرفه لغير الله شرك . وإن نذر المعصية لا يجوز الوفاء به . قاله المصنف رحمه الله تعالى

(٣) قوله (باب من الشرك الاستماذة بغير الله ) الاستماذة : الالتجاء والاعتصام، ولهذا يسمى المستماذ به معاذا وملجاً ووزراً، وقد أمر الله عباده في كمتابه بالاستماذة به في عدة آيات فقال ( وإما ينزغنك من الشيطان نزغ فاستعذ بالله ) وقال ( فاذا قرأت القرآن فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم ) وفي المعوذتين وغيرهما، فالاستماذة عبادة يجب إخلاصها لله، وأن لا يستعاذ بغيره،

## وقولِ الله تعالى ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ برجالِ مِنَ الْجِنَّ فَزَادُوهُمْ رَهَقاً ﴾ (١)

= والعياذ يكون لدفع الشر ، واللياذ لطلب الحير . قال بعض الشعراء في بعض الملوك :

يا من ألوذ به فيما أؤمله ومن أعوذ به بما أحاذره لا يجبر الناس عظها أنت كاسره ولا يهيضون عظها أنت جابره

وهذا لا ينبغى أن يقال إلا لله عز وجل ، ولهذا ذكر عن شيخ الإسلام رحمه الله تعالى أنه كان يجمل هذين البيتين في دعائه لربه

( 1 ) قوله ( وقول الله تعالى : وأنه كان رجال من الإنس يعوذون برجال من الجن فزادوهم رهقا ) ذكر ابن جرير في تفسير هذه الآية عن ابن عباس رضى الله عنها قال: كان رجال من الإنس يبيت أحدهم بالوادى في الجاهلية فيقول أعوذ بعزيز هذا الوادى من سفهاء قومه ، فزادهم ذلك إثما وقال بعضهم فزاد الإنس الجن باستعاذتهم بعزيزهم جراءة عليهم وزادوهم بذلك إنما . وقال بجاهد فازداد الـكفار طغياناً . وقال ابن زيد : وزاده الجن خوفا انتهى . وفيه معرفة تفسير سورة الجن وكون الاستعاذة بالجن من الشرك ، قاله المصنف رحمه الله تعالى وقد قال تعالى ﴿ يَا مَعْشُرُ الْجُنَّ قَدْ اسْتَكُثُرُتُمْ مِنَ الْإِنْسَ ﴾ أي من إغوائهم ﴿ وَقَالَ أُولِيَاوُهُمْ مَنَ الْإِنْسُ رَبِّنَا اسْتَمْتُعُ بِمُضَّنَا بَبِمُضُ وَبَلَّغَنَا أَجَلْنَا الذي أجلتَ لنا ، قال النار مثواكم ﴾ فاستمتاع الإنسى بالجني في قضاء حوائجه وامتثال أوامره وإخباره بشيء من المغيبات واستمتاع الجني بالإنسي تعظيمه إياه واستعاذته به وخضوعه له. وفيه كون الشي يحصل به منفعة دنيوية من كف شر أو جلب نفع لايدل على أنه ليس من الشرك ، قاله المصنف رحمه الله تعالى. وقال ابن القيم رحمه الله تعالى : ومن ذبح للشيطان ودعاه واستعاذ به وتقرب اليه بما يحبُّ فقد عبده وإن لم يسم ذلك عبادة ويسميه استخداما ، وصدق هو استخدام من الشيطان له ، فيصير من خدم الشيطان وعابديه وبذلك يخدمه الشيطان لكن خدمة الشيطان له ليست خدمة عبادة فإن الشيطان لا يخضع له ولا يعبده كما يفعل هو انتهى .

(١) قاله ( وعن خولة بلت حكيم ) بن أمية السلبية ، يقال لها أم شريك ويقالَ إِنَّهَا الواهبةُ ، وكانت قبل تحت عَبَّانَ بن مظمون ، قال ابن عبدالبر : كانت صالحة فاضلة (قالت: سمعت رسول الله عليَّة يقول . من نزل منزلا ـ أي حضراً أو سفراً ، برأ أو بحراً \_ فقال : أعوذ بكالت الله التامات ، ) قال القرطبي : قيل معناه: الكاملات التي لا يلحقها نقص ولا عيب كما يلحق كلام البشر، وقيل: الشافية الـكافية ، والـكلمات هنا هي القرآن ، فإن الله أخبر عنه أنه هدى وشفاء ، وهذا الآمرِ على جهة الإرشاد إلى ما يدفع به الآذى فهذا الذي شرعه الله لاهل الإسلام أن يستعيذوا به لا كما يفعله أهل الجاهلية من الاستعادة بالجن . قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى، كلمات الله نوعان : كلمات كونية وكلمات ديفية فَكُلَمَاتُهُ السَّكُونِيةَ هِي التَّى استعاذ بها النبي ﴿ إِلَّهِ فَي قُولُهُ وَ أَعُوذُ بِكُلَّاتِ اللَّهِ التَّامَاتِ التي لا يجاوز من بر ولا فاجر ، وقال سبحانه ﴿ إنَّمَا أَمْ هُ إِذَا أَرَادُ شَيْئًا أَنْ يَقُولُ له كن فيكون ﴾ وقال تمالي ﴿ وتمت كلة ربكَ صدقا وعدلا ، لا مبدل لحكايته ﴾ والسكون كله دَاخل تحت هذهَ السكلمات. والنوع الثانى : السكلمات الدينية وهي القرآن وشرع الله الذي بعث به رسوله ، وهي أمره ونهيه وخبره وحظ العبد منها العلم بها والعمل والامر بما أمر الله به كما أن حظ العبد عموما وخصوصا من الآولى العلم بالبكونيات والنأثير فيها أى بموجبها فالآولى قدرية كونية ، والثانية شرعية دينية ، وكشف الأولى العلم بالحوادث الـكونية ، وكشف الثانية العلم بللمأمورات الشرعية ، وقدرة الأولى التأثير فى السكونيات ، وقدرة الثانية التأثير في الشرعيات انتهى ملخصاً . وقد نص الآثمة كأحد وغيره على أ نه لا تجوز الاستعاذة بمخلوق وردوا على الجهمية والمعتزلة في قولهم بخلق القرآن فلو كانت كلمات الله مخلوقة لم يأمر النبي براتيج بالاستعادة بها لأن الاستعادة بالمخلوق شرك (٢) قوله ( من شر ما خلق) أي من شر كل ذي شر في أي مخلوق قام به الشر من حُيُواْنَ أَوْ غَيْرِه إنسيا أو جنياً أو هامة أو دابة أو ريجاً أو صاعتة أى نوع ــــــ

#### -1- 18

## مِنَ الشَّرْكِ أَن يَسْتَغِيثَ بغيرِ اللهِ أُو يَدْعُو عَيْرٌ هُ ﴿

-- كان من أنواع البلاء في الدنيا والآخرة قاله ابن القيم . قال : وما ههنا موصولة وليس المراد بها العموم الإطلاق بل المراد التقييد الوصني والمعنى : من شركل مخلوق فيه شر لا-من شر ما خلقه الله ، فان الجنة والملائكة والآنبياء ليس فيهم شر . والشر يقال على شيئين على الآلم وعلى ما يفضى اليه

وقوله: (لم يضره شيء حتى يرتحلمن منزله ذلك ، رواه مسلم) وفيهجواز الاستعاذة بكابات الله والاستدلال على ذلك بالحديث لآن العلماء استدلوا به على أن كلمات الله غير مخلوقة قالوا لآن الاستعاذة بالمخلوق شرك وفيه فضيلة هذا الدعاء مع اختصاره ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) قوله ( باب : من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره ) عطف الدعاء على الاستغاثة من عطف العام على الحاص، قاله المصنف رحمه الله تعالى والمراد بالدعاء هنا دعاء المسئلة ، قاله في الشرح . والاستغاثة : طلب الغوث وهو إزالة الشدة كالاستنصار طلب النصر ، والاستعانة طلب العون . ومن أسمائه سبحانه : المغيث بمعنى المجيب ، ومعناه المدرك عباده في الشدائد إذا دعوه وعجيبهم ومخلصهم ، لـكن الإغاثة أخص بالافعال ، والإجابة أخص بالاقوال . والاستغاثة دعاء المسكروب والدعاء أعم منها لآنه يكون من المسكروب وغيره. قال شيخ الإسلام: والدعاء نوعان: دعاء مسئلة ودعاء عبادة ، فدعاء المسئلة هر طلب ما ينفع الداعي من جلب نفع أو دفع ضر ، فالمعبود لابد أن يكون مالكا للنفع والضر ولهذا أنكر الله على من عبد من دونه ما لا يملك نفعاً ولا ضراً ، وأمَّا دعاء العبادة فهو عبادة الله بأنواع العبادات : من الصلاة والزكاة والذبح وغيرها خوفا وطمعا يرجوا رحمته ويخاف عذابه وإن لم يكن فى ذلك صيغة سؤال وطلب وهما متلازمان فسكل دعاء عبادة فهو ممتلزم لدعاء المسئلة، وكل دعاء مسئلة فهو متضمن لدعاء العبادة ويراد به في القرآن هذا تارة وهذا تارة ، ويراد به مجموعهما وقد فسر قوله تعالى ﴿ أَدْعُونَ أَسْتَجِبُ لَـكُمْ ﴾= م ـ ٧ ه الدر النصيد

= بالنوعين قيل أعبدونى وامتثلوا أمرى أستجب لسكم ، وقيل سلونى أعطكم . وقد أجمع العلما. على أن من صرف شيئًا من نوعى الدعاء لغير الله فقد أشرك ولو قال لا إله إلا الله محمد رسول الله وصلى وصام وزعم أنه مسلم، انتهى ملخصاً . وقال الشيخ صنع الله الحنني في كمتابه في الرد على من ادعى أن للاو لياء تصرفات: قد ظهر الآن فيما بين المسلمين جماعات يد عون أن للاولياء تصرفات في حياتهم وبعد عاتهم ويستغاث بهم في الشدائد والبليات وبهممهم تـكشف الملمات ، فيأتون قبورهم وينادونهم في قضاء الحاجات مستدلين أن ذلك منهم كرامات وجوزوا لهم المذبائح والنذور وأثبتوا فيمها الآجور . وهذا كلام فيه تفريط وإفراط بل فيه الهلاك الابدى والعذاب السرمدى لما فيه من روائح الشرك المحقق ومصادمة الـكتاب العزيز المصدّق ومخالفته لعقائد الآئمة وما أجمّعت عليه الامة . فاما قولهم إن للأولياء تصرفات في حياتهم وبعد المات فيرده قوله تعالى ﴿ أَلِلهُ مَمَّ اللَّهُ ا ألا له الحلق والامر ﴾ ونحوها من الآيات الدالة على أنه المنفرد بالحلق والندبير والتصرف والتقدير لا شي لغيره في شي ما بوجه من الوجوه . وأما القول بالتصرف بعد المات فهو أشنع من القول بالتصرف في الحياة ، قال جل ذكره ﴿ إنك ميت وإنهم ميتون ﴾ الله يتوفى الانفس حين موتها والى لم تمت في منامهاً فيمسك التي قضى عليها الموت ﴿ كُلُّ نَفْسُ بِمَا كُسَبُّ رَمِينَةٌ ﴾ وفي الحديث و إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث . . ، الحديث . فجميع ذلك وماهو نحوه دال على انقطاع الحسّ والحركة من الميت وأن أرواحهم بمسكة وأن أعمالهم منقطعة عن زيادة ونقصان ، فدل على أنه ليس للميت تصرف في ذاته فضلا عن غيره. وأما اعتقادهم أن هذه النصرفات من السكرامة فهو من المفالطات لان السكرامة شيء من عند الله يكرم به أولياء لا قصد لهم فيه ولا تحدى ولا قدرة ولا علم كما فى قصة مريم بلت عمران وأسيد بن حضيرٌ وأبي مسلم الحولاني يعنى قوله تعالى ﴿ كُلَّمَا دَخُلُ عَلَيْهَا زَكْرِيا الْحُرَابِ وَجَدَ عَنْدُهَا رَزْقًا ، قَالَ يَا مُرْيِمُ أَنّ لك هذا قالت هو من عند الله ﴾ وروى البخارى تعليقا عن أنس بن مالك أن عباد بن بشر وأسيد بن حضير خرجا من عند النبي باللي فأضاءت عصا أحدهما لم حتى مشيأ في ضوئها فلما أفترقت بهما الطريق أضاءت للآخر عصاء حتى بلغ أهله. وأمَّا أبُّو مسلم الحولان واسمه عبدالله بن ثوب فروى البيهتي عن سليمان بن = وقول الله تعالى ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللهِ ما لا يَنْفُعُكَ وَلَا يَضُرُ اللهِ ما لا يَنْفُعُكَ وَلَا يَضُرُ اللهِ مَا لا يَنْفُعُكَ اللهُ عَضُرُ اللهِ مَا يَضُرُ اللهِ مَا يَضُرُ اللهِ مَا يَعْدَ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

المنارة أن أبا مسلم الخرلانى جاء إلى دجلة وهى ترى بالحشب من مدها فشى على المناء والتفت إلى أصحابه وقال هل تفقدون من متاعكم شيئاً فندعوا الله عو وجل قال البيق : هذا إسناد صحيح ، ذكر ذلك ابن كثير في البداية والنهاية . وأما قولهم فيستغاث بهم في الشدائد فهذا أقبح عا قبله لمصادمته قوله جل ذكره ﴿ أَمَّن يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء ويجمله كم خلفاء الآرض أياله مع الله ا ﴾ يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء ويجمله كم خلفاء الآرض أياله مع الله ا ﴾ قوله ﴿ ثم أنتم تشركون ﴾ فإنه جل ذكره المكاشف المغر والمنفرد بإجابة المضطر والمستفاث لذلك كله فاذا تعين هو جل ذكره خرج غيره من ملك وبني وولى . والاستفائة تجوز في الآسباب والظاهرة العادية من الآمور الحسية في قتال عدو أو إدراك عدر أو سبع أو نحوه . وأما الاستفائة بالفوة والتأثير أو في في الأمور المعنوية كالمرض وخوف الفرق والصيق والفقر وطاب الرزق وتحو في الأوروح أو غير ذلك في كشف كربة أو قضاء حاجة تأثيراً فقد وقع في وادى جمل خطير فهو على شفا حفرة من السعير ، أنهى ملخصا .

- (۱) وقوله (ولا تدع من دون الله مالا ينفعك ولا يضرك ) وهذا أمر مشترك بين جميع المخلوقين سواء كانوا ملائكة أو أنبياء أو أولياء أو غيرهم مما يدعى من دون الله لايقدر أحد منهم على نفع ولا ضر
- ( ٢ ) وقول ( فإن فعلت ) أى دعوت غير ربك ( فإنك إذاً من الظالمين ) أى المشركين . فالظلم هذا الشرك كما قال لقهان (يا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظم ﴾
- (٣) وقوله (وإن يمسلك الله بضر فلا كاشف له إلا هو) أى هو القادر على ذلك دون ما سواه وإن يردك بخير فلا راد لفضله فإنه المنفرد بالملك =

اللهِ الرِّزْقُ ('' واعبُدُوه ﴾ الآية ('' . وقولهِ ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِنَّنَ يَوْمِ الْفَيَامَةُ ('') ﴾ الآيتين يَدْ عُومِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْمِ الْفَيَامَةُ ('') ﴾ الآيتين

= والعطاء والمنع والضر والنفع فيجب أن يكون هو المدعو المعبود وحده دون من لا يملك ضراً ولا نفعاً . وفيه معرفة تفسير ( ولا تدع من دون الله مالا ينفعك ولا يضرك ) وأن هذا هو الشرك الأكبر ، وإن أصلح الناس لو يفعله إرضاء لغيره صار من الظالمين وتفسير الآية التي بعدها وكون ذلك لاينفع في الدنيا مع كونه كفر . قاله المصنف رحمه الله

(1) وقوله (تعالى عن خليله إبراهيم ) مخاطبا قومه (إن الذين تعبدون من دون الله لا يملكون لـكم رزقا فابتغوا عند الله الرزق )أى اطلبوا الرزق عند الله لان تقديم الظرف يشعر عنده لا عند غيره ولم يقل فابتغوا الرزق عند الله لان تقديم الظرف يشعر بالاختصاص والحصركانه قال: لا تبتغوا الرزق إلا عند الله ، قاله شيخ الإسلام

(٢) وقول (واعبدوه) أى أخلصوا له العبادة من عطف العام على الخاص فإن ابتغاء الرزق عنده من العبادة التي أمر بها ، واشكروا له على ما أنعم عليه كم ، اليه ترجمون فيجازى كل عامل بعمله . وفيه معرفة تفسير : فابتغوا عند الله الرزق وأن الرزق لا يتبغى إلا من للله كما أن الجنة لا تطلب إلا منه ، قاله المصنف رحمه الله وأن الرزق لا يتبغى إلا من للله كما أن الجنة لا تطلب المدنه ، قاله المصنف رحمه الله المدن ا

(٣) وقوله تعالى (ومن أصل من يدعوا من دون الله من لا يستجيب له إلى يوم القيامة وهم عن دعائهم عافلون وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين) أخبر تعالى أن المدعو لا يستجيب لداعيه في الدنيا كما قال تعالى ( والذين يدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشيء ) الآية . ولا يستجيب له أيضا في الآخرة كما قال تعالى ( وقيل ادعوا شركائه فدعوهم فلم يستجيبوا لهم ) وقال ( ويوم يقول نادوا شركائي الذين زعم فدعوهم فلم يستجيبوا لهم ) فتناولت الآية كل داع وكل مدعو من دون الله ، قاله في فتح الجيد . فني الآية فتناولت الآية كل داع وكل مدعو من دون الله ، قاله في فتح الجيد . فني الآية أنه لا أصل من دعى غير الله ، وأنه غافل عن دعاء الداعي لا يدرى عنه ، وأن قالك الدعوة عبادة اللدعوة صبب لبغض المدعو المداعي وعداوته له وتسمية الك الدعوة عبادة الملدعو وكفر المدعو بناك العبادة ، وأن هذه الآمور هي سبب كونه أصل الماسنف رحمه الله تعالى

# وقولهِ ﴿ أَمْ مَنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إذا دَعَاهُ ويكثيفُ السَّوءُ (') ﴾ ووولهِ ﴿ أَمْ مَنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إذا دَعَاهُ ويكثيفُ السَّوءَ (') وووى الطَّبَرَانُ بِإِسْناده ('' أنه كانَ في زمن النبي بَيَالِيْ مُنَافق"

(١) و تحله تعالى (أم من يحيب المنظر إذا دعاه وبكشف السوء و يحمله خلفاء الارض ألمله مع الله قليلا ما تذكرون) يحتج تعالى على المشركين بما أقروابه من توحيد الإلهية ، يقول إذا كسنتم تقرون من توحيد الإلهية ، يقول إذا كسنتم تقرون أنه لا إله مع الله يحيب المضطر إذا دعاه و يكشف السوء النازل بكم و يحمله خلفاء الارض أى يستخلف في الارض منكم بعد أموا تكم خلفاء أحياء يخلفونهم فلماذا عبدتم غيره بمن لا يستطيع شيئا من ذلك (قليلا ما تذكرون) أى قليلا اتماظه فلذلك أشركتم بالله غيره في عبادته . وفيه معرفة تفسير (أبمن يحيب المضطر إذا دعاه ) والامر العجيب وهو إفرار عبدة الاوثان أنه لا يحبيب المضطر إلا الله ولاجل هذا يدعونه في الشدائد مخلصين له الدين ، قاله المصنف رحمه الله

( ٧ ) قوله ( وروى الطبرانى بإسناده ) وهو الإمام الحافظ سليان بن أحمد ابن أيوب اللخمى الطبرانى صاحب المعاجم الثلاثة وغيرها ، روى عن النسائى واسحق بن إبراهيم الديرى وخلق ، مات سنة ست وثلاثمائة عن عبادة ، هو ابن الصامت رضى الله عنه ( أنه كان فى زمن النبي بالله منافى يؤذى المؤمنين ) وهذا المنافق هو عبد الله بن أبي كا جاء مصرحا به فى رواية ابن أبى حائم ، وهذا شأن المنافقين فى كل زمان ومسكان طبعهم السعى فى أذية المؤمنين بالفول والفعل ورميم بالمطائم لا سيا فى هذا الزمن الذى ضمف فيه أمر الدين فى قلوب الذين يرجى منهم نصرته وتأييده فلذا رفع المنافقون رؤرسهم وأظهروا نفاقهم ، قال حنيفة رضى الله عنه : المنافقون الذين فيكم اليوم شر من المنافقين الذين كانوا على عهد رسول الله يتلقع ، قالوا : وكيف ذلك ؟ قال : أولئك يخفون نفاقهم وهؤلاء أعلنوه ، وإذا كان هذا قول حذيفة عن المنافقين الذين كانوا فى آخر عصر الصحابة فسكيف بمنافق الرابع عشر قرنا ١ ؟ فائه المستعان

يؤذِى المؤمنين فقال بعضُهم (١٠): قوموا بنا نستغيث برسول الله وَلَيُطَالِنَهُ مِن هذا المُتَافق، فقال النبي وَلِيَطَالِنَهُ ﴿ إِنه لا يُستَغاثُ فِي ، وإَنْ مُسَا
يُستغاثُ بالله (٢٠) »

(١) قوله (فقال بعضهم): أى الصحابة ، وهو أبو بكر الصديق رضى الله عنه ( قوموا بنا نستغيث برسول الله ﷺ من هذا المنافق) فى كف أذاه

( ٢ ) قوله ( فقال النبي ﷺ إنه لا يستغاث بي و إنما يستغاث بالله عز وجل ) أخبرهم الني ﷺ أنه لا يستغاث به ومن دونه من باب أولى أن لا يستغاث به، كره ﷺ أن يستعملوا هذا اللفظ في حقه وإن كان بما يقدر عليه في حياته لجناب التوحيد وسداً لذرائع الشرك وأدباً وتواضعاً لربه وتحذيراً للامة من وسائل الشرك في الأقرال والأفعال . فاذا كان هذا قوله فيها يقدر عليه في حياته فكيف تجوز الاستغاثة به بعد وفاته ويطلب منه أمور لايقدر عليها إلا الله عز وجل -كما جرى على ألسنة كثير من الشعراء كالانوصيرى والنرعي وغيرهما من الاستغاثة بمن لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضرآ ، والإعراض عن الاستِنفائة بالرب العظم القادر على كل شي لا إله غيره ولا رب سواه ، قاله في فتح المجيد . وفيه حماية المصطفى مِّاللَّهِ حَى النَّوحيد ، والتأدب مع الله عز وجل . قاله المصنف رحمه الله تعالى . وذكر شيخ الإسلام في كستاب الاستفائة عن بعض أهل زمانه أنه جوز الاستغاثة بالرسوله على في كل ما يستغاث فيه بالله وصنف في ذلك مصنفا وكان يقول إن الشي يَرْفِيُّ يَمْلُمُ مَا يَمْلُمُهُ اللَّهُ وَيَقْدُرُ عَلَى مَا يَقْدُرُ عَلَيْهُ اللَّهُ ، وأن بعضهم قال في قوله ﴿ وتسبحوه بكرة وأصيلا ﴾ أن الرسول هو الذي يسبح ، ومنهم من قال : نحن نعبد الله ورسوله . . إلى غير ذلك من السكفر الصريح ، والله يقول ﴿ قُلُ لَا يُعْلِّمُ من في السموات والارض الغيب إلاالله ﴾ ويقول ﴿ قُلُ لَا أَقُولُ لَـكُمْ عَنْدَى خوائن الله ولا أعلم الخيب ﴾ انتهى

#### - 10

قولِ أَنَّهُ تَعَالَى ﴿ أَيْشُرَكُونَ مَا لَا يَخُلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ، ولا يَسْتَطَيعُونَ لهم نَصْراً ﴾ (١) الآية ، وقوله ﴿ والَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهُ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ ﴾ الآية (٢)

<sup>(</sup>۱) قوله (باب قول الله تعالى أيشركون مالا يخلق شيئا وهم يخلقون ولا يستطيعون لهم نصراً ولا أنفسهم ينصرون) وهذا توبيخ وتعنيف للشركين في عبادتهم مع الله تعالى مالا يخلق شيئا وهو مخلوق والمخلوق لا يكون شريكا للخالق في العبادة التي خلقهم لها وشيئا نكرة في سياق الذي تعم كل شوء وإن قل كا قال تعالى (يا أيها الناس ضرب مثل فاستمعوا له ، إن الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذبا با ولو اجتمعوا له وإن يسلبهم الذباب شيئا لا يستنقذوه منه ، منعف الطالب والمطلوب ، ما قدروا الله حق قدره ) الآية : فذكر أنهم وهو نصرهم لأ يستطيعون لمن عبدهم نصرا ولا أنفسهم ينصرون ، فنني عنهم النصر القاصر وهو نصرهم لذيرهم فكيف يشركون مع الله في عبادته من لا يستطيع نصر عابديه ولا نصر نفسه ؟ وهذا وصف كل مخلوق حتى عبادته من لا يستطيع نصر عابديه ولا نصر نفسه ؟ وهذا وصف كل مخلوق حتى الملائدكة والانبياء والاولياء والصالحين

### وفى الصحيح (''عن أنس قال : شُجَّ النبي ﴿ عَيْكُنْ يُومَ أُحُـدِ

= شركاؤهم ماكنتم إيانا تعبدون فكفى بالقشيمدا بينناوبينكم إنكنا عن عبادتكم لغافلين ). وهذه الآية نص فى أن دعاء غير الله شرك ولا ينبئك مثل خبير أى لا يخبرك بعواقب الآمور ومآلها وما تصير إليه مثل خبير . قال قتادة : يعنى نفسه تبارك وتعالى. وفيه معرفة تفسير الآيتين ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) قولِه (وفي الصحيح) أي الصحيحين علقه البخاري عن حميد عن أنس ، ووصله أحمد والترمذي والشافعي عن حميد ( عن أنس بن مالك ) خادم رسول الله برات وضي الله عنه . ( قال شج النبي برات يوم أحد وكسرت رباعته ) قال أبو السعادات الشبج في الرأس خاصا في الأصل وهو أن يضر به بشي ُ فيجرحه فيه ويشقه ثم استعمل في غيره من الاعضاء وذكر ابن هشام من حديث أبي سعيد الحدرى أن عتبة بن أبى وقاص هو الذى كسر رباعية النبي ﷺ السفلى وأن عبد الله بن شهاب الزهرى هو الذي شجه في جبهته ، وأن عبد الله بن قمَّة جرحه في وجنته فدخلت حلقتان من حلق المغفر فى وجنته وأن مالك بن سنان مص الدم من وجه رسول الله يرائج ثم ازدرده فقال رسول الله يرائج له , لن تمسك النار ، وروى الطبراني من حديث أبي أمامة قال : رمى عبد الله بن قمَّة وسول الله عِمَالِيَّةٍ يوم أحد فشج وجهه وكسر رباعيته فقال خذها وأنا ابن قمئة فقال رسول آلله مِرْكِيُّةٍ , مالك أقاك الله ، فسلط الله عليه تيس الجبل فلم يزل ينطحه حتى قطعه قطُّمة قطعة . قال القرطي : الرباعية بفتح الراء وتخفيف الياء كل سن بعد ثنية . قال النووى : وللإنسان أربع رباعيات . قال الحافظ ابن حجر : والمراد أنها كسرت فَذَهِبِ مَهَا فَلَقَةً وَلَمْ تَقَلَّعُ مِنْ أَصَلُّهَا . قَالَ النَّوْوَى : وَفَي هَذَا وَقُوعَ الْأَسْقَام والابتلاء بالانبياء صلوات الله وسلامه عليهم لنيالوا بذلك جزيل الاجر والثواب ولنعرف الامم ما أصابهم ويأتسوا بهم قال القرطبي. وليعلم أنهم من البشر تصيبهم محن الدنيا ويطرأ على أجسامهم ما يطيراً على أجسام البشر ليتيقن أنهم مخلوةون مربوبون ولا يفتتن بما ظهر على أيديهم من المعجزات ويلبس الشيطان منأمرهم ما لبسه على النصارى وغيرهم انتهى. يعنى من الغلو والعبادة قاله فى فتح الجيد .

قوله يوم أحد : هو جبل شرق المدينة قال عَلَيْقٍ ، أحد جبل يحبنا ونحبه ، وكانت عنده الوقعة المشهورة فأضيفت إليه

وكُسِرَت رُبَاعِيَتُه فقال: «كيف أيفلِح أوم شَجُوا نبيهم (١) فنزلت ﴿ لِيسَ لِكَ مِنَ الْآمِ شِيء (٢) ﴿ . وفيه عن أَبن عمر رضى الله عنهما (٣) أنه سمع رسول الله عنها في يقول إذا رفع رأسه من الركوع (١) في الركعة الأخيرة من الفجر « اللهم العن فلانا وفلانا » بعد ما يقول « سمع الله عنه المن من الأمر الله عنه المن من الأمر

<sup>(</sup>۱) قوله (فقال : كيف يفلح قوم شجوا نبيهم) ذاد مسلم وكسروا رباعيته وأدموا وجهه،

<sup>(</sup>٢) قوله (فأنزل الله: ليس لك من الامر شيء) قال ابن عطية: كان النبي الله لله الحال يائس من فلاح كفار قريش فقيل له بسبب ذلك لا ليس لك من الامر شيء كان عواقب الامور بيد الله، فامض أنت لشأنك ودم على طاعة ربك. قال ابن إسحق: أي ليس لك من الحكم شيء في عبادي إلا ما أمرتك به فيهم

<sup>(</sup>٣) قوله (وفيه أيضا) أى الصحيح (عن ابن عمر) بن الخطاب رضى الله عنهما ، صحابى جليل شهد له رسول الله يَرَائِكُم بالصلاح . مات سنة ثلاث وسبعين فى آخرها أو فى أول التى تليها

<sup>(</sup>٤) قوله (أنه سمع رسول الله مخطيع يقول إذا رفع رأسه من الركوع فى الركعة الآخيرة من الفجر و اللهم العن فلانا وفلان ، بعد ما يقول (سمع الله لمن حده ربنا ولك الحد) قال أبو السعادات أصل اللمن الطرد والإبعاد من الله ، ومن الحلق السب والدعاء .

وقوله: فلانا وفلانا يعنى صفوان بن أمية وسهيل بن عمرو والحمادث بن هشام كما بينه فى الرواية الآثية . وفيه جواز الدعاء على المشركين بأعيانهم فى الصلاة وأن ذلك لا يضر فى الصلاة

#### شيء » الآية . وفيه في رواية : يَدْعُو على صَفْوَان (١) بن أُمَيَّةَ وسُهَيْلِ

قوله : بعد ما يقول وسمع الله إن حده ، قال أبوالسعادات : أي أجاب حده وتقيله . قال السبيلي مفعول سمح محذوف لأن السمع متعلق بالاقوال والاصوات. دون غيرها ، فاللام تؤذن بمعنى زائد وهو الاستجابة السمع فاجتمع في السكلمة الإيجاز والدلالة على الزائد وهو الاستجابة لمن حمد. وقال ابن القم ما معناه: عدى سمع الله لمن حمده باللام المتضمنة معنى استجاب له ولا حدف هناك و إنما هو مضمن قوله: ربنا ولك الحد في بعض روايات البخارى بإسقاط الواو . قال ابن دقيق العيد : كان إثباتها دال على معنى زائد لأنه يكون التقدير: ربنا استجب ولك الحمد فيشتمل على معنى الدعاء ومعنى الخير . قال شيخ الإسلام : والحمد ضد الذم ، والحمد يسكون على محاسن المحمود مع المحبة له كا أن الذم يكون على مساوئه مع البغض له ، وفيه التصريح بأن الإمام يحمّع بين التسميع والتحميد وهو قول الشافعي وأحمد وخالفه في ذلك مالك وأبو حنيفة وقالاً : يقتصر على سمع الله لمن حمده (١) قوله ( وفي دواية : يدعو على صفوان بن أميـة وسهيل بن عمره والحارث بن مشام ) عينهم علي لانهم من أشد الناس عداوة له وهم السبب في غالب ما جرى عليه برائي وعلى أصحابه هم وأبو سفيان ، ومع ذلك ما أجيب فيهم بل أنزل الله عليه ﴿ لَيْسَ لَكَ مِن الْآمِرِ شَيْ أُو يَتُوبِ عَلَيْمٍ أُو يَعْدَبُهُمْ فَإِنَّهُمْ ظالمون﴾ فتاب عليهُم فآمنو إ. فدل هذا على أنه ﷺ لا يملك لاحد ضرآ ولا نفعاً كا قال تمالى ﴿ قُلْ إِنْ لَا أَمْلُكُ لَـكُمْ ضِراً وَلَا رَشَداً . قُل إِنَّى أَنْ يَجِيرِنْ مِن الله أحد ولن أجدَ من دونه ملتحدا إلا بلاغا من الله ورسالاته ﴾ بل لا يملك لينهسه نفعاً ولا ضراً فضلا عن غيره كما قال تعالى ﴿ قُلُ لَا أُمَلُكُ لِنَفْسَى نَفْعًا وَلَا ضَرًّا إِلَّا ما شاء الله ولو كسنت أعلم الغيب لاستكثرَت من الخير وما مسنى السوء إن أنا إلا نذير وبشير لقوم يؤمنون ﴾ وفيه: قنوت سيد المرسلين وخلفه سادات الاولياء يؤمنون في الصلاة ، وأنَّ المدعو عليهم كفار ، وأنهم فعلوا أشياء مافعلها غالب الحكفار منها شجهم نبيهم وحرصهم على قتله ، ومنها التمثيل بالقتلى مع أنهم بنو عمهم ( فأنزل الله عليه في ذلك ﴿ ليس لك من الآمر شي أو يتوب عليهمأو يعدُّ بهم فإنهم ظالمون فتاب عليهم فآمُّنوا ﴾ . والقنوت في النوازل وتسمية المدعو عليهم فىالصلاة بأسمائهم وأسماء آبائهم ولعنة المعين فى القنوت قاله المصنف رحمه الله

ابن عمرو والحارث بن هشام فنزلت ﴿ لِيسَ لَكُ مَنَ الْأَمَرِ شَيء ﴾ وفيه عن أبي هريرة رضى الله عنه قال : قال رسولُ الله وَلِيَالِيَّةُ حين أَنْولُ عليه ﴿ وَأَ نَذُرْ عَشِيرَ تَكَ الْأَقْرِبِينُ ۖ ﴾ فقال : ﴿ يَا مَعْشَرِ قَرِيشُ ('') ﴾ فقال : ﴿ يَا مَعْشَرِ قَرِيشُ ('') \_ أَغْنَى عَنْكُم مَنَ قَرِيشُ ('') \_ أو كُلَمَةً نُحُوها ''' \_ اشْتَرُوا أَنفُسَكُم ''. لا أُغْنَى عَنْكُم مَنَ

وةوله (وفي الصحيح) أي صحيح البخاري (عن أبي هريرة رضى الله عنه) واختلف في اسمه على أكثر من ثلاثين قولا ، وصحح النووي أن اسمه عبد الرحن ابن صخر كما رواه الحاكم في المستدرك عن أبي هريرة قال كان يسمى في الجاهلية عبد شمس بن صخر فسميت في الإسلام عبد الرحن وروى الدولابي بإسناده عن أبي هريرة أن الذي والله سماه عبد الله وهو دوسي من فضلاء الصحابة وحفاظهم رضى الله عنه حفظ عن الذي والله أكثر مما حفظ غيره ، مات سنة سبع أو ثمان أو تسع وخمسين وهو ابن ثمان وسبعين سنة ولما حصل الحلاف بين على ومعاوية رضى الله عنها كان مقما في جبل مطل على الفريقين فاذا جاءت الصلاة نزل فصلي مع على ، وإدا جاء وقت الاكل نزل فأكل مع معاوية ، فقيل له في ذلك فقال : الصلاة وراء على أثم ، وحفنة معاوية أدسم ، ورأس الجبل لابي هريرة أسلم

(١) قوله (قام رسول الله بالله عليه (وأنذر عشيرتك الاقربين)، والإنذار هو الإعلام بأسباب المخافة والتحذير منها وهذه نذارة عاصة أمر فيها بإنذار عشيرته الاقربين. وعشيرة الرجل بنو أبيه الادنون أو قبيلته. والاقربون الاقرب فالاقرب فأنذر بطون قريش وأنذر عمه وعمته وابنته وهم أقرب الناس اليه فعم وخص، وأخبرهم أنه لا يغنى عنهم من الله شيئا إذا لم يؤمنوا به ويقبلوا ما جاء به من التوحيد وترك الشرك. وأما النذارة العامة فني قوله تعالى (وأوحى إلى هذا القرآن لانذركم به ومن بلغ) وقوله (أكان الناس عجباً أن أوحينا إلى رجل منهم أن أنذر الناس) وغيرها من الآيات

(۱) قوله (فقال) يا معشر قريش، المعشر: كمسكن الجماعة، وفي صحبح البخاري يا بني عبد مناف

 <sup>(</sup> ۲ ) قوله ( أو كلة نحوها ) هو بنصب كلة عطفا على ما قبله
 ( ۲ )وقوله ( اشتروا أنفسكم ) أى بتوحيد الله وإخلاص العبادة له وحده ...

اللهِ شيئاً (') ، يا عباسُ بنَ عبدِ المطّلب (') لا أغنى عنكَ من الله شيئاً ، يا صَفِيَّةُ عمة رسول الله ﷺ لا أغنى عنك من الله شيئاً ، ويا فاطمة بنت محمد ، سَلِينى من مالى ما شئت (") لا أغنى عنك من الله شيئاً ،

= لا شريك له وطاعته فيما أمر به رالانتهاء عما نهـى عنه . فان ذلك هو الذى ينجى من عذاب الله، لا الاعتماد على الالساب والاحساب فان ذلك غير نافع عند رب الارماب

- (١) وقوله ( لا أغنى عنكم من الله شيئا ) فيه حجة على من تعلق على الآنبياء والصالحين ليشفعوا له وينفعوه أو يدفعوا عنه، فإن هذا هو الشرك الذىحرمه الله الله وأمر نبيه بالإنذار عنه ، قاله فى فتح المجيد
- ( ٢ ) قوله ( يا عباس بن عبد المطلب ) بنصب ابن و يجوز فى عباس الرفع والنصب وكذا فى قوله ( يا صفية عمة رسول الله ، ويا فاطمة بنت محمد )
- (٣) قوله (سليني من مالي ما شئت ) أى الذى أنا أمله (لا أغنى عنك من الله شيئا ) بين بيالية أنه لا ينجى من عذاب الله إلا الإيمان والعمل الصالح، وهذا الله شاعى أن يتوهموه من أنه يغنى عنهم من الله شيئا بشفاعته ، فإذا كان لا يملك لنفسه نفعا ولا ضراً كما أخبر الله عنه بقوله (قل لا أملك لنفسي نفعا ولا ضراً إلا ما شاء الله والآية . بل ولا يدفع عن نفسه عذاب الله لو عصاه (قل إنى أعاب إن عصيت ربى عذاب يوم عظيم ) فكيف يملك لنيره نفعا أو ضراً أو يدفع عنه عذاب الله ؟ وأما شفاعته في بعض العصاة فهو أمر من الله له ابتداء فضلا عليه وعليهم لا أنه يشفع من تلقاء نفسه فيمن بشاء . وفيه جده يجلس أن عليه (وأنذر عشيرتك الاقربين ) بحيث فعل ما نسب بسببه إلى الحنون وكذلك لو يفعله مسلم الآن وقوله للابعد والاقرب ولا أغنى عنك من الله شيئا ، فإذا صرح وهو سيد المرسلين أنه لا يغني شيئا عن سيدة نساء العالمين وآمن الإنسان أنه لا يقول إلا الحن ثم نظر فيا وقع في قلوب خواص الناس وآمن الإنسان أنه لا يقول إلا الحن ثم نظر فيا وقع في قلوب خواص الناس الآن تبين له التوحيد وغربة الدين ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

#### - 17

قولِ الله تعالى ﴿ حتى ٰ إِذَا فُرَا عَ عَن قُلُوبِهِم قَالُوا : ماذَا قَالَ رَبُّكُم ؟ قَالُوا : الْحَقَّ، وهو العلىُّ الْـكيير ﴾ (١)

(١) قُولِه ( باب قرل الله تمالى : حتى إذا فزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم؟ قالوا ألحق وهوالعلى السكبير ﴾. أراد المصنف رحمه الله تعالى بالترجمة بهذه الآية بيان حال الملائكة الذين هم أقورى وأعظم من عبد من دون الله وأقربهم منه منزلة ، فاذا كانت هذه هيبتهم وخوفهم من الله عند سماعهم لكلامه فكيف يدعون من دونه وهم لا يملـكون شيئا لمن دعاهم ، وإذا كانوا لا يملـكون شيئا فنيرهم من الانبياء والاولياء أولى أن لا يدعى، ففيها رد على جميع فرق المشركين الذين يدعون من لا يدانى الملائكة في صفة من صفاتهم ، وهذه الآية مرتبطة بما قبلها ، وهي قوله تمالي ﴿ قُلُ ادْعُوا الَّذِينَ زَّعْمَتُم مَنْ دُونَ اللَّهِ لَا يُمْلِّحُونَ مثقال ذرة في السموات ولا في الآرض وما لهم فيهما من شرك وماله منهم من ظهير ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له حتى إذا فزع عن قلوبهم - أى زال عنها الفزع قاله بن عباس وغيره \_ قالوا ماذا قال ربـكم ﴾ الآية . قال أبو حيان تظاهرت الاحاديث عن رسول الله ﷺ أنَّ قوله ﴿ حَتَّى إِذَا فَرَعَ عَن قَلُوبُهُمْ ﴾ إنما هي الملائكة إذا سمعوا الوحيّ إلى جبريل وأمر الله تعالى له سمعت كجر السلسلة الحديد على الصفوان فتفزع عند ذلك تعظيما وهيبة ، قال : وبهذا المعنى من ذكر الملائكة مشار اليهم من أول قوله ﴿ الذِّين زعمتم ﴾ لم تنصل له هذه الآية بما قبلها انتهى، قال ابن حرير: قال بمضهم الذين فزع عن قلوبهم الملائكة ، قالوا: وإنما فزع عن قلوبهم من غشية تصيبهم عند سماع كلام الله عز وجل ، قال ابن كثير : وهو الحق الذي لا مرية فيه الصحة الاحاديث فيه والآثار ، انتهى . وفى الآية: الرد على من زعم أن كلام الله مخلوق وعلى القائلين بالكلام النفسى . وقد كان المشركون يعبدون الملائمكة ويزعمون أنهم بنات الله تعالى وتقدس، ويقولون نعبدهم ليقربونا اليه ويشفعوا لنا عنده كما أخبر الله عنهم فى قوله ﴿ ويوم يحشرهم جميعًا ثم يقول الملائكة أهؤلاء إياكم كانوا يعبدون؟ قالوا سبحانكَ . ﴿

= أنت ولينا من دونهم، بل كانوا يعبدون الجن وقالى تمالى (وجعلوا الملائكة الذين تم عباد الرحمن إثاثاً أشهدوا خلقهم ستتكب شهاديم و يستلون وقال تعالى ( وقالوا اتخذ الرحمن ولدا سبحانه بل عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون ، يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشغقون ، ومن يقل منهم إنى إله من دونه فذلك نجزيه جهنم ، كذلك نجزى الظالمين ) . فلذا يقول تعالى : قل يا محمد لهؤلاء المشركين الذين يدعون الملائدكة ( ادعوا الذين نرعمتم من دون الله لا يملكون مثقال ذرة فى السموات ولا فى الارض ) يستقلون به ، والذرة قيل إنها صفار النمل وقيل إنها الهباء الذي يرى فى الكوة إذا نزك الشمس معها

وقوله ومالهم فيهما من شرك ، أى لا يملسكون مثقال ذرة يستقلون به ولا على طريق المشاركة

وقوله وماله منهم من ظهير ، والظهير : المعين

وقوله ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمنأذن له . وهذه الآية تقطع عروق الشرك بأمور أربعة

الأبول: أنهم لا يمليكون مثقال ذرة مع الله والذي لا يملك مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض لا ينفع ولا يضر

الثانى : قوله ومالهم فيمما من شرك . أى فى السموات والارض

الثالث: قوله وماله منهم من ظهير ، والظهير: المدين فليس له معين من خلقه بل هو الذى يعينهم على ما ينفعهم لكال غناه عنهم وفقرهم اليه فيما قل وكعر من أمور دنياهم وأخراهم

الرابع: قوله ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له، وفيه معرفة تفسير الآية ومما فيها من الحجة على إبطال الشرك خصوصا ما تعلق على الصالحين وهي الآية التي قيل إنها تقطع عروق شجرة الشرك من القلب ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

في الصحيح (' عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي ﷺ قال: 
« إذا قضى الله الأمر في السماء ضَرَبَتِ الملائكةُ ('' بأُجنِحَها خَضَعاناً لقولهِ ، كأنه سِلسلة على صَغْوَان ('' كِنْ أَذُهُم ذُلك (') ﴿ حتى إِذَا فَرْعَ عَنْ أَنْهُ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

- ( ٢ ) قوله ( ضربت الملائكة بأجنحتها خضعانا ) بفتحتين من الحضوع وفى رواية خضعانا بضم أوله وسكون ثانيه مصدر أى خاضعين ( لقوله ) عز وجل
- (٣) قوله (كَأَنه سلسلة على صفوان) وهو الحجر الأملس وقد روى ابن مروية من حديث ابن مسعود رفعه ﴿ إذا تسكلم الله بالوحى سمع أهل السموات صلصلة كصلصلة السلسلة على الصفوان ، الحديث
- (٤) قوله (ينفذهم ذلك) بفتح النحتية وسكون النون وضم الفاء والذال المعجمة ، أى يمضى كلام الله الذ تـكلم به وينفذ قلوب الملائكة حتى يفزعوا من ذلك وعند ابن مردوية من حديث ابن عباس و فلا ينزل على أهل سماء إلا صعقوا، وعند أبى داود وغيره مرفوعا و إذا تـكلم الله بالوحى سمع أهل السماء الدنيا صلصلة كجر السلسلة على الصفا فيصعقون ،
- (ه) قوله (حتى إذا فرع عن قلوبهم) أى زال عنها الفرع قال ابن عباس وغيره
- (٦) قوله (قالوا: ماذا قال ربكم؟) ولم يقولوا: ماذا خلق ربكم؟ أى قال الملائكة بعضهم لبعض: ماذا قال ربكم؟ ولو كان كلام الله مخلوقا لقالوا: ماذا خلق ربكم؟
- ( ٧ ) وقوله ( قالوا الحق وهو العلىالكبير ) أى قالوا : قال الله الحق ، علموا أن الله لا يقول إلا حقا

<sup>(</sup>١) قوله (فى الصحيح) أى صحيح البخارى (عن أبي هريرة) رضى الله عنه (عن النبي مَالِقَةِ قال ، إذا قضى الله الامر فى السماء ،) أى إذا تسكلم بأمره الذى قضاه فى السماء مما يكون

فيسمهُما مُسْتَرَقُ السمعِ (')، ومسترقُ السمعِ هكذا (') بعضُهُ فوق بعض ـوصفه سفيان كمفّه فحرفها ('') وبدّدَ (ا) بين أصابعه ـ

(۱) قوله (فيسمعها مسترق السمع ) أى يسمع السكلمة التي قضاها الله وسمعها الملائسكة وتحدثوا بها ومسترق السمع هم الشياطين، وفي صحيح البخارى عن عائشة رضى اقد عنها مرفوعا أن الملائكة تنزل في العنان وهو السحاب فنذكر الامر قضى في السهاء فتسترق الشياطين السمع فتسمعه فتوصله إلى السكهان فيكذبون معها مائة كذبة من عند أنفسهم ، فظاهر هذا أنهم لا يسمعون كلام الملائكة الذين في السهاء الدنيا وإنما يسمعون كلام الملائكة الذين في السحاب ، قاله في الشرح قال: في إبطال التنديد وليس كما قال فان هذا الحديث إنما دل على أنهم يسمعون من الذين في السحاب ، وسماعهم منهم لا ينني سماعهم من الذين في السهاء الدنيا بل سماعهم منها دل عليه دليل آخر ، وقد قال تعالى ﴿ وحفظناها من السماء الدنيا بل سماعهم منها دل عليه دليل آخر ، وقد قال تعالى ﴿ وحفظناها من خطف الحلفة فأتبعه شهاب ثاقب ﴾ وقال آمال إخبارا عنهم ﴿ وأنا لمسنا السهاء فوجدناها ملئت حرسا شديداً وشههاً . وأنا كنا نقمد منها مقاعد المسمع فن فوجدناها ملئت حرسا شديداً وشههاً . وأنا كنا نقمد منها مقاعد المسمع فن يستمع الآن يجد له شها با رصداً ﴾ . والشهب إنما يرى بها من السهاء لا من السحاب ولا تنافي بين الأمرين ، انتهى

( ٢ ) قوله ( ومسترق السمع همكذا وصفه سفيان بكفه ) أى وصف ركوب بعضهم فوق بعض . وسفيان هو ابن عبينة الهلالى أبو محمد الكوفى ثم المسكى ثقة حافظ فقيه إمام حجة إلا أنه تغير حفظه بآخرة وربما دلس لكن عن الثقات . مات سنة ثمان وتسعين ومائة وله إحدى وتسعون سنة

<sup>(</sup>٣) قوله ( فحرفها ) بحاء مهملة وراء مشددة وفاء

<sup>(</sup>٤) قوله (وبدد) أى فرق بين أصابعه

فيسمَعُ الكلمةَ فيُلْقِيها إلى مَن تحتَه (')، ثم مُياْقِيها الآخرُ إلى مَن تحتَه، حتى مُيلْقِيها الآخرُ إلى مَن تحتَه، حتى مُيلْقِيها على لسان الساحر أو السكاهن، فرَّبَما أدركه الشَّهاب قبل أن مُلْقِيَها، وربنا أَلْقاها قبل أن يُدْرِكه ('')، فيكذِبُ معها مائة كِذْبة ('')،

(٢) قَوْلِه ( فربما أدركه الشهاب قبل أن يلقيها وربما ألقاها قبل أن يدركه ) والشهاب النجم الذي يرى به مسترق السمع ، وهو لا يقتله لما روى ابن جرير عن ابن عباس : فأتبعه شهاب ثاقب. قال : لا يقتلون بشهاب ولا يمو تون ولسكنها تحرقهم من غير قتل وتخبل وتخدج من غير قتل ، وهذا يدل على أن الرجم بالنجوم كان قبل المبعث لما روى أحمد ومسلم والترمذي والنسائي عن معمر عن الزهري عن على بن حسين عن ابن عباس قال : كان النبي ملي السا في تفر من أصحابه فرى بنجم فاستنار فقال: ﴿ مَا كُنتُمْ تَقُولُونَ ۚ إِذَا كَانَ هَذَا فِي الجاهلية ؟ ، قالوا : نقول يولد عظيم أو يموت عظيم فقال , إنها لا يرى بها لموت أحد ولا لحياته ولسكن ربنا إذا قضى أمراً سبح حملة العرش ثم سبح أهل السماء الذين يلون حملة العرش فيقول الذبن يلون حملة العرش لحملة العرش ماذا قال ربكم فيخبرونهم ويخبر أهل كل سماء سماء حتى ينتهى الخبر إلى هذه السماء وتخطف الجن السمع فيرمون ، فما جاؤوا به على وجهه فهو حق لـكنهم يحرفونه ويزيدون فيه ، قال معمر ، قلت للزهرى : كان يرى بها فى الجاهلية ؟ قال : نعم ، أر أيت وأنا كنا نقعد منها مقاعد السمع فن يستمع الآن يجد له شهابا رصداً ، قال : غلظت وشدد أمرها حين بعث رسول الله ﷺ . وفيه الرد على المنجمين الذين ينسبون الحوادث التي تقع في الأرض إلى الكواكب لما في الري بها من الدلالة على أنها مسخرة لما خلقت له ، لقوله تعالى ﴿ والشمس والقمر والنجوم مسخرات

(٣) قوله (فيكذب معها مائة كذبة) بفتح الـكاف وسكون الذال المعجمة أى يكذب الـكاهن أو الساحر مع الـكلمة التي ألقاها اليه و ليه من الشياطين مائة \_\_\_ يكذب الـكاهن أو الساحر مع الـكلمة التي ألقاها اليه و ليه من الشياطين مائة \_\_\_

<sup>(</sup>۱) فحوله (فيسمع السكلمة فيلقيها إلى من تحته ) أى يلتى الشيطان الفوقانى المستمع السكلمة التي سمعها إلى الشيطان الذي تحته وهكذا (حتى يلقيها آخرهم على السان الساحر أو السكاهن)

فيقال: أَليس قد قال لنا يوم كذا وكذا:كذا وكذا (''؟ فَيُصدُّقُ بَتَلْكُ الْكُلُمَةُ التِي شُوِمَت مِن السَّمَاء »

وعن النوّاس بن سمعان (٢) رضي الله عنه قال: قال رسول الله مَثَيْلِيْنُهُ

\_ كذبة أو يكذب الشيطان مع الكلمة التي استرقها مائة كذبة ويخبر بالجميع وليه من الإنس فيفتتن الإنس بالإنسى الساحر أو الكاهن ويفتتنان بوليها من الشياطين ويقبلون ما جاؤوا به من الصدق والكذب لكونهم قد يصدقون فيا يأتون به من خبر السهاء

(۱) قوله (فيقال أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا : كذا وكذا) فيصدقون بكونهم قد يصدقون بعض الآحيان كافي الصحيح عن عائشة رضى الله عنها ، بكونهم قد يصدقون الله إن الكهان كانوا يحدثونا بالشيء فنجده حقا . فال و تلك الكلمة التي يخطفها الجنى فيقذفها فى أذن وليه ويزيد فيها مائة كذبة ، وفيه ذكر استراق الشياطين وصفة ركوب بعضهم بعضا وإرسال الشهب ، وأنه تارة يدركه الشهاب قبل أن يلقيها وتارة يلقيها فى أذن وليه من الإنس قبل أن يدركه ، وكون السكاهن يصدق فى بعض الآحيان وكونه يكذب معها مائة كذبة وأنه بمصدق كذبه (إلا بتلك السكلمة التي سمعت من السهاء) وكونهم يتلق بعضهم من بعض تلك السكلمة ويحفظونها وفيه قبول النفوس المباطل كيف يتعلقون بواحدة ولا يعتبرون بمائة كذبة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . وفيه أن الشي إذا كان فيه شي من الحق فلا يدل على أنه كله حق فكثيراً ما يلبس أهل الضلال الحق فيه شي من الحق فلا يدل على أنه كله حق فكثيراً ما يلبس أهل الضلال الحق بالباطل ليكون أقبل لباطلهم ، قال تعالى ﴿ ولا تلبسوا الحق بالباطل وتسكتموا الحق وأنتم تعلون ﴾ . وفي هذه الاحاديث وما بعدها وما في معناها إثبات علو الله تعالى على خلقه على ما يليق بجلاله وعظمته خلافا الاشاعرة والجمهية ونفاة المعترلة ، قاله في فتح المجيد

(۲) قوله (وعن النواس بن سمعان ) \_ بكسر السين \_ بن خالد الـكلابى ، ويقال الآنصارى صحابى ، ويقال إن أباه صحابى أيضا (قال : قال رسول الله يُتَلِيَّةُ وَاللَّهُ اللهُ عَلَيْكُمْ وَ الْإِرادة صفة من صفاته عز وجل \_

« إذا أراد اللهُ تعالىأن يوحى بالأمر تدكلَّم بالوحى (' خذتِ السمواتِ منه رَخْفة (' ) خذتِ السمواتِ منه رَخْفة (' ) ، خوفاً من الله عز وجل ، فإذا سمع ذلك أهل السموات صَعِقُوا وخَرُّوا لله سُجَّداً (' ) ، فيكونُ أول

- (۱) قوله (تكلم بالوحى) فيه التصريح بأن الله يتكلم بالوحى فيوحيه إلى جبريل عليه السلام ففيه الرد على الاشاعرة فى إنكارهم كلام الرب تعالى وزعمهم أن القرآن عبارة عن كلام الله
- (٢) قوله (أخذت السموات منه رجفة) هو برفع رجفة على أنه فاعل، أى أصاب السموات منه رجفة أى ارتجفت. كما روى ابن أبي حاتم عن عكرمة قال إذا قضى الله تبارك وتعالى أمراً رجفت السموات والارض والجبال وخرت الملائكة كلهم سجداً
- (٣) قوله (أو قال: رعدة شديدة ) شك من الراوى هل قال النبي الله وجفة أو قال رعدة، وهو بفتح الراء: خوفا من الله عز وجل. يعنى أن ارتجافها وارتعادها ناش عن خوفها من الله تعالى، فالسموات تخاف الله بما جعل فيها من الإحساس ومعرفة من خلقها كاقال تعالى ﴿ تسبح له السموات السبع والارض ومن فيهن ، وإن من شي الايسبح بحدده ولكن لا تفقهون تسبيحهم إنه كان حليا غفورا ﴾ وفي البخارى عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: كنا قسمع تسبيح العلمام وهو يؤكل وفي حديث أبي ذر أن النبي عليه أخذ في يده حصيات فسمع لهن تسبيح كحنين النحل وكذا في يد أبي بكر وعمر وعثمان ، وهو حديث مشهور في المسانيد
- (٤) قوله (فاذا سمع ذلك أهل السموات صعقوا وخروا لله سجداً) أى يحصل لهم الامران الصعق وهو الغشى والسجود هيبة وتعظيما لربهم وخشية لما سمعوا من كلام الله تعالى وتقدس

<sup>=</sup> وهى نوعان : إرادة شرعية دينية ، فتكون هى الحبة ، وإرادة كونية قدرية فتكون هى المحبيئة

من يرفع رأسه جبريل (۱) ، فيُكلّمه الله من وخيه بما أراد (۲) ، ثم يمر عبر بيل على الملائكة كلًا مر بسماء سأله ملائكتها: ماذا قال ربّنا ياجبريل ؟ فيقول جبريل : قال الحقّ وهو العلى الكبير (۱) ، فيقولون كلهم مثل ماقال جبريل . فيتهى جبريل بالوحى إلى حيث أمر مُ الله عز وجل (۱) »

<sup>(</sup>۱) قوله (فیکون أول من یرفع رأسه جبریل) لانه ملك الوحی. وفیه فضیلة جبریل طلبه السلام كما قال تعالى ( إنه لقول رسول كريم ذى قوة عند ذى العرش مكین مطاع تم أمین ) قال أبو صالح فى قوله ( عند ذى العرش مكین ) قال جبریل یدخل فى سبمین حجا با من نور بغیر إذن

<sup>(</sup>٢) قوله (فيسكلمه الله من وحيه بما أراد) وفيه إثبات صفة السكلام والإرادة

<sup>(</sup>٣) قوله (ثم يمر جبريل على الملائكة كلما مر بسياء يسأله ملائكتها ماذا قال ربنا يا جبريل فيقول: قال الحق وهو العلى الكبير) فله العلو المطلق سبحانه علو القدر وعلو القهر وغلو الذات

<sup>(</sup>ع) قوله (فيقولون كلهم مثل ما قال جبريل فينتهى بالوحى إلى حيث أمره الله عز وجل) وتمامه من السهاء والارض وقد بيض المصنف لتمام الحديث ومن رواه. وقدرواه ابن جرير وابن أبي حاتم والطبراني قاله في الشرح. وفيه ارتجاف السموات لمكلام الله هز وجل وأن تلك الرجفة والغشى خوفا من الله عز وجل وأن الغشى يغر وأن الغشى يعم أهل السموات كلهم وأنهم يخرون لله سجدا وأن أول من يرفع رأسه جبريل وسبب سؤال الملائكة وتفسير قوله: قال الحق وهوالعلى الكبير، وأن جبريل ينتهى بالوحى إلى حيث أمره الله عز وجل، وأنه يجيب المطلة ، قاله المصنف رحه الله تعالى والآيات المذكورة في هذا الباب والاحاديث تقرر التوحيد الذي هو مدلول شهادة أن لا إله إلا عن هذا الباب والاحاديث تقرر التوحيد الذي هو مدلول شهادة أن لا إله إلا عنه هذا الباب والاحاديث تقرر التوحيد الذي هو مدلول شهادة أن لا إله إلا

## ٧٧ - باب الشفاعة (''

== الله ، فإن الملك العظيم الذي تصمق الأملاك من كلامه خوفا منه ومهابة وترجف منه المخلوقات ، الكامل في ذاته وصفاته وعلمه وقدرته وملكة وعزه وغاه عن جميع خلقه وافتقادهم جميعا إليه ونفوذ تصرفه وقدره فيهم لمدله وحكته ، لا يجوز شرعا ولا عقلا أن يجعل له شريك من خلقه في عبادته التي هي حقه عليهم ، فكيف يجعل المربوب رباً والعبد معبوداً أين ذهبت عقول المشركين سبحان الله عما يصفون ، قاله في فتح الجيد

(١) قوله ( باب الشفاعة ) : الشفاعة هي إعانة الطالب والمشفوع اليه في المطلوب حتى يصير كل منهما معه شفعاً بعد أن كان وترآ فـكل من أعان غيره على أمر فقد شفعه فيه فإن أعنت على برو تقوى كانت شفاعة حسنة وإن أعنت على إثم وعدوان كانت شفاعة سيئة . والبر ما أمرت به ، والإثم ما نهيت هنه . والله تمالى وتر لا يشفعه أحد فلا يشفع عنده أحد إلا بإذنه ، فالامر كله اليه وحده لا شريك له بوجه. قال شيخ الإسلام رحمه الله قال : والشفاعة سبب من الاسباب التي يرحم الله بها من يرحم من عباده ، وأحق الناس برحمته أهــــل التوحيد والإخلاصُ له ، فمكل من كَان أكل في تحقيق إخلاص لا إله إلا الله علما وعقيدة وعملا وبراءة وموالاة ومعاداة كان أحق بالرحمة . قال : وأحاديث الشفاعة كثيرة متواترة في الصحيحين والسنن والمسانيد انتهى. وشروطها: إذنه تعالى الشافع ورضاه عن المشفوع فيه ، ومانعها : الشرك بالله ، ومستحقها الموحد ، والمالك لها : هو الله عز وجل . وأنواعها ستة فما ذكر العلامة ابن القم رحمه الله . الأول : الشفاعة الـكبرى التي يتأخر عنها أولَّى العزم من الرسل حتَّىٰ تنتهي إلى النبي عَلِيقٌ وهي الشفاعة لإراحتهم من موقف القيامة وهذه عاصة بالنبي عَلِيُّكُمْ لا يشركه فيها أحد . الثاني : شفاعته لاهل الجنة في دخولها . الثالث : شفاعته لقوم من العصاة من أمته قد استوجبوا النار فيشفع لهم أن لا يدخلوها . الرابع : شفاعته في العصاء من أهل التوحيد الذين يدخلون النار يذنو بهم أن يخرجو ا منها . والاحاديث بهامتواترة، وقدأجمع عليها الصحابة وأهلالسنة قاطبة وَ بدُّ عوامن\_

وقولِ الله تعالى ﴿ وَأَنْذِرْ بِهِ الذِينَ يَحَاَفُونَ أَن يُعْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ '' لِيسَ لَهُمْ مِنَ دُونِهِ وَلَىٰ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ وقوله ﴿ قُلُ لِلهِ ِ الشفاء \_\_\_\_\_ةُ جَيعاً '' ﴾

= أنكرها أى نسبوهم إلى البدعة . الخامس: شفاعته لقوم من أهل الجنة فى زيادة ثوابهم ورفع درجاتهم وهذه لم ينازع فيها أحد وكلها مختصة بأهل الإخلاص . السادس: شفاعته فى بعض الدكفار من أهل النار حتى يخفف عنهم العذاب وهذه عاصة بأبي طالب وحده انتهى .

(۱) قوله ( وقول الله تعالى : وأنذر به الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم ) يقول تعالى : وأنذر يا محمد به \_ أى بالقرآن \_ قاله ابن عباس : الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم وهم أهل الإخلاص الذين لم يتخذوا من دون الله شفيماً بل أخلصوا قصدهم وطلبهم وجميع أعمالهم لله وحده ولم يلتفتوا إلى أحد سواه فيا يرجونه أو يخافونه . والإنذار هو الإعلام بأسباب المخافة والتحذير منها وهذه نذارة خاصة أمره الله تعالى أن ينذر الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم ليس لهم من دونه ولى يتولاهم ولا شفيع من عذابه يوم القيامة لعلهم يتقون في هذه الدار فيعملون عملا ينجيهم الله به من عذاب يوم القيامة . والتقوى : أن تجعل بينك وبين النار وقاية بأن تعمل بطاعة الله على نور من الله على نور من الله على نور من الله على نور من الله على ومن بلغ على نور من الله عناف عقاب الله . وأما النذارة العامة فني قوله تعالى ﴿ وأوحى إلى هذا القرآن الانذركم به ومن بلغ ع وغيرها

(۲) قوله ( وقول الله تعالى : قل لله الشفاعة جميعاً ) بعد قوله ( أم اتخذوا من دون الله شفعاء ) قل يا محمد أو لو كان الشفعاء الذين اتخذوهم لا يملكون شيئا ولا يمقلون ؟ وشيئا : نكرة في سياق النبي تعم كل شيء أى لا يملكون شفاعة ولا غيرها ولا يمقلون لانهم إما أموات غيرأ حياء وما يشعرون أيان يبعثون ، أو جماد لا تعلم شيئا ولا تعقل ، ثم قال ( قل لله الشفاعة جميعا ) أي هو المالك لها ، وهذا إنكار منه تعالى على المشركين في اتخاذهم الشفعاء من =

وقولِه ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عَنَدَه إِلَّا بِإِذَنه ('' ﴾ وقولِه ﴿ وَكُمْ مِنْ مَلَكٍ فَى السَمُواتِ لَا تُغْنَى شَفَاعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعَدِ أَنْ يَأْذَنَ لِمَنْ يَشَاءُ ويَرْضَىٰ ('' ﴾ وقولِه ﴿ قُلِ اذْعُوا ِ الذِينَ زَعَمْتُمْ

دونه مع کونهم لا یملکون شفاعة ولا غیرها فلیس لمن بطلبونها منه شی منها
 و إنما تطلب عن یملکها و هو الله جل و علا دون ما سواه

- (۱) وقوله تعالى (من ذا الذى يشفع عنده إلا بإذنه ) قال ابن جرير : نولت لما قال السكفار : ما نعبد أو ثاننا هذه إلا ليقربونا إلى الله زلني ، فقال تعالى (له ما فى السموات وما فى الأرض من ذا الذى يشفع عنده إلا بإذنه والإذن نوعان : إذن بمعنى المشيئة والخلق ، وإذن بمعنى الإباحة والإجازة فن الأول قوله فى السحر (وماهم بعنارين به من أحد إلا بإذن الله ) أى بمشيئته وقدره وإلا فهو لم يبح السحر ، وكذا قوله (وما أصابكم يوم التنى الجمعان) من القتل والجراح والتمثيل والهزيمة فبإذن الله فهو خالق أفعال الكفار والمؤمنين والنوع الثانى : قوله (إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه ) وقوله (ما قطعتم من لينة أو تركتموها قائمة على أصولها فبإذن الله ) بإذنه ) وقوله (من ذا الذى يشفع عنده إلا بإذنه ) هو هذا الإذن الكائن وقضائه فقوله (من ذا الذى يشفع عنده إلا بإذنه ) هو هذا الإذن الكائن بقدره وشرعه ، ولم يرد بمجرد المشيئة والقدر انتهى ملخصا من كلام شيخ بقدره وشرعه ، ولم يرد بمجرد المشيئة والقدر انتهى ملخصا من كلام شيخ بقدره وشرعه ، ولم يرد بمجرد المشيئة والقدر انتهى ملخصا من كلام شيخ الإسلام رحه الله
- (٣) وقوله ( و كم من ملك فى السموات لا تغنى شفاعتهم شيئا إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى ) . قال أبو حيان , كم ، خبرية ومعناها التكثير وهى فى موضع رفع بالابتداء والحبر ، لا تغنى ، وإذا كانت الملائكة لا تغنى شفاعتهم إلا بعد إذن الله ورضاه أى يرضاه أهلا الشفاعة فكيف تشفع الاصنام لمن عبدها ؟ قال ابن كثير : وهذا من عظمته وجلاله وكبريائه عز وجل أنه لا يتجاسر أحد على أن يشفع لاحد عنده إلا بإذنه له فى الشفاعة ، كا جاء فى حديث الشفاعة , آتى تحت العرش فأخر ساجداً فيدعنى ما شاء الله أن يدعنى ، \_\_

مِن دونِ اللهِ لا يَملِكونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ في السمُواتِ ولا في الأرض ﴾ الآيتين.

قال أبو العبـــاس (١): (٠) ننىٰ اللهُ عمَّا سواه كلَّ ما يتعلق به

= ثم يقال: ارفع رأسك وقل يسمع واشفع تشفع، الحديث (وقول الله تعالى: قل ادعوا الذين زعمتم من دون الله لا يملكون مثقال ذرة فى السموات ولا فى الارض ومالهم فيهما من شرك وماله منهم من ظهير ولا تنفع الشفاعة عنده إلا لمن أذن له). وقد تقدم الكلام على هذه الآية فى الباب الذى قبل هذا وفيه معرفة تفسير الآيات، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) في إلى (قال أبو العباس) هو شيخ الإسلام وعلم الهداة الاعلام أحمد ابن تيمية رحمه الله ورضى عنه (٥): ننى الله عما سواه كلما يتعلن به المشركون، فننى أن يكون لغيره ملك أو قسط منه أو يكون عونا قه ولم يبنى إلا الشفاعة فبين أنها لا تنفع إلا لمن أذن له الرب كما قال تعالى ﴿ ولا يشفعون إلا لمن ارتضى ﴾ فهذه الشفاعة التى يظنها المشركون هى منتفية يوم القيامة كما نفاها القرآن، وأخبر النبي بهل أنه يأتى فيسجد لربه ويحمده لا يبدأ بالشفاعة أولا، ثم يقال له: ارفع رأسك وقل يسمع وسل تعط واشفع تشفع. وقال ابن القيم رحمه الله تعالى وقد قطع الله الاسباب التى يتعلق بها المشركون ابن القيم رحمه الله تعالى وقد قطع الله الاسباب التى يتعلق بها المشركون جميعها قطعا يعلم من تأمله وعرفه أن من اتخذ من دون الله ولياً فشله كمثل العنكبوت اتخذت بيتاً، وإن أو هن البيوت لبيت العنكبوت، فالمشرك إنما يتخذ معبوده لمها يحصل لديه من النفع ، والنفع لا يكون إلا بمن فيه خصلة من هذه الحصال الاربع ، إما مالكا لما يريده منه ، فإن لم يكن مالكاكان شريكا للمالك ، فإن لم يكن شريكا كان معينا له وظهيرا ، فإن لم يكن معينا له وظهيرا كان شفيعا عنده . فنني سبحانه المراتب الاربع نفيا مرتبا منتقلا من حافية عنه من هنتقلا من حافيا كان شفيعا عنده . فنني سبحانه المراتب الاربع نفيا مرتبا منتقلا من حافية المراتب الاربع نفيا مرتبا منتقلا من حافيا كان شفيعا عنده . فنني سبحانه المراتب الاربع نفيا مرتبا منتقلا من حافية المرتب المنابع الشعراء كان شفيعا عنده . في النفه عنه المنابع الم

<sup>( \* )</sup> وهذا المقام لا يتسع لذكر ترجة هذا الإمام ، ومن أزاد الوقوف على تاريخ حياته فليراجع المقود الدرية في مناقب شيخ الإسلام الإمام أحمد بن تيمية لابن عبد الهادى وهي ف مجلد ضغم.

المشركونى، فننى أن يكون لغيره مِلْكُ أو قِسطُ منه، أو يكون عوناً لله ولم يَبقَ إلا الشفاعة فبيَّنَ أنها لا تنفع إلا لمن أذِنَ له الربّ كما قال (ولا يَشفعون إلا لِمَنِ ارتضى) فهذه الشفاعة التي يظنها المشركون

= الأعلى إلى ما دونه فنني الملك والشركة والمظاهرة والشفاعة التي يطلبها المشرك وأثبت شفاعة لا نصيب فيها لمشرك وهي الشفاعة بإذنه فهو الذي يأذن للشافع وإن لم يأذن له لم يتقدم بالشفاعة بين يديه ، وكني جذه الآية نوراً وبرهاناً وتجريداً للنوحيد، قطعاً لأصول الشرك ومواده لمن عقلها . والقرآن مملوء منأمثالها ونظائرها ولمكن أكثر الناس لا يشعر بدخوله تحت الواقع وتضمنه له ويظنه فى قوم قد خلوا ولم يعقبوا وارئا ، وهذا الذى يحول بين الفلُّب و بين فهم القرآن ولعمر الله إن كان أولئك قد خلوا فقد ورثهم من هو مثلهم وشر منهم وتناول القرآن لهم كتناوله لاولئك ولكن الامركا قال عمر بن الخطاب رضيالله عنه : إنما تنقض عرى الإسمالام عروة عروة إذا نشأ في الإسلام من لا يعرف الجاهلية ، لأنه إذا لم يعرف الشرك وما عابه القرآن وذمه ، وقع فيه وأقره ودعا اليه وصوبه وحسنه وهو لا يعرف أنه الذي كان علبه أهل الجاهلية فتنقض بذلك عرى الإسلام ويعود المعروف منسكرا والمنسكر معروفا ، والبدعة سنة والسنة بدعة ؛ ويكفر الرجل بمحض الإيمان وتجريد النوحيد ، ويبدع بتجريد منابعة الرسول ومن له بصيرة وقلب حي يرى ذلك عياناً ، فالله المستمَّان انتهي ملخصاً وقال أيضاً : ومن أنواع الشرك طلب الحوائج من الموتى والاستغاثة بهم ، وهذا أصل شرك العالم فان الميت قد انقطع عمله وهو لا يملك لنفسه نفعاً ولاضرآ فضلا عن من استغاث به وسأله أن يشفع له ، وهذا من جهله بالشافع والمشفوع عنده فإنه لا يقدر أن يشفع له عند الله إلا بإذنه والله لم يجعل استغاثته وسؤاله سببا لإذنه و إنما السبب كال التوحيد فجاء هذا المشرك بسبب يمنع الإذن وهو بمنزلة من استعان في حاجته بما يمنع حصولها وهذه حالة كل مشرك فجمعوا بين الشرك بالمعبود وتغيير دينه ومعاداة أهل التوحيد ونسبة أهله إلى التنقص بالأموات وهم قد تنقصوا الخالق بالشرك وأوليائه الموحدين يذمهم وعيبهم ومعاذاتهم وتنقصوا من أشركوا به غاية التنقص إذ ظنوا أنهم راضون منهم بهذا وأنهم 😑

هى منتفية يوم القيامة كما نفاها القرآن، وأخبر النبي عَلَيْكِلْنَبُرُ أنه « يأْنَ فيسجُدُ لربه ويحمده ـ لا يبدأ بالشفاعة أو لا ـ ثم يقال له: ارفع

= أمروهم به وأنهم يوالونهم عليه وهؤلاء هم أعداء الوسل فى كل زمان ومكان وما أكثر المستجيبين لهم وما نجا من شرك هذا الشرك الأكبر إلا من جرد توحيده فلة وعادى المشركين فى الله وتقرب بمقتهم إلى الله واتخذ الله وحده وليه وإلاهه ومعبوده فجرد حبه فله وخوفه فله ورجاءه فله وذله فله وتوكله على الله واستعانته بالله وقصده فله متبعاً لامره متطلبا لمرضاته إذا سأل الله وإذا استعان استعان بالله وإذا عمل عمل فه فهو فله وبالله ومع الله ، انتهى كلامه رحمه الله

وقال شيخ الإسلام وهذا الموضع افترق الناس فيه ثلاث فرق : طرفان ووسط ، فالمشركون ومن وافقهم من مبتدعة أهل الكتاب كالنصارى ومبتدعة هذه الآمة أثبتوا الشفاعة التي نفاها القرآن، والخوارج والمعتزلة أنسكروا شفاعة نبينا ﷺ ف أهل المكبائر من أمته بل أنسكر طائفة من أهل البدع انتفاع الإنسان بشفاعة غيره ودعائه ، كما أنكروا انتفاعه بصدقة غيره وصيامه فأنكروا الشفاعة بقوله تعالى ﴿ مَن قَبَلَ أَن يَأْتَى يُومُ لابيعِ فَيهِ وَلا خَلَّةَ وَلَا شَفَاعَةً ﴾ وبقوله ﴿ مَا للظَّالمِينَ من حميم ولا شفيع يطاع ﴾ وأما سلف الامة وأثمتها ومن تبعهم من أهل السنة وَالجماعة فأثبتوا ما جاءت بهالسنة عن نبي الله براتي من شفاعته الأهل الكبائر من أمته وغير ذلك من أنواع شفاعاته وشفاعة غيره من النبيين والملائك، وقالوا إنه لا يخلد فى النار من أهل التوحيد أحد وأقروا بما جاءت به السنة من انتفاع الإنسان بدعاء غيره وشفاعته والصدقة عنه والصوم عنه في أصح قولى العلماء كما ثبتت به السنة الصحيحة وما كانفى معنى الصوم . وأما من علق قلبه بأحد المخلوقين. يرجوه ويخافه فهذا من أبعد الناس عن الشفاعة ، فشفاعة المخلوق عند المخلوق تكون بإعانة الشافع للشفوع له بغير إذن المشفوع عنده، بل يشفع إما لحاجة المشفوع عنده وإما لخوفه منه . فيحتاج أن يقبل شِفاعته والله غنى عن العالمين كلهم فما من شفيع إلا من بعد إذنه فله ﷺ شفاعات يختص بها لا يشركه فيها أحد ، وشفاعات يشركه فيها غيرهمن الانبياء والصالحين لـكن ماله فيها أفضل 🚤

رأسَك، وقل يُسمَع ، وسَل تُعْطَ ، واشْفَع تُشَفَّع » وقال له أبو هريرة (۱) : مَن أسعد الناس بشفاعتك ؟ قال : «مَن قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه ، فتلك الشفاعة لأهل الإخلاص بإذن الله (۲) ، ولا تكون لمن أشرك بالله ، وحقيقتُه أن الله سبحانه هو الذي يتفضَّل على أهل الإخلاص فيغفر لهم بواسطة دعاء من أذِن له أن يَشفع ليُكرِمَه وينال المقام المحمود . فالشفاعة التي نفاها القرآن (۲) ما كان فيهاشرك ،

عمل الهيره فإنه ما الله الخلق وأكرمهم على ربه عز وجل وله من الفضائل التي ميزه بها على سائر النبيين ما يضيق هذا الموضع عن بسطه ومن ذلك المقام المحمود الذى يغبطه به الاولون والآخرون انتهى

<sup>(</sup>۱) قوله ( وقال أبو هريرة رضى الله عنه : من أسعد الناس بشفاعتك يا رسول الله ؟ قال , من قال لا إله إلا الله خالصا من قلبه ، ) وهذا الحديث رواه البخارى والنسائى عن أبي هريرة ، ورواه الإمام أحمد وصحه ابن حبان . وفيه , وشفاعتى لمن قال لا إله إلا الله مخلصا يصدق قلبه لسانه ولسانه قلبه ، وشاهده ما رواه مسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله عن أبي هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله عن أبي هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله عنه الحل نبي دعوة مستجابة فتمجل كل نبي دعوته وإنى أختبات دعوتى شفاعة لامتى يوم القيامة فهى نائلة إن شاء الله من مات لا يشرك بالله شيئا ،

<sup>(</sup>٢) قوله (قال شيخ الإسلام: فتلك الشفاعة لاهل الإخلاص بإذن الله ولا تسكون لمن أشرك بالله . وحقيقته: أن الله سبحانه هو الذي يتفضل على أهل الإخلاص فيغفر لهم بواسطة دعاء من أذن له أن يشفع ليسكرمة وينال المقام المحمود)

<sup>(</sup>٣) قوله ( فالشفاعة التي نفاها القرآن ما كان فيها شرك ، ولهذا أثلبت الشفاعة بإذنه في مواضع وقد بين النبي يُلِيِّةٍ أنها لا تسكون إلا لاهل التوحيد والإخلاص) انتهى كلامه رحمه الله . وقال أيضا والإخلاص محبة الله وإرادة وجمه . و فيه : معرفة صفة الشفاعة المنفية ، والشفاعة المثبتة ، وذكر الشفاعة \_\_\_\_

ولهذا أثبت الشفاعة بإذنه في مُواضع ، وقد بيَّنَ النِي سَيَّنَا أَنْهِ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهُ اللهُ التوحيد والإخلاص · انهمي كلامه .

### ۱۸ - باب

# قول ِ الله تعالى ﴿ إِنَّكَ لَا تُمْدِى مِن أَحْبَبْتَ ﴾ الآية (''

= الكبرى وهى المقام المحمود، وصفة ما يفعله برائي وأنه لايبدأ بالشفاعة أولا بل يسجد، فإذا أذن له شفع، ومن أسعد الناس بها، وأنها لا تكون لمن أشرك بالله، وبيان حقيقتها قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) قوله ( باب قول الله تعالى إنك لا تهدى من أحببت والحن الله يهدى من يشاء ) أراد المصنف رحمه الله تعالى بهذه الترجمة الرد على عباد القبور الذين يعتقدون فى الأنبياء والأولياء أنهم ينفعون ويضرون فيسألونهم مغفرة الذنوب وتفريج السكروب وهداية القلوب ويعتقدون أن لهم التصرف بعد الموت على سبيل السكرامة، فإذا عرف الإنسان معنى هذه الآية المترجم بها ومن نزلت فيه تبين له أن رسولالله على الذي هو أفضل الخلق عند الله وأعظمهم جاها عنده حرصواجتهد في هداية عمه أبي طالب في حال حياته وعند موته فلم يستطع ذلك ولم يقدر عليه ثم استغفر له بعد مو ته فلم يغفر له بل نهاه الله عن ذلك. قال الزجاج: أجمع المسلمون على أن هذه الآية نزلت في أبي طالب وذلك أن أباطالب قال عندموته : يامعشر بنى عبد مناف أطيعوا محمداً وصدةوه تفلحوا وترشدوًا فقال عليه السلام. ياعم تأمرهم بالنصح لانفسهم وتدعها لنفسك؟ • قال : فما تريد يا بن أخى؟ قال : ﴿ أَرَيِّدُ منك كلسة واحدة ، فإنك في آخر يوم من أيام الدنيا أن تقول لا إله إلا الله أشهد لك بها عند الله تعالى ، قال : ما بن أخي قد علمت أنك صادق و لـكني أكره أن يقال جزع عند الموت ولولا أن يكون عليك وعلى بنى أبيك غضاضة ومسبة بعدى لقلتها ولاقررت بها عينك عندالفراق لما أرى من شدة وجدك ونصحك، ولسكنى سوف أموت على ملة الأشياخ عبد المطلب وهاشم وعبد مناف انتهى

فى الصحيح ''عن ابن المسيّب عن أبيه '' قال: لما حَضَرَت أبا طالب الوفاةُ جاءه رسولُ الله عَلَيْكِ ، وعنده عبدُ الله بن أبي أُميّة وأبو جهل فقال له «ياعم ''' ، قل لا إله إلّا الله '' ، كلمةً أحاجٌ لك بهاعند الله '' »

<sup>(</sup>۱) قوله (فى الصحيح) أى الصحيحين (عن ابن المسيب) وهو سعيد بن المسيب المخزوى القرشى أحد العلماء الآثبات والفقهاء السكبار الحفاظ العباد، اتفقوا على أن مراسيله أصع المراسيل. قال ابن المدينى: لا أعلم فى التابعين. أوسع علما منه، مات بعد التسمين وقد ناهز الثمانين

<sup>(</sup>۲) قوله (عن أبيه) ، وأبوه المسيب سحابي ، وكذا جده حزن سحابي ، استشهد باليمامة . (قال لما حضرت أبا طالب الوفاة) أى ظهرت عليه علامات الموت (جامه رسول الله علي وعنده عبد الله بن أبي أمية وأبو جهل) يحتمل أن يكون المسيب حضر هذه القصة فان المذكورين من بني عزوم وهو أيضا مخزوى وكانوا يوممئذ كفاراً فات أبو جهل على الكفر وأسلم الآخران . وفي هذا جواز عيادة المشرك إذا رجى إسلامه ، وجواز حل العلم إذا كان فيه مصلحة واجمة على عدمه

<sup>(</sup>٣) قوله ( فقال النبي عَلِيْقِيْم : , ياعم ، ) منادى مضاف يجوز فيه إثبات الياء وحذفها . قاله فى الشرح

<sup>(</sup>٤) قوله ( وقل لا إله إلا الله كلمة أحاج لك بها عند الله ) أى قل هذه السكلمة لآنه يعرف معناها وما دلت عليه من البراءة من كل معبود سوى الله ، فلو قالها في تلك الحال لفعته لآنه لا يقولها إلا عن اعتقاد لمعناها وما دلت عليه وفيه معرفة تفسير قوله وقل لا إله إلا الله و بخلاف ما عليه من يدعى العلم وأن أبا جهل ومن معه يعرفون مراد النبي عليه إذا قال للرجل: قل لا إله إلا الله فقبح الله من أبو جهل أعلم منه بأصل الإسلام قاله المصنف رحمه الله

وقوله (كلمة) بالنصب على أنه بدل من لا إله إلا الله و يجوز رفعها على احتمال لمبتدأ قاله القرطي

<sup>(</sup>ه) قوله (أحاج لك بها عند الله) هو بتشديد الحيم من المحاجة جواب ـــــ

فقالا له '' : أترغبُ عن ملّة عبد المطّلب؟ فأعاد عليه النبيُّ عَلَيْهِ ، فأعاد النبيُّ عَلَيْهِ ، فأعادا ، فكان آخر ما قال هو على ملّة عبد المطّلب وأبى أن يقول لا إله إلا الله . فقال النبيُّ عَلَيْهِ ﴿ لاستغفرنَ لك ما لم أَنْهَ عنك ﴿ " » فأنزل الله عز وجل ﴿ ما كانَ للنبيُّ والّذِين آمنوا أن يَسْتَغفروا (٣)

= الأمر أى أشهد لك بها عند الله . وفيه دليل على أن الأعمال بالحواتيم فلو قالها نفعته وإن لم يعمل شيئا غير ذلك

(۱) قوله (فقالاله) أى أبو جهل وعبدالله بن أبي أمية (أترغب عن ملة عبد المطلب) ذكراه الحجة الملمونة التي يتعلق بها المشركون الأولون والآخرون وهي تقليد الآباء والسكبراء، وأخرجا الكلام مخوج الاستفهام مبالفة في الإنكار لعظمة هذه الحجة عنده، ولذا اكتفيابها في المجادلة مع مبالفته على التي وتسكراره فلاجل وضوحها عندهم اقتصرا عليها، قاله المصنف رحمه الله وملة عبد المطلب هي عبادة الأوثمان والشرك بالله في الاهيته (فأعاد عليه الذي على المؤلفة فأعادا فكان آخر ما قال) الاحسن فيه الرفع على أنه اسم وكان، وجلة وهو، وما بعدها الحبر (هو على ملة عبد المطلب) وقد رواه الإمام أحمد بلفظ: أنا على ملة عبد المطلب فغيره الراوي استقباحاً للفظ المذكور لانه لو حكاه بلفظه لاوهم عود الضمير إلى المتكلم وهو من التصرفات الحسنة، قاله الحافظ ابن حجر

قوله: وأبى أن يقول لا إله إلا الله ، قال الحافظ ابن حجر هذا تأكيد من الراوى فى ننى وقوع ذلك من أبي طالب . وفيه الرد على من زعم إسلام عبد المطلب وأسلافه مضرة أصحاب السوء على الإنسان ومضرة تعظيم الاسلاف، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(٢) قوله (فقال النبي مَالِكِهُ و لاستغفرن لك مالم أنه عنك ،) وفي دواية مسلم و أما والله لاستغفرن لك ، . قال النووى : وفيه جواز الحلف من غير استحلاف ، والحلف هنا لتأكيد العزم على الاستغفار

(٣) قوله ( فأنزل الله ( ما كان النبي والذين آمنوا أن يستغفروا للشركين ﴾ الآية . ) أى ما ينبغي لهم ذلك وهو خبر بمعنى النهي. والظاهر أن هذه الآية \_

المشركين ﴾ وأنزل في أبي طالب ﴿ إِنْكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَخْبَبْتَ ، ولَـكَنَّ اللهَ يَهْدِي مَنْ أَخْبَبْتَ ،

= نزلت في أبي طالب ، فإن الإتيان بالفاء المفيدة للترتيب في قوله فأنزل الله بعد قوله و لاستغفرن لك ما لم أنه عنك ، يفيد ذلك . وقد ذكر العلماء لنزول هذه الآية أسبابا أخر فلامنافاة لان أسباب النزول قد تعدد ، وقد روى الطبراني عن عمرو بن دينار قال: قال رسولا الله مِمَالِيِّهِ ﴿ اسْتَغْفُرُ إِبَّرَاهُمُ لَابِيهُ وَهُو مَشْرُكُ فَلا أزال أستغفر لابي طالب حتى نهاني عُنه ربي ، ، فقال أَصَّحابه نستغفر لآبائنا كما استغفر نبينا لعمه فنزلت ﴿ مَا كَانَ لَلْنَيْ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغَفِّرُوا لَلْشُرَكَيْنُ وَلُو كانوا أولى قربى من بعد مَا تبين لهم أنهم أصحاب الجحيم . وما كان استغفار إبراهيم لابيه إلا عن موعدة وعدها إياه فلما تبين له أنه عُدُو فله تبرأمنه ﴾ . قال الحَافظ ابن حجر : ويظهر أن الآية المتعلقة بالاستغفار نزلت بعد أبي طالب بمدة وهي عامة في حقه وحق غيره ، يوضح ذلك ما يأتي في التفسير ، فأنزل الله بعد ذلك ﴿ مَا كَانَ لَلَّهِي وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنَّ يُسْتَغَفُّرُوا لَلْشَرَكَيْنَ ﴾ الآية . ونزل في أبي طالب ﴿ إِنْكَ لَا تُهْدُنَى مِن أُحْبِبِتَ ﴾ محله ظاهر في أنه مأت على غير الإسلام . ويضعف ما ذكره السهيلي أنه رأى في بعض كستب المسعودي أنه. أسلم لان مثل ذلك لايعارض ما في الصحيحين ، انتهى وفيــه تحريم الاستغفار للشركين ومو الاتهم ومحبتهم ، لأنه إذا حرم الاستغفار لهم فمو الاتهم ومحبتهم أولى' ، قاله الحافظ ابن حجر

(۱) قول (وأنزل الله في أبي طالب: إنك لا تهدى من أحببت ولكن الله يهدى من أحببت ولكن الله يهدى من يشاء) قال ابن كثير، يقول تعالى لرسوله محمد براي : إنك يا محمد لا تهدى من يشاء، تهدى من أحببت، أى ليس ذلك اليك إنما عليك البلاغ والله يهدى من يشاء، والمننى منا هداية التوفيق والقبول فإن أمر ذلك إلى الله وحده وهو القادر عليه فنى عنه هذه الهداية وأثبت له هداية الدعوة والبيان في قوله: ﴿ وإنك لتهدى إلى صراط مستقيم ﴾ . وفيه جده براي ومبالغته في إسلام عمه وكونه استغفر له فلم يغفر له بل نهى عن ذلك ، قاله المصنف رحمه الله . وكانت وفاة أبي طالب بمسكة قبل الهجرة بقليل ، قال ابن فارس : مات أبو طالب ولرسول الله براي تسم علي قبل الهجرة بقليل ، قال ابن فارس : مات أبو طالب ولرسول الله براي تسم علي قبل الهجرة بقليل ، قال ابن فارس : مات أبو طالب ولرسول الله براي تسم علي قبل الهجرة بقليل ، قال ابن فارس : مات أبو طالب ولرسول الله براي تسم علي الم

ے واربعون سنة وثمانية أشهر وأحد عشر يوما ، وتوفيت خديجة رضي الله عنها" بعد موت أبي طالب شانبة أيام ، ومن حكمة الرب تبارك وتعالى في عدم هداية ـ أبي طالب إلى الإسلام ليبين لعباده أن ذلك اليه وهو القادر عليه دون ماسواه فلو كان عند الني مِرْفِيِّ الذي هو أفضل خلقه وأكرمهم عليه من هداية القلوب وتفريج السكروب ومفنرة الذنوب والنجاة من المذاب ونحو ذلك شيء لـكان أحق الناس بذلك وأولاهم به عمه الذي كان يحوطه ويحميه ويؤويه ، وناله بسببه من الأذى ما ناله، وحصر في الشعب سنوات وقاطعته قريش من أجله وكان ينشد الاشمار في الذب عنه ومدحه والثناء عليه وعلى دينه الذي يدعو إليه ، ومن ذلك قوله في قصيدته اللامية المشهورة:

ولما رأيت القوم لا ودّ فيهمـــوا ﴿ وَقَدْ قَطَعُوا كُلُّ الْعَرَى وَالْوَسَائِلَ ﴿ وقد صارحونا بالعداوة والاذى صبرت لهم نفسي بسمراء سمحة وابيص عضب من تراث المقاول وأحضرت عند البيت رهطي وإخوتي ﴿ وأمسكت مِن أَثُوابِهِ بِالوصائلِ ﴿ كنذبتم وبيت الله نترك مسكة کـذبتم وبیت الله نبزی محمدا وقسلب حتى نصرع حوله إلى أن قال:

> لعمرى لقد كلفت وجدا بأحمد وأبيض يستستى الغام بوجهه فلا زال في الدنيا جالا لاملها فن مثله في الناس أي مؤمل حليم رشيد عادل غير طائش فوالله لولا أن أجيء بسبة لكنا اتبعناه على أي حالة فأصبح فينا أحمد في أرومة

وقد طاوعوا أمر العدو المزايل لدى حيث مقضى حلفه كل تافل ونظمن إلا أمركم في بلا بل ولما نطاعن دونه وتناضل ونذهل عن أبنائنا والحلائل

وإخوته دأب المحب المواصل ثمال البتامي عصمة للأرامل وزيناً لمن والاه رب المشاكل إذا قاسه الحكام عند التفاضل يوالي إلاما ليس عنه يغافل تجر على أشياخنا في المحافل من الدهر جدا غير قول التهازل تقصر عنه سورة المتطاول 🕳

## ١٩ - باسي

# ما جاء أنَّ سبب كُفر بني آدم وتركمهم دينهم هو الغُلُو في الصالحين (١٠) ﴾

وقولِ الله عو وجل ﴿ يَا أَهُلُ الْكُتَابِ لَا تَغْلُواْ فَي دِينِكُمْ ﴿ يَا أَهُلُ الْكُتَابِ لَا تَغْلُواْ فَي دِينِكُمْ ﴿ ﴾

= حدیث بنفسی دونه وحیته ودافعت عنه بالذری والسکلاکل فایده رب العباد بنصره وأظهر دینا حقه غیر ماطل

وفى قصته وفاة أبي طالب المروية فى الصحيحين وحرص النبي يلي على إسلامه فلم يسلم بل مات على ملة عبد المطلب التي هى عبادة الأوثان والشرك باقة ونزل فى حقه ﴿ إنك لا تهدى من أحببت ﴾ واستغفار النبي يلي له فلم يغفر له بل نهى عن ذلك وأنزل اقه فى النهى عنه قوله تعالى ﴿ ما كان النبي والذين آمنوا أن يستغفروا للمشركين ولو كانوا أولى قربى من بعد ما تبين لهم أنهم أسحاب الجحيم ﴾ الرد على الرافعنة الذين يزعمون إسلام أبى طالب وعلى الشيخ أحد زينى دحلان الذى ألف لهم كتابا فى إسلامه سماه أسنى المطالب فى إسلام أبى طالب ، مع ماورد فى قصة وفاته وما نزل فى ذلك من الآيات وما تظاهرت به الاحاديث من أن له نملان من نار يغلى منهما دماغه كما يغلى المرجل ، نسأل الله السلامة والعافية بمنه وكرمه و نعوذ به من زيع القلوب ورين الذنوب وعمى البصائر

(١) قوله ( باب ما جاء أن سبب كفر بنى آدم وتركهم دينهم هو الغلو فى الصالحين ) . أراد المصنف رحمه الله تعالى بهذه الترجمة أن يبين أن الغلو فى الصالحين يمكون سببا للخروج من الدين ، فإن الشيطان يخرج الغلو فيهم فى قالب عبتهم وأنه من الدين الذى يقربهم إلى الله تعالى ، ويثابون عليه وهو يجر إلى أعظم الذنوب وهو الشرك بالله وعبادة من غلو فيه

(٢) قوله ( وقول الله تعالى : يا أهل السكتاب لا تغلوا في دينكم ) أهل السكتاب هم اليهود والنصارى والغلو هو الإفراط في التعظيم بالقول والفعل والاعتقاد، أي لا تجاوزوا الآمر المشروع في الدين ولا ترفعوا المخلوق عن = م الدرالنفيد

فى الصحيح (' عن ابن عباس رضى الله عنهما فى قول إلله تعالى ﴿ وَقَالُوا لَا تَذَرُنَ ۚ آلِمُتَكُمْ وَلَا تَذَرُنَ ۚ وَدًّا وَلَا شُواعاً وَلَا يَغُوثَ ﴾ ويتُوقَ ونَسْرًا ﴾ قال: هٰذه أسماه رجال صالحين من قوم نُوح، فلما

= منزلمنه التى أنزله الله وهى العبودية إلى المنزله التى لا تنبغى إلا لله . والخطاب ، وإن كان لاهل السكتاب فإنه عام يتناول جميع الامة تحذيراً لهم أن يفعلوا كفعل اليهود والنصارى ، وبسبب الغلو وقع الشرك فى العبادة فى هذه الامة . قال شيخ الإسلام رحمه الله : ومن تشبه من هذه الامة باليهود والنصارى وغلافى الدين بإفراط فيه أو تفريط فقد شابههم ، قال : وعلى رضى الله عنه حرق الغالبة من الرافعنة ، فأمر بأعاديد خدت لهم عند باب كندة فقذفهم فيها وقال :

لما رأیت الامر أمراً منكرا اجبجت ناری ودعوت قنبرا یعنی مولی لیساعده علی قذفهم فی النار

واتفق الصحابة على قتلهم لسكن ابن عباس مذهبه أن يقتلوا بالسيف من غير تحريق وهو قول أكثر العلماء . قال ابن عباس كان بين آدم ونوح عشرة قرون كلهم على الإسلام ثم ظهر الشرك بسبب تعظيم قبور صالحيهم

(۱) قوله (وفى الصحيح) - أى صحبح البخارى - عن ابن عباس رضى الله عنها فى قول الله تعالى (وقالوا لا تذرن آلهتكم ولا تذرن وداً ولا سواعاً ولا يغوث و يعوق ونسرا ) قال هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح فلما هلسكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى بجالسهم التى كانوا يجلسون فيها أنصاباً وسموها بأسمائهم ففعلوا ولم تعبد حتى إذا هلك أولئك ونسى العلم عبدت ) هذا الآثر اختصره المصنف والذى فى البخارى عن ابن عباس صارت الاوثمان التى فى قوم نوح فى العرب بعد . أما ود فكانت لمكلب بدومة الجندل ، وأما سواع فكانت لهذيل ، وأما يغوث فمكانت لمرادثم لبنى غطيف بالجرف عند سبا ، فمكانت لهذيل ، وأما يغوث فمكانت لحير لآل ذى المكلاع أسماء وبال صالحين فى قوم نوح ، وكان لهم أتباع يقتدون بهم ، فلما ماتوا قال رجال صالحين كى قوم نوح ، وكان لهم أتباع يقتدون بهم ، فلما ماتوا قال أصحابهم الذين كانوا يقتدون بهم لو صورناهم كان أشوق لنا إلى العبادة إذا \_\_

هلكوا أوحى الشيطانُ إلى قومهم أنِ انْصِبُوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلِسُون فيها أنصاباً وسمُّوها بأسمائهم ، ففعلوا ، ولم تُعْبَد . حتى إذا هَلَكَ أُولئك ونُسَى العلمُ ، عُبِدَت

= ذكرناهم فصوروهم ، فلما ماتوا وجاء آخرون دب إليهم إبليس فقال إنما كانوايمبدونهم وبهم يسقون المطر فعبدوهم وكانوا يتبركون بدعائهم ، وكلما مات منهم أحد مثلوا صورته وتمسحوا بها ، فعبدوهم بتدريج الشيطان لهم ثم صارت سنة فى العرب فى الجاهلية . قال القرطى : وإنما صور أوائلهم الصور ليستأنسوا بهم ويتذكروا أفعالهم الصالحة فيجتهدوا كاجتهادهم ، ثم خلفهم قوم جهلوا مرادهم فوسوس لهم الشيطان أن أسلافهم كانوا يعبدون هذه الصور ويعظمونها انتهى . وروى الفاكهي عن ابن السكلي قال : كان لعمرو بن ربيعة رئى من الجل فأتاه فقال : أجب أبا ثمامة ودخل بلا ملامة ثم أت سيف جده تجد بهـا أصناماً معدة ثم أوردها تهامة ، ولا تهب ثم ادع العرب إلى عبادتها تجب . قال فأتى عمرو ساحل جدة فوجد بها ودآ وسواعاً ويغوث ويعوق ونسراً وهي الاصنام التي عبدت على عهد نوح و إدريس ، ثم إن الطوفان طرحها هناك فسنى عليها الرمل فاستثارها عمرو وخرج بها إلى تهامة وحضر الموسم ودعى إلى عبادتها فأجيب . وعمرو بن ربيعة هو عمرو بن لمى وكانت العرب قبله على دين إبراهيم عليــــه السلام حتى نشأ فيهم عرو فأحدث الشرك . روى ابن جرير عن أبي هريرة رضى الله عنه قال :سممت رسول الله عِلْقَ يَقُولُ لا كُثم بن الجون . يا أكثم رأيت عمرو ابن لحي بن قمَّة بن خندق يحر قصبه في النار فما رأيت رجلا أشبه برجل منك به ولا به منك ، فقال أكثم : أتخشى أن يضرنى شبهه يارسول الله ؟ فقال رسول الله مِلِيِّةٍ وَ إِنْكُ مُؤْمِنَ وَهُو كَافَرَ ، إِنْهُ أُولُ مِنْ غَيْرِ دَيْنَ إِبْرَاهِيمٍ ، وَبَحْرَ البحيرة وسيب السائبة وحمى الحاى ، إسناده حسن . والالصاب : المرَّاد بهــا الاصنام المصورة على صورهم المنصوبة في مجالسهم .

وقوله (حتى إذا هلك أولئك) أى الذين نصبوها ليكون أشوق لهم إلى العبادة وليتذكروا برؤيتها أفعالهم .

قوله (ونسى العلم) أى ألمعرفة بحالها وما قصده من صورها وغلب الجهال =

# وقال ابن القيم: قال غير واحد من السلف: لما ماتوا عكفوا على قبورهم، ثم صوّرُوا تماثيلَهم، ثم طال عليهمُ الْاَمَدُ فعبَدوهم''

الذين لا يميزون بين التوحيد والشرك، وذهب العلماء المدين بعرفون ذلك عبدت
 وقالوا ما عظم أولونا هؤلاء إلا وهم يرجون شفاعتهم عنىد الله فعبدوهم، فهذا
 هو السبب في عبادة هؤلام الصالحين وهو رجاء شفاعتهم عند الله

(١) قَوْلِه ( وقال ابن القيمَ ) هو العلامة المحقق محمــــد بن أبي بكر بن أبوب الزرعى الدمشق المعروف بابن قيم الجوزية ، قال السخاوى العلامة الحجة المتقدم في سعة العلم ومعرفة الحلاف وقوة الجنان المجمع عليمه بين الموافق والخسالف صاحب النصانيف السائرة والمحاسن الجمة : مات سنة إحدى وخمسين وسبعائة . ( قال غير واحد من السلف لما ما توا عكفوا على قبورهم ثم صوروا تماثيلهم شم طال عليهم الأمد فعبدوهم ) فتبين أن مبدأ الشرك بالصاُّ لحين هو الغلو فيهم وْهُوْ أول شرك حدث في الأرض . قال شيخ الإسلام : الغلو في الامة وقع في طائفتين : طائفة من ضلال الشيعة الذين يعتقدون في الانبياء والائمة من أهل البيت الالوهية وطائفة من جهال المتصوفة يعتقدون نحو ذاك في الانبياء والصالحين . وقال العلامة ابن القيم رحمه الله : فالغلو في الصالحين هو الذي أوحاه الشيطان إلى عباد القبور في هذه الأزمان فإنه ألق إليهم أن البناء على القبور والعكوف عندها من محبة الصالحين وتعظيمهم وأن الدعاء عندها أرجى في الإجابة من الدعاء في المسجد الحرام والمساجد فاعتادوها لذلك ، (فإذا تقرر ) ذلك عندهم نقلهم إلى الدعاء به والإقسام على الله به وهذا أعظم من الذي قبله ، فإن شأن الله أعظم من أن يقسم عليه أو يسأل بأحد من خلفه . فإذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى دعاء الناس إلى عبادته واتخاذه عيداً ومنسكا ، فإذا تقرر ذلك عندهم نقلهم منه إلى أن من نهى عن ذلك فقد تنقص أهل الرتب العـــالية وحطهم عن منزلتهم وزعم أنه لا حرمة لهم ولا قدر ، وغضب المشركون واشمأزت قلوبهم كما قال تعالى ﴿ وَإِذَا ذكر الله وحده اشمأزت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة وإذا ذكر الذين من دونه إذا هم يستبشرون ﴾ وسرى ذلك نفوس كثير من الجهال والعامام وكثير \_

= بمن ينتسب إلى العلم والدين حتى عادوا أهل التوحيد ورموهم بالعظائم ونفروا الناس عنهم ووالواأمل الشرك وعظموهم وزعموا أنهم أولياء آلله وأنصار دينه ورسوله ، ويأبي الله ذلك وما كانوا أولياءه إن أولياؤه إلا المتقون . فـكل ما عبد من دون الله من قبر أر مشهد أو صنم أو طاغوت. فالأصل في عبادته هو الفلو كا لا يخنى على من له بصيرة في الدين ( فالظر ) إلى ما يفعل في مصر عند أحمد البدوى وهو لا يعرف له أصل ولا فضل ولا علم ولا عبادة ومع هذا صاد أعظم آلهتهم مع أنه لا يعرف إلا أنه دخل المسجد يومُ الجمعة فبال فيسه ثم خرج ولمُ يصل . ذكره السخاوى عن أبي حيان فزين لهم الشيطان عبادته فاعتقدوا أنه يتصرف في السكون ويطنئ الحريق وينجى الغريق وصرفوا له أنواع العبادة من الدعاء والذبح والنذور واعتقدوا أنه يعلم الغيب وأنه يسمع من دعاه من الديار البعيدة ويُستجيب له . وكذلك أهل الشام قد فتنو ا بابن عربي إمام أهل الوحيدة الذين هم أكفر من اليهود والنصارى وجعلوا على قبره قبية وصاروا يطوفون به ويذبحون له النذور ويدعونه . وقد ألف السخاوى كتابا في ترجمته سماء القول المنبي عن قرجمة ابن عربي ذكر فيه أشياء من أقواله الشنيمة ، ومَا قاله أهل العلم فيه وفتاواهم بكفره ، وفيه يقول محمد بن إسماعيل الامير الصنعانى :

وأكفر أهل الارض من قال إنه وإن عذاب النار عذب لأهلها وعباد عجل السامري على هدى وتنشدنا عنه لصوص فصوصه وكنت امرءاً من جند إبليس فارتمى فلو مات قبلی کشت أدرکت بعــده

إله فإن الله جل عن النهد مسهاء كل الكائنات جيمها من السكلب والخنزير والقرد والفهد سواء عذاب النار أو جنة الخلد ولاعمم في اللوم ليس على رشد تنادى خذوا فى النظم مكنون ما عندى بي الدهر حتى صار إبليس من جندى دقائق كفر ليس بدركها بمدى

وكمذا أهل العراق ومن حولهم كأهل عمان يعتقدون في عبد القادر الجيلاني كاعتقاد أهل مصر في البدوى . وجرى في نجد والحجاز واليمن وحضرموت وغيرها من عبادة الجن والطواغيت والأشجار والقبور ما عمت به البلوى ــــ

\_ ولمكن الله أزال ذلك من نجد بسبب الدعوة المباركة التي قام بها الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله ورضى عنه وعن أممة الهدى من آل سعو دالذين أيدوه ونصروه . وبعد دخول الحكومة السعودية الحجاز زال كثير من الاوثان والطواغيت التي كانت تعبد من دون الله . فقد كان لقبر خديجة رضي الله عنها سدنة ، وفي الليلة الحادية عشرة من كل شهر يذهب الناس إليها ينادونها ياصاحبة الليلة يابنت خويلد علماتهم وعامتهم ، فلله الحمد والمنة على زوال ذلك ، وفيسأله أن ينصر دينه ويعلى كلمته ويزيل الشرك وآثاره من سائر السلاد إنه على كل شيء قدير وبالإجابة جدير ، ومن فهم هذا الباب وبابين بعده تبين له غربة الإسلام ورأى من قدرة الله وتقليبه للقلوب العجب ، وفيه معرفة أول شرك حدث في الارض أنه بشبهة الصالحين، وأول شيء غير به دين الانبياء وما سبب ذلك مع معرفة أن الله أرسلهم ، وقبول النفوس للبدع مع كون الشرائع والفطر تردها ، وأن سبب ذلك كله مزج الحق بالباطل ، فالأول محبة الصالحين والثانى فعل أنَّاس من أهل العلم والدين شيئاً أرادوا به خيراً فظن من بعدهم أنهم أرادوا به غيره وفيه ممرفة تفسير الآية التي في سورة نوح ومعرفة جبلة الإنسان في كون الحق ينقص في قلبه والباطل يزيد ، وفيه شاهد لما نقل عن السلف أن البدعة سبب الكفر ومعرفة الشيطان بما تؤول اليه البدعة ولو حسن قصد الفاعل وأنها أحب إلى الشيطان من الممصية لأن المعصية يثاب منها والبدعة لا يثاب منها ، ومضرة العكوف على القبر لاجل عمل صالح ومعرفة النهى عن التماثيل والحسكة في إزالتها ومعرفة عظم شأن هذه القصة وشدة الحاجة إليها مع الغفلة عنها ، ومنها \_ وهي أعجب ـ قراءتهم إياها في كتب النفسير والحديث ومعرفتهم بمعنى الـكلام وكون اقه حال بينهم وبين قلوبهم حتى اعتقدوا أن فعـل قوم نوح أفضل العبادات ، واعتقدوا أن ما نهى الله ورسوله عنه هو الكفر المبيح للدم والمال ، والتصريح بأنهم لم يريدوا إلا الشفاعة ، وظنهم أن العلماء الذين صوروا الصور أرادوا ذلك والتصريح بأنها لم تعبد حتى نسى العلم ، ففيها بيان معرفة قدر وجود العلم ومضرة فقده ، وأن سبب فقد العلم موت العلماء . قاله المصنف رحمه الله تعالى

وعن عمر (۱) أن رسول الله عَلَيْنَةً قال: « لا تُطُرُونَى كَمَا أَطْرَتِ النصارى ابنَ مريم (۲) ، إنما أنا عبد، فقولوا عبدُ الله ورسوله (۳) » أخرجاه

(۲) قوله (أن رسول الله متالية قال: ولا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم ،) الإطراء هو بجاوزة الحد في المدح والكذب فيه ، قاله أبو السعادات (٣) وقوله (إنما أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله) أخرجاه . أمرهم متالية أن لا يتجاوزوا هدا القول ، أى صفونى بما وصفنى به ربى فى قوله ( تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ) وقوله ( سبحان الذي أسرى بعبده ) وقوله و وإن كنتم في شك بما نزلنا على عبدنا ) فنزلة العبودية أخص أوصافه متالية وفيه البيان العظيم فى قوله و لا تطروني كما أطرت النصاري ابن مريم ، ، فصلوات الله وسلامه عليه فقد بلغ البلاغ المبين ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . فأبي المشركون إلا مخالفة أمره وارتكاب نهيه وعظموه بما نهاهم عنه وحذرهم منه وناقضوه أعظم مناقضة وضاهوا النصاري في غلوهم وشركهم ووقعوا في المحذور وجرى منهم من الغلو والشرك شعراً ونثراً ما يطول عده . قاله في فتح المجيد ، قلت ومن الإطراء قول الابوصيري :

دع ما ادعته النصارى فى نبيهم واحكم بمـا شئت مدحاً فيه واحتكم لو ناسبت قدره آياته عظماً أحيى اسمه حين يدعى دارس الرمم يقول: دع ما ادعته النصارى فى نبيهم فلا تقل محمد هو الله ولا ابن الله ولا

يلون و على ما شد . قل : محمد يخلق ويرزق و يحيى و يميت ، وقو له لو =

<sup>(</sup>۱) قوله (وعن عمر رضى الله عنه) وهو الحليفة الراشد عمر بن الحطاب ابن نفيل العدوى أمير المؤمنين وأفضل الصحابة بعد أبى بكر الصديق رضى اقه عنه . ولى الحلافة عشر سنين ونصفا فامتلات الدنيا عدلا وفتحت فى أيامه ممالك كسرى وقيصر وأنفقت كنوزهما فى سبيل اقه ، كما أخبر بذلك الصادق المصدوق الذى لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحى يوحى ، واستشهد فى ذى الحجة سنة ثلاث وعشرين من الهجرة

وقال: قال رسول الله عَيَّالِيَّةِ « إِيَّاكُمُ والغُلُوَّ (') فإنَّمَا أَهَلَكُ مَنَ كان قباَحُمُ الغَلُوُ ولمسلم عِن ابن مسعود (۲) أن رسول الله عَيَّالِيُّ قال « هَلَكَ المتنطَعون » قالها ثلاثاً

#### ٠٧- باب

## ما جاء من التغليظ فيمن عَبَد اللهَ عند قبر رجل صالح فكيف إذا عَبَده (م)

ے ناسبت قدرہ آیاته عظماً ، فیہ نسبہ الظلم إلى الله ، وأنه لم یعط محداً آیات تناسب قدرہ ولو أعطاء آیات تناسب قدرہ لاحی الاموات إذا دعو ته باسمه

() قول ( وعن ابن عباس ) رضى الله عنهما (قال قال رسول الله مراقية المحدد والغلو فإنما أهلك من كان قبلم الغلو ، ) هذا الحديث رواه الإمام أحمد والترمذى وابن ماجه عن ابن عباس قال : قال لى رسول الله يراقي غداة العقبة وهو على ناقته ، القطل حصى ، فلقطت له سبع حصيات هن حصى الحديث قال لجعل ينفضهن فى كفه ويقول ، أمثال هؤلاء فارموا وإيا كم والغلو ، الحديث قال شيخ الإسلام : هذا عام فى جميع أنواع الغلو فى الاعتقادات والاقوال والاعمال وفيه القاعدة الكلية وهى النهى عن الغلو ومعرفة ما يؤول إليه ، قاله المصنف رحمه الله تمالى

(۲) قوله ( رلمسلم عن ابن مسعود ) رضى الله عنه (أن رسول الله بَالِيَّةِ قال و ملك المتنطعون ، قالها ثلاثاً ) قال : فى النهاية المتنطعون المتعمقون الغالون فى السكلام المشكلمون بأقصى حلوقهم ، مأخوذ من النطع وهو الغار الأعلى من الفم ثم استعمل فى كل تعمق قولا وفعلا . قال النووى : فيه كراهة التقعر فى السكلام بالتشدق و تسكلف الفصاحة و استعمال و خشى اللغة و دقائق الإعراب فى مخاطبة العوام و نحوهم

قوله: قالها ثلاثاً مبالغة فى النمليم والتحذير قاله المصنف رحمه الله تعالى (٢) قوله ( باب ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح فكيف إذا عبده ) أراد المصنف رحمه الله تعالى بهذه الترجمة أن يبين أنه إذا =

فى الصحيح عن (') عائشة رضى الله عنها أنَّ أمَّ سَلَمة ذكرت لرسول الله عَيْنَا إِنَّ كنيسةً رأَّ نها بأرض الخَبَشَة وما فيها من الصُّور فقال «أولئك (') إذا مات فيهم الرجل الصالح ـ أو العبد الصالح ـ (') بنوا على قبره مسجداً (') وصوَّرُوا فيه تلك الصُّور، أولئك شرارُ الخاق عند الله » (') فهؤلاء جَمَعُوا بين الفِتنتين : فِتنة القبور ،

ے کانت عبادہ اللہ عند القبور منهیاً عنها ومحرمة فکیف إذا عبد أصحاب القبور فان عبادتها هى الشرك الاكبر، وعبادة الله عندها وسيلة إلى عبادتها ووسائل الشرك عرمة لانها تؤدى إلى الشرك

- (١) قوله (في الصحيح) أي الصحيحين (عن عائشة رضي الله عنها أن أم سلمة ) وهي هند بفت أبي أمية بن المغيرة بن عمرو بن مخزوم القرشية المخزوميسة تزوجها رسول الله يَرْفِيُ بقد أبي سلمة سنة أربع وقيل اللث وكانت قد هاجرت مع أبي سلمة إلى أرض الحبشة ، وفي الصحيحين أن أم سلمة وأم حبيبة ذكرتا ذلك لرسول الله عَرِّلِيَّةٍ، توفيت سنة اثنتين وستين .
- (۲) قوله ( ذكرت لرسول الله عَلِيَّةِ ) والـكنيسة بفتح الـكاف وكسر النون معبد النصارى وما فيها من الصور
  - (٣) قوله (فقال: أو لئك )بكسر الكاف خطاب للمرأة
- (٤) يُحْوِلِه ( إذا مات فيهم الرجل الصاخ أو العبد الصالح ) هــذا والله أعلم بشك من أحد رواة الحديث هل قال النبي يُطَلِقُهُ هذا أو هذا . وفيــه التحرى في الرواية والرواية بالمعنى قاله في الشرح
- (ه) قوله ( بنوا على قبره مسجداً ) أى موضعاً للصلاة ( وصوروا فيه تلك الصور ) والإشارة إلى ما ذكرت أم سلسة وأم حبيبة من التصاوير التى فى السكنيسة .
- (٦) قَوْلِه (أولئك شرار الخلق عند الله) وفيه ما ذكر الرسول سَلِينَ فيمن =

## وفتنة التمـــاثيل(``

## ولهما عنها (٢٠ قالت: لما نزِلَ برسول الله ﷺ طَفِقَ يَطْرُحُ خميصة

= بنى مسجداً ميمبدانة فيه عند قبر رجل صالح ، ولوضحت نية الفاعل والنهى عن التماثيل وغلظ الآمر فى ذلك ، قاله المصنف رحمه الله ، وهذا يقتضى تحريم بناء المساجد على القبور وتصوير الصور لا سياوقد ثبت المعن عليه . قال البيضاوى ولما كانت اليهود والنصارى يسجدون لقبور الانبياء تعظيا لهم ويجعلونها قبلة يتوجهون فى الصلاة نحوها واتخذوها أوثاناً ، لعنهم النبي يمالين ومنع المسلين عن مثل ذلك وإنما كانوا شرار الخلق عند الله لبناء المساجد على القبور ، والتصوير لكونه ذريعة إلى عبادة من بنوا عليه المسجد وصوروا صورته

(۱) قوله (فهؤلاء جمعوا بين الفتنين: فتنة القبور، وفتنة التماثيل) هذا من كلام شيخ الإسلام أحمد بن تيمية رحمه الله ذكره المصنف تنبيها على ما وقع من شدة الفتنة بالقبور والتماثيل، فإن الفتنة بالقبور كالفتنة بالاصنام أو أشد، قاله في فتح المجيد. قال شيخ الإسلام: وهذه العلة التي لاجلها نهى الشارع بيائية عن اتخاذ المساجد على القبور هي التي أوقعت كثيراً من الامم إما في الشرك الاكبر أو فيا دونه من الشرك، فإن النفوس قد أشركت بتماثيل الصالحين وتماثيل يزعمون أنها طلاسم الكواكب ونحو ذلك، فإن الشرك بقبر الرجل الذي يعتقد صلاحه أقرب إلى النفوس من الشرك بخشبة أو حجر، ولهذا تجد أهل الشرك يتضرعون عندها ويخشمون ويعبدون بقلوبهم عبادة لا يفعلونها في الصلاة عندها والدعاء ما لا يرجونه في المساجد، فلاجل هذه المفسدة حيم الصلاة عندها والدعاء ما لا يرجونه في المساجد، فلاجل هذه المفسدة حيم البي يتاتي مادتها حتى نهى عن الصلاة في المساجد، فالمجود منبركا بالصلاة في تلك البقعة، فهذا عين المحادة قه ولرسوله، والمخالفة لدينه، وابتداع دين لم يأذن به المقعة، المخصا

(۲) قوله ( ولهما) أى البخارى ومسلم ( عنها ) أى عن عائشة رضى الله عنها قالت لما نزل برسول الله علي بضم النون وكسر الزاى أى نزل به ملك الموت =

له على وجهه فإذا أغْتَمَّ بها كَشَفَها ، فقال وهو كذلك « لعنهُ الله على وجهه فإذا أغْتَمَّ بها كَشَفَها ، فقال وهو كذلك « لعنهُ الله على اليهود والنصارى اتَّخَذوا قبورَ أنبيائهم مَساجد ('' ) يُعَذِّرُ ما صنعوا ('') ، ولولا ذلك أُبْرِزَ قبرُه ('' ) ، غير أنه خُشى أن يُتَّخَذ مسجداً ('' أخرجاه .

= والملائكة السكرام لقبض روحه الشريفة (طفق) بكسر الفاء أى جعل (يطرح خيصة له على وجهه ) والخيصة كساء له أعلام فإذا اغتم بها كشفها عن وجهه ) . وفيه ما بلى به بالتي من شدة النزع. قاله المصنف.

- (۱) قوله (فقال وهو كذلك لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد) وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة وهذا يبين أن من فعـل. مثل ذلك حل عليه من اللعنة ما حل على اليهود والنصارى
- (۲) وقوله ( يحذر ما صنعوا ) والظاهر أن هذا مدرج في الحديث من كلام عائشة رضى الله عنها لانها فهمت من قول النبي باللغ ذلك تحذير أمته عن أن يفعلوا هذا الصنيع الذي كانت تفعله اليهود والنصاري معه ومع الصالحين من أمته . وهذا الذي لعن رسول الله باللغ فاعله تحذيراً لامته أن يفعلوه معه ومع الصالحين من أمته قد فعله الخلق الكثير من متأخري هذه الامة واعتقدوه قربة من القربات ، وهو من أعظم السيئات والمنكرات وما شعروا أن ذلك محادة قد ورسوله
- (٣) قوله (ولولا ذلك ) أى ما كان يحذر من اتخاذ قبره مسجداً ( لابرز قبره ) وجمل مع قبور أصحابه في البقيع
- (٤) قوله (غير أنه خشى أن يتخذ مسجداً ) بفتح الخاء وضمها فعلى الفتح يكون هو الذى خشى ذلك يُؤلِيِّ وأمرهم أن يدفنوه فى المسكان الذى قبض فيسه وعلى رواية الضم يحتمسل أن يكون الصحابة هم الذين خافوا أن يقع ذلك من بعض الآمة فلم يبرزوا قبره

ولمسلم عن جُنْدَب '' بن عبد الله قال: سمعت ُ النبيَّ وَلَيْ اللهُ قبلَ أَن يموتَ بخمسٍ وهو يقول « إنى أَ بْرَأُ إلى الله أنْ يكونَ لى منكم خليلٌ فإنَّ اللهَ قد اتخذَنى خليلًا كما آءَذَ إبراهيمَ خليلًا ، ولو كنتُ مُنَّخِذًا من أمَّتى خليلًا لاتخذتُ أبا بكر خَليكُ

(١) قوله ( ولمسلم عن جندب ) بن سفيان البجلي وينسب إلى جـده صحـابي مشهور مات بعد الستين رضي الله عنه ( قال سممت رسول الله عليه قبل أن يموت بخس ) أى خس ليال ( وهو يقول , إنى أبرأ إلى الله أن يكون لى منكم خليــل فإن الله قد اتخذنى خليلاً كما اتخذ ابراهيم خليلاً ، ) ، والخليل هو المحبوب غاية المحبة . قال في النهاية : الحلة بالضم الصدأةة والمحبة التي تخللت القلب فصارت في ف خلاله أى في باطنه . والخليسل الصديق فعيل بمعنى مفاعل وقد يكون بمعنى مفعول وإنما قال ذلك لان خلته كانت مقصورة على حب الله تعالى فليس لنديره فيها متسع . قال ابن القيم رحمه الله تعالى : الحلة توحيد المحبة ، فالخليل هو الذى توحد حبه لمحبوبه وهي رتبة لا تقبل المشاركة ، ولهذا اختص بها في العـــــالم الحليلان ابراهيم ومحمد صلوات الله وسلامه عليهما . وأما ما يظنه بمض الغالطين من أن المحبة أكمَّل من الخلة وأن إبراهيم خليل الله ومحمد حبيب الله فن جهـله ، فإن المحبة عامة والحلة خاصة وهي نهاية المحبة، وقد أخبر النبي عَالِيٌّ أن الله انخذه خليلا ونني أن يكون له خليل غير ربه مع إخباره بحبه لمَّائشَةَ ولابيها والممر ابن الخطاب رخى الله عنهم ، وأيضاً فإن الله يحب النوابين ويحب المنطهرين ويحب الصابرين وخلته خاصة بالخليلين . وفيـه ما أكرم به ﷺ من الحلة والتصريح بأنها أعلى من المحبة . قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۲) قوله (ولو كنت متخذاً من أمتى خليـلا لاتخذت أبا بكر خليلا) ، وهو عبد الله بن عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب الصديق خليفة رسول الله عليه وأفضل أصحابه بإجماع من يعتد بقوله من أهل العلم ، مات سنة ثلاث عشرة وله ثلاث وستون سنة رضى الله عنه وأرضاه ، وفيـه التصريح بأن الصديق أفضـل الصحابة والإشارة إلى خلافته لان من كانت عبته لشخص أشد كان أولى به من =

# أَلا (١) وإنْ مَنْ كَانَ قَبِلَكُم (٢) كَانُوا يَتَّخِذُونَ قَبُورَ ٱنبيائهِمْ مساجدً ،

= غيره، وقد استخلفه في الصلاة بالناص وغضب لما قيل يصلى بهم عمر في مرضه الذي توفي فيه ، وفيه الرد على الرافضة الذين يبخسون الصديق حقه ، قاله المصنف رحمه الله تعالى ، وهم أعظم المنتسبين إلى القبلة إشراكا بعبادة على وغيره من البشر قاله شيخ الإسلام ، وقد استنبط الإمام مالك وحمه الله كفر الرافضة من القرآن من قوله تعالى في سورة الفتح ( عدرسول الله والذين معه أشداء على المحفار رحماء بينهم ، تراهم ركماً سجداً يبتفون فضلا من الله ورضواناً ، سياهم في وجوههم من أثر السجود ، ذلك مثاهم في التوراة ومثلهم في الإنجيل كزرع اخرج شطأه فآزره فاستغلظ فاستوى على سموقه يعجب الزراع ليغيظ بهم المحفار ) قال من غاظ أصحاب رسول الله يتيالي فهو كافر ذكره ابن كثير في المحفار ) قال من غاظ أصحاب رسول الله يتيالي فهو كافر ذكره ابن كثير في المحفار ) قال من غاظ أصحاب رسول الله يتيالي فهو كافر ذكره ابن كثير في الرد على الطائفتين اللتين هما من شرار أهل البدع بل أخرجهما بعض أهل العمل من الشرك وعبادة القبور وهم أول من بني عليها المساجد ، قاله المصنف رحمه الشرك وعبادة القبور وهم أول من بني عليها المساجد ، قاله المصنف رحمه القدالية تعالى

## (١) قوله (ألا) حرف استفتاح

(۲) قوله ( و إن من كان قبله كم ) يعنى اليهود والنصارى (كانوا يتخذون القبور مساجد ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإنى أنها كم عن ذلك ) . قال بعض أهل العلم : وإنكار الذي يولي صنيعهم هدا يخرج على وجهين : أحدهما أنهم كانوا يسجدون لقبور الآنبياء تعظيما لهم ، والشانى أنهم يجوزون الصلاة فى مدافن الآنبياء والسجود في مقابرهم والتوجه إليها حال الصلاة وعبادة الله مبالغة في تعظيم الآنبياء ، والآول هو الشرك الجلى ، والثانى الحنى ، فلذلك استحقوا اللمن ، انتهى ، وقال شيخ الإسلام : أما بناء المساجد على القبور فقد صرح عامة الطوائف بالنهى عنه الاحاديث في ذلك إلى أن قال : وهذه المساجد المبنية على قبور الآنبياء والصالحين والملوك وغيرهم تتعين إزاانها بهدم أو غيره ، هذا \_

ألا فلا تتَّخِذُوا القُبورَ مساجدَ ، فإنى أنهاكُم عن ذٰلك » فقد نهى عنه في آخر حياته (۱) ثم إنه لَعن \_ وهو في السياق \_ مَن فعلَهُ . والصلاةُ عندها من ذلك . وإن لم يُبنَ مسجد ، وهو مَعنى قولها و خُشى أن يُتَّخَذَ مسجداً » ، فإن الصحابة لم يكونوا لِيَبنُوا حول قبره مسجداً ، وكل مَوضع تُصِدَتِ الصلاةُ فيـــه فقد الشّخِذَ قبره مسجداً ، وكل مَوضع تُصِدَتِ الصلاةُ فيــه فقد الشّخِذَ

<sup>=</sup> مما لا أعلم فيه خلافا بين العلماء المعروفين. وقال ابن القيم رحمه الله : يجب هدم هذه القباب التي بنيت على القبور لانها أسست على معصية الرسول برائح . وقد أفتى جماعة من الشافعية بهدم ما في القرافة من الأبنية منهم ابن الجميزي والظهير الترميني وغيرهما

<sup>(</sup>۱) قوله (فقد نهى عنه فى آخر حياته ) كما فى حديث جندب من قوله :

الا فلا تتخذوا القبور مساجد ، فإنى أنها كم عن ذلك ، ، (ثم إنه لعن وهو في السياق من فعله ) كما فى حديث عائشة من قوله و لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ، والصلاة عندها من ذلك أى من اتخاذها مساجد وإن لم يبن مسجد فيكون المصلى عندها داخلا فى اللعنة ، وهو معنى قولها خشى أن يتخذ مسجداً ، فإن الصحابة لم يكونوا ليبنوا حول قبره مسجداً وكل موضع قصلت الصلاة فيه فقد اتخذ مسجداً بل كل موضع يصلى فيه يسمى مسجداً كما أن أهل الكتاب لم تبح لهم الصلاة إلا فى بيعهم وكنائسهم فأباح الله لهدنه الامة أراد الصلاة حيث كانوا تخفيفا عليهم وتيسيراً ثم خص من جميسع المواضع الحمام والمقبرة والمسكان النجس المتهى . وفيه العبرة فى مبالغته بياتي كيف بين لهم هذا أولا ثم قبل مو ته بخمس قال ما قال ، ثم لما كان فى السياق لم يكتف بما تقدم ونهيه عن فعله عند قبره قبل أن يوجد القبر ، وأنه من سنن اليهود والنصارى فى قبور أنبيائهم ولعنه إياهم على ذلك وأن مراده تحذيره إيانا عن قبره والعلة فى عدم إبرازه وفى معنى اتخاذه مسجداً وأنه قرن بين من اتخذها مساجد وبين من عنه عدم إبرازه وفى معنى اتخاذه مسجداً وأنه قرن بين من اتخذها مساجد وبين من

مسجداً. بلكلُ موضع يُصَلَّىٰ فيه يُسَمَّى مسجداً ، كما قال ﷺ « جُعِلَت لِيَ الْارضُ مَسجداً وطَهوراً » •

ولاحمد بسند عبيد عن ابن مسعود رضى الله عنه مرفوعاً إنَّ مِن شِرَارِ الناسِ مَن تُدْرِكُهُمُ الساعةُ وهم أُحياء (٢) ، والذين يَتَخِذُونَ القبورَ مَساجَدُ (٣) » . ورواه أبو حاتم في صحيحه .

= تقوم عليه الساعة فذكر الذريعة إلى الشرك قبل وقوعه مع خاتمته قاله المصنف رحمه الله تعالى . قال ابن القيم رحمه الله : وبالجلة فن له معرفة بالشرك وأسبابه وذرائعه وفهم عن الرسول بالله مقاصده جزم جزما لا يحتمل النقيض أن هذه المبالغة واللمن والنهى بصيغتيه ، صيغة لا تفعلوا ، وصيغة : إنى أنهاكم ، ليس لاجل النجاسة بل هو لاجل نجاسة الشرك اللاحقة من عصاه وارتكب ما عنه نهاه واتبع هواه ولم يخش ربه ولا مولاه وقل نصيبه ، أو عدم من تحقيق : لا إله إلا الله فإن هذا وأمثاله من النبي بالله صيانة لحى التوحيد أن يلحقه الشرك ويفشاه وتجريد له وغضب له به أن يعدل به سواه فأبى المشركون إلا معصية لامره وارتكابا لنهيه وغرهم الشيطان بأن هذا تعظيم لقبور المشايخ والصالحين وكما كنتم أشد لها تعظيم وأشد فيهم غلوا كنتم بقربهم أسعد ومن أعدائهم أبعد ولممرو الله من هذا الباب بعينه دخل الشيطان على هباد يغوث ويعوق وقسرا ودخل على عباد الاصنام منذ كانوا إلى يوم القيامة

- (۱) قوله ( ولاحمد بسند جید عن ابن مسمود رضی الله عنه مرفوعا ، إن من شرار الناس ، ) بكسر الشين جمع شرير
- (۲) قوله (من تدركهم الساعة وهم أحياء ) أى مقدماتها كخروج الدابة وطلوع الشمس من مغربها وبعد ذلك ينفخ في الصور تفخة الفزع
- (٣) قوله ( والذين يتخذون القبور مساجد) بالصلاة عندها وإليها وبناء المساجد عليها (وراه أبو حاتم في صحيحه )

#### ۲۱ - باب

# ما جاء أن الغُلُوَّ فى قبور الصالحين يُصَيِّرُها أُوثاناً تُعْبَدُ من دُونِ الله'''

(١) قَوْلِه ( باب ما جاء أن الغلو في فبور الصالحين يصيرها أوثماناً تعبد من دون الله ) الغلو هو بماوزة الحد فى التعظيم بالقول والفعل والاعتقاد (روى مالك في الموطأ أن رسول الله عليه قال واللهم لا تجعل قبرى وثناً يعبد ، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبورً أنببائهم مساجد ، ) مالك هو الإمام أبو عبد الله مالك بن أنس بن مالك الأصبحي المدنى إمام دار الهجرة وأحـد الأتمة الاربعة وأحد المتقنين للحديث حتى قال البخارى أصح الاسانيد مالك عن نافع عن ابن عمر . حكى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية إجماع أهل الإسلام الخياص منهم والعمام على تعظيمه وقال : بل لم يكن فى وقته مثمله ، وقد روى الترمذى وغيره عن النبي عَلِيُّ أنه قال : يوشك أن يضرب الناس من أكباد الإبل في طلب العلم فلا يجدون أعلم من عالم المدينة ، قال غير واحد كانوا يرونه مالك بن أنس مات سنة تسع وسبِّمين ومائة ، وكان مولده سنة ثلاث وتسعين وقيــل أربع وتسمين ، قال الواقدى بلغ تسمين سنة . وهذا الحديث رواه مالك فى الموطأ مرسلا عن زيد بن أسلم عن مطاء بن يسار ، ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه عن ابن عجلان عن زيد بن أسلم به ولم يذكر عطاء ، ورواه البزار عن زيد عن عطاء عن أبي سعيد الخدري مرفوعا وله شاهد عند الإمام أحمد بسنده عن سهيل بن أبي صالح عن أبي هريرة رفعه و اللهم لا تجمل قبرى وثناً ، لعن الله قوما اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد ، وفي القرى للطبرى المالكي عن مالك أنه كره أن يقول زرت قبر النبي مِتَالِيَّةٍ وعلل ذلك بقوله مِتَالِيَّةٍ ﴿ اللَّهُمُ لَا تَجْعُلُ قَبْرِى وَثَنَّا يَعْبُدُ ﴾ الحديث . كره إضافة هذا اللفظ إلى القبر لئلا يقع التشبه بفعل أولئك سداً للذريمة ، وقد ذكروا في أسباب كراهته لذلك أن هذا اللفظ قد صار كثير من الناس يريدون به الزيارة البدعية الشركية وهي قصد الميت لسؤاله ودعائه والرغبة إليه في قضاء الجوائج وغير ذلك بما يفعله كثير من الناس ، فهم يعنون ملفظ الزيارة مثل هذا وهذا ليس بمشروع

رَوى مالكُ فى الْمُوطَّا : أن رسول الله مَيَّظِيَّةِ قال : « اللَّهُمَّ لا تَجعلْ قبرِى وَثَنَا كُيغَبَدُ وَا شَتَدَّ غضبُ اللهِ على قَوْم إنَّخَذُ وا قبورَ أنبيائهم مَساجِد »

ودعى بأن لا يجعل القبر الذى قد ضه وثمّا من الأوثمان فأجاب رب العـــالمين دعاءه وأحاطه بثلاثة الجدران حتى غدي أرجاؤه بدعائه فى عزة وحماية وصيان

وقوله (اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبياتهم مساجد) هذا الوعيد يدل على تحريم البناء على القبور وتحريم الصلاة عندها وأن ذلك من الكبائر. وفي الحديث تفسير الاوثان وتفسير العبادة وأنه بالله لم يستمذ إلا بما يخاف وقوعه وقرن بهذا اتخاذ قبور الانبياء مساجد وذكر شدة الغضب من الله، قاله المصنف رحمه الله. وقد عظمت الفتنة بتعظيم القبور وعبادتها كما قال ابن مسعود: كيف أنتم إذا لبستكم فتنة يهرم فيها الكبير وينشأ فيها الصغير، تجرى على الناس بتخذونها سنة إذا غيرت قبل غيرت السنة، ولحنوف الفتنة نهى عمر رضي الله عنه يتخذونها سنة إذا غيرت قبل غيرت السنة، ولحنوف الفتنة نهى عمر رضي الله عنه بتخذونها سنة إذا غيرت قبل غيرت السنة، ولحنوف الفتنة نهى عمر رضي الله عنه بتخذونها سنة إذا غيرت قبل غيرت السنة والمنون الفتنة نهى عمر وضي الله عنه الهر النفيد

=عن تتبع آثار النبي ملكي قال ابزوضاح سمعت عيسى بن يونسيقول :أمر عمر رضى الله عنه بقطع الشجرة التي بويع تحتها النبي بالله الناس كانوا يذهبون فيصلون تحتها فخاف عليهم الفتنة ، وقال المعرورُ بن سُويد : صليت مع عمر رضى الله عنه بطريق مكة صلاة الصبح ثم رأى الناس يذهبون مذاهب فقال: أين يذهب هؤلاء ؟ فقيل: يا أمير المؤمنين مسجد صلى فيه رسول الله عليَّةٍ فهم يصلون فيه ، فقال: إنما هلك من كان قبلكم بمثل هذا ، كانو ا يتبعون آثمار أنبياتهم ويتخذونها كنائس وبيع ، فن أدركته الصلاة فى هذه المساجد فليصل ومن لا فاليمض ولا يتعمدها . وفي مفازي ان اسحق من زبادات يونس بن مكير عن أبي خلدة خالد بن دينار حدثنا أبو العالمة قال: لما فتحنا تستر وجدنا في بيت مال الهرمزان سريراً عليه رجل منت عند رأسه مصحف فأخذنا المصحف فحملناه إلى عَمِرَ فَدَعَى كَعَبّاً فَنَسَخُهُ بَالْمُرْبِيَّةُ فَأَنَا أُولَ رَجّلَ قَرّاًهُ مِنَ الْعَرْبِ قَرآنه مثل ما أقرأ القرآن ، فقلت لأبي العالية : ما كان فيه ؟ قال : سيرتـنكم وأموركم ولحون كلامكم وما هو كائن بعد . قلت : فما صنعتم بالرجل؟ قال : حفرنا له بالنهار ثلاثة عشر قبرا متفرقة فلما كان الليل دفتاه وسوينا القبور كلها لنعميه على الناس لاينبشونه قلت : وما يرجون منه ؟ قال : كانت السهاء إذا حبست عنهم برزوا بسريره فيمطرون ، فقلت : من كنتم تظنون الرجل؟ قال : رجل يفال له دانيال ، فقلت : منذكم وجدتموه مات؟ قالُ : منذ ثلاثمائة سنة . قلت : ما كان تغير منه شيء؟ فقال : لا ، إلا شعيرات من قفاه ، إن لحوم الانبياء لا تبليها الارض . قال ابن القيم رحمه الله تعالى ففي هذه القصة ما فعله المهاجرون والانصار رضي الله عنهم من تعمية قبره لئلا يفتتن به ولم يبرزوه الدعاء عنده والتبرك به ولو ظفر به المتأخرون لجالدوا عليه بالسيوف ولعبدوه من دون الله

قوله ( ولابن جرير ) وهو إمام المفسرين محمد بن جرير بن يزيدالطبرى أبو جمفر صاحب النفسير والتاريخ وتفسيره أجل التفاسير وأحسنها ، قال ابن خزيمة لا أعلم على الارض أعلم منه ، ولد سنة مائتين وأربعة وعشرين ومات ليومين بقيا من شوال سنة ثلاثمائة وعشر

(١) قَوْلِه ( بسنده عن سفيان ) الظاهر أنه ابن سميد الثورى أبو عبد الله =

عن منصور (''عن ُمجاهد (''﴿ أَفَرَأَيْهُ اللَّاتَ والعُزَّى ('')﴾. قال: كان يَلُتُ لهمُ السَّوِيقَ ، فاتَ ، فعَكَفُوا على قبرٍهِ . وكذا قال آبو الجُوزاء ('' عن ابنِ عباس ('' كان يَلُتُ السّوِيق للحاج

\_الـكوفى الله حافظ فقيه إمام عابد كان له أنباع يتفقهون على مذهبه ، مات سنة إحدى وستين ومائة وله أربع وستون سنة

- (۱) هَجِله ( عن منصور ) هو ابن المعتمر بن عبد الله السلمى ثقة ثبت فقيه مات سنة اتمنتين وثلاثين ومائة
- (۲) قوله (عن بجاهد) وهو ابن جبر بالجيم والموحدة، أبو الحجاج المخزومى مولاهم المسكى ثقة إمام فى النفسير أخذ عن ابن عباس وغيره رضى الله عنهم ، مات سنة أربع ومائة، قاله يحيى القطان، وقال ابن حبان مات سنة اثنتين أو ثلاث ومائة وهو ساجد وولد سنة إحدى وعشرين فى خلافة عمر رضى الله عنه
- (٣) قوله (أفرأيتم اللات والعزى) قال كان يلت لهم السويق فمات فعكفوا على قبره ) وفى رواية فيطعم من يمر به من الناس فلما مات عبدوه ، وقالوا : هو اللات ، رواه سعيد بن منصور . وقد قيل إنه صرمة بن غنم ، قاله فى الشرح
- (٤) قوله (وكذا قال أبو الجوزاء) وهو أوس بن عبد الله الربعى بفتح الراء والباء، مات سنة ثلاث وثمانين (عن ابن عباس كان يلت السويق اللحاج) وهذا الآثر رواه البخارى في صحيحه . والشاهد منه الترجمة أنهم غلوا فيه لآجل صلاحه واتخذوه وثنا بتعظيمه وعبادته وصار من أكبر أوثان أهل الجاهلية وفيه معرفة صفة عبدادة اللات التي هي من أكبر الآوثان ، ومعرفة أنه قبر رجل صالح ، وأنه اسم صاحب القبر ، وذكر معني التسمية قاله المصنف رحمه القد تعالى
- (ه) قوله (وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال : لعن رسول الله على أرائرات القبور) ـ أى من الفساء ـ والمتخذين عليها المساجد والسرج ، رواه أهل السنن) وهذا يدل على تحريم زيارة القبور عليهن كما هو مذهب أحمد وطائفة وقيل فى تعليل ذلك إنه يخرجها إلى الجزع والندب والنياحة ، وحديث ابن عباس

🗻 هذا في إسناده أبو صالحمولي أم هاني وقد ضعفه بمضهم وو ثقه بمضهم ، قال هل بن الله يني عن يح القطان: لم أو أحداً من أصحابنا ترك أبا صالح مولى أم هاني وما السُّمت أحداً من الناس يقول فيه شيئاً ولم يتركه شعبة ولا زائدة ولا عبد الله بن عثمان ، قال ابن معين لا بأس به ولهـذا أخرجه ابن السكن في صحيحه ، انتهى ، من الذهب الإبريز عن الحافظ المزى . وقال شبخ الإسلام : وقد جاء عن الذي عَلَيْنِي مِن طريقين : فعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عِلَيْنِ لمن زوارات القبور ، وذكر حديث ابن عباس ثم قال : رجال هذا ليس رجال هذا فلم يأخذه أحدهما عن الآخر ، وليس في الإسنادين من يتهم بالكذب ، ومشل هذا حجة بلا ريب وهـذا من أجود الحسن الذي شرطه الترمذي ، فإنه جمل الحِسن ما تعددت طرقه و ليس فيها متهم و لا خالفه أحد من الثقات ، هذا لو كان عن صاحب واحد ، فيكيف إذا كان هذا رواه عن صاحب وذاك عن آخر ، ويكني في الاحتجاج به رواية أهل السئن له ، ولم يذكر أحد منهم له عـلة ولا معارض له . وقال أيضاً : وما علمنا أحداً من الآئمة استحب لهن زيارة القبور ، . ولا كان النساء على عهد النبي مِلِلَيْهِ وخلفائه الراشدين يخرجن إلى زيارة القبور، ويؤيده ما في الصحيحين أنه نهى النساء عن اتباع الجنائز . والذين رخصوا في الزيارة اعتمدوا على ما روى عن عائشة رضى الله عنها أنهــا زارت قبر أخيها حبـد الرحمن وقالت لو شهدتك ما زرتك . وهـذا يدل على أن الزيارة ليست مستحبة للنساء كما تستحب للرجال ، ولو كانت كذلك لاستحبت زيارته سواء شهدته أم لا . وهذا لا حجة فيه لمن قال بالرخصة وهذا السياق لحديث عائشة . رواه الترمذي من رواية عبـد الله بن أبي مليكة عنها يخالف سياق الاثر له عن عبد الله بن أبى مليسكة أيضاً أن عائشة رضى الله عنها أقبلت ذات يوم من المقابر فقلت لها يا أم المؤمنين أليس نهى رسول الله مِرْكَ عن زيارة القبور ؟ قالت : لعم ، نهى عن زيارة القبور . ثم أمر بزيارتها . ولا حجة في حديث عائشة فإن المحتج عليها احتج بالنهى العام فدفعت بأن ذلك منسوخ ولم يذكر لها المحتج عليها النهي الخاص بالنساء الذي فيه لعنهن على الزيارة ، يبين ذلك قولها أمر بزيارتها ، فهذا ببين أنه أمر بها أمراً يقتضي الاستحباب ، والاستحباب إنما هو ثابت = وعن ابن عباس رضى الله عهما قال: لَعَنَ رَسُولُ الله عَيَّظَةُ زاراتِ القبورِ والمُتَّحِذينَ عليها المساجدُ والسُّرُجِ. رواه أهل السُّنُنُ (۱).

ذلك كما يفعله الرجال ولم تقل لاخيها لما زرتك ، واللعن صريح في التحريم والخطاب بالأول في قوله : فزوروها لم يتناول النساء فلا يدخلن في الحكم الناسخ، والعام إذا عرف أنه بعد الخاص لم يكن ناسخًا له عند جمهور العلماء، وهو مذهب الشافعي وأحمد في أشهر الروايتين عنه وهو المعروف عند أصحابه فكيف إذا لم يعلم أن هددًا العام بعد الخاص إذ قد يكون قوله لعن رسول الله رَارِاتِ القبورِ بعد إذنه للرجالِ في الزيارة يدل على ذلك أنه قرنه بالمنخذين عليها المساجد والسرج ، ومعلوم أن انخاذ المساجد والسرج المنهى عنه عكم كما دلت عليه الاحاديث الصحيحة وكذلك الآخر . ومن العلماء من يقول التشبيع كذلك ، ويحتج بقوله ﷺ وارجمن مأزورات غير مأجورات ، فإنكن تفتن الحي وتؤذين الميت ، وقولة أفاطمة , أما إنك لو بلغت معهم السكداى لم تدخلي الجنة ، ويؤيده ما في الصحيحين ، أنه نهي النساء عن اتباع الجنائز وفي هـذا الحديث لعن المتخذين على القبور المساجد والسرج وهو من فعمل أهل الكتاب. قال أبو محمد المقدسي: لو صح اتخاذ السرج عليها لم يلمن من فعله لأن فيه تضييماً للمال فى غير فائدة وإفراطاً فى تَعظيم القبور أشبه بتَعظيم الاصنام ، وفيه لمنه ﴿ إِلَيْ وَوَارَاتَ الْفَهُورِ ، وَلَمْنَهُ مِنْ أُسُرُّجُهَا . قاله المُصْنَفُ رُّحُهُ الله .

قوله (رواه أهل السنن) يمنى أبا داود والترمذى وابن ماجه ولم يروه النسائى قاله فى الشرح . قال ابن القيم رحمه الله : اتخاذها مساجد وإيقاد السرج عليها من السكبائر . وقال محمد بن إسماعيل الصنعائى فى تطهير الاعتقاد : فإن هدده القباب والمشاهد النى صارت أعظم ذريعة للشرك والإلحاد وأكبر وسيسلة إلى هدم الإسلام وخراب بغيانه غالب بل كل من يعمرها هم الملوك والسلاطين والرؤساء والولاة إما على قريب لهم أو على من يحسنون الظن به من فاضل أو عالم أو صوفى \_

#### ۲۲ - بایب

### ما جاء في حماية المصطنى وَ جنابَ التوحيد وسدِّه كل طريق يُوصل إلى الشرك<sup>(۱)</sup>

وقولِ الله تعـالى ﴿ لَقَد جَاءَكُمُ رَسُولٌ من أَنفُسِكُم ﴿ لَهُ لِللَّهُ اللَّهُ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴿ اللَّهُ

ي أو فقير أو شيخ كبير ويزوره الناس الذين يعرفونه زيارة الأموات من دون توسل ولا هتف باسمه ، بل يدعون له ويستغفرون حتى ينقرض من يعرفه أو أكثرهم فيأتى من بعدهم فيجد قبراً قد شيد عليه البناء وسرجت عليه الشموع وفرش بالفراش الفاخر وأرخيت عليه الستور وألقيت عليه الاوراد والرهور فيعتقد أن ذلك لنفع أو دفع ضر وتأتيه السدنة يكذبون على الميت بأنه فعلل وفعل ، وأنزل بفلان الضر وبفلان النفع حتى يغرسوا في جبلته كل باطل والامر ما عبت في الاحاديث النبوية من أمن من أسرج على القبور وكتب عليها وبني عليها ، وأحاديث ذلك واسعة معروفة ، فإن ذلك في نفسه منهى عنه ، ثم هو ذريعة إلى مفسدة عظيمة ، انتهى .

- (۱) قوله ( باب ماجاء في حماية المصطفى برائي جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك ) . الجناب هو الجانب ، قاله في الشرح ، ذكر الشيخ هذه الترجمة في بيان أن النبي برائيل حي جا نب التوحيد من شرك يبطله أو بدعة تقدح فيه أو معصية تنقصه حرصاً على أمته وخوفاً عليهم أن يقموا فيا وقع فيه من قبلهم من الآمم ، فلم يترك طريقاً ولا وسيلة نؤدى إلى الشرك إلا نهى عنها وحذرهم منها ، منها تعظيم القبور والغلو في أصحابها وبناء المساجد عليها وإسراجها والعكوف والمجاورة عندها و تحزى الصلاة والدعاء والصدقة عندها لا سيا قبره الشريف فصلوات الله وسلامه عليه .
- (۱) قوله (وقول افته تعالى: ﴿لقد جاءكم رسول من أنفسكم ﴾) يقول تعالى عتناً على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولا من أنفسهم أى من جنسهم وعلى لغتهم كا قال إبراهيم عليه السلام ﴿ ربنا وابعث فيهم رسولا منهم ﴾ وقال تعالى ﴿ لقد ==

عزيز معليه ما عَنِتم (''حَرِيصُ عليكم '') الآية عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عَيْنِينَ « لا تجعلوا بُيُوتكم تُعبوراً ('')

= مَنَّ الله على المؤمنين إذ بعث فهم رسو لا من أنفسهم ﴾ . قال سفيان بن عيينة عن جعفر بن محمد عن أبيه ﴿ لقد جاءكم رسول من أنفسكم ﴾ قال لم يصبه شيء من ولادة الجاهلية .

- (١) وقوله (عزيز عليه ما عنتم ) أى يعز عليه الشيء الذي يعنت أمته ويشق عليها ، ولذا جاء في الحديث عنه عليه و بعثت بالحنيفية السمحة ، وفي الصحيح و إن هذا الدين يسر ، .
- (۲) وقوله (حريص عليكم) أى على هدايتكم ووصول النفع الدنيوى والآخروى إليكم، وهذا هو الشاهد من الآية الترجمة، وروى الطبرانى بسند جيد عن أبي ذر رضى الله عنسه قال: تركنا رسول الله بهلي وما طائر يقلب جناحيه فى الهوى إلا وهو يذكر لنا فيه علماً، وقال بهلي ، ما بقى شىء يقرّب من الجنة ويباهد من النار إلا وقد بينته لكم،

وقوله (بالمؤمنين رؤوف رحيم) أى المؤمنين به ، فحرصه على الهداية عام لجميع الامة ، ورأفته ورحمته عاصة بالمؤمنين به ، قال أبو عبيدة : الرأفة أرق الرحمة ، وفيه معرفة تفسير آية براءة وإبعاد أمته عن هـذا الحي غاية البعد ، وذكر حرصه علينا ورأفته ورحمته قاله المصنف رحمه الله .

(٣) قول (وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله كالله و لا تجملوا بيوتكم قبوراً ،). قال شيخ الإسلام أى لا تمطلوها من الصلاة فيها والدعاء والقراءة فتسكون بمنزلة القبور ، فأمر بتحرى العبادة في البيوت ونهى عن تحريها عند القبور عكس ما يفعله المشركون من النصارى ومن تشبه بهم من هذه الامة عن يدعى الإسلام ، وفي الصحيحين عن ابن عمر رضى الله هنهما و لا تجعلوا بيوتكم مقابر ، فإن الشيطان يفر من البيت الذي يسمع سورة البقرة تقرأ فيه ، وفيه الحث على النافلة في البيت ، وأنه متقرر عندهم أنه لا يصلى في المقبرة ، قاله المصنف

ولا تجعلُوا قَبرِي عيــدا () ، وصلُّوا على فإنَّ صلاتَكُم تَبلُغُني حيثُ كنتم () » رواه أبو داود بإسنادٍ حسن ورواته ثقات ٍ .

(۱) قوله (ولا تجعلوا قبرى عيداً) وهذا هو الشاهد من الحديث الترجمة وفيه نهيه عن زيارة قبره على وجه مخصوص مع أن زيارته من أفضل الاعمال ، ونهيه عن الإكثار من الزيارة وتعليله ذلك بأن صلاة الرجل وسلامه عليه يبلغه وإن بعد فلا حاجة إلى ما يتوهمه من أراد القرب ، وكونه تعرض عليسه فى البرزخ أعمال أمته فى الصلاة والسلام عليه . قاله المصنف رحمه الله . قال شيخ الإسلام: العيد اسم لما يمود من الاجتماع العام على وجه معتاد عائد ، إما بعود السنة أو بعود الاسبوع أو الشهر ونحو ذلك . وقال ابن القيم : العيد ما يعتاد بحيثه وقصده من زمان ومكان مأخوذ من المعاودة والاعتياد ، فإذا كان اسما للكان فهو الذى يقصد فيسه الاجتماع وانتيابه للعبادة أو لغيرها كما أن المسجد الحرام ومنى ومزدلفة وعرفة والمشاعر جعلها الله عيداً للحنفاء ومثابة كما جعل أيام العيد وعوض الحنفاء منها عيد الفطر وعيد النحر وأيام منى ، كما عوضهم عن أعياد وعوض الحنفاء منها عيد الفطر وعيد النحر وأيام منى ، كما عوضهم عن أعياد المشركين المحكمة ومنى ومزدلفة وعرفة والمشاعر

(۲) وقوله (وصلوا على ، فإن صلاتكم تبلغنى حيث كنتم ) يشير إلى أن ما ينالنى منسكم من الصلاة والسلام يحصل مع قربكم من قبرى وبعدكم فلا حاجة لسكم إلى اتخاذه عيداً ، قاله شبخ الإسلام رحمه الله . وهذا الحديث رواه أبو داود وغيره من حديث عبد الله بن نافع الصائغ . قال أخبرنى ابن أبى ذئب عن سعيد المقبرى عن أبي هريرة فذكره (ورواته ثقات) مشاهير لكن عبد الله ابن نافع قال فيه أبو حاتم ليس بالحافظ تعرف وتنكر ، وقال ابن معين هو ثقة ، وقال أبو زرعة لا بأس به ، قال شيخ الإسلام : ومثل هذا إذا كان لحديثه شواهد علم أن محفوظ وهذا له شواهد متعددة . وقال الحافظ محمد بن عبد الهادى : هو حديث حسن جيد الإسناد وله شواهد يرتق بها إلى درجة الصحة .

وعن على بن الحسين '' أنه رأى رجلا يجئ إلى فرجة كانت عند قبر النبي عَيِّالِيْهِ فَيَدْخُلُ فيها فَيَدْعو ، فنهاه وقال : أَلَا أُحَدِّنُكُم حديثاً سَمَعْتُه عن أبى عن جَدِّى عن رسول الله عَيِّالِيْهُ قال : « لَا تَتَّخِذُوا

قوله ( إنه رأى رجلا يجى. إلى فرجة ) بضم الفاء وسكون الراء وهى السكوة فى الجدار والخوخة ونحوهما

قوله ( فيدخل فيها فيدءو فنهاه ) وهذا يدل على النهى عن قصد الفبور والمشاهد لآجل الدعاء والصلاة عندها . وقال شيخ الإسلام : ما علمت أحداً رخص فيه لآن ذلك نوع من اتخاذه عيداً . ويدل أيضاً على أن قصد القبر السلام إذا دخل المسجد الصلاة منهى عنه لآن ذلك لم يشرع ، وكره مالك لآهل المدينة كلما دخل إنسان المسجد أن يأتى قبر النبي عليه لآن السلف لم يكونوا يفعلون كلما دخل إنسان المسجد أن يأتى قبر النبي عليه لأن السلف لم يكونوا يفعلون ذلك ، قال : ولن يصلح آخر هذه الآمة إلا ما أصلح أولها . وكان الصحابة والتابعون رضي الله عنهم يأتون إلى مسجد النبي عليه فيصلون ، فإدا قضو الصلاة والسلام عليه عدوا أو خرجوا ولم يكونوا يأتون القبرالسلام الملهم أن الصلاة والسلام عليه عليه المدود الوخر عوا ولم يكونوا يأتون القبرالسلام الملهم أن الصلاة والسلام عليه عليه المدود المواهدة والسلام عليه المدود المواهدة والمواهدة والمواهدة والمواهدة والسلام الملهم المدود المواهدة والسلام عليه المدود المواهدة والمواهدة والمواهد

<sup>(</sup>۱) قوله ( وعن على بن الحسين ) بن على بن أبى طالب المعروف بزين العابدين أفصل التابعين من أهل بيته وأعلمهم رضى الله عنه ، مات سنة الاث وتسعين على الصحيح ، وأبوه الحسين سبط رسول الله براي وريحانه ، حفظ عن النبي براي واستشهد يوم عاشوراء ، سنة إحدى وستين وله ست وخمسون سنة رضى الله عنه (أنه) أى على بن الحسين رأى رجلا يجىء إلى فرجة كانت عند قبر النبي براي فيدخل فيها فيدعو ، فنهاه وقال : ألا أحد المحم حديثاً سمعته من أبى الحسين ) عن جدى على بن أبى طالب (عن رسول الله براي قال : ولا تتخذوا قبرى عيداً ولا بيوت كم قبوراً ، وصلوا على فإن تسليمكم يبلغني أين كنتم ، رواه في المختارة ) هذا الحديث رواه أبو يعلى والقاضي إسماعيل والحدافظ الضياء في المختارة . قال شيخ الإسلام : فانظر إلى هذه السنة كيف غرجها من أهل المدينة وأهل البيت الذين لهم في رسول الله يراي قرب النسب وقرب الدار لانهم إلى ذلك أحوج من غيرهم وكانوا لها أضبط

## قبرى عِيداً ، ولا بُيُونَدَكم تُبوراً ، وصلُّوا على وَإِنَّ تسليمَكم يبلُغُني »

= عند دخول المسجد هو السنة . وأما دخولهم عند قبره للصلاة والسلام عليه هناك أو للصلاة والدعاء فلم يشرعه لهم بل نهاهم عنه في قوله , لا تتخذوا قبرى عبداً وصلوا على فإن صلاتكم تبلغني ، فبين أنَّ الصلاة تصل إليه من بعد وكذلك السلام ، ولعن من اتخذ قبور الانبياء مساجد . وكانت الحجرة فى زمانهم يدخل إليها من الباب ، إذ كانت عائشة رضى الله عنها فيها وبعد ذلك إلى أن بني الحائط الآخر ، وهم مع ذلك التمكن من الوصول إلى قبره لا يدخلون عليه السلام ولا الصلاة ولا الدعاء لانفسهم ولا لغيرهم ولا لسؤال عن حبديث أو علم ولا كان الشيطان يطمع فهم حتى يسمعهم كلاماً أو سلاماً فيظنون أنه هو كلمهم وأفتاهم وبين لهم الاحاديث ، أو أنه قد رد عليهم السلام بصوت من خارج كما طمع الشيطان في غيرهم فأضلهم عند قبره وقبر غيره حتى ظنوا أن صاحب القبر يأمرهم وينهاهم ويحدثهم فى الظاهر وأنه يخرج من القبر فيرونه خارجاً من القبر فيظنون أن نفس أبدان الموتى خرجت تسكلمهم وأن أرواح الموتى تجسدت لهم فرأوها . وقال سعيد بن منصور في سننه : حدثنا عبد العزيز بن محمد أخبرني سميل بن أبي سهيل قال : رآنى الحسن بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب عند قبر النبي عِلْيِجُ فناداني وهو في بيت فاطمة يتعشى فقال: هلم إلى العشاء ، قلت : لا أريده ، قال : مالى رأيتك عنـ د القبر ؟ فقلت : سلبت على النبي بِمُلِّلْةٍ . فقال : إذا دخلت المسجد فسلم ، ثم قال لى : إن رسول الله علي قال ولا تَتَخَذُوا قبرى عيداً ولا تتخذوا بيوتكم قبوراً وصلوا على فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم ، لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبياتهم مساجد ، ما أنتم ومن بألانداس إلا سواء، . والمقصود أن الصحابة رضي الله عهم لم يكونوا يعتادون الصلاة والسلام عليه عند قبره كما يفعله من بعدهم من الخلوف و إنمـا كان بعضهم يأتى من خارج فيسلم عليه إذا قدم من سفر كاكان ابن عمر يفعله ، قال عبيد الله بن عمر عن نافع: كان ابن عمر إذا قدم من سفر أتى قبر النبي سَالِيَّةٍ فقال : السلام عليك يارسول إلله السلام عليك يا أبا بكر السلام عليك يا أبتأه ، ثم ينصرف . قال عبد الله : ما عَمَمُ أَحِداً مِن أَصِحَابُ النِّي بِاللَّهِ عَمَلَ ذَلَكَ إِلَّا إِنْ عَمْرٍ . وهذا يدل على أنه لا 🕳

#### رواه في المختارة .

## ۲۳ - باب

ما جاء أنَّ بعضَ هُذه الْأُمَّةِ رَيْعُبُدُ الْاوْثان (١)

ينقف عند القبرالدعاء إذا سلم كا يفعله كثير . قال شيخ الإسلام : لأن ذلك لم ينقل عن أحد من الصحابة فكان بدعة محضة وفى المبسوط ، قال مالك : لا أرى أن يقف عند قبر النبي برائح والحرن يسلم ويمضى ، ونص أحد أنه يستقبل القبلة ويجعل الحجرة عن يساره لئلا يستدبره ، وبالجلة فقد اتفق الائمة على أنه إذا دعا لا يستقبل القبر ، وتنازعوا هل يستقبله عند السلام أم لا . وفى الحديث دليل على منع شد الرحال إلى قبره برائح وإلى غيره من القبور والمشاهد لان ذلك من اتخاذها أعياداً ، ومن أعظم أسباب الإشراك بأصحابها . وهذ

أفتى فيها شبخ الإسلام بمنع السفر لا بحرد زيارة قبور الانبياء والصالحين ، ومن ونقل فيها اختلاف العلماء ، فن مبيح لذلك كالفزالى وأبي محمد المقدسى ، ومن مافع لذلك كابن بطة وابن عقيل وأبى محمد الجوينى والقاضى عياض . وهو قول الجمهور ، نص عليه مالك ولم يخالفه أحد من الائمة وهو الصواب لما فى الصحيحين عن أبي سعيد عن الذي عليه قال : « لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد : المسجد الحرام ، ومسجدى هذا والمسجد الاقصى ، فإما أن يكون النهى نهيا ، وإما أن يكون النهى فدخل فى النهى شدها لزيارة القبور والمشاهد

قوله (رواه في المختارة) لآبي عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي الحافظ ضياء الدين الحنبلي أحد الآعلام، قال الذهبي: أفني عمره في هذا الشأن مع الدين المتين والورع والفضيلة التامة والإتقان. والمختارة كتاب جمع فيه الآحاديث الجياد الزائدة على الصحيحين وتصحيحه في مختارته خير من تصحيح الحاكم بلا ريب، قاله شيخ الإسلام، مات سنة ثلاث وأربعين وستهائة

(١) قوله ( باب ما جاء أن بعض هـذه الامة يعبد الاوانان ) أراد المصنف

وقول الله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ ('' إلى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِنَ السَّابِ يُونُمِنُونَ بِالْجَبْتِ وِالطَّاغُوتِ ﴾ وقوله تعالى ﴿ قُلْ هَلَ السَّابُ مُنَ المَّذَهِ اللهُ وغَضِبَ أَنْبِنُكُم بِشَرَّ مِنْ ذُلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَ الله (۲) ، مَنْ لَعَنَه اللهُ وغَضِبَ

\_\_ رحمه الله تعالى بهذه الترجمة الرد على عباد القبور الذين يفعلون الشرك ويقولون: إنه لا يقع فى هــذه الآمة المحمدية شرك وهم يقولون لا إله إلا الله محمد رسول الله

(۱) في له ( وقول الله تعالى ألم تر ) يامحمد ( إلى الذين أوتوا قصيباً من الكتاب ) أى أعطوا حظاً من العلم ( يؤمنون بالجبت والطاغوت ) قال عمر بن الحطاب: الجبت : السحر ، والطاغوت : الشيطان ، وكذا قال ابن عباس وأبو العالمية وبحاهد والحسن وغيرهم ، وعن ابن عباس : الجبت الكاهن وعن بحاهد كعب ابن الاشرف قال الجوهرى : الجبت كلمة تقع على الصنم والكاهن والساحر ونحو ذلك

قوله: ويقولون للذي كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا. وروى الإمام أحدعن ابن عباس قاللماقدم كعب بن الاشرف اليهودى مكة قالت قريش ألا ترى إلى هذا الصبى المنبتر من قومه يزعم أنه خير منا ونحن أهل الحجيج وأهل المسدانة والسقاية قال: أنتم خير. فنزل فيهم ﴿ إن شانتك هو الابتر ﴾ وروى ونزل ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذين أو تو الحصيما من السكتاب إلى قوله - قصيرا ﴾ وروى ابن أبى حاتم عن عكرمة نحوه ، وفيه معرفة تفسير آية النساء ومعرفة الإيمان بالجبت والطاغوت في هذا الموضع هل هو اعتقاد قلب أو هو موافقة أصحابها مع بغضها ومعرفة بطلانها وقولهم: إن السكفار الذين يعرفون كفرهم أهدى سبيلا من المؤمنين. ومنها وهي المقصود بالترجمة أن هذا لا بد أن يوجد في هذه من الآية للترجمة . وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة .

(۲) فَوْلِهِ ( وقول الله تعالى : قل هل أنبشكم بشر من ذلك مثوبة عند الله ) قال البغوى : قل يامحمد (هل أنبشكم) أخبركم ( بشر من ذلك ) يعنى قولهم \_\_

عليه وَجَعَلَ منهمُ القِرَدَةَ والخُنازِيرَ وعَبدَ الطَّاعُوتِ ('') وقوله ﴿ قَالَ الذِينَ عَلَبُوا عَلَى أَمْرِهُ ۚ لَنَتَّخِذَنَّ عليهم مُسجدا ('') ﴾

= لم ترأهلدين أقل حظاً في الدنيا والآخرة منكم ولا ديناً شراً من دينكم، فذكر الجواب بلفظ الابتداء وإن لم يكن الابتداء شراً، كقوله ﴿ قَلَ أَفْنَلْبِتُكُم بِشر من ذَلَكُم ؟ ﴾ النار !

وقوله (مثوبة) أى ثوابا وجزاء ، نصب على التفسير

قوله (عند الله؟ من لعنه الله ) أى هو من لعنه الله وغضب عليه يعنى اليهود وجعل منهم القردة إوالجنازير ، فالقردة أصحاب السبت والجنازير كمفاو مائدة عيسى ، وعن على بن أبى طلحة عن ابن عباس أن المسخين كلاهما من أصحاب السبت فشبابهم مسخوا قردة وشيوخهم مسخوا خنازير . وعن ابن مسعود رضى الله عنه قال : سئل رسول الله عليه عن القردة والجنازير هي بما مسخ الله فقال إن الله لم يهلك أمة أو قال لم يمسخ قوما لجعل لهم نسلا ، وإن القردة والجنازير كانت قبل ذلك رواه مسلم

(۱) قوله (وعبد الطاغوت) أى وجعل منهم من عبد الطاغوت أى أطاع الشيطان فيا سول له، وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، وفيه معروفة تفسير الآية ، قاله المصنف رحمه الله تعالى قال شيخ الإسلام فى قوله : وعبد الطاغوت ، الصواب أنه معطوف على ما قبله من الافعال ، أى من لعنه الله وغضب عليه وجعل منهم القردة والخنازير ، ومن عبد الطاغوت ، فهو فعل ماض معطوف على ما قبله من الافعال الماضية ، لمكن الافعال المتقدمة الفاعل فيها هو اسم الله مظهراً ومضمراً ، وهنا الفاعل اسم من عبد الطاغوت وهو الضمير فى عبد ، ولم مظهراً ومضمراً ، وهنا الفاعل اسم من عبد الطاغوت وهو الضمير فى عبد ، ولم مطهراً ومضمراً ، وهنا الفاعل اسم من عبد الطاغوت وهو الضمير فى عبد ، ولم يعد سبحانه لفظ كمن لانه جعل هذه الافعال كلها صفة لصنف واحد وهم اليهود

وقوله (أولئك شر مكانا ) بما تظنون بنا ( وأضل عن سواء السبيل )

(۲) وقوله (قال الذين غلبوا على أمرهم لنتخذن عليهم مسجدا) حكى ابن جرير فى القائلين ذلك قولين أحدهما أنهم المسلمون ، والثانى أنهم المشركون وعلى القولين فهم مذمومون على ذلك لآن النبي بيائج قال ولعن الله اليهو دوالنصارى

عن أبى سعيد () رضى الله عنه أن رسول الله وَ قَالَ : لَنَتْبِعُنَ مَنْ مَنْ كَانْ قَبَلَكُمْ حَذْوَ الْقُذَّةِ بِالْقُذَّةِ ، حتى لو دَخَلوا بُخْرَ ضَبِّ لِدَخَلْنُمُوه () » قالوا : بارسول الله ، اليهود والنصارى ")

= اتخذوا قبور أنبيا ثهم وصالحيهم مساجد يحذر ما صنموا ، رواه البخارى ومسلم . ولما فعلته اليهود والنصارى ولما فعلته اليهود والنصارى ستفعله هذه الآمة . وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة كما فى حديث أبى سعيد الآتى وفيه معرفة تفسير الآية قاله المصنف

- (۱) عَلَى (عن أبي سعيد) سعد بن ما لك بن سنان الآنصاري رضى الله عنه أن رسول الله علقي قال و لتتبعن سنن من كان قبلكم ،) بفتح المهملة وقد تضم والفتح أولى ، قاله المهلب أي : طريق من كان قبلكم (حذو القذة بالقذة ) بنصب حذو على المصدر ، والقذة بضم القاف واحدة الفذذ وهو ريش السهم ، أي لتتبعن طريقهم في كل ما فعلوه وتصبهوهم في ذلك كما تشبه قذة السهم القذة الاخرى ، وبهذا تظهر مناسبة الآيات الترجمة وقد وقع كما أخبر وهو علم من أعلام النبوة
- (٢) قوله (حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه ) وفى حديث آخر دحتى لو كان فيهم من يأتى أمه علانية لـكان فى أمتى من يفعل ذلك ،
- (٣) قوله (قالوا يا رسول الله: اليهود والنصارى؟ قال: فن؟) هو بوفع اليهود خبر مبتدأ محذوف أى : أهم اليهود والنصارى الذين نتبع سننهم؟ و يجوز النصب خعل محذوف تقديره: تعنى

وقوله: فن ؟ استفهام إنسكارى أى فن هم غير أولئك؟ وفي رواية أبي هويرة عند البخارى أنه فسرهم بفارس والروم والتفسير ببعض الاهم لا ينني التفسير بأمة أخرى إذ المقصود التمثيل لا الحصر، قاله في الشرح. قال شيخ الإسلام: وهذا خرج مخرج الحبر والهنم لمن يفعله كما كان يخبر عما يسكون بين يدى الساعة من الاشراط والامور المحرمة

قال: • فن؟ » أخرجاه (١٠ - ولمسلم عن أَوْ بانَ (٢٠ أَن رسول الله

(۱) قوله ( أخرجاه ) أى البخارى ومسلم واللفظ لمسلم ، أخبر بيالية في هذا الحديث أن كل ما وقع من أهل السكتاب بما ذمهم اقه به في هذه الآيات وغيرها لا بد أن يقع جميعه في هذه الآمة ، وهذا هو الشاهد من الحديث الترجمة . وقد وقع كا أخبر بيالية فاتبع كثير من أمته اليهود والنصارى وفارس والروم في ملابسهم ومساكنهم ولفتهم وإقامة شعائرهم في الاديان والاعياد والعادات والحروب وزخرفة المساجد وتعظيم القبور وبناء المساجد عليها حتى عبدوا الاموات واتخذوا الاحبار والرهبان أربابا من دون الله وأعرضوا عن تدبر كتاب الله وسنة رسوله والعمل بهما وأقبلوا على كتب الإلحاد وبجلات الخلاعة والمجوز والمحورات واستاع الآغاني الخليعة والملاهي وغير ذلك بما هو مشاهد والعيان فلا حول ولا قوة إلا باقة

(۲) قوله (ولمسلم عن ثوبان مولى رسول الله عليه ولازمه ونزل الشام بعده ومات بحمص سنة أربع وخمسين رضى الله عنه (أن رسول الله عليه قال وإن الله زوى لى الارض فرأيت مشارقها ومغاربها وإن أمتى سيبلغ ملكها ما زوى لى منها ، وأعطيت الكنزين الاحر والابيض وإنى سألت ربى لامتى أن لا يهلكها بسنة بعامة وأن لا يسلط عليهم عدوا من سوى أنفسم فيستبيح بيضتهم ، وأن ربى قال : يا محمد إذا قضيت قضاء فانه لا يرد وإنى أعطيتك لامتك أن لا أهلكها بسنة بعامة وأن لا أسلط عليهم عدوا من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم ولو اجتمع عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضا ويسي بعضهم بعضا ، ورواه البرقاني في صحيحه وزاد : « وإنما أخاف على أمتى الائمة بعضهم بعضا ، ورواه البرقاني في صحيحه وزاد : « وإنما أخاف على أمتى الائمة المضلين وإذا وقع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيامة ، ولا تقوم الساعة حتى يلحق حى من أمتى بالمشركين ، وحتى تعبدفاتم من أمتى الاثبين لا نبي بعدى ولا تزال أمتى ثلاثون كذابون كلهم يزعم أنه نبي وأنما خاتم النبيين لا نبي بعدى ولا تزال طائفة من أمتى على الحق منصورة لا يضرهم من خدلهم ولا من خالفهم حتى يأتى أمر اقه تبارك وتعالى ، ) وهذا الحديث رواه أيضا أبو داود فى سنه وابن ماجه بالزيادة التي ذكرها المصنف قاله فى فتم الجيد

وَيُكِنِّذُ قال « إِنَّ اللهَ زَوَى لِىَ الْارضَ فَرَأَيتُ مُشَارِقُهَا وَمَغَارِبُهَا ، وَأَعْطَيتُ الْـكَنْزَينِ : وَإِنْ شَالُتُ مُلْـكُهَا مَا زُوِى لَى مَنْهَا . وأُعْطَيتُ الْـكَنْزَينِ : الآخرَ والآييض . وإنى سألتُ ربى لائتى أن لا يُبْلِـكُها بسَنَةٍ

قوله (إن اقد زوى لى الأرض) قال التوربشتى : زويت الشيء جمعته وقبضته ، يريد تقريب البعيد منها حتى اطلع عليه اطلاعه على القريب ، وحاصله أنه طوى له الأرض وجملها بجموعة كهيئة كف في مرآة نيظرة ، قال الطبي جمها لى حتى أبصرت ما تملكه أمتى من أقصى المشارق والمغارب منها

قوله (وإن ملك أمتى سيبلغ ما زوى لى منها). قال القرطبي: وهذا الحبر قد وجد عبره كما قال علي وكان ذلك من دلاتل نبوته، وذلك أن ملك أمته اتسع إلى أن بلغ أقصى طنجة بالنون والجيم الذى هو منتهى عمارة المغرب إلى أقصى المشرق مما وراء خراسان والنهر وكثير من بلاد السند والهند والصين، ولم يتسع ذلك الاتساع من جهة الجنوب والشمال ، ولذا لم يذكر عليه السلام أنه أريه ولا أخبر أن ملك أمته يبلغه

قوله ( ما زوى لى منها ) يحتمل أن يكون مبنيا للفاعل وأن يكون مبنيا للفعول. وفيه إخباره بأن الله زوى له المشارق والمفارب ، وأخبر بمعنى ذلك فوقع كما أخبر بخلاف الجنوب والشمال قاله المصنف

قوله (وأعطيت المكنزين الأحر والابيض) قال القرطي، يعنى بهما كنز كسرى وهو ملك الفرس وكنز قيصر وهو ملك الروم وقصورهما وبلادهما، وقد قال بالله والذى نفسى بيده لتنفقن كنوزهما في سبيل آلله ، وعبر بالآحر عن كنز قيصر لآن الغالب عنده كان الذهب ، وبالابيض عن كنز كسرى لآن الغالب عنده كان الجوهر والفضة ، وفيه إخباره بأنه أعطى المكنزين فوقع كا أخبر . قاله المصنف رحمه الله ، وقد وجد ذلك في خلافة عمر فإنه سيق إليه تاج كسرى وحليته وما كان في بيوت أمواله وجميع ما حوته بملكته على سعتها وعظمتها ، وكذلك فعل الله بقيصر ، وكان النبي بالله في حياته قال لسراقة بن ما الله المدلى و كيف بك يا سراق إذا وضع تاج كسرى على رأسك على على رأسك على رأسك على رأسك على رأسك على رأسك على رأسك على رأ

بعامّة ، وأن لا يُسلّط عليهم عَدُرًا مِن سِوَى أنفسهم ، فيَستَبيح بَيْضَتَهُم . وإنَّ ربى قال : يا محمد ، إنى إذا قَضَيْتُ قضاء فإنه لا يُرَدُّ ، وإنى أعطيتُك لا أَمْتِك أن لا أهلِكهُم بسنة بعامَّة ، وأن لا أُمتلَّط عليهم عَدُرَّل من سوَى أنفُسهم فيستبيح بَيْضَتهم ، ولو اجتمع عليهم عَدُرَّل من سوَى أنفُسهم فيستبيح بَيْضَتهم ، ولو اجتمع

= وسواراه فى يديك ، فلما جىء بهما إلى عمر رضى الله عنه دعى سراقة فألبسها إياه تصديقًا لما أخبر به النبي مِلِيَّةٍ وقال: قل الحد لله الذى نزع تاج كسرى من رأسه وسواريه من يديه وجعلها على أعرابى من بنى مدلج ، وذلك بهز الإسلام وقوته لا بحولنا ولا بقوتنا . ذكر ذلك السميلى فى الروض

قوله (وإنى سألت ربى لامتى أن لا يهلسكها بسنة بعامة ) هكذا ثبت فى أصل المصنف بعامة بالباء وهى رواية صحيحة فى صحيح مسلم وفى بعضها بحذفها . قال القرطبي : كأنها زائدة لان عامة صفة السنة والسنة الجدب الذى يسكون به الهلاك العام

قوله (وأن لا يسلط عليهم عدوا من سوى أنفسهم) أى من غيرهم من الكفار (فيستبيح بيضتهم ) قال الجوهرى بيضة كل شيء حوزته ، وبيضة القوم ساحتهم فيكون معنى الحديث أن الله لا يسلط العدو على كافة المسلمين حتى يستبيح ما حازوه من البلاد والارض ، وقيل بيضتهم معظمهم وجماعتهم وإن قلوا

قوله (وإن ربى قال يا محمد إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد) قال بعضهم إذا حسكت حسكما مبرما نافذا لا يرد بشى ولا يقدر أحد على رده، كما قال برائج ولا رادً لما قضيت.

قوله (وإنى أعطيتك لامتك أن لا أهلكها بسنة بعامة وأن لا أسلط عليهم عدوا من سوى أنفسهم أى من غيرهم من الكفار فيستبيح بيضتهم ولو اجتمع عليهم من بأقطارها) أى من بأقطار الارض وهى جوانبها. وفيه إخباره بإجابة دعوته فى الإثنتين وإخباره بأنه منع الثالثة قاله المصنف رحمه الله. قلت : الثالثة هى أن لا يجعل بأسهم بينهم ولم يذكرها المصنف فلملها سقطت من الناسخ .

وقوله (حتى يكون بعضهم يهلك بعضا ويسي بعضهم بعضا) . الظاهر أن حتى عاطفة أو تسكون لانتهاء الغاية أى أن أمر أمته ينتهى إلى أن يكون بعضهم يهلك بعضا ويسي بعضهم بعضا فاذا وجدت هذه الأوصاف فقد يسلط السكفار على جماعتهم ومعظمهم كما وقع ، فإن هذه الآمة لما جعل الله بأسها بينها تفرقت جماعتهم واشتغل بعضهم ببعض عن جهاد العدو فاستولى على كثير من بلاد المسلمين فلاحول ولا قوة إلا بالله ، وفيه إخباره بإهلاك بعضهم بعضا وسي بعضهم بعضا ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قول (ورواه البرقاني في صحيحه) وهو الحافظ أبو بكر أحمد بن محمد بن غالب الحوارزي الشافعي ولد سنة ست وثلاثين وثلاثمانة ومات سنة خمس وعشرين وأربعائة . قال الخطيب: كان ثبتا ورعاً لم نو في شيوخنا أثبت منه ، عادفاً بالفقه كثير التصانيف صنف مسنداً ضنه ما اشتمل عليه الصحيحان وجمع حديث الثورى وحديث شعبة وطائفة ، ورواه أيضا أبو داود بتمامه عن أبي قلابة عن أبي أسماء عن ثوبان

 و إذا وَقَعَ عليهمُ السيفُ لم يُرْفع إلى يوم القيامة. ولا تقومُ الساعةُ حتى يلحَق حَيْ من أمتى الأوثان

= المنافق بالـكتاب وحـكم الائمة المضلين. رواه الدارى، ولذا قال عبد الله ان المبارك:

وقد يورث النل إدمانها وخــــير لنفسك عصيانها وأحبار سوء ورهبانهــــا رأيت الذنوب تميت الفلوب وترك الذنوب حياة القلوب وهل أفسد الدن إلا الملوك

وقال سفيان بن عيينة وغيره: من فسد من علمائنا ففيه شبه من اليهود ، ومن فسد من عبادنا ففيه شبه من النصارى . وسئل سعيد بن جبير: من أين يهلك الماس ؟ قال: من قبل علمائهم وروى ابن أبى الدنيا عن على رضى الله عنه قال: يأتى على الناس زمان لا ببتى فيه من الإسلام إلا اسمه ولا من القرآن إلا وسمه مساجدهم يومئذ عامرة وهى خراب من الهدى ، علماؤهم شر من تحت أديم الساء منهم خرجت الفتنة وفيهم تعود . وفيه حصره الخوف على أمته من الاحمة المصلين قاله المصنف رحمه الله

قوله (وإذا وقع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيامة) وقد حصل ما أخبر به يَلِكِيم، فإن السيف وقع بقبل الحليفة الراشد عثمان بن عفان رضى الله عنه ولم يرفع ، لكن قد يكثر تارة ويقل أخرى ويكون فى جهة ويرتفع عن أخرى ، وقد يكون شروعا كقتال أهل الإسلام لأهل الشرك ، وقد يكون ظلما وبغياً وفيه إخباره بوقوع السيف وأنه لا يرفع إذا وقع ، قاله المصنف رحمه الله تعالى .

قوله (ولا تقوم الساعة حتى يلحق حى من أمتى بالمشركين) الحى واحد الاحياء وهى القبائل، وفي رواية أبى داود: وحتى يلحق إقبائل من أمتى بالمشركين. والمعنى أنهم يكونون معهم ويرتدون برغبتهم عن أهل الإسلام ويلحقون بأهل الشرك في السكنى والديانة

قوله ( وحتى تعبد فثام من أمتى الأوثان ) بكسر الفاء مهموزا ، الجماعات 😑

عدالكثيرة قاله أبوالسمادات ، وفيرواية أبي داود حتى تعبدقبا ثل من أمتى الارثمان والوثن يطلق على ما قصد بنوع من أنواع العبادة من القبور والمشاهد وغيرها لقول الحليل: ﴿ إِنَّمَا تَعْبِدُونَ مَن دُونَ اللَّهِ أُونَانَا ﴾ . مَعْ قُولُه : ﴿ قَالُوا نَعْبُدُ أصناما فنظل لها عًا كفين ﴾ وقوله ﴿ أَتَعْبِدُونَ مَا تُنْحَنُونَ ﴾ وقولَ النبي يَرْالِيُّهِ و اللهم لا تجعل قبرى وثناً يعبد لم فعلم بهذا أن الوثن يطلق على ما عد من دون الله من القبور والمشاهد والاصنام وغيرها ، وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة . وفيه التصربح بوقوع عبادة الاوثان في هذه الامة في جموع كثيرة والنابيه على مغنى عبادة الاوثان ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . وفيه الرد على عباد القبور الذين ينكرون وقوع الشرك وعبادة الاوثمان فى هذه الامة لجملهم بحقيقة النوحيد وما ينافيه من الشرك والتنديد، وفي الصحيحين عن أبي هر برة رضي الله عنه مرفوعاً . لا تقوم الساعة حتى تضطرب أليات نساء دوس على ذى الخلصة ، قال : وذو الخلصة طاغية دوس التيكانوا يعبدونها في الجاهلية . وروى ان حبان عن معمر قال : إن عليه الآن بيتا مبنيا مناتا ، وفي صحيح مسلم عن عائشة رضى الله عنها مرفوعاً . لايذهب الليل والنهار حتى تعبد اللات والعزى ، قال ابن القم رحمه الله تعالى : المشاهد التي بنيت على القيور والتي اتخذت أوثانا تعبد من دُون الله والاحجار التي تقصد للنبرك والنذر لا يجوز إبقاء شيء منها على وجه الارض مع الفدرة على إزالتها ، وكثير منها بمنزلة اللات والعزى ومناة أو أعظم شركا عندها وبها ، فاتبع هؤ لاء سَنْنُ من كان قبلهم ، وسلـكوا سبيلهم حذو القذة بالفذة ، وغلب الشرك على أكثر النفوس لظهور الجهل وخفاء العلم ، وصار المعروف منكراً والمنكر معروفًا ، والسنة بدعة والبدعة سنة ، وطمست الاعلام ، واشتدت غربة الإسلام، وقل العلماء ، وغلب السفهاء وتفاقم الاس ، واشتد البأس ، وظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدى الناس ، ولـكن لا تزال طائفة من المصابة المحمدية بالحق قائمين ، ولاهل الشرك والبدع مجاهدين إلى أن يرث الله الارض ومن عليها وهو خير الوارثين ، انتهى ملخَّصا . وقد استحكمت العتنة بعبادة الآوثان حتى إنه لا يعرف أحد في هذه القرون المتأخرة أنسكر ما وقع من ذلك ، حتى أقام الله الإمام المجدد شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله فأنكر

## وأنهُ سَيْكُونُ فِي أَمْنَى كَذَّا وِن ثَلَاثُونِ كَامِم يَرْعُمُ أَنَّهُ نَبُّ ،

= ذلك ونهى عنه ودعا الناس إلى أن يعبدوا الله وحده لا شريك له ، فرماه الموك وأتباعهم من علماء الصلال بقوس العداوة ، فأظهره الله بالحبجة وأعز أنصاره ، وبلغت دعوته مشارق الارض ومغاربها ، وانتفع بدعوته السكثير من الناس ، فلله الحد على هذه النعمة العظيمة

قوله (وأنه سيكون في أمتى كمذابون ثلاثون كام يزعم أنه نبي) قال القرطى: وقد جاء عددهم معينا في حديث حذيفة ، قال : قال رسول الله عليه ه يـكون في أمتى كـذا بون دجالون سبع وعشرون ، منهم أربع نسوة ، أخرجه أبو نميم ، وقال : هذا حديث غريب تفرد به معاوية بن هشام ، وحديث ثو بان أصح ، قاله فى فتح المجيد ، قال الحافظ ابن حجر : قد ظهر مصداق ذلك فى زمن النبي ﷺ فخرج مسيلة السكذاب باليمامة والاسود العذبي باليمن ، ثم خرج في خُلافة أبى بكر الصديق طليحة بن خويلد فى بنى أسد بن خزيمة ، وسجاح التميمية فى بنى تميم ، وقتل الاسود قبل أن يموت النبي مِلْلَهُم ، وقتل مسيلة الـكذاب في خلافة أبي بكر الصديق رضى الله عنه ، ويقال إن سجاح تابت ، ثم خرج المختار ابن أبي عبيد الثقني وغلب على الـكوفة في أول خلافة ابن الزبير وأظهر عمية أهل البيت ودعى الناس إلى طلب قتلة الحسين فقتل كثيراً بمن باشر ذلك وأعان عليه فأحبه الناس ثم ادعى النبوة وزعم أن جبريل عليه السلام يأتيه ، ومنهم الحارث الكذاب خرج في خلافة عبد الملك بن مروان فقتل ، وخرج في خلافة بني العباس جماعة وليس المراد بالحديث من ادعى النبوة مطلقا فَإِنهم لا يحصون كَثْرَة لَـكُونَ غَالِبُهُمْ تَنْشَأُ دَعُواهُ عَنْ جَنُونَ أُو سُودًا ، وَإِنَّمَا المراد مِن قامت له شوكة وقد أهلك الله من وقع له منهم ذلك وبق من يلحقه بأصحابه وآخرهم الدجال الأكبر . وفيه إخباره بظهور المتنبئين في هذه الامة فوقع كما أخبر ، والعجب العجاب خروج من يدعى النبوة مثل المختار مع تـكامه بالشهادتين وتصريحه أنه من هذه الامة وأن الرسول حق وأن القرآن حق ، وفيه أن محداً خاتم النبيين ، ومع هذا يصدق في هذا كله مع التضاد الواضح ، وقد خرج المختار فى آخر عصر الصحابة وتبعه **بث**ام كــُثيرة ، قاله المصنف رحمه الله .

وأَنَا عَاتُمُ النبيّين ، لا نبيّ بعدى ، ولا تزالُ طائفة من أمتى على الحقّ منصورةً ، لا يَضُرُهُم مَن خَصِيلًا

قوله (وأنا خاتم الذبيين) قال الحسن: الخاتم الذي ختم به ، يعني آخر النبيين قال تعالى ( ما كان محمد أبا أحد من رجاله ولحكن رسول الله وخاتم الذبيين ) وإنما ينزل عيسى بن مريم في آخر الزمان حاكما بشريعة محمد عليه مصليا إلى قبلته فهو كأحد أمنه بل هو أفضل هذه الآمة ، قال الذي عليه والذي نفسى بيده لينزلن فيكم ابن مريم حكما مقسطا فليكسرن الصليب وليقتلن الخنزير وليضعن الجزية .

قوله (ولا تزال طائفة من أمتى على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم ) قال يزيد بن هارون وأحمد بن حنبل : إن لم يكونو ا أهل الحديث فلا أدرى من هم قال ابن المبارك وعلى ابن المدينى وأحمد بن سنان والبخارى وغيرهم أنهم أهل الحديث وعن ابن المديني رواية هم العرب واستدل برواية من روى هم أهل الغرب وفسر الغرب بالدلو العظيمة لآن العرب هم الذين يستقون بها . قال النروى يجوز أن تسكون الطائفة جماعة متمددة من أنواع المؤمنين مابين شجاع وبصير بالحرب وفقيه وعدث ومفسر وقائم بالآمر بالمعروف والنبى عن المنكر وزاهد وعابد ، ولا يلزم أن يكو نوا مجتمعين في بلد واحد ، بل يجوز اجتماعهم في قطر واحد وافتراقهم في أقطار الارض، ويجوز أن يجتمعوا في البلد الواحد وأن يكونوا في بمض دون بعض منه ، ويجوز إخلاء الارض من بعضهم أولاً فأول إلى أن لا يُبقي إلا فرقة واجدة ببلد واحد فاذا انقرضوا جاء أمر الله ، انتهى ملخصا مع زيادة فيه ، قاله الحافظ ابن حجر . وفيه إخباره ببقاء الطائفة المنصورة والشاّرة بأن الحق لا يزول بالـكلية كا زال فما مضى بل لا تزال عليه طائفة ، والآية العظمى أنهم مع قلتهم لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم وأن ذلك الشرط إلى قيام الساعة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . قال القرطى : وفيه دليل على أن الإجماع حجة لأن الأمـة إذا اجتمعت فقد دخل فيهم الطائفة المنصورة ، واحتج به الإمام أحمد على أن الاجتهاد لا ينقطع ما دامت هذه الطائفة موجودة

#### حتى يأتى أمرُ الله تبارك و تعالى »(١)

(١) قوله (حتى يأتى أمر الله ) الظاهر أن المراد به ماروى من قبض من بتي من المؤمنين بالريح الطيبة ، ووقوع الآيات العظام ، مم لا يبتى إلا شرار الناس ، فعليهم تقوم الساعة . كما روى الحاكم : أن عبد الله بن عمرو قال : لا نقوم الساعة إلا على شرار الحلن هم شر أهل الجاهلية ، فقال عقبة بن عامر لعبد الله: أعلم ما تقول، وأما أنا فسمعت رسول الله عليه يقول و لا تزال عصابة من أمتى يقاتلون على أمر الله ظاهرين لا يضرهم من خالفهم حتى تأتيهم الساعة وهم على ذلك ، قال عبد الله : ويبعث الله ريحاً ريحها ريح المسك ومسها مس الحرير فلا تترك أحداً في قلبه مثقال ذرة من إيمان إلا قبضته ، ثم يبتي شرار الناس فعليهم تقوم الساعة . وعلى هذا فالمراد بقوله في حديث عقبة : وما أشبهه حتى تأتيهم الساعة ساعتهم وهي وقت موتهم بهبرب الريح . ذكره الحافظ ابن حجر . وقد اختلف في محل هذه الطائمة فقال بعضهم : إنها تسكون في بيت المقدس ، كما رواه الطبراني من حديث أبي أمامة : قيل يًا رسول الله أين هم قال . ببيت المقدس ، وقال معاذ بن جبل : هم بالشام وفي كلام الطبرى ما يدل على أنه لا يجب أن تكون في الشام أو في بيت المقدس دائمًا بل قد تكون في موضع آخر في بعض الازمنة قال في الشرح وهذا هو الحق فإنه ليس في الشام منذ أزمان أحد بهذه الصفة بل ليس فيه إلاّ عباد القبور وأهل الفسق وأنواع الفواحش والمنكرات ، ويمتنع أن يكونوا هم الطائمة المنصورة وأيضا فهم منذ أزمان لايقاتلون أحدا من أهل السكفر وإنما بأسهم وقتالهم بيهم انتهى . قلت : ويشهد له الواقع وحال أهل الشام وأهل بيت المقدس فانهم من أزمنة طويلة لا يعرف فيهم من قام بهذا الآمر بعد شيخ الإسلام ابن تيمية وأصحابه فإنهم كانوا في زمانهم على الحق يدعون اليه ويناظرون عليه ويجاهدون فيه ، وقد يجى من أمثالهم بعد بالشام من يقوم مقامهم بالدعوة إلى الحق والتمسك بالسنة واقله على كل شيء قدير ، قاله في فتح

#### ۲۶ – باب ما جاء فی السحر (۱)

= بكل بركة ، قاله ابنالقيم رحمه الله تعالى. وهذا الحديث رواه ، أيضا أبو داود فى سننه وابن ماجه بالزيادة التى ذكرها المصنف رحمه الله . وكل جملة من هذا الحديث علم من أعلام النبوة ، فان كل ما أخبر به النبي يُلِيَّةٍ فى هذا الحديث وقع كا أخبر ، قاله فى فتح المجيد

(١) قوله ( باب ما جاء في السحر ) أي من الوعيد الشديد وأنه كفر . السحر لغة عبارة عما خفي ولطف سببه، ولهذا جاء في الحديث و إن من البيان لسحرًا ، وسمى السحر سحرًا لانه يقع خفيا آخر الليل. وقال أبو محمد المقدسي في الـكاني: السحر عزائم ورقى وعقد يؤثر في القلوب والأبدان فيمرض ويقتل ويفرق بين المرء وزوجه . قال ابن العربي منه ما يفرق بين المرء وزوجه ، ومنه ما يجمع بين المرء وزوجه ، ويسمى النولة وكلاهما كفر . وحقيقته يعني السحر أنه كلام مؤلف يمظم به غير الله تعالى وتنسب اليه فيه المقادير والكائنات انتهى . ولذا جاء في الحديث , ومن سحر فقد أشرك ، ولما كان السحر لايتأتي بدون الشرك سواء كان الشرك أكبر أو أصفر فالاكبر ينافى النوحيد والاصغر ينافى كماله ذكر. المصنف رحمه الله تعالى تحذيراً منه . وقد زعم قوم من الممتزلة وغيرهم أن السحر تخييل لاحقيقة له وهذا ليس بصحيح فإن التخييل إنما هو فى نظر المسحور فهو نائع" عن السحر لا نفس السحر ، ولولا أن السحر حقيقة لم يأمر الله بالاستعادة منه في قوله ﴿ وَمِن شَرَ النِّمَاءَاتِ فِي العقد ﴾ يعني السواحر اللاتي يعقدن السحر وينفثن في عقدُهن ، وعن عائشة رضى الله عنها أن النبي عَلَيْتُ سحر حتى إنه ليخيل اليه أنه يفعل الشيء وما يفعله وأنه قال لها ذات يوم , أتانى ملـكان فجاس أحدهما عند رأسي والآخر عند رجلي فقال : ما وجع الرجل ؟ قال : مطبوب. قال : ومن طبه؟ قال : لبيد بن الاعصم في مشط ومشاقة وفي جف طلعة ذكر في بشر ذروان ، رواه البخارى فالتخييل الذي كان يراه ﷺ ناشي عن السحر الذي في المشط والمشاقة ، وليس هو نفس السحر ولذا لما استخرجه وأتلف ذهب عنه ما يجده من التخسل

وقول الله تعالى ﴿ ولقد عَلِمُوا كُنِ اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فَى الآخِرَةِ مَن خَلَاق ('') ﴾ وقوله ﴿ يُونُمِنُونَ بَالْجِبْتِ والطَّاغُوت ('') قال عمر الجُبْت: السَّحر، والطاغوت: الشيطان. وقال جابر: الطَّواغيت ('') كَمَّان كَان يَنزلُ عليهمُ الشيطانُ ('')، في كل حي واحد ''

<sup>(</sup>۱) قوله (وقول الله تعالى ﴿ ولقد علموا لمن اشتراه ، ماله فى الآخرة من خلاق ﴾ ) أى ولقد علم اليهود الذين استبدلوا السحر عن متابعة الرسل والإيمان بالله ماله فى الآخرة من خلاق ، قال ابن عباس : من نصيب . وقال قتادة : وقد علم أهل السكتاب فيها عهد اليهم أن الساحر لا خلاق له فى الآخرة . وقال الحسن : ليس له دين ، قدلت الآية على تحريم السحر وهو كذاك محرم فى جميع الشرائع لم يبح فى ملة من الملل كها قال تعالى ﴿ ولا يفلح الساحر حيث أتى ﴾ قاله فى الشرح . وفيه معرفة تفسير آية البقرة قاله المصنف رحمه الله . واختلفوا هل يكفر الساحر وهيه ما لا ؟ فذهب طائهة من السلف إلى أنه يكفر ، وبه قال مالك وأبو حنيفة وأحد رحمهم الله تعالى ، قال أصحابه إلا أن يكون سحره بأدوية وتدخين وستى شى يضر رحمهم الله تعالى ، قال الشافمي إذا تعلم السحر قلنا له صف لنا سحرك فإن وصف فلا يرجب السكفر مثل ما اعتقد أهل بابل من النقرب السكوا كب السبعة وأنها تفعل ما يلتمس منها فهو كافر ، وإن كان لا يوجب السكفر فان اعتقد إباحته كفر انتهى

<sup>(</sup>۲) و في له ( تعالى ﴿ يؤمنون بالجبت والطاغوت ﴾ قال عمر: الجبت السحر والطاغوت الشيطان ، رواه ابن أبى حاتم وفيه أن السحر من الجبت ، قاله المصنف وقال جابر بن عبد الله بن عمرو بن حرام الانصارى ثم السلمى بفتحتين صحابى ابن صحابى رضى الله عنهما

<sup>(</sup>٣) قوله ( الطواغيت : كمان ) أراد أن الـكمان من الطواغيت فهو من إفراد المعنى

<sup>(</sup>٤) قوله (كان ينزل عليهم الشيطان) أراد الجنس لا الشيطان الذي هو إبليس خاصة ، بل تنزل عليهم الشياطين و يخاطبو نهم و يخبرو نهم بما يسترقون من السمع (ف=

عن أبى هريرة رضى الله عنه ، أنَّ رسولَ الله عَلَيْنَةِ قال : « اَجْنَدِبُوا السَّبْعَ اللَّهِ بِقَاتِ ، قالوا : يارسولَ اللهِ ، وما هُنَّ ؟ قال :

= كل حى واحد ) قال وهب بن منبه : سألت جابر بن عبدالله عن الطواغيت التى كانوايتحا كمون إليها فقال : إن فى جهينة واحداً وفى أسلم واحداً وفى هلال واحداً وفى كل حى واحد ، وهم كهان كانت تنزل عليهم الشياطين . رواه ابن أبي حاتم ، والحى واحد الاحياء ، وهى القبائل أى فى كل قبيلة كاهن يتحا كمون إليه ويسئلونه عن الغيب ، وكذلك كان الامر قبل مبعث النبي والتي فأبطل الله ذلك بالإسلام ، وحرست السهاء بكثرة الشهب . وفيه معرفة تفسير آية النساء وتفسير الجبت والطاغوت والفرق بينهما ، وأن الطاغوت قد يكون من الجن وقد يكون من المؤلس . قاله المصنف رحمه الله تعالى . ومطابقة أثر جابر للترجمة من جهة أن الساحر طاغوت من الطواغيت إذ كان هذا الاسم يطلق على الكاهن والساحر أولى لانه أشر وأخبث ، قاله فى الشرح

قوله (وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله مَرَافِينَهُ و اجتنبو ا السبع الموبقات ، قالوا يا رسول الله: وما هن ؟ قال: الشرك بالله والسحر وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق وأكل الربا وأكل مال اليتم والتولى يوم الزحف وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات ،

فقوله (اجذنبوا) أبلغ فى النهى من قوله: اتركوا لانه يتضمن الترك والتباعد عنها

وقوله (السبع) لاينفى ما زاد لأنه مفهوم عدد ، ومفهوم العدد إذ خالفه منطوق قدم عليه وقد أخرج الطبرائى واسمعيل القاضى عن ابن عباس أنه قيل له: السكبائر سبع ، قال : هن أكثر من سبع وسبع ، وفى رواية هى إلى السبعين أقرب وفى رواية إلى السبعائة

وقوله ( الموبقات ) أى المهاـكات ، وسميت موبقات لانها تهلك فاعلما فى الدنيا بما يترتب عليها من العقوبات ، وفى الآخرة من العذاب

« الشَّرْكُ بالله ، والسَّحْرُ ، وقتلُ النفس التي حرَّمَ اللهُ إلا بالحقّ ، وأكلُ مال اليتيم ، والتولّ يومَ الزَّخف ،

قوله (الشرك بالله) بداية من البداءة بالآهم، وهو أن يجعل الله ندآ يدعوه أو يرجوه أو يخافه كما يخاف الله عز وجل ، وفى الصحيحين عن ابن مسعود رضى الله عنه قال: قلت يا رسول الله : أى الذنب أعظم عند الله ؟ قال : وأن تجمل لله ندآ وهو خلقك ، الحديث ، قال ابن القيم رحمه الله تعالى فى الكافية الشافعية:

والشرك فاحذره فشرك ظاهر ذا القسم ليس بقابل الغفران وهو اتخاذ الند للرحن أيا كان من حجر ومن إنسان يدعوه أو يرجوه هم يخافه ويحبه كمحبة الديان. قوله (والسحر) وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة

قوله (وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق) بأن تفعل ما يوجب قتلها. قال في الشرح: كقتل المشرك المحارب. قلت: وهذه سبقة قلم من الشارح رحمه الله فان قتل المشرك ليس من قتل النفس التي حرم الله إلا بالحق لانه مباح الدم والمال وليست محاربته أيضا شرطا في قتله وإنما المراد قتل المسلم المعصوم الدم لقوله عليه لا يحل دم امرى مسلم يشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله إلا بإحدى عليه الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجاعة

قوله (وأكل الربا) أى تناوله بأى وجه كما قال تعالى ﴿ الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذى يتخبطه الشيطان من المس ﴾ الآبات. قال ابن دقيق العيد : وهوموجب لسوء الحاتمة

قوله (وأكل مال اليتيم) عبر بالاكل لانه أعم وجوه الانتفاع ، قال تعالى ( إن الذين يأكلون أموال اليتاى ظلما إنما يأكلون فى بطونهم ناراً وسيصلون سعيراً )

قوله (والتولى يوم الزحف) أى الإدبار عن الكفار وقت النحام القتال، وإنما يكون كبيرة إذا فر إلى غير فئة أو غير متحرف لقتال، كما قيد به فى قوله =

#### و قَذْفُ المحصناتِ الغافلاتِ المؤمنات »

وعن جُنْدَبٍ مرفوعاً «حَدُّ الساحِرِ ضَرْبة أَ بالديف ، ، دواه الترمذي وقال : الصحيح أنه موقوف (١)

= ﴿ وَمَن يُولِمُم يُومَنَّذُ دَبَرَهُ إِلَّا اللَّهِ اللَّهُ اللّ

قوله (وقذف المحصنات) بفتح الصاد المحفوظات من الزنا و بكسرها الحافظات فروجهين منه والمراد المفيفات بأن يرمين بزنا أو لواط ، والمفافلات عما رمين بذ ، فهو كناية عن البريئات ، لأن الغافل برى عما بهت به والمؤمنات أى بالله تعالى احترازا عن قذف الكافرات . قال الله تعالى ﴿ إِن الذين يرمون المحصنات المفافلات المؤمنات لعنوا فى الدنيا والآخرة ولهم عذاب عظيم ﴾ . وهذا الحديث ذكره المصنف غير معزوت ، وقد رواه البخارى ومسلم . وفيه معرفة السبع الموبقات المخصوصات بالنهى ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله (وعن جندب مرفوعا وحد الساحر ضربه بالسيف ، رواه الترمذى . وقال الصحيح أنه موقوف) هذا الحديث رواه الطبراني في ترجمة جندب ابن عبد الله البجلي ، قال الحافظ ابن حجر : والصواب أنه غيره وقد رواه ابن قانع والحسن بن سفيان من وجهين عن الحسن عن جندب الخير أنه جاء إلى ساحر فضربه بالسيف حتى مات ، وقال : سممت رسول الله ما يتي يقول فذكره ، وجندب الخير هو جندب بن كعب

وقوله (ضربه) روى بالهاء وبالتاء وكلاهما صحيح ، وبهذا الحديث أخذ مالك وأحمد وأبو حنيفة فقالوا : يقتل الساحر ، وروى ذلك عن عمر وعثمان وابن عمر وحفصة وجندب بن عبد الله وجندب بن كعب وقيس بن سعد وعمر ابن عبد العزيز ولم ير الشافعى القتل عليه بمجرد السحر إلا إن عمل في سحره ما يبلغ السكفر ، وبه قال ابن المنذر وهو رواية عن أحمد والأول أولى المحديث ولاثر عمر ، وعمل به الناس في خلافته من غير نسكير

وفى صحيح البخارى عن بَجَالة بن عَبَدَة (۱) قال: كتب عمر بن الحنطّاب رضى الله عنه أن اقتُلوا كل ساحرٍ وساحرة ، قال: فقَتَلْناً ثلاث سَواحِر ، وصح عن حَفْصَة (۲) رضى الله عنها أنها أمرت بقتل جارية لها سَحَرتها ، فَقُتِلت وكذلك صح عن جندَب (۲). قال أحمد: عن ثلاثة من أصحاب النبي عَلَيْكِيْنَ (۱)

<sup>(</sup>۱) قوله (ونى صحيح البخارى عن بجالة ) بفتح الموحدة بعدها جيم (ابن عبدة) بفتحتين التميمى العنبرى بصرى ثفة (قال: كتب عمر بن الخطاب: أن اقتلوا كل ساحر وساحرة، قال فقتلنا ثلاث سواحر) وهذا الآثر رواه البخارى كا قال المصنف لكن لم يذكر قتل السواحر فلعل المصنف أراد أصله لا الهظه قاله في الشرح. وفيه أن الساحر يكفر ووجود هذا في المسلمين على عهد عمر فكيف بعده، قاله المصنف رحمه الله تعالى. وظاهر هذا أنه يقتل من غير استتابة، قال المصنف: يقتل ولا يستتاب، وهو المشهور عن أحمد وبه قال مالك لآن علم السحر لا يزول بالتوبة، وعن أحمد يستتاب فإن تاب قبلت توبته، وبه قال الشافعي لآن ذنبه لا يزيد عن الشرك والمشرك يستتاب وتقبل توبته، ولذا صح إيمان سحرة فرعون وتوبتهم

<sup>(</sup>٢) قوله (وصح عن حفصة أنها أمرت بقتل جارية لها سحرتها فقتلت) هذا الآثر رواه ما لك فى الموطأ . وحفصة هى أم المؤمنين بنت عمر بن الخطاب تزوجها النبي مِرَائِيَّةٍ بعد خنيس بن حذافة وماتت سنة خمس وأربعين رضى الله عنها

<sup>(</sup>٣) قوله (وكذا صح عن جندب) وأثر جندب هذا رواه البخارى فى تاريخه عن أبى عثمان النهدى قال كان عند الوليد رجل يلعب فذبح إنسانا وأبان رأسه فعجبنا فأعاد رأسه فجاء جندب الازدى فقتله ، ورواه البيهتي فى الدلائل مطولا، وفيه فأمر به الوليد فسجن فذكر القصة بتمامها، ولها طرق كشيرة

<sup>(</sup>٤) قوله (قال أحمد عن ثلاثة من أصحاب النبي بلك أى صح قتل الساحر عن ثلاثة يعنى عمر وحفصة وجندب رضى الله عنهم

#### ۲۵ – باسب

#### بيان شيء مر. أنواع السحر<sup>(۱)</sup>

قال أحمد: حدثنا محمد بن جعفر (٬٬ محدثنا عَوف ، عن حَيّان ابن العَلاء ، حدثنا قَطْنُ بن قَبِيصة ، عن أبيه ، أنه سمع رسول الله عَيّالِيّهِ قال ﴿ إِنَّ العِيافة والطَّرْق والطِّيرَة من الجِهْبْت (٬٬ هُ وقال عوف

<sup>(</sup>۱) قوله ( باب بيان شيء من أنواع السحر ) لما ذكر المصنف السحر وما جاء فيه وأنه كمفر وأنه يجب قتل الساحر ، ناسب أن يذكر شيئا من أنواعه لمسكرة وقوعها وخفائها ، حتى اعتقد كمثير من الناس أن من صدرت منه هذه الامور من الاولياء وعدوها من كرامات الاولياء ، وليس كل من جرى على يده شيء من خوارق العادة يمكون ولياً تنه ، لان العادة تنخرق بفعل الساحر والمشعوذ وخبر المنجم والكاهن بشيء من الغيب بما يخبره به الشياطين المسترقون السمع ، فأولياء الله هم المتبعون للرسول مرابح باطناً وظاهراً ومن كان بخلاف ذلك فليس بمؤ من فضلاعن أن يكون ولياً تنه تعالى فلوأن الرجلطار في الهواء أو مشي على الماء لم يغتر به حتى ينظر متابعته لرسول الله مرابح وموافقته لامره ونهيه ،

<sup>(</sup>۲) قوله (قال الإمام أحمد: حدثنا محمد بن جعفر) هو المشهور بغندر الهذلى البصرى ثقة مشهور مات سنة ست ومائتين أو سبع وأربعين ومائتين وله ست وثما نون سنة عن عوف ، هو ابن أبي جميلة بفتح الجم ، العبدى البصرى المعروف بعوف الآعرابي ثقة مات سنة ست ومائتين (عن حيان) بالمثناة التحتية (ابن العلام) ويقال حيان بن مخارق أبو العلام البصرى مقبول حدثنا قطن بفتحتين أبو سهل البصرى صدوق ابن قبيصة عن أبيه قبيصة بفتح أوله وكسر الموحدة ابن المخارق بضم الميم وتخفيف المعجمة أبو عبد الله الهسلالي صحابى نزل البصرة

العِيافةُ: زجرُ الطير، والطَّرق: الحُنُّطُ يُخَلُّطُ بالأرض، والجُبْتُ ('' قال الحسن: رَنَّةُ الشيطان. إسناده جيد. ولابى داود والنسائى وابن حِبَّان فى صحيحه المسنَّدُ منه (۲)

وعن ابن عباس رضي الله عنهما (٣) قال : قال رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ

<sup>=</sup> بأسمانها وأصواتها وبمرها. وهو من عادات العرب وهو كثير في أشعارهم . يقال عاف يعيف عيفاً إذا زجر وحدس وظن . وبنو أسد يذكرون بالعيافة ويوصفون بها ( والطرق ) قال عوف ( الخط يخط بالارض ) وفي النهاية الطرق الضرب بالحصى الذي يفعله النساء وقيل هو الخط في الرمل .

<sup>(</sup>١) قوله ( والجبت قال الحسن رنة الشيطان. إسناده جيد )

<sup>(</sup>۲) قوله (ولاب داود والنسائى وابن حبان فى صحيحه المسند منه) أى من الحديث دون تفسير عوف ، وقد رواه أبو داود فى التفسير دون كلام الحسن وذكر إبراهيم بن مفلح أن فى تفسير بتى بن غلد أن إبليس رن الربع رئات رنة حين لمن ، ورنة حين أهبط ، ورنة حين ولد رسول الله بياليم ، ورنة حين أنزلت فاتحة الكتاب . وقال سعيد بن جبير: لما لمن إبليس تغيرت صورته عن صور الملائد ، ورن رئة في كل رنة فى الدنيا منها إلى يوم القيامة ، رواه أبن أبى حاتم ، وعن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال : لما فتح رسول الله بياليم مكة رن إبليس رئة اجتمعت اليه جنوده رواه الحافظ الضياء فى المختارة . والرنين الصوت وقد رن يرن رنينا ، وبهذا يظهر معنى قول الحسن رحمه الله تعالى . وفيه أن الميافة والطرق والطيرة من الجبت ، ومعرفة تفسير العيافة والطرق والطيرة قاله المصنف

<sup>(</sup>٣) قوله ( وعن ابن عباس رضى الله عنها قال : قال رسول الله ﷺ من اقتبس شعبة من النجوم ) أى طائفة من علم النجوم ، قال فى النهاية : قبست العلم واقتبسته إذا علمته

« مَن اْقْنَبَس شُعْبَةً من النُّجُوم فقد اقتبسَ شُعْبَةً مِنَ السِّحر ('``،
زاد ما زاد (۲) ، رواه أبو داود وإسناده صحيح .

- (٢) قوله (زاد ما زاد) رواه أبو دارد وإسناده صحيح أى كلما زاد من تعلم علم النجوم زاد في الإثم الحاصل بزيادة الاقتباس من شعبه، فان ما يعتقده في النجوم من التأثير باطل كما أن تأثير السحر باطل، قاله في فتح المجيد. وفيه أن علم النجوم من أنواع السحر، قاله المصنف رحمه الله تعالى
- (٣) قوله (والمنسائي) وهو الإمام الحافظ أحمد بن شعيب أبو عبد الرحن صاحب السنن وغيرها كان اليه المنتهى في العلم بعلل الحديث مات سنة ثلاث وثلاثمائة وله ثمان وثمانون سنة رحمه الله تعالى ( من حديث أبي هريرة رضى الله عنه , من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر ،) . اعلم أن السحرة إذا أرادوا عمل السحر عقدوا الخيوط ونفثوا في كل عقدة حتى ينعقد ما يريدون من السحر ، قال الله تعالى ( ومن شر النفاثات في العقد ) يعنى السواحر اللاتي يفعلن ذلك ، والنفث هو النفخ مع الريق وهو دون التفل ، والنفث فعل الساحر فاذا تسكيفت نفسه بالخبث والشر الذي يريده بالمسحور ويستمين عليه بالارواح الخبيثة نفخ في تلك المقدة نفخاً مع ريق ممازج فيخرج من نفسه الخبيث نفس ممازج الشر والآذي مقارن للريق المهازج لذلك وقد يتساعد هو والروح الشيطانية على أذى والآذي مقارن للريق المهازج لذلك وقد يتساعد هو والروح الشيطانية على أذى المسحور فيصيبه بإذن الله السكوني القدري لا الشرعي ، قاله ابن القيم رحمه الله تعالى ، وفيه أن العقد مع النفث من أنواع السحر ، قاله المصنف رحمه الله تعالى السحر بدون الشرك كا حكاه الحافظ ابن حجر عن بعضهم

<sup>(</sup>١) قوله ( فقد اقتبس شعبة من السحر ، ) المحرم تعلمه ، قال شيخ الإسلام فقد صرح رسول الله ﷺ بأن علم النجوم من السحر ، وقال تعالى ( ولا يفلح الساحر حيث أتى )

#### ومن تعانى شيئاً وكل إله (١) »

وعن ابن مسعود أنَّ رسولَ الله عَيَّالِيَّةِ قال « أَلا هَل أُنبِّنُكُمُ مَا العَضْهُ ؟ هى النميمة ، القالَةُ بين الناس » . رواه مسلم (٢٠)

(۱) قوله (ومن تعلق شيئاً وكل إليه) أى من تعلق قلبه شيئاً بحيث يعتمد عليه وكله الله إلى ذلك الشيء، فن تعلق على ربه وإلاهه وسيده ومولاه كفاه ووقاه وحفظه وتولاه، فنعم المولى وقعم النصير، ومن تعلق على السحرة وشياطين وغيرهم من المخلوقين وكله الله إلى من تعلقه فهلك

(٢) قُولُه ( وعن ابن مسعود رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : ﴿ أَلَا أنبشكم ما العضة : هي النميمة القالة بين الناس ، . رواه مسلم ) والعضة بفتح المهملة وسكون المعجمة ، قال أبو السعادات : هكذا يروى في كتب الحمديث والذي في كتب الغريب . ألا أنبئكم ما العضة ، بكسر العين وفتح الضاد ، ومنه الحديث و لعن الله العاضية والمستعضبة ، قبل هي الساحرة والمستسحرة ، وسمى السحر عضها لانه كـذب وتخييل لا حقيقة له ، قال الزمخشري أصلها العضبة ، فعلة من العضة وهو البهت فحذفت لامه كما حذفت من السنة والشفه ويجمع على عضين تُم فسره بقوله هي النميمة القالة بين الناس فأطلق عليها المصنة لانهما لا تنفك عن الكذب والبهتان غالباً ، ذكره القرطبي ، وذكر ابن عبد البر عن يحيي بن أبي كثير قال : يفسد النمـــام والكذاب في ساعة ما لا يفسد الساحر في سنة . وقال أبو الخطاب في عيون المسائل : ومن السحر السعى بالنميمة والإفساد بين الناس. قال في الفروع ووجهه أن يقصد الآذي بكلامه وعمله على وجه الممكر والحيلة أشبه السحر ، وهذا يعرف بالعرف والعادة أنه يؤثر وينتج ما يعمله الساحر أو أكثر فيعطى حكمة تسوية بين المتماثلين أو المتقاربين . لـكن يقال : إن الساحر إنما يكفر لوصف السحروهو أمر خاص ودليله خاص وهذا ليس بساحر وعدم قبول النوبة ، انتهى ملخصاً . وبه يظهر مطابقة الحديث للترجمـة قاله في 🚐 م ـ ١٢ ، الحر النضيد

### ولها عن ابن عمر رضى الله عنهما أنَّ رسولَ الله عَيَّالِيَّةَ قال: « إنَّ مِنَ البِيَانَ لَسِخْرَاً ، (۱)

= الشرح ، وقال أبو محمد بن حزم : انفقو ا على تحريم الغيبة والنميمة فى غير النصيحة الواجبة ، وفيه دليل على أنها من السكبائر ، وفيه دليل على أنها من السحر . قاله المصنف رحمه الله تعالى

وقوله (القالة بين الناس) قال ابن الأثير: أى كثرة القول، وإيقاع الخصومات بين الناس بما يحكى لبعضهم عن بعض، ومنه الحديث و فشت القالة بين الناس ،

(١) قوله (ولهما) - أى البخارى ومسلم - عن ابن عمر رضي الله عنهما (أن رسول الله عليه قال وإن من البيان السحرآ ، ) البيان : البه النق والفصاحة . قال صعصعة بن صوحان : صدق ني الله ، فإن الرجل يكون عليه الحق ، وهو ألحن بالحجج من صاحب الحق ، فيسحر القوم ببيانه فيذهب بالحق . وسبب قول النبي ﷺ هذا ما رواه أبو بكر الرازى عن محمد بن الزبير قال : قدم على النبي والعمرو و اخبرنى الاهم وقيس بن عاصم فقال لعمرو و اخبرنى عن الزبرقان ؟ ، قال فقال : مطاع في ناديه شديد العارضة ما نع لما وراء ظهره ، فقال الزبرقان هو والله يعلم أنى أفضل منه ، فقال عمرو : إنه ذمر المرو.ة ضيق العطن حمق الآب لئم الحال ، يارسول الله صدقت فيهما ، أرضاني ، فقلت أحسن ما علمت ، وأسخطني فقلت أسوأ ما علمت ، فقال عليمه السلام . إن من البيان لسحراً ، انتهى . قال ابن عبد البر تأوله طائفة على الذم لان السحر مذموم ، وذكر أهل العملم وجماعة أهل الادب أنه على المدح لأن الله تعالى مدح البيان والأول أصح والمراد بالبيان الذي فيسه تمويه على السامع وتلبيس وهمذا من التشبيه البليغ لمكون ذلك يعمل عمل السحر فيجعل الحق في قالب الباطل ، والياطل في قالب الحق وفي الحديث . إن الله يبغض البليغ من الرجال الذي يتخلل بلسانه كما تخلل البقرة بلسانها ، ، رواه أحد وأبوداود . قال في النهاية :هو الذي يتشدق في الحكلام ويفحم به لسانه ويلفه كما تلف البقرة الحكلا " بلسانها 😑

#### ٢٦ - باب

## ما جاء في السكةان ونحوهم

روى مسلم فى صحيحه عن بعض أزواج النبى وَ اللهُ عن النبى مَوَاللهُ (٢) عن النبى مَوَاللهُ ولا عن أن أن عن النبي عَلَيْنِهِ قال « مَن أَنْ أَنْ عَرَّافاً (٢) فسأله عن شى فصدّقه ، لم تُقْبَل له صلاة أربعين يوماً (١) ه

\_\_ لفاً ، انتهى . وأما البيان الذى يوضحالحق ويقرره ويبطل الباطلويبينه فهذا هو الممدوح . وفيه أن بعض الفصاحة من السحر .

(١) قوله (باب ما جاء في الكهان ونحوهم) قال في النهاية : الكاهن الذي يتعاطى الخبر عن الكائنات في مستقبل الزمان ويدعى معرفة الاسرار فنهم من كان يزعم أن له تابعا من الجن ورئيا يلتي إليه الاخبار ، ومنهم من كان يزعم أنه يعرف الامور بمقدمات أسباب يستدل بها على مواقعها من كلام من يسأله أو فعله أو حاله وهذا يخصونه بالعراف كالذي يدعى معرفة الشيء المسروق ومكان المضالة ونحوها ، والكهان الذين يأخذون عن مسترق السمع موجودون اليوم لكنهم قليل بالنسبة لما كانوا عليه في الجاهلية لان الله حرس السهاء بالشهب ، قاله في الشرح . وأكثر ما يقع في هذه الامة ما يخبر به الجن أولياءهم من الإنس عن الاشياء الفائبة مما يقع في الارض من الاخبار فيظنه الجاهل كشفا وكرامة وقد أفتى بذلك كثير من الناس يظنون المخبر لهم بذلك عن الجن وليا قة وهو من أولياء الشيطان قاله في فتح المجيد

- (٢) قوله (روى مسلم فى صحيحه عن بعض أزواج النبي بَرَائِكُم ) وهى حفصة بنت عمر بن الخطاب رضى الله عنهما ذكره أبو مسعود الثة في لانه ذكر هذا الحديث في الاطراف في مسندها
- (٣) قوله (عن النبي ﷺ أنه قال , من أتى عرافا ، ) وسيأتى بيان العراف (٤) قوله ( فسأله عن شيء فصدقه لم تقبل له صلاة أربعين يوما ) قال في =

# وعن أبى هريرة عن النبى ﷺ قال « مَنْ أَنَى ٰ كاهنا فصدَّقه بما يقولُ فقد كفر بما أُنْزِلَ على محد » ﷺ رواه أبو داود (۱)

بياشرح ليس في رواية مسلم و فصدقه ، و ظاهر الحديث أن الوعيد مرتب على بحيثه وسؤاله سواء صدقه أو شك في خبره فإن في بعض روايات الصحيح و من أتي عرافا فسأله عن شيء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة ، قال النووي وغيره معناه : لا ثواب له فيها و إن كانت بجزئة بسقوط الفرض عنه ، ولا بد من هذا التأويل في هذا الحديث ، فإن العلماء متفقون على أنه لا يلزم من أتى العراف إعادة صلاة أربعين ليلة . انتهى ملخصا ، قلت وفي هذا النأويل الذي ذكره فظر ، لحديث عائشة عن الذي متالجي أنه قال و لا يقبل الله صلاة حائض إلا بخار ، رواه أبو داود . والاصل في نني القبول نني الصحة إلا بدليل ، وإذا لم تمكن صحيحة لم تمكن بجزئة . وفي الحديث النهي عن إتيان المكهان و نحوه . قال القرطبي : يجب من عبر على من قدر على ذلك من من قدر على ذلك من عقسب وغيره أن يقيم من يتماطي شيئا من ذلك من الاسواق وينكر عليهم أشد النكير ، وعلى من يبيء إليهم ولا يغتر بصدقهم في بعض الامور و لا بكثرة من يبيء إليهم عن ينتسب إلى العلم فل من الجهاه بما في إتيانهم من المحذور

وللاربعة والحاكم وقال : صحيح على شرطهما عن [ أبي هريرة ] « مَن أَنَى عَرَّافاً أو كاهناً فصدَّقَهُ بما يقولُ فقد كفرَ بمــا أُنزِلَ على محمد » ﷺ

ولابى يَعلىٰ (٢) بسند جيد عن ابن مسعود مثله موقوفاً (٣)

(۱) قوله (وللاربعة والحاكم ، وقال صحيح على شرطهما عن من أتى عرافا أو كاهنا فصدقه بمسا يقول فقد كفر بما أنزل على محمد) على المحمد المصنف لاسم الراوى ، وقد رواه الإمام أحمد والبيهتى والحاكم عن أبى هريرة رضى الله عنه مرفوعا ، فعزو المصنف إلى الاربعة ليس كذلك فإن لم يروه أحد منهم وأظنه تبع فى ذلك الحافظ ابن حجر فإنه عزاه فى الفتح إلى أصحاب السنن والحاكم فوهم ، ولعله أراد الذى قبله قاله فى الشرح

وقوله (من أتى كاهنا) لا تعارض بين هدا وبين حديث , من أتى عرافا فسأله عن شىء لم تقبل له صلاة أربعين ليلة ، هذا على قول من يقول هو كفر دون كفر ، أما على قول من يقول بظاهر الحديث فيسأل عن وجه الجمع بين الحديثين . وظاهر الحديث أنه يكفر متى اعتقد صدقه بأى وجه كان ، قاله فى فتح الجميد . قال فى الشرح الذى فيه الوهيد بعدم قبول الصلاة أربعين ليلة ليس فيه ذكر تصديقه والاحاديث التى فيها لم طلاق الكفر مقيدة بتصديقه

وقوله (فقد كفر بما أنزل على محمد بالتي . قال القرطي . المراد بالمنزّل على محمد السكتاب والسنة . انتهى ، وفيه أنه لا يحتمع تصديق السكاهن مع الإيمان بالقرآن والتصريح بأنه كفر قاله المصنف رحمه الله ، وهل السكفر في هذا الموضع كفر دون كفر ؟ أو يجب التوقف ولا يقال ينقل عن الملة أو لا ينقل عن الملة ، وهذا أشهر الروايتين عن أحد رحمه الله تعالى

(٢) قوله (ولابى يعلى ) وهو أحمد بن على بن المثنى الموصلى الإمام صاحب التصانيف كالمسند وغيره ، روى عن يحيى بن معين وأبى خيثمة وأبى بكر بن أبى شيمة وخلق ، وكان من الائمة الحفاظ مات سنة سبع وثلاثمائة

(٣) قحوله ( بسند جيد عن ابن مسمود مثله موقوفا ) ورواه أيضا البزار 🕳

وعن عِمران بن حُصَين مرفوعاً (') « ليسَ منّا مَن تَطيِّرُ أو تُعلِّرُ أو تُعلِّرُ أو تُعلِّرُ أو تُعلَّرُ أَو تُعلَّمُ أَوْ يَعلَى عَمد » وَيُطلِّينُ (''رواه البزّار كاهناً فصد قَه بما يقول كفر بما أُنْزِل على محمد » وَيُطلِّنُهُ (''رواه البزّار باسناد جيد ('') ، ورواه العاَّبُرَ انيُّ في الأوسط بإسناد حسن من

= وإسناده على شرط مسلم ولفظه و منأتى كاهنا أو ساحراً فصدقه بمما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد والمصدق لها في ذلك ، لانهما يدعيان لهما علم النيب وذلك كفر ، والمصدق لهما يعتقد ذلك ويرضى به وذلك كفر أيضا ، قاله في الشرح

(۱) قوله (وعن عمران بن حصين مرفوعا) إلى النبي بيائية وليس منا من تطير أو تطير له ، أو تكبن أو تكبن له ، أو سحر أو سحر له ،) فيه دليل على ننى الإيمان الواجب، وهذا لا ينانى ما تقدم من أن الطيرة شرك والكمانة كفر قاله فى قرة المعيون . وفيه وعيد شديد على أن هذه الامور من الكبائر ، وتقدم أن الكبائة والسحر كفر .

قولة (من تطیر) أى فعل الطیرة \_ (أو تطیر له) \_ أى عملت له الطیرة \_ (أو تطیر له) \_ أى عملت له السكهانة \_ أو تسكهن ) \_ أى عملت له السكهانة \_ أو سحر) \_ أى عمل السحر \_ فكل من فعل هذه سحر) \_ أى عمل السحر \_ فكل من فعل هذه الامور أو عملت له ، فقد برى منه رسول الله عليه المحونه الما شركا كالطيرة أو كفراً كالسكهانة والسحر ، فن فعل ذلك أو فعسل له ورضى به فهو كالفاعل لغبوله الباطل وا تباعه ، قاله فى فتح الجيد

- (٢) فخوله (ومن أتى كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد بَرَائِيمٍ ﴾ وألذى أنزل على محمد هو السكتاب والسنة
- (٣) قوله (رواه البزار بإسناد جيد) والبزار هو أحد بن عمر بن عبدالخالق أبو بكر البزار البصرى صاحب المسند السكبير . روى عن ابن بشار وابن المثنى وخلق ، مات سنة اثنتين و تسمين وماثنين ، ورواه الطبراني في الأوسط بإسناد حسن من حديث ابن عباس دون قوله , ومن أتى ، الخ قاله في الشرح

حديث ابن عباس دون قوله ﴿ وَمَنْ أَنَّى ﴾ إلى آخره

قال البَغَوى ('' ؛ العَرَّافُ ؛ الذي يَدَّعَى معرفة الأمور بمقدمات يُستدلُّ بها على المسروقِ ومكان الضَّالَّةِ ('' وَنحو ذلك وقيل ؛ هو السكاهن . والسكاهن : هو الذي يخبر عن المغيّبات في المستقبل . وقيل : الذي يخبر عمّا في الضمير . وقال أبو العباس بن تيمية

<sup>(</sup>۱) قوله (قال البغوى) بفتحتين وهو الحسين بن مسعود الفراء الشافمى صاحب التصانيف وعالم أهل خراسان ، كان ثقة فقيها زاهداً ، مات فى شوال سنة ست عشرة وخسيائة رحمه الله تعالى

<sup>(</sup>٢) قولِه (العراف الذي يدعى معرفة الأمور بمقدمات يستدل بهـــا على المسروق ومَّكان الضالة ونحو ذلك . وقبل : هو الـكاهن ، والـكاهن الذي يخبر عن المغيبات في المستقبل. وقيل: الذي يخبر عما في الضمير. وقال أبو العباس أحمد ) ابن عبد الحليم بن عبـد السلام ( ابن تيمية ) الإمام المشهور رحمه الله ورضى عنيه . ( المرآف : اسم السكاهن والمنجم والرمال ونحوهم بمن يشكلم في معرفة الامور بهذه الطرق ) كالحازى الذي يدعى الكشف. وقال أيضاً : والمنجم يدخل فى اسم العراف ، وعنــد بعضهم هو معناه ، ويدخل فى اسم الـكاهن عند الحطابي وغيره من العلماء وحكى ذلك عن العرب ، وعند آخرين هو من جنس السكاهن وأسوأ حالا منه فيلحق به من جهة المعنى ، وقال الإمام أحمد : العرافة طرف من السحر والساحر أخبث وكل هذه الامور يسمى صاحبها كاهنآ وعرافاً أو في معناهما ، فن أتاهم فصدقهم بمـا يقولون لحقه الوعيد ، وفيه معرفة الفرق بين المكاهن والعراف . قاله المصنف رحمه الله ، وقد ورث همذه العلوم عنهم أقوام فادعوا بها علم الغيب الذى استأثر الله بعلمه وادعوا أنهم أولياء وأن ذلك كرامة ، ولا ريب أن من ادعى الولاية واستدل بإخباره ببعض المغيبات فهو من أولياء الشيطان لا من أولياء الرحن . إذ الـكرامة أمر يجريه الله على يد عبده المؤمن الثتي إما بدعاء أو أعمال صالحـة لا صنع للولى فيها ولا قدرة له عليها =

العرَّافُ اسمُ للسكاهن والمنجّم والرَّال و نحوهم ، بمن يتكلمُ في معرفة الأمور بهـذه الطرق . وقال ابن عباس في قوم يكتبون « أبا جاد » () وينظرون في النجوم ما أرّى من فعَــــل ذلك له عنــد الله من خَلاق

= بخلاف من يدعى أنه ولى ويقول للناس اعلموا أنى أعلم الغيب، وحسبك بحال الصحابة والنابعين رضى الله عنهم وهم سادات الأولياء، أفكان عندهم فى هذه الدعاوى شىء ؟ حاشا وكلا، ويكفيك فى صفات الأولياء ما ذكره الله عنهم فى قوله تمالى إن الذين هم من خشية ربهم مشفقون والذين هم بآيات ربهم يؤمنون والذين هم بربهم لا يشركون والذين يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى ربهم راجعون أولئك يسارعون فى الخيرات وهم لها سابقون كى وغيرها من الآيات، فالمتصغون بنلك الصفات هم الأولياء الاصفياء لا أهل الدعوى والكذب ومنازعة رب العالمين فيا اختص به من السكبرياء والعظمة وعلم الغيب لل مجرد دعوى علم الغيب كفر فكيف يكون المدعى لذلك ولياً تقه

(۱) قوله (وقال ابن عباس فى قوم يكتبون أبا جاد وينظرون فى النجوم ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق ) هذا الآثر رواه الطبرانى عن ابن عباس مرفوعاً وإسناده ضعيف ولفظه: « رب متعلم حروف أبى جاد دارس فى النجوم ليس له عند الله خلاقى يوم القيامة ، ورواه حميد بن زنجويه عنه بلفظ « رب ناظر فى النجوم ومتعلم حروف أبى جاد وليس له عند الله خلاق ، .

وقوله ( ما أرى ) يجوز بفتح الهمزة بممنى لا أعلم ويجوز ضمها بمعنى لا أظن وكتابة أب جاد وتعلمها لمن يدعى بها علم الغيب هو الذى يسمى علم الحرف وهو الذى جاء فيه الوعيد ، فأما تعلمها للتُهجى وحساب الجل فلا بأس به

وقوله (وينتظرون فى النجوم ويعتقدون أن لهـا تأثيراً كما سيأتى فى باب التنجيم . وفيه ذكر من تـكهن له ، وذكر من تطير له ، وذكر من تعلم أبا جاد ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

#### ۲۷ - باب ما جاء في النشرة (''

عن جابر (۲) أنَّ رسول الله ﷺ مُثِلًا عن النَّشْرَة ، فقال : « هِيَ مِن عمل الشيطان » رواه أحمد بسند جيد ، وأبو داود وقال : مُثِلَ أحمدُ عنها فقال : ابنُ مسعود يكره هذا كله

وفي البخاريّ عرب قتادة ("): قلت لابن المُسيَّب (١):

(1) قوله ( باب ما جاء فى النشرة ) النشرة بضم النون كا فى القاموس ، قال فى النهاية : النشرة ضرب من العلاج والرقية يعالج به من يظن أن به مساً من الجن ، سميت نشرة لآنه ينشر بها عند ما خام، من الداء ، أى يكشف ويزال ، قال الحسن : النشرة من السحر وقد نشرت عنه تنشيراً ، ومنه الحديث ، لعل طباً أصابه ، ثم نشره بقل أعوذ برب الناس أى رقاه انتهى ، وقال ابن الجوزى : النشرة حل السحر عن المسحور ولا يكاد يقدر عليه إلا من يعرف السحر

(۲) قوله (عن جابر رضى الله عنه أن رسول الله بلي سئل عن النشرة فقال وهي من عمل الشيطان ، رواه أحمد بسند جيد وأبو داود).

قوله (سئل عزالنشرة) والآلف واللام فى النشرة الممهدأى النشرة الممهودة التى كان أهل الجاهلية يصنعونها هى من عمل الشيطان ، (وقال أبر داود: سئل أحد عنها فقال ابن مسعود يكره النشرة التى هى من عمل الشيطان كى يكره تعليق التماثم مطلقاً قاله فى فتح المجيد. قلت: والكراهة فى عرف السلف كراهة التحريم . أما النشرة بالتمويذ والرقى بأسماء الله وكلامه من غير تعليق فلا أعلم أحداً كرهه ، قاله فى الشرح

(٣) قوله ( والمبخارى عن قتادة ) وهو ابن دعامة بكسر الدال السدوسى ثقة فقيه من أحفظ التابمين ، قالوا إنه ولد أكمه ، مات سنة بضع عشرة ومائة (٤) قوله ( قلت لابن المسيب ) وهو سعيد بن المسيب

رجل" به طِب "() أو يُؤخَذُ () عن امرأته ، أَيُحَلَّ عنه (ا) أو يُغَشَّرُ (ا) وَالله عنه قال : لا بأس به إنما يريدون به الإصلاح ، فأما ما يَنفعُ فلم يُنه عنه التهى .

ورُوى عن الحسن (٠) أنه قال: لا يَحُلُّ السَّحْر إلا ساحر. قال ابنُ القيم (٦): النُشْرَة حَلُّ السحرِ عن المسحور، وهي نوعان:

<sup>(</sup>۱) قوله (رجل به طب) بكسر الطاء أى سحر، يقال: طب الرجل بالضم إذا سحر، ويقال كنوا عن السحر بالطب تفاؤلا كما يقال الدينع سلم ، وقال ابن الانبارى: الطب من الاضداد، يقال لعلاج الداء طب والسحر من الداء يقال له طب

<sup>(</sup>٢) قَوْلِه (أَوْ 'يُوَخَّـَذُ') بفتح الواو مهموزة وتشديد الحَـّاء المعجمة وبمدها ذال معجمة أى يحبس عن امرأته فلا يصل إلى جماعها ، والاخذة بضم الهمزة الحكام الذي يقوله الساحر

<sup>(</sup>٣) قولِه ( أيحل عنه ) بضم الياء وفتح الحاه مبنى للمفعول

<sup>(</sup>٤) قوله (أو ينشر) بتشديد المعجمة (قال لا بأس به) يعنى أن النشرة لا بأس بها (لانهم يريدون بها الإصلاح) أى إزالة السحر ولم ينه عما يراد به الإصلاح، وهذا من ابن المسيب يحمل على نوع من النشرة لا يعلم أنه سحر

<sup>(</sup>ه) قوله ( وروى عن الحسن ) وهو ابن أبى الحسن واسمه يسار بالتحتية والمهملة البصرى الاقصارى مولاهم ثقة فقيه إمام من خيار النابعين ، مات سنة عشر ومائة رحمه الله وقد قارب التسمين (أنه لا يحل السحر إلا ساحر ) هذا الاثر رواه ابن الجوزى فى جامع المسانيد

حَلِّ بِسِحْرِ مِنْلَهِ ، وهو الذي من عملِ الشيطان ، وعليه يُخمَلُ قولُ الحسن ، فيتقرَّبُ الناشرُ والمنتشِرُ إلى الشيطان بما يحبُّ ، فَيبطُلُ عسلهُ عن المسحور . والشانى : النَّشْرةُ بالوُّقيَةِ والنعوُّذات والادوية والدَّعَواتِ المباحةِ ، فهذا جائز

#### ۲۸ - باب ما جاء في التطاير (١)

= والثانى: النشرة بالرقية والنموذات والادوية والدعوات المباحة فهذا جائز). وما جاء فى صفة النشرة الجائزة ما رواه ابن أبى حاتم وأبو الشيخ عن ليث بن أبى سليم قال: بلغنى أن هؤلاء الآيات شفاء من السحر بإذن الله تقرأ فى إناء ثم يصب على رأس المسحور الآية التى فى سورة يونس ( فلسا ألقوا قال موسى ما جثتم به السحر إن الله سيبطله إن الله لا يصلح عمل المفسدين ويحق الله الحق بكلماته ولو كره المجرمون ) وقوله فى سورة الاعراف ( وأوحينا إلى موسى أن ألن عصاك فإذا هى تلقف ما يأفكون فوقع الحق وبطل ما كانوا يعملون فغلبوا هنالك وانقلبوا صاغرين وألق السحرة ساجدين قالوا آمنا برب العمالمين رب موسى وهارون ، وقرله فى سورة طه ( وألن ما فى يمينك تلقف ما صنعوا ، إنما صنعوا كيد ساحر ولا يفلح الساحر حيث أتى ) . وفى كتاب وهب بن منبه أنه يؤخذ سبع ورقات من سدر أخضر فيدق بين حجرين ثم وهب بن منبه أنه يؤخذ سبع ورقات من سدر أخضر فيدق بين حجرين ثم يغتسل به يذهب عنه كل ما به وهو جيد للرجل إذا حبس عن أهله . وفيه النهى عن النشرة ، والفرق بين المنهى عنه والمرخص فيه مما يزيل الإشكال . قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قول ( باب ما جاء فی النطیر ) أی من النهی عنه و الوعید فیه . النطیر مصدر تطیر یتطیر تطیراً ، و الطیرة بکسر الطاء وفتح الیاء وقد تسکن اسم مصدر من تطیر طیرة کما یقال تخیر خدیرة ولم یحی، فی المصادر علی هذه الزنة \_\_\_\_

## وقول الله تعالى ﴿ أَلَا إِنَّا طَائِرُهُمْ عَنْدَ اللهِ ('' وَلَـكَنَّ أَكَثَرَهُمْ لا يَعلمون ﴾ وقوله ﴿ قالوا طائِرُكُمْ مَعَـكُم ﴾ الآية (۲)

= غيرها ، وأصله التطير بالسوانح والبوارح من الطير والظباء وغيرهما ، وهو الشيء المسكروه من قول أو فعل أو مرثى قاله النووى ، وكان ذلك يصدهم عن مقاصدهم فنفاه الشارع وأبطله وأخبر أنه لا تأثير له في جلب نفع ولا دفع ضر قال المدائني سألت رؤبة بن العجاج . قلت : ما السانح ؟ قال : ما ولاك مياهنه ، قلت : فما البارح ؟ قال : ما ولاك مياسره ، والذي يجيء من أمامك فهو الناطح والنطيح والذي يجيء من خلفك فهو القاعد والقميد . ولما كانت الطيرة من الشرك المنافي لسكونها من إلقاء الشيطان ووسوسته وتخويفه ذكرها المصنف رحمه الله تعالى في كتاب النوحيد تحذيراً منها

- (۱) في اله ( وقول الله تعالى : ( ألا إنما طائرهم عند الله ) ذكر تعالى هذه الآية في سياق قوله عن آل فرعون ( فإذا جاءتهم الحسنة ) أى الخصب والسعة والعافية كافسره بجاهد وغيره ( قالوا انا هذه ) أى نحن الجديرون والحقيقون بها ونحن أهلها ( وإن تصبهم سيئة ) أى بلاء وقحط ( يطيروا بموسى ومن معه ) فيقولون هذا بسبب موسى وأصحابه أصابنا شؤمهم فقال تعالى ( ألا إنما طائرهم عند الله ) قال ابن عباس طائرهم ما قضى عليهم وقدر لهم ، وفي رواية : شؤمهم عند الله ومن قبله ، أى إنما جاءهم الشؤم من قبله بكفرهم و تسكذيهم بآياته ورسله ولكن أكثرهم لا يعلمون أى إن أكثرهم جهال لا يدرون ، ولو فهموا وعقلوا لعلموا أنه ليس فيا جاء به موسى عليه السلام إلا الحير والبركة والسعادة والفلاح لمن آمن به واتبعه
- (۱) وقول تعالى (قالوا طائركم معكم) هذا خبر من الله تعالى عن المرسلين وما أجابوا به أصحاب القرية فى قولهم ﴿ إِنَا تَطْيَرُنَا بِكُمْ اللّٰهُ لَمْ تَنْهُوا لَنْرَجَمْتُكُمْ وَلِي اللّٰهِ مِنَا عَذَابِ أَلِيمَ قَالُوا طَائركُم معكم ﴾ والمعنى والله أعلم : حظ كم وما نابكم من شر معكم بسبب كفركم ومخالفتكم الناصحين ليس هو من أجلنا ولا بسببنا بل ببغيكم وعدوا نكم وذلك بقضاء الله وقدره وحكمته وعدله . ويحتمل أن يكون المعنى طائركم معكم أى راجع عليكم ، قالتطير الذي حصل لكم إنما يعود عليكم ،

# عن أبى هريرة رضى الله عنه أنَّ رسولَ الله عَيَّا قَالَ « لا عَدُوى ، ولا طِـــيَرَةً ، ولا هَامَةً ، ولا صَفَر » أخرجاه (''

= ﴿ أَإِن ذَكَرَتُم ﴾ أى من أجل أنا ذكر مَا كم وأمرنا كم بتوحيد الله قابلتمونا بهذا السكلام ﴿ بِل أَنْمَ قُوم مسرفُون ﴾ قال قتادة : إن ذكر نا كم تطيرتم بنا . وصناسبة الآيتين للترجمة أن النطير من عمل أهل الجاهلية والمشركين وقد ذمهم الله تعالى به ومقتهم ، وقد نهى رسول الله يَهْ عَن التطير وأخبر أنه شرك كما سيأتى فى أحاديث الباب ، قاله فى فتح الجيد . وفيه : التنبيه على قوله ألا إنما طائرهم عند الله مع قوله طائر كم معكم ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) قوله ( وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله علي قال ، لا عدوى ولا طُيرَة وَلا هُامة ولا صفر ، أخرجاه ) ، زاد مسلم . ولا نَوْه ولا غول ، قال أبو السعادات: المدوى اسم من الاعداء كالدعوى يقال: أعداه الداء يعديه إعداء إذا أصابه مثل ما بصاحب الداء ، وقال غيره : من عدوى هو اسم من الإعداء وهو مجاوزة العلة من صاحبًا إلى غـيره والمننى نفس سراية العلَّة أو إضافتها أى السراية إلى العلة والاول هو الظاهر قاله فى فتح المجيد، وفيها قاله نظر فإن المنفى إضافة السراية إلى العلة على ما يعتقده أهل الجاهلية لا نفس سراية العلة وَفَى رَوَايَةً لَمُسَلِّمُ أَنْ أَبَا هُرِيرَةً كَانَ يَحِدَثُ بَحَدِيثٌ ﴿ لَا عَدُوى ، وَيَحْدَثُ عَنِ النَّي مَالِيُّ أَنَّهُ قَالَ . لا يورد بمرض على مصح ، وأمسك عن حديث , لا عدوى ، فرّاجموه، وقالوا سممناك تحدث به فأبيّ أن يمترف به، وقدروى حديث , لا عدوى ، جماعة من الصحابة ألس بن مالك وجابر بن عبد الله والسائب بن يزيد وابن عمر وغيرهم وفي بعض روايات هذا الحديث , وفر من المجذوم كما تفر من الأسد ، وقد اختلف العلما. في ذلك وأحسن ما قيل فيه أن قوله : لا عدوى ، على الوجه الذى يعتقده أهل الجاهلية من إضافة الفعل إلى غير الله تعالى وأن هذه الأمور تعدى بطبعها وإلا فقد يجعل الله بمشيئته مخالطة الصحيح من به شيء من الأمراض سبباً لحدوث ذلك المرض ، ولهذا قال , فر من ألجِذُوم كما تفر من الاسد ، وقال لا يورد بمرض على مصح ، وقال في الطاعون . إذا سمعتم به في أرض فلا تقدموا عليه ، وكل ذلك بتقدير الله تعالى . و لاحمد والترمذي عن \_\_\_ — أبن مسعود مرفوعاً ولا يعدى شيء ، قالها الملاأا ، فقال أعرابي : يا رسول الله إن النقبة من الجرب تكون بمشفر البعير أو بذنبه في الإبل العظيمة فتجرب كاما فقال رسول الله عليه و فن أجرب الأول لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفر خلق الله كل نفس وكتب حياتها ومصائبها ورزقها ، فأخبر عليه أن ذلك كله بقضاء الله وقدره . والعبد مأمور باتقاء أسباب الشر الظاهرة إذا كان في عافية منها كا أنه يؤمر أن لا يلتي نفسه في الماء وفي النار بما جرت العادة أنه يهلك أو يضر أسباب للمرض والنلف والله سبحانه وتعالى خالق الاسباب ومسبباتها لا خالق أسباب للمرض والنلف والله سبحانه وتعالى خالق الاسباب ومسبباتها لا خالق الطيرة الحرمة فإنها سوء ظن بالله بغير سبب محقق ، وأما إذا قوى التوكل على الله والإيمان بقضائه وقدره فقويت النفس على مباشرة بعض هذه الاسباب اعتباداً على الله ورجاء منه أن لا يحصل به ضرر فني هذه الحال تجوز مباشرة ذلك وعلى هذا يحمل الحديث الذي رواه أبو داود والترمذي أن الذي يوكل عليه ، وقد أخذ هذا يحمل الحديث الذي رواه أبو داود والترمذي أن الذي يوكل عليه ، وقد أخذ هذا الإمام أحد وروى ذلك عن عمر وإبنه وسلمان رضى الله عنه ، وقد أخذ به الإمام أحد وروى ذلك عن عمر وإبنه وسلمان رضى الله عنه ،

قوله (ولا طيرة) قال ابن القيم يحتمل أن يكون نفيا أو نهيا أي لا تطيروا) والننى في هذا أبلغ من النهى لآن النفى يدل على بطلان ذلك وعدم تأثيره والنهى إنما يدل على المنع منه وقد جاءت أحاديث ظن بعض الناس أنها تدل على جو از الطيرة كقوله برائي والشؤم في ثلاث: في المرأة والدابة والدار ، ونحو هذا قال ابن القيم رحمه الله إخباره عليه بالشؤم في هذه الثلاث ليس فيه إثبات الطيرة التي تفاها الله سبحانه وإنما غايته أن الله سبحانه يخلق منها أعيانا مشؤومة على من قاربها وساكنها ، وأعيانا مباركة لا يلحق من قاربها منها شؤم ولا شر ، وهذا كما يعطى سبحانه الوالدين ولدا مباركا يريان الخير على وجهه ، ويعطى غيرهما ولدا مشؤوما يريان الشر على وجهه في كذلك الدار والمرأة والفرس ، والله سبحانه خالق الخير والشر والسعود والنحوس لا خالق غيره ولا مقدر سواه .

قوله (ولا هامة ) بتخفيف الميم على الصحيح قال الفراء الهامة طير من طير \_\_\_

### زاد مسلم « ولا نَوْء ، ولا غُول

= الليل كأنه يعنى البومة قال ابن الاعرابي كانوا يتشاءمون بها إذا وقعت على بيت أحدهم يقول نعت إلى نفسى أو أحدا من أهل دارى فجاء الحديث بننمى ذلك وإبطاله

قرله ( ولا صفر ) بفتح الفاء ، روى أبو عبيد في غريب الحديث عن رؤية أنه قال هي حية تسكون في البطن تصيب الماشية والناس وهي أعدى من الحرب عند العرب . وبمن قال بهذا سفيان بن عيينة والإمام أحمد والبخارى وابن جرير وقال آخرون: المراد به شهر صفر ، والنفي لما كان أهل الجاهلية يفعلونه في النسىء وكانوا يحلون المحرم ويحرمون صفر مكانه وهو قول مالك . وروى أبو داود عن محمد بن راشد عن من سمعه يقول: إن أهل الجاهلية يتشاءمون بصفر ويقولون إنه شهر مشؤوم فأبطل الني ﷺ ذلك . قال ابن رجب : ولعل هذا أشبه الاقوال ، وفيه نفي المدوى والطيرة ونفي الهامة والصفر قاله المصنف رحمه الله تعالى ، وما زالت هذه العادات السيئة سارية في الناس مثل التشاؤم بصفر وربما نهوا عن السفر فيه ، وحتى إن منهم من لا يكاد يذكر صفر إلا ويضيف اليه لفظة الحير نظراً لما قام بقلوبهم من هذه الامور ، ومثل تشاؤمهم بشوال في النسكاح خاصة لما قيل من أن طاعوناً وقع فيه مات منه كمثير من العرائس فتشاءموا به ، وقد صح عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت تزوجني رسول الله عليه في شوال وبني بي في شوال ، فأى نسائه كان أحظى عنده مني وكانت تستحب أن يدخل على لسائها فى شوال وتزوج النبي ﷺ أم سلمة فى شوال أيضا ، وهذا منه ﷺ مخالفة لما عليه أهل الجاهلية

قرله (زاد مسلم: ولا نوء ) والنوء واحــــد الانواء وهي منازل القمر وسيأتى الـكلام عليه في باب الاستسقاء بالانواء

قوله (ولا غول) هو بالضم اسم وجمعه أغوال وغيلان ، قال أبو السعادات الغول واحد الغيلان وهو جنس من الجن والشياطين كانت العرب تزعم أن فى الفلاة تتراءى الناس تتلون تلونا فى صور شتى وتغولهم أى تصلهم عن الطريق وتهلكهم فنفاه النبي الله وأبطله ، فان قيل ما معنى النفى وقد قال النبي الله وأبطله ، فان قيل ما معنى النفى وقد قال النبي الله وأبطله ، فان قيل ما معنى النفى وقد قال النبي الله وأبطله ،

# ولهما عن أنس<sup>(۱)</sup> قال: قال رسولُ الله ﷺ: « لا عَدْوَى ولا طِيَرَةَ ، ويعجبني الفألُ » قالوا: وما الفألُ ؟ قال « الكلمةُ الطيبة »

\_ تغولت الغيلان فبادروا بالآذان، أجيب عنه بأن ذلك كان في الابتداء تم دفعها الله عن عباده، أو يقال المنفى ليس وجود الغول بل ما يزعمه العرب من تصرفه في نفسه، أو يكون المعنى بقوله: لا غول، أنها لا تستطيع أن تضل أحدا مع ذكر الله والنوكل عليه ويشهد له الحديث: لا غول والكن السعالي سحرة الجن، أى ولكن في الجن سحرة لهم تلبيس وتخييل ومنه الحديث و إذا تغولت الغيلان فبادروا بالآذان، أى ادنموا شرها بذكر الله وهذا يدل على أنه لم يرد بنفيا عدمها، ومنه حديث أبي أيوب وكان لى تمر في سهرة فكانت الغول تجيء فتأخذ،

(۱) قوله (وله) أى البخارى ومسلم (عن أنس بن مالك رضى الله عه) قال : قال رسول الله سُلِّقِيم ، لاعدوى ولا طيرة ، وتقدم الكلام على العدوى والطيرة أول الباب

قوله (ويعجبني الغال) قالوا وما الفأل قال الكلمة الطيبة قال أبو السعادات الفأل مهموز فيا يسر ويسوء، والطيرة لا تسكون إلا فيا يسوء وربما استعملت فيا يسر يقال تفاءلت بكذا وتفاولت على التحقيق والفلب وقد أولع الناس بترك الهمزة تخفيفا قال الحليمي: وإنما كان يعجبه الفأل لان التشاؤم سوء ظن بالله بغير سبب محقق، والنفاؤل حسن ظن بالله، والمؤمن مأمور بحسن الظن بالله على كل حال، وقال ابن الفيم رحمه الله تعالى: ليس في الإعجاب بالفأل وعبته شيء من الشرك بل ذلك إبانة عن مقتضى الطبيعة والفطرة الإنسانية التي تميل إلى ما يوافقها ويلائمها والله سبحانه قد جعل في غرائز الناس الإعجاب بسماع الاسم الحسن وعبته وميل نفوسهم اليه، وكذلك جعل فيها الارتياح والاستبشار والسرور باسم الفلاح والسلام والنجاح والتهنئة والبشرى والفوز والظفر ونحو والسرور باسم الفلاح والسلام النجاح والتهنئة والبشرى والفوز والظفر ونحو وقوى بها الفلب وإذا سمت أضدادها أوجب لها ضد هذه الحالة فأحزنها ذلك وأثار لها خوفا وطيرة واندكماشاً وانقباضاً عما قصدت له وعزمت عليه فأدرث لها ضرراً في الدنيا ونقصا في الإيمان ومقارفة للشرك

ولا بى داود بسند صحيح عن عُقبة بن عامر '' ، قال : ذُكرَتِ الطَّيرَةُ عند رسول الله عَلَيْكَةً فقال « أَحْسَنها الفأْلُ ، ولا تَرُدُّ مُسْلِما '' ، فإذا رَأَى أَحْدُكُم ما يَكْرُهُ فليقل اللهمَّ لا يأتى بالحسناتِ إلا أنت ، ولا حول ولا قوَّةَ إلا بك '' »

(۲) قوله ( ذكرت الطيرة عند رسول الله على فقال و أحسنها الفأل ولا ترد مسلما ، ) قال ابن القيم رحمه الله تعالى أخبر على أن الفأل من الطيرة وهو خيرها فأبطل الطيرة وأخبر أن الفأل منها ففصل بين الطيرة والفأل لما بينهما من الامتياز والتضاد ونفع أحدهما ومضرة الآخر انتهى

وقوله مَالِيَةٍ : وأحسنها الفأل، وفي رواية وخيرها الفأل ومع أن الطيرة كلها لاخير فيها لأن أفعل التفضيل في ذلك إنما هو في القدر المشترك بين الشيئين ، والقدر المشترك بين الطيرة والفأل تأثير كل منهما فيا هو فيه ، والفأل في ذلك أبلغ ، قاله الحافظ ابن حجر . وفيه أن الفأل ليس من الطيرة بل مستحب ، وتفسير الفأل قاله المصنف رحمه الله تعالى

قوله ( ولا ترد مسلما ) وهذا تعريض بأن السكافر بخلافه

(٣) قُولِه ( فاذا رأى أحدكم ما يكره فليقل: اللهم لا يأتى بالحسنات إلا أنت ولا يدفع السيآت إلا أنت ) أى لا تأتى الطيرة بالحسنات ولا تدفع السيآت بل أنت وحدك لا شريك لك الذى تأتى بالحسنات وتدفع السيآت ، والحسنات هنا : المصائب . ففيه نفى تعلق القلب بغير الله فى جلب نفع أو دفع ضر وهو دعاء مناسب بن وقع فى قلبه شىء من الطيرة

<sup>(</sup>۱) قوله (ولاب داود بسند صميح عن عقبة بن عامر) هكذا وقع فى اسخ النوحيد وصوابه عروة بن عامر كذا أخرجه أحمد وأبو داود وغيرهما وهو مكى اختلف فى نسبه فقال أحمد عروة بن عامر القرشى وقال غيره الجهنى واختلف فى صحبته أيضا فقال الماوردى له صحبة وذكره ابن حبان فى ثقات التابعين وقال المزى لا صحبة له تصح

وله من حديث ابن مسعود مرفوعاً (۱) «الطَّيرَةُ شِرك، الطَّيرَةُ شِرك، الطَّيرَةُ شِرك، الطَّيرَةُ شرك، ومامناً إلا (۲) ... ولكن الله أيذهبه بالتوكل » رواه أبو داود

= إلى حال أى لا تحول من حال إلى حال ولا قوة على ذلك إلا بالله وحده ، ففيه التبرى من الحول والقوة إلا بالله سبحانه وهذا هو توحيد الربوبية وهو دليل على توحيد الإلهية الذى هو إفراد الله تعالى بجميع أنواع العبادة . وفيه ذكر ما يقوله من وجد شيئًا من ذلك قاله المصنف رحمه الله

(۱) قوله (وله) أى أبي داود عن (ابن مسعود رضى الله عنه مرفوعا والطيرة شرك الطيرة شرك وما منا إلا ولكن الله يذهبه بالتوكل م. ورواه الرمذى وصححه وجعل آخره من قول ابن مسعود) ورواه ابن ماجه وابن حبان ولفظ أبي داود والطيرة شرك الطيرة شرك الطيرة شرك مثلاً وهذا صريح في تحريمها وأنها من الشرك لما فيها من تعلق القلب على غير الله تعالى ، قال ابن حدان: تكره الطيرة وكذا قال غير واحد من أصحاب أحمد وقال ابن مفلح الأولى القطع بتحريمها لانها من الشرك وكيف يكون الشرك مكروها السكراهة الاصطلاحية ، قال ولعل مرادهم يعنى الاصحاب بالسكراهة التحريم قلت وما قاله هو موجب النصوص والقواءد تقتضيه لان الاحكام الحسة لا تؤخذ إلا عن السكراهة عليه بلا تردد

(۲) قوله (وما منا إلا) قال أبو القاسم الاصباني والمنذرى: في الحديث إضمار والتقدير وما منا إلا وقد وقع في قلبه شيء من ذلك، قال بمضهم حذف المستشى لما يتضمنه من الحالة المكروهة وهذا من أدب السكلام، ومنه الحديث وثلاث لا يسلم أحد منهن : الطيرة والحسد والظن ، قيل فما نصنع؟ قال وإذا تطيرت فامض وإذا حسدت فلا تبغ وإذا ظننت فلا تحقق ،

قوله (ولكن الله يذهبه بالتوكل) يعنى إذا خطر عارض النطير فتوكلنا على الله ولم نعمل بذلك الخاطر غفره الله ولم يؤاخذنا به. وفيه أن الواقع فى القلب من ذلك مع كراهته لا يضر بل يذهبه الله بالتوكل قاله =

والترمذي وصحّحه ، وجعل آخِرَه من قول ابن مسعود

ولاحمد من حديث عبد الله بن عَمْرو (۱) « مَنْ رَدَّتُهُ الطيرةُ عن حاجته (۲) فقد أشرك » قالوا : فما كفارة ذلك؟ قال « أن يقول: اللَّهُمَّ لا خير ً إلا خير ُ لكَ ، ولا طَير َ إلا طير ُ لكُ (٣) ، ولا إله غير ُ ك » (١)

ـــالمصنف رحمه الله . وفيه أن الطيرة من الشرك الاصغر لانها لو كانت من الأكبر لما أذميه إلا التوبة منه

قوله (وجعل آخره من قول ابن مسمود) قال ابن القيم وهو الصواب فإن الطيرة نوع من الشرك

- (١) قوله (ولاحد من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص بن وائل السهمى أبو محمد وقيل أبو عبد الرحن أحد السابقين المسكثرين من الصحابة وأحد العبادلة الفقهاء. مات في ذي الحجة ليالى الحرة على الاصح بالطائف
- (٢) قاله ( من ردته الطيرة عن حاجته ) فنعه ما رأى وما سمع عما أراده ( فقد أشرك ) لانه لم يخلص توكله على الله بالتفاته إلى غيره بما يخام قلبه من الحوف فيسكون شركا بهذا الاعتبار
- (٣) قوله (قالوا فما كفارة ذلك قال أن تقول اللهم لاخير إلا خيرك ولا طير إلا طيرك). وفيه تفويض الامور إلى الله تعالى تقديرا وتدبيرا وخلقا والبراءة عا فيه تعلق بغير الله تعالى
- (٤) قوله ( ولا إله غيرك) أى لامعبود بحق سواك ، فاذا قال ذلك وأعرض عما وقع فى قلبه ولم يلتفت اليه واستمر على فعل ما عزم عليه توكلا على الله وتفويضا اليه كقر الله عنه ما وقع فى قلبه من ذلك ، وأما من لم يخلص توكله على الله واسترسل مع الشيطان فى ذلك فقد يعاقب بالوقوع فيما يسكره وفيه التصريح بأن الطيرة شرك وتفسير الطيرة المذمومة وذكر ما يقوله من وجد ذلك قاله المصنف رحمه الله تعالى

وله (۱) من حديث الفضل بن العباس « إنَّمَا الطَيَرَةُ مَا أَمَضَاكَ أَو ردِّك (۲) ،

### ۲۹ – باب ما جاء في التنجيم <sup>(۲)</sup>

(۱) قوله (وله) أى الإمام أحمد من حديث الفضل بن عباس بن عبد المطلب ابن عم النبي مثلقة قال أبن معين قتل يوم البرموك وقال غيره وقتل يوم مرج الصفر سنة ثلاث عشرة وهو ابن اثنتين وعشرين سنة رضى الله عنه ، وقال أبو داود قتل بدمشتى كان عليه درع النبي بالقة

(۲) قوله ( إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك ) هذا الحديث رواه الإمام أحمد من حديث الفضل بن عباس قال خرجت مع للني يُطَلِّقُ يوما فبرح ظبى فمال فى شقة فاحتضته فقلت: يا رسول الله تطيرت فقال , إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك وفى إسناده انقطاع بين مسلمة راويه والفضل وهذا حد الطيرة المنهى عنها ، فهى ما يحمل الإنسان على المضى فيا أراده أو يمنعه منه . وأما الفال الذي كان يحبه عليه ففيه نوع بشارة فيسر به العبد ولا يعتمد عليه فافهم الفرق ، ومن شرط الفال أن لا يقصده

(٣) قوله (باب ما جاء في النتجيم ) التنجيم هو الاستدلال بالاحوال الفلسكية على الحوادث الارضية قاله شيخ الإسلام أحد بن تيمية رحمه الله تعلى . واعلم أن التنجيم عما ينافي التوحيد ويوقع في الشرك لانه ينسب الحوادث إلى غير من أحدثها وهو الله سبحانه قاله في قرة العيون . وقال الحنطابي : علم التنجيم المنهى عنه هو ما يدعيه أهل التنجيم من علم الكائنات والحوادث التي لم تقع وستقع في مستقبل الزمان كأوقات هبوب الرياح وبجي المطر وتغير الاسعار وما في معنى ذلك من الامور التي يزعون أنهم يدركون معرفتها بمسير الكواكب في بجاريها واجتماعها وافتراقها ويدعون أن لها تأثيراً في السفليات وأنها تجرى على قضايا موجباتها وهذا منهم تحكم على الفيب وتعاط لعلم قد استأثر الله به لا يعلم قضايا موجباتها وهذا منهم تحكم على الفيب وتعاط لعلم قد استأثر الله به لا يعلم قضايا موجباتها وهذا منهم تحكم على الفيب وتعاط لعلم قد استأثر الله به لا يعلم قضايا موجباتها وهذا منهم تحكم على الفيب وتعاط لعلم قد استأثر الله به لا يعلم قضايا موجباتها وهذا منهم تحديد على الفيب وتعاط لعلم قد استأثر الله به لا يعلم قضايا موجباتها وهذا منهم تحديم على الفيب وتعاط لعلم قد استأثر الله به لا يعلم قضايا موجباتها وهذا منهم تحديم على الفيب وتعاط لعلم قد استأثر الله به لا يعلم قضايا موجباتها وهذا منهم تحديم على الفيب وتعاط لعلم قد استأثر الله به لا يعلم قد المورد التي يونون المورد التي يونون أن المورد التي يونون أن المورد التي يونون أن أن المورد التي يونون أن أن أنا تأثير أن أنا التأثر الله به لا يعلم على الفيرد و التي يونون أن أن أنا تأثر الله به لا يعلم المورد التي يونون أن أن أنا التورد و التي يونون أن أنها تأثر الله به لا يعلم المورد التي يونون أن أنها تورد و التي يونون أن أنه المورد التي يونون أنه المورد التي يونون أنه المورد التي يونون أنه التي المورد التي يونون أنه المورد التي يونون أنه المورد التي يونون أنه المورد التي يونون أنه يونون أنه المورد التي يونون أنه المورد التي يونون أنه المورد التي يونون أنه يونون أنه يونون أنه المورد التي يونون أنه يونونون أنه يونون أنه يونون أنه يونون أنه يونون أنه يونون أنه يونونون أنه يونون أنه

= سواه انتهى . ولا ريب فى تحريم ذلك ، واختلف المتأخرون فى تـكفير القائل بذلك وينبغى القطع بـكفره لانها دعوى لعلم الغيب الذى استأثر الله بعلمه بما لايدل عليه

(١) قوله (قال البخارى في صحيحه قال قنادة : خلق الله هذه النجوم اثلاث : زينة السهاء ورجوماً الشياطين وعلامات يهتدى بها . فن تأول فيها غير ذلك أخطأ وأضاع نصيبه وتسكلف ما لا علم له به ) هذا الآثر علقه البخارى في صحيحه بصيغة الجزم وأخرجه عبد الرزاق وعبد بن حبسد وابن جرير وابن المنسسذر وغيرهم وأخرجه الخطيب في كتاب النجوم ، ولفظه : قال إنما جمل الله همذه النجوم لثلاث خصال : جعلها زينة الساء وجعلها يهتدى بها وجعلها رجوما للشياطين فمن تعاطى فيها غير ذاك فقد قال برأيه وأخطأ حظه وأضاع قصيبه وتمكلف ما لا علم له به ، وإن ناساً جهلة بأمر الله قد أحدثوا في هذه النجوم كهانة ، من أعرص بنجم كـذا وكـذا كان كـذا وكـذا ، ومن سافر بنجم كـذا وكـذا كان كذا وكذا ، ولعمرى ما من نجم إلا يولد فيه الاحر والاسود والطويل والقصير والحسن والدميم وما علم هذه النجوم وهذه الداية وهذا الطائر بشىء من الغيب ولوأن أحداً علم الغيب لعلمه آدم الذي خلقه الله بيده وأسجد له ملائسكته وعلمه أسماء كل شيء انتهى، قال في قرة العيون: وقول فتادة هذا يدل على أن علم التنجيم هذا قد حدث في عصر فأوجب له إنـكاره على من اعتقده . قلت بل علم التنجيم كان معروفاً في زمن الجاهلية يدل على هذا حديث أبي مالك الأشعرى أنّ رسولَ الله ﷺ قال ﴿ أَرْبِعِ فِي أَمْنَى مِن أَمِرِ الجَاهِلِيةِ ﴾ وذكر منها الاستسقاء بالنجوم أى نسبة المطر إلى النوء، حديث زيد بن خالد الجمني الذي فيه , أصبح من عبادی مؤمن بی و کافر، وحدیث ابن عباس رضی الله عنهما قال: قال رسول الله مَرَاكِيٌّ و من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد ، ـــــ

\_ رواه أبو داود وإسناده صحيح. وقول ابن عباس فى الذين يكتبون أبا جاد وينظرون فى النجوم ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق

وقوله (خلن الله هذه النجوم لثلاث: زينة السياء ورجوماً الشياطين) كا قال تمالى ﴿ ولقد زينا السياء الدنيا بمصابيح وجعلناها رجوما الشياطين ﴾ قال فى فتح الجيد وفيه إشارة إلى أن النجوم فى السياء الدنيا ، كا روى ابن مردويه عن ابن مسعود رضى الله عنه قال قال رسول الله يتلقي وأما السياء الدنيا فإن الله خلقها من دخان وجعل فيها سراجا وقرا منيرا وزينها بمصابيح وجعلها رجوماً الشياطين وحفظا من كل شيطان رجيم ، .

وقوله (وعلامات يهتدى بها) أى دلالات على الجهات لا على الحوادث كا قال تعالى (وعلامات وبالنجم هم يهتدون) وقال تعالى (هو الذى جعل لكم النجوم لتهتدوا بها فى ظلمات البروالبحر) أى لتعرفوا بها جهة قصدكم، وليس المراد أنه تهتدى بها فى علم الغيب كا يزعمه أهل النجامة ، وقال تعالى (وألتى فى الارض رواسى أن تميد بكم وأنهاراً وسبلا لعلم تهتدون وعلامات وبالنجم هم يهتدون) روى ابن جرير عن ابن عباس رضى الله عنها قوله (وعلامات) معطوف على ما تقدم عا ذكره فى الارض هم استأنف فقال (وبالنجم هم يهتدون) انهى بمعناه

وقوله (فن تأول فيها غير ذلك) أى زعم فيها غير ما ذكر الله فى كتابه من هذه الثلاث فقد أخطأ حيث زعم شيئا ما أنزل الله به من سلطان وأضاع فصيبه من كل خير لانه شغل نفسه بما يضره ولا ينفعه ، وفيه الحكمة فى خلق النجوم والرد على من زعم غير ذلك قاله المصنف رحمه الله تعالى . وقد جاءت الاحاديث عن النبي بالنهى عن التنجيم كحديث ابن عباس الذى رواه أبو داود أن النبي بالنهي قال و من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد ، وعن رجاء بن حيوة أن النبي بالنبي قال و إنما أخاف على أمتى التصديق بالنجوم والتكذيب بالقدر وحيف الآئمة ، رواه عبد بن حميد ، وعن أبي عجن مرفوعا و أخاف على أمتى الائمة وإيمانا بالنجوم =

اتهى وكره قتادة ('' تعلم منازل القمر . ولم يُرخِّص ابنُ عُيَيْنَةَ فيه . ذكره حربٌ عنهما . ورخّص فى تعاَّم المنازل أحمد وإسحاق وعرب أبى م\_\_\_\_\_وسى (۲) قال :

= و تسكذيبا بالقدر ، رواه ابن عساكر وحسنه السيوطى، وعن أنس رضى الله عنه مرفوعا ، أخاف على أمتى بعدى خصلتين : تكذيبا بالقدر و إيمانا بالنجوم ، رواه أبو يعلى وابن عدى والخطابى فى كتاب النجوم وحسنه السيوطى أيضا

(١) قوله ( وكره قتادة ) وهو ابن دعامة السدوسي ( تعلم منازل القمر ولم يرخص ابن عيينة فيذكره حرب عنهم ) . وحرب : هو ابن أسمميل السكرمانى الفقيه من جلة أصحاب الإمام أحمد روى عن أحمد وإسحاق وابن المديني وابن معين وأبي خيثمة وابن أبي شيبة وغيرهم ، وله مصنفات جليلة منها كتاب المسائل التي سأل عنها أحمـــــد وغيره ، مات سنة ثمان وماثنين . ومنازل القمر هي الثمانية ا والعشرون منزلة ينزلى القمر كل ليلة منزلة منها كما قال تعالى ﴿ والقمر قدرناه منازل ﴾ يسقط في المغرب كل ثلاث عشرة ايلة منها منزلة مع طلوع الفجر وتطلع أخرى مقابلتها ذلك الوقت من المشرق (ورخص في تعلمها ) لمعرفة الاوقات الإمام (أحمد وإسحق ) بن إبراهيم بن مخلد أبو يعقوب الحنظلي النيسابورى المعروف بابن راهويه ، روى عن ابن المبارك وأبي أسامة وابن عيينة وطبقتهم ، قال الإمام أحمد : إسحق عندنا إمام من أثمة المسلمين روى عنه البخارى ومسلم وأبو داود وغيرهم ، وروى هو عن أحمد أيضاً ، مات سنة تسع وثلاثين ومأثتين وفيه ذكر الخلاف فى تعلم المنازل قاله المصنف رحمه الله قال الخطابي أما علم النجوم الذي يدرك بطريق المشاهدة والخبر الذي يعرف به الزوال وتعلم به جُهة القبلة فإنه غير داخل فيما نهى عنه، وهذا علم يصح إدراكه بالمشاهدة إلا أن أهل هذه الصناعة قد دبروها بما اتخذوه من الآلات التي يستغنى بها الناظر فيها عن مراعاة مدته ومراصدته

(۲) قوله ( وعن أبي موسى ) عبد الله بن قيس بن سليم بن حضار بفتح المهملة وتشديد الضاد الاشعرى صحابي جليل مات سنة خمسين رضي الله عنه

قال رسول الله ﷺ « ثلاثة لا يدخُلون الجنة () : مُدْمِنُ الخر () ، وقاطعُ الرَّحِمِ () ، ومُصدِّقُ بالسحر () ، رواه أحمد وابن حبَّان في صحيحه .

#### ۳۰ – باب ما جاه في الاستشقاء بالانواه<sup>(۰)</sup>

(۱) قوله (قال رسول الله على الله الله على المنة )، هذا من نصوص الوعيد التي كره السلف تأويلها ، وقالوا أسروها كما جاءت ومن تأولها فهو على خطر من القول على الله بلا علم ، وأحسن ما يقال: إن كل عمل دون الشرك والسكفر المخرج عن الملة فإنه يرجع إلى مشيئة الله فان عذبه فقد استوجب العذاب وإن غفر له فبفضله وعفوه ورحمته ، قاله فى فتح المجيد . وكان المصنف رحمه الله يميل إلى هذا قاله فى الشرح

- (٢) قوله ( مدمن الخر ) أي المداوم على شربها
- (٣) قوله (وقاطع الرحم) يعنى القرابة ، قال الله تعالى ﴿ فَهُلُ عَسَيْمَ إِنْ تُولِيتُمْ أَنْ تَفْسَدُوا فَى الارض وتقطموا أرحامكم ﴾ الآية
- (٤) قوله (ومصدق بالسحر) أى مطلقا ومنه التنجيم لحديث و من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد ، وهذا وجه مطابقة الحديث للترجمة قال الذهبي في الكبائر: ويدخل فيه تعلم السيمياء وعملها انتهى وفيه الوعيد فيمن صدق بشيء من السحر ولو عرف أنه باطل قاله المصنف رحمه الله تعالى وهذا الحديث رواه أحد وابن حبان في صحيحه ، ورواه أيضا الطراني والحاكم وقال صحيح ، وأقره الذهبي ، وتمامه و ومن مات وهو مدمن الخرسقاه الله من نهر الغوطة ، نهر يجرى من فروج المومسات يؤذى أهل النار ريح فروجهن
- (ه) قوله ( باب ما جاء في الاستسقاء بالانواء )أى من الوعيد ، والاستسقاء نسبة بحىء المطر إلى الانواء جمع نوء وهي منازل القمر التانية والعشرون منزلة \_\_\_\_

## وقول الله تعالى ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزَقَكُمُ أَنَّكُمُ تُكِلَّا بُونَ ﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزَقَكُمُ أَنَّكُمُ تُكَلَّا بُونَ

يبزل القمر كل ليلة منها منزلة كما قال تعالى ﴿ والقمر قدر ناه منازل ﴾ يسقط في المغرب كل ثلاث عشرة ليلة منها منزلة مع طلوع الفجر و تطلع أخرى مقابلتها في ذلك الوقت من المشرق ، ماخلا الجبة فإن لها أربعة عشر يوما فتنقضى جيعها مع انقضاء السنة ، قال شمر : وهي بالعربية فيا أخبرني به ابن الأعرابي : الشرطان والبطين والنجم والدبران والهقمة والهنمة والذراع والنثرة والطرف والجبهة والحرثان والمواء والسياك والغفر والزبانا والإكليل والقلب والشولة والنعايم والبلدة وسعد الذانج وسعد السمود وسعد الآخبية وفرغ الدلو المقدم وفرغ الدلو المؤخر والحوت ، ولا تستذي العرب بها كلها إنما تذكر بالانواء بعضها وهي معروفة في أشعارهم وكلامهم انتهى ، وإنما سمى نواء لانه إذا سقط القارب ناء الطالع أى نهض وطلع وذلك النهوض هو النوء وبعضهم يجعل النوء السقوط كانه من الاضداد ، وقال أبو عبيد ولم يسمع في النوء أنه سقوط إلا في هذا الموضع ، وكانت العرب تضيف الأمطار والرياح والحر والبرد إلى الساقط منها ، وقال الاصمعي إلى الطالع منها

(۱) قوله ( وقول الله تعالى ﴿ وتجعلون رزقه كم أنه كذبون ﴾ ) روى الإمام أحمد والترمذى وحسنه وابن جرير وابن أبى حاتم والعنياء فى المختارة عن على رضى الله عنه قال قال رسول الله يهلي ﴿ وتجعلون رزقه كم ﴾ يقول شكر كم ﴿ أنه مَ تَكذبون ﴾ تقولون مطر نا بنو مكذا وكذا وبنجم كذا وكذا وهذا أولى ما فسرت به الآية ، روى ذلك عن على وابن عباس وقتادة والضحاك وعطاء الحراسانى وغيره ، وهو قول جمهور المفسرين وبه يظهر وجه استدلال المصنف رحمه الله تعالى بالآية قاله فى الشرح . وقال ابن القيم رحمه الله أى تجعلون حظم من هذا الرزق الذى به حياته التكذيب به يعنى القرآن . قال الحسن تجعلون حظم و نصيبكم من القرآن أنه كم تكذبون . قال وخسر عبد لايكون تجعلون حظم من القرآن إلا التكذيب . والآية تشمل المعنيين ، قاله فى الشرح ، وقال ابن القيم : وأظهر القولين أنه قسم بمواقع هذه النجوم التي فى الساء لان اسم النجم عند الإطلاق ينصرف اليها ، وأنه لم تجر عادته سبحانه باستمال النجوم فى النجم عند الإطلاق ينصرف اليها ، وأنه لم تجر عادته سبحانه باستمال النجوم فى آيات القرآن و لا فى موضع واحد من كتابه حتى تحمل عليه هذه الآية ، وفيه معرفة تفسير آية الواقعة قاله المصنف رحمه الله

عن أبي مالك الاشعرى (١٠ رضى الله عنه ، أنَّ رسول الله عَيَظِيَّةِ قال « أربع فَ فَيُ الله عَلَيْكِيَّةِ قال « أربع فَ فَأَمَّى مِن أمرِ الجاهلية لا يتركو بَهُنَّ : الفخرُ بالاحساب (٢٠) والطعنُ في الانساب (٣٠) ،

(۱) قوله (وعن أبي مالك) الحارث بن الحارث (الآشعرى) الشاى صحابي تفرد بالرواية عند أبو سلام وفي الصحابة أبو مالك الآشعرى اثنان غير هذا (أن رسول الله عليه قال وأربع في أمتى من أمر الجاهلية لايتركونهن و) أى ستفعلها هذه الآمة مع العلم بتحريمها أو مع الجهل بذلك مع كونها من أعمال الجاهلية المذمومة المحرمة فيجب على كل مسلم أن يجتنبها ، والمراد بالجاهلية هنا ما قبل المبعث ، سموا بذلك لفرط جهلهم ، وكلما خالف ما جاءت به الآنبياء والمرسلون فهو جاهلية ، قاله في الشرح . وقال شيخ الإسلام أخبر على أن بعض أمر الجاهلية لا يتركه الناس كلهم ذما لمن لم يتركه وهذا يقتضى أن ما كان من أمر الجاهلية وفعلهم فهو مذموم في دين الإسلام وإلا لم يكن في إضافة هذه المنكرات الحاهلية ذم لها ، ومعلوم أن إضافتها إلى الجاهلية خرج غرج الذم وهذا إلى الجاهلية ذرج غرج الذم وهذا الجاهلية انتهى . ولشيخنا رحمه الله مصنف لطيف فيا خالف فيه رسول الله على أهل الجاهلية بلغ مائة وعشرين مسئلة قاله في فتح الجيد

(٣) قول (الفخر بالاحساب) أى التعاظم على الناس بالآباء ومآثرهم وذلك جهل عظيم إذ لاكرم إلا بالتقوى ، قال تعالى ﴿ إِن أَكْرِمَكُم عند الله أتقاكم ﴾ ولابى داود عن أبى هريرة رضى الله عنه مرفوعا ، إن الله قد أذهب عنه عليه الجاهلية وفخرها بالآباء إنما هو مؤمن تتى أو فاجر شتى الناس بنو آدم وخلق من تراب ، ليدعن رجال فخرهم بأقوام إنما هم فحم من فحم جهنم أو ليكونن أهون على الله من الجعلان التى تدفع النتن بأنفها ،

(٣) قوله ( والطعن فى الانساب ) أى ذمها وعيبها ، ولما عير أبو ذر رجلا بأمه قال له النبي على أعيرته بأمة إنك امرؤ فيك جاهلية ، متفق عليه فدل على أن الطمن فى الانساب من عمل الجاهلية ، وأن الرجل مع فضله وعلمه ودينه قد \_\_\_\_

= يكونفيه بعضهذه الحصال المسهاة بجاهلية ويهودية ونصرانية ولا يوجب ذلك كفره ولا فسقه قاله شيخ الإسلام رحمه الله تعالى

(۱) قوله ( والاستسقاء بالنجوم ) أى نسبة المطر إلى النوء وهو سقوط النجم وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة فان اعتقد أن النجم تأثيراً فى نزول المطر فهذا شرك وكفر لنسبه المطر إلى غير من أنزله وهو الله وحده ، وأما إذا قال مطرنا بنوء كذا مع اعتقاد أن الله هو الفاعل لذلك لمكن أجرى العادة بنزول المطر عند ظهور ذلك النجم فقد صرح ابن مفلح فى الفروع بتحريمه وكذلك صاحب الإنصاف ولم يذكر اخلافا ، وذلك أن القائل لذلك نسب ماهو من فعل الله الذي لا يقدر عليه غيره إلى خلق مسخر لا ينفع ولا يضر ولاقدرة له على شيء فيكون ذلك شركا أصغر والله أعلم

(۲) قوله (والنياحة) أى رفع الصوت بالندب على الميت وضرب الحدود وشق الجيوب لانها تسخط لقضاء الله وذلك ينافى الصبر الواجب، وهى من الكبائر لشدة الوعيد الواردفيها. وعن الاوزاعى أن عمر بن الخطاب سمع صوت بكاء فدخل ومعه غرة فال عليهن ضرباً حتى بلغ النائحة فضربها حتى سقط خارها، وقال أضرب فإنها نائحة ولاحرمة لها إنها لاتبكى بشجوكم إنها تهريق دموعها لاخذ دراهمكم، وإنها تؤذى موتاكم فى قبورهم وأحياءكم فى دورهم، لانها تنهى عن الصبر وقد أمر الله به، وتأمر بالجزع وقد نهى الله عنه وكان أهل الجاهلية يوصون بذلك كما قال الشاعر:

إذا مت فانعيني بما أنا أهله وشتى على الجيب يا ابنة معبد

فأما البكاء من غير نياحة وندب وشق جيب فحسن ولاينافي الرضاء بقضاء الله ، قاله شيخ الإسلام

(٣) قوله ( وقال : النائحة إذا لم تئب قبل موتها ) فيه أن النوبة تسكفر الذنب وإن عظم ، وهذا بجمع عليه في الجملة ويكفر أيضا بالحسنات الماحية والمصائب

تُقامُ يومَ القيامة وعليها سِرْبالُ من قَطِران ، ودِرْعُ من جَرَب ('')، رواه مسلم

= ودعاء المسلمين بعضهم لبعض وبالشفاعة بإذن الله وعفو الله عن من شاء عن لا يشرك به شيئاً

- (۱) قوله (تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب) قال القرطي: السربال واحد السرابيل وهي الثياب من سرابيل أهل النار ، يعني يلطخن بالقطران حتى يسكون اشتعال النار في أجسادهن أعظم ووائحتهن أنتن وروى عن ابن عباس أن القطران: النحاس المذاب، والدرع: قيص المرأة وليسكون ألمهن بسبب الجرب أشد . وفيه معرفة الاربع التي من أمر الجاهلية وذكر الكفر في بعضها ، وأن من السكفر مالا يخرج من الملة ووعيد النائحة قاله المصنف رحمه الله تعالى
- (٢) قوله ( ولهم ) أى البخارى ومسلم (عن زيد بن خالد الجهنى) صحابى مشهور ، مات سنة ثمان وستين وقيل غير ذلك وله خس وثمانون سنة قال (صلى لنا رسول الله بهلي أى صلى بنا فاللام بمعنى الباء . وفيه إطلاق ذلك بجازاً وإنما الصلاة قه ، قاله المافظ ابن حجر
  - (٣) قوله ( صلاة الصبح بالحيبية ) بتخفيف ياتها وقد نثقل
- (٤) قوله (على إثر ) بكسر الهمزة وسكون الثاء على المشهور وهو ما يعقب أبيء
- (٥) قوله (سماء كانت من الليل ) أي مطر ، والسماء يطلق على كل ما ارتفع
  - (٦) قحوله ( فلما انصرف ) من صلاته إلى المأمومين كما يدل عليه.
    - (٧) هَلِّه ( أَقْبَلُ عَلَى النَّاسُ ) ويحتمل أنه أراد السلام
- (٨) قوله ( فقال مل تدرون) لفظ استفهام معناه التنبيه ، وفالنسائ ، ألم

ربُّكُمُ ؟ قالوا: اللهُ ورسوله أعلم () . قال: «قال: أصبحَ من عبادى () مؤمن بي وكافر ، فأمّا مَن قال مُطِرنا بفضل اللهِ ورحمته () فَذَلْكُ مُؤْمَنٌ بِي () كافر بالكو كب ، وأمّا مَن قال مُطِر نا بِنَوْء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكو كب ()

- (١) قوله (قالوا: الله ورسوله أعلم) وفيه حسن الادب للبسئول إذا سئل عما لا يعلم وجب عليه أن يكل العلم إلى عالمه وذلك يجب
- (٢) قوله (قال أصبح من عبادى) الإضافة منا العبوم بدليل التقسيم إلى (مؤمن وكافر)
- (٣) قوله (فاما من قال مطرنا بفضل الله ورحمته ) والفضل والرحمة صفتان لله تمالى، ومذهب أهل السنة والجماعة أن ما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسو له من صفات الذات كالحياة والعلم وصقات الأفعال كالرحمة التي يرحم بها عبادة، كلها صفات لله قائمة بذاته ليست قائمة بغيره، فتفطن لهذا فقد غلط فيه طو اثف قالم في فتح الجيد
- (٤) قوله ( فذلك مؤمن بى ) لأنه فسب الفعل إلى فاعله والنعمة إلى المنعم بها (كافر بالكوكب)
- (ه) قوله ( وأما من قال مطرنا بنوء كذا وكذا فذلك كافر بى مؤمن بالمكوكب) حيث جمل النوء تأثيرا في إنزال المطر الآنه شرك في الربوبية ، والمشرك كافر . وفيه معرفة قوله أصبح من عبادى مؤمن بى وكافر بسبب نزول النعمة والتفطن المركفر في هذا الموضع قاله المصنف رحمه الله تعالى

<sup>=</sup> تسمعوا ما قالوبكم الليلة؟، وهذا من الآحاديث القدسية. وفيه إخراج العالم للسّعلم المسئلة بالاستفهام عنها لقوله: أتدرون ( ماذا قال ربكم ) قاله المصنف

ولها('' من حديث ابن عباس معناه . وفيه : قال بعضهم لقد صدق نوم كذا وكذا ، فأنزل الله هــذه الآية ﴿ فَلَا أَ قُسمُ 'بَمَوَاقِعِ النَّجُومِ ﴾ إلى قوله ﴿ تُمكَذَّبُونَ ﴾

(١) قوله (ولهم) أى البخارى ومسلم (من حديث ابن عباس معناه ، وفيه قال بعضهم لقد صدق نوء كذا وكذا ) وفيه النفطن لقوله لقد صدق نوء كذا وكذا . (فأنزل الله هذه الآية (فلا أقسم بمواقعالنجوم) إلى قوله . (وتجعلوا رزة مكم أنكم تكذبون ) هذا قسم من الله عز وجل يقسم بما شاء من خلقه على ما شاء ، وجوابالقسم (إنه لقرآن كريم) ، فتسكون لاصلة لتأكيد النفى فتقدير الحكام : ليس الامر كازعتم فى القرآن أنه سحر أو كهانة بل هو قرآن كريم ومواقع النجوم ، قال ابن عباس يعنى نجوم القرآن فإنه نزل جملة من السهاء العليا ومواقع الدنيا ثم نزل مفرقا فى السنين بعد ، ثم قرأ ابن عباس هذه الآية ، ومواقع النجوم مطالعها ومشارقها واختاره ابن جرير

وقوله ﴿ وَإِنهُ لَقَسَمُ لُو تَعْلُمُونَ عَظْمٍ ﴾ قال ابن كثير وإن هذا القسم الذي أقسمت به لقسم عظيم لو تعلمون عظمته لعظمتم المقسم به عليه

قوله ﴿ إنه لقرآن كريم ﴾ هذا هو المقسم عليه وهو القرآن أى إنه وحى الله و تنزيله وكلامه لا كما يقول السكفار إنه سحر أو كهانة أو شعر ، والسكريم البهى السكثير الحير العظيم وهو من كل شيء أحسنه وأفضله . قال الآزهرى : السكريم اسم جامع لما يحمد والله تعالى كريم جميل الفعال وإنه لقرآن كريم يحمد لما فيه من الهدى والبيان والعلم والحسكة

قوله ﴿ فَ كَتَابَ مَكُنُونَ ﴾ أى معظم محنوظ موقر ، قاله ابن كثير ، قال ابن القيم اختلف المفسرون فى هذا فقيل : هو اللوح المحفوظ ، والصحيح أنه الكتاب الذى بأيدى الملائك وهو المذكور فى قوله ﴿ فى صحف مكرمة مرفوعة مطهرة بأيدى سفرة كرام برره ﴾ ويدل على هذا قوله ﴿ لا يمسه إلا المطهرون ﴾ فهذا يدل على أنه بأيديهم يمسونه . وقوله ﴿ لا يمسه إلا المطهرون ﴾

#### ٣١ - ياب

قول الله تعالى ﴿ ومِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَخُبِّ الله ﴾ الآية (١)

= قال ابن عباس الكتاب الذى فى الساء ، وفى رواية : ﴿ لا يمسه إلا المطهرون عاماً فى الدنيا فإنه يعنى الملائدكة ، وقال قتادة : لا يمسه عند الله إلا المطهرون فأماً فى الدنيا فإنه يمسه المجوسى النجس والمنافق الرجس ، واختار هذا القول كثيرون منهم ابن القيم ورجحه وقال ابن زيد : زعمت قريش أن هذا القرآن تنزلت به الشياطين فأخبر وما ينبغى لهم وما يستطيعون إنهم عن السمع لمعزولون ﴾ قال ابن كثير : هذا قول جيد وهو لا يخرج عن القول قبله ، وقال البخارى فى صحيحه : فى الآية قول جيد وهو لا يخرج عن القول قبله ، وقال البخارى فى صحيحه : فى الآية الا يحد طعمه إلا من آمن به . قال ابن القيم : هذا من إشارة الآية و تنبيها وهو أنه لا يمتذ به وبقراءته وفهمه و تدبره إلا من يشهد أنه كلام الله تسكلم به حقا وأنزله على رسوله وحياً . وقال آخرون لا يمسه إلا المطهرون من الجنابة والحدث واضحوا على ذلك بما رواه مالك فى الموطأ أن السكتاب الذى كتبه رسول الله علي المروان من الترآن إلا طاهر

وقوله ( تنزيل من رب العالمين ) قال ابن كثير هذا القرآن منزل من اقه رب العالمين و ليس كما يقولون إنه سحر أو كهانة أو شعر

(۱) قوله (باب قول الله تعالى ﴿ ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله والذين آمنوا أشد حباً لله ﴾ الآية ) لما كانت محبة الله سبحانه هي أصل دين الإسلام فبكالها يكل وبنقصها ينقص توحيد العبد ، نبة المصنف رحمه الله على ذلك بهذه الترجمة بالآية ، قاله في فتح المجيد. قال ابن كثير في الآية : يذكر تعالى حال المشركين في الدنيا وما لهم في الآخرة من العذاب والنكال حيث جملوا لله أنداداً أي أمثالا ونظراء يحبونهم كحب الله ، أي يساوونهم بالله في الحبة والنعظيم انتهى ، وهذا اختيار شيخ الإسلام في الآية ، ثم بين تعالى أن عبة على العبة والنعظيم انتهى ، وهذا اختيار شيخ الإسلام في الآية ، ثم بين تعالى أن عبة عليا المحبة والتعظيم انتهى .

= المؤمنين ته أشدمن محبة أصحاب الانداد لاندادهم وإنما ذمرا مأن شركوا بين الله وبين أندادهم في المحبة ولم يخلصوها كمحبة المؤمنين له كما أحبر الله عنهم وهم في النار ، وأنهم يقولون لآلهتهم وأندادهم وهيمعضرة معهم فيالعذاب ﴿ تَاللَّهُ إِنْ كُنَّا لني ضلال مبين إذ تسويكم برب العالمين ﴾ ، ومعلوم أنهم ما سووهم به في الخلق والربوبية ، وإنما سروهم به في المحبة والتعظم . وقال تعالى ﴿ قُلُّ إِنْ كُنْتُمْ تَحْبُونُ الله فاتبعونى يحببكم الله كم ، وهذه تسمى آية الحنة ، قال بعض السلف: ادعى قوم عبة الله فأنول الله تعالى آية المحنة ﴿ قُلْ إِنْ كُنتُمْ تَحْبُونَ الله فَاتْبَعُونَى يَحْبُبُكُمُ الله ﴾ إشارة إلى دليـل المحبة وثمرتها وفائدتها ، فدليلها وعلامتها اتباع الرسول عليهم وفائدتها وثمرتها محبة المرسل إليكم فما لم تحصل منكم المتابعة فحبتكم له غير حاصلة وعبته لكم منتفية . ومن لازم عبـة الله عبـة أنبيائه ورسله وملائكته وكتبه والصالحين من عباده وكراهة ما يكرهه الله سبحانه ومعاداة أعدائه وموالاة أولمائه فلا تحصل كال محبسة الله الواجبة إلا بكمال ذلك وإيثاره على ما تهواه النفوس، فن ادعى محبة الرسول بدون منابعته وتقديم أوله فقد كذب. وذكر أبو بكر الكتاني أن الاسباب الجالبة لحبية الله عشرة : أحدها قراءة القرآن بالتدبر والتفهم لمعانيه وما أريد به . الشاتى التقرب إلى الله تعالى بالنوافل بعد الفرائض. الشالث دوام ذكره على كل حال باللسان والقلب والعسل والحال فنصيبه من الحبة على قدر هذا . الرابع إبثار محابه على محابك عند غلبة الهوى . الحامِس مطالعة القلب لأسمائه وصفاته ومشاهدتها وتقلبه في رياض هذه المعرفة وميادينها . السادس مشاهدة بره وإحسانه ونعمه الظاهرة والباطنـة . السابع وهو أعجبها انكسار القلب بين يديه . الثامن الحلوة وقت النزول الإلهي وتلاوة كتابه ثم ختم ذلك بالاستغفار والنوبة . التاسع بحالسة المحبين الصادقين والنقاط أطيب ثمرات كلامهم ولا تتكلم إلا إذا ترجحت مصلحة الكلام وعلمت أن فيه مزيداً لحالك ومنفعة لغيرك . العاشر مباعدة كل سبب يحول بين القلب وبين الله عز وجل ، فن هذه الاسباب العشرة وصل الحبون إلى منازل الحبة ودخلوا على الحبيب. وفيه معرفة تفسير آية البقرة وأن من اتخذ نداً تساوى محبته محبـة الله فهو الشرك الأكبر، وإن من المشركين من يجب الله حباً شديداً، قاله المِصنف رحمه الله تعالى

وقوله ﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمُ وَأَبْنَاؤُكُمْ ـ إِلَى قُولُهُ ـ أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللهِ ورسولهِ ('' ) الآية ·

عن أنس (٢) ، أن رسول الله ﴿ اللهِ قَالَ ﴿ لَا يُوْمِنُ أَحَـدُكُمُ عَنْ أَلَوْنَ أَحَـدُكُمُ عَنْ أَلَوْنَ أَحبُ إِلَيْهِ مِنْ وَلَدِهِ ووالِدهِ والناسِ أجمعين » أخرجاه

(۱) قوله: وقول الله تعالى (قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأزواجكم وعشيرتكم وأموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ومساكن ترضونها أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد فى سبيله فتربصوا حتى يأتى الله بأمره والله لا يهدى القوم الفاسقين ). قال ابن كثير: أى إن كانت هذه الاشياء أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد فى سبيله فتربصوا أى اننظروا ما ذا يحل بكم من عقابه ، روى الإمام أحمد وأبو داود واللفظ له من حديث عبد الرحمن السلمى عن عطاء الحراسانى عن نافع عن ابن عررضى الله عنهما قال : سمعت رسول الله عليهما له يقول وإذا تبايمتم بالمعينة وأخذتم أذناب البقر ورضيتم بالزرع وتركتم الجهاد سلط الله عليكم ذلا لا ينزعه عنكم حتى تراجعوا دينكم . وفيه معرفة تفسير آية براءة والوعيد على من كانت الثمانية أحب إليه من دينه ، قاله المصنف رحمه الله تمالى والوعيد على من كانت الثمانية أحب إليه من دينه ، قاله المصنف رحمه الله تمالى (۲) قوله ( وعن ألس وضى الله عنده أن رسول الله على قال و لا يؤمن

أحدكم حتى آكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين ، أخرجاه)أى البخارى ومسلم وقوله ( لا يؤمن ) أى لا يكون آتياً بالإيمان الواجب عليه ، فدل على أن من لم يكن الرسول أحب إليه من ولده ووالده بل ومن نفسه فهو من أصحاب السكبائر إن لم يكن كافراً . قال شيخ الإسلام فإنه لا يعهد ننى اسم مسمى أمر الله

به ورسوله إلا إذا ترك بعض واجباته ، فإذا كان الفعل مستحباً في العبادة لم ينفها لانتفاءالمستحب ولو صلح هذا النفي عن جمهور المؤمنين اسم الإيمان والصلاة ونحو ذلك وهذا لا يقوله عاقل، فن قال إنه نني السكال فإن أراد المستحب فهذا لم يقع قط في كلام الله ورسوله ، انتهى ملخصا . وفيه أن الاعمال من الإيمان

لان المحبة عمل القلب وأن محبة الرسول مَلِكَةٍ واجبة تابعة لمحبة الله لازما لها ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

و لهما (' عنه قال: قال رسول الله ﷺ « ثلاث مَن كَن فيه وَجَدَبهن عَلَاقَ مَن كَن فيه وَجَدَبهن عَلَاقَ مَن كَن فيه وَجَدَبهن عَلَاوَةَ الإيمان : أَنْ يكونَ اللهُ ورسولُهُ أَحَبّ إليه بما سواهما ، وأن يحب المرء لا يحبّه إلّا لله ، وأن يكرة أن يعود في الكفر بعد إذ

= فانها عبة لله ولاجله تزيد بزيادة عبة الله في قلب المؤمن وتنقص بنقصها . وفيه وجوب تقديم عبته بالله على النفس والاهل والمال وأن نفى الإيمان لا يدل على الحروج من الإسلام ، قاله المصنف رحمه الله . قال شيخ الإسلام والتزموا شرائعه تمالى : وعامة الناس إذا أسلموا بعد كفر وولدوا على الإسلام والتزموا شرائعه وكانوا من أهل الطاعة لله ورسوله فهم مسلمون ومعهم إيمان بجمل لكن دخول حقيقة الإيمان إلى قلوبهم يحصل شيئا فشيئا إن أعطاهم الله ذلك وإلا فحكثير من الناس لا يصلون إلى الجهاد ولو شك كوا لشكوا ولو أمروا بالجهاد لما جاهدوا إذ ليس عندهم من علم اليقين ما يدرأ الريب ولا عندهم من علم اليقين ما يدرأ الريب ولا عندهم من قوة الحب لله ورسوله ما يقدمونه على الأهل والمال فهؤلاء إن عوفوا من المحنة وماتوا دخلوا الجنة ، وإن ابتلوا بمن يدخل عليهم شهات توجب ريبهم فإن لم ينعم الله عليهم بما يزيل الريب وإلا صاروا مرتابين وانتقلوا إلى نوع من الغناق انتهى

(۱) قوله (ولهما) أى البخارى ومسلم (عن أنس رضى ابنه عنه قال: قال رسول الله من كلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه بما سواهما) ثنى الضمير لنلازم المحبتين (بحرأن يجب المرم لا يحبه إلا ننه وأن يكره أن يمود فى الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف فى النار،) قال شيخ الإسلام: أخبر من في يقذف فى النار،) قال شيخ الإسلام: أخبر من الله وجد حلاوة الإيمان فحلاوه الإيمان المنصمنة للذة والفرح تتبع كال محبة المبد نه وذلك بثلاثة أمور تمكيل هذه الحجة وتفريفها ودفع ضدها فتكيلها أن يكون الله ورسوله أحب اليه بما سواهما فإن محبة الله عا سواهما، وتفريفها: بأصل الحب، بل لابد أن يكون الله ورسوله أحب اليه عا سواهما، وتفريفها: أن يكره ضد الإيمان كما يكره أن يحب المرم لا يحبه إلا نقه، ودفع ضدها: أن يكره ضد الإيمان كما يكره أن يقذف فى النار أنهى، ويجب معرفة الفرق بين المجبة نه والمحبة مع الله فن أحب

أَنْقَدَهُ اللهُ منه كما يَكُمْ هُ أَنْ يُقْذَفَ في النار » ، وفي رواية « لا يَجِدُ أحرَّ حلاوةَ الإيمان حتى » إلى آخره (۱)

وعن ابن عباس قال: مَن أَحَبَّ في الله ، وأَبغض في الله ، ووالَىٰ في الله وعادَىٰ في الله ، فإنما تَنالُ وَلَا يَهُ اللهِ بذلك ، ولَن يَجِد

\_علوقاكا يحب الله فقد جعله نداً لله وهذه المحبة تضره ولا تنفعه ، وأما منكان الله أحب اليه بما سواه وأحب أنبيائه وعباده الصالحين له فحبه لله هو أنفع الاشياء والفرق بين هذين من أعظم الامور . قال يحيى بن معاذ: حقيقة الحب في الله أن لا يزيد بالبر ولا ينقص بالجفاء

(۱) قوله (وفي رواية ولا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى ولي آخره) هذه الرواية ذكرها البخارى في الأدب المفرد من صحيحه ولفظه لا يجد أحد حلاوة الإيمان قال النووى معنى حلاوة الإيمان استلداذ الطاعات وتحمل المشاق وإيثار ذلك على أغراض الدنيا . وفيه أن للإيمان حلاوة قد يجدها الإنسان وقد لا يجدها ، قاله المصنف رحمه الله

(۲) قوله ( وعن ابن عباس) رضى الله عنها قال من أحب فى الله وأبغض فى الله وعادى فى الله فإنما تنال ولاية الله بذلك وان يجد عبد طعم الإيمان وإن كشرت صلائه وصومه حتى يكون كذلك ، وقد صارت عامة مؤاحاة الناس على أمر الدنيا وذلك لا يجدى على أحله شيئا رواه ابن جرير ) وأخرج ابن أبى شيبة وابن أبى حاتم الجلة الأولى منه فقط

قوله ( من أحب في الله ) أي أحب أهل الإيمان بالله وطاعته من أجل ذلك

قوله (وأبغض في الله) أي أبغض من كفر بالله وأشرك به وفسق عن طاعته وإن كان أقرب قريب اليه

قوله ( ووالى فى الله ) أى والى أوليا.ه .

قوله ( وعادى في الله ) أي عادى أهل معصيته و إن كان أقرب قريب ، =

| مومه ـ حتى يكون | عبد" طعمُ الإيمان ــ وإنْ كَاثَرَتْ صلاتُهُ وص        |
|-----------------|-------------------------------------------------------|
| •               | كذاك، وقد صارت عامَّة مُؤاخاةِ الناسِ ع               |
| آئیشط           | لا يُجْدِي على أهــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |

= وجاهد أعداء، ونصر أنصاره ، وكلما قويت عبة العبد لله فى قلبه قويت هذه الاعمال المترتبة عليها وبكالها يكمل توحيد العبد ، ويكون ضعفها على قدر ضعف عبة العبد لربه ، فستقل ومستكثر وعروم

قوله ( فإنما تنال ولاية الله بذلك ) أى توليه لعبده . ولاية بفتح الواو لا غير الآخوة والنصرة والحبة ، وبالكسر الإمارة والمراد هنا الآول قاله فى فتح المجيد ، ولحبة الله شروط ذكرها العلامة ابن القم فى قوله :

شرط المحبة أن توافق من تحب على محبته بلا نسكران فاذا ادعيت المحبة مع خدلا فك ما يحب فأنت ذو بهتان أتحب أعداء الحبيب وتدعى حباله ما ذاك في إمكان وكذا تعادى جاهدا أحبابه أين المحبدة يا أخا الشيطان

قوله (ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك) أى حتى يحب في الله ويبغض في الله ويوالى في الله ويعادى في الله ولاحد والطبراني عن الذي عليه قال ولا يحد العبد صريح الإيمان حتى يحب في الله ويبغض في الله فإذا أحب في الله وأبغض في الله فقد استحق الولاية ، وفي حديث أبي أمامة مرفوعا و من أحب لله وأبغض لله وعادى لله وأعطى لله ومنع لله فقد استكل الإيمان ، رواه أبو داود . وفيه معرفة أعمال القلب الاربع وحد الله تعالى الله الله اله المصنف وحد الله تعالى

قوله (وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا) هذا فى زمن ان عباس رضى الله عنهما، فسكيف لو رأى مؤاخاة أهل زماننا على السكفر والفسوق والمصيان

قوله ( وذلك لا يحدى على أهله شيئًا ) يعنى أنه إذا ضعف داعى الإيمان =

رواه ابن جرير . وقال ابنُ عباس فى قولِه ﴿ وَتَقَطَّعَت بهمُ الْاسْبَابِ ﴾ قال: المودَّة

=أحب دنياه وإبثار ما يهواه على ما يحبه الله ورسوله وذلك غير نافع لهم بل يضر فى العاجل والآجل ، فالله المستعان . وفيه فهم الصحابى للواقع أن عامة المؤاخاة على أمر الدنيا ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

قوله ( وقال ابن عباس فی قوله تعالی ﴿ وتقطمت بهم الاسباب ﴾ قال المودة ) هذا الآثر رواه عبد بن حمید وابن جریر وابن المنذر وابن أبی حاتم والحاكم وصححه

وقوله ( المودة ) أى التي كانت بينهم في الدنيا خانتهم أحوج ما كانوا إليها كا قال تعالى ﴿ إِنَّمَا تَعْبِدُونَ مِن دُونَ اللَّهِ أُوثًا فَا مُودَّةً بَيْنَـكُمْ فَي الْحِياةُ الدُّنيا شم يوم القيامة يكفر بعضكم ببعض ويلعن بعضكم بعضا ومأواكم النار ومالكم من ناصرين ﴾ وقال العلامة ابن الفيم رحمه الله تعالى : في قوله ﴿ إِذْ تَبِرأَ الَّذِينَ اتَّبِعُوا ا ورأرا المذاب وتقطعت بهم الاسباب ﴾ الآيتين فهؤلاء المتبوعين كانوا على الهدى وأتباعهم ادعوا أنهم على طريقتهم ومنهاجهم ، وهم مخالفون لهم سالـكون غير طريقهم ويزعمون أن محبتهم لهم تنفعهم مع مخالفتهم فيتبرؤون منهم يوم القيامة فإنهم اتخذوهم أولياء من دون الله وهذا حال كل من انخذ من دون الله وليجة وأولياء يوالى لهم ويعادى لهم ويرضى لهم ويغضب لهم ، فإن أعماله كلها باطلة يراها يوم القيامة حسرات عليه إذلم يجرد موالاته ومعاداته وحبه وبغضه وانتصاره وإيثاره لله ورسوله ، فأبطل الله عز وجل ذلك العمل كله وقطع تلك الاسباب ولا يبتى إلا السبب الواصل بين العبد وربه ، وتجريده عبادته قه وحده ولوازمها من الحب والبغض والعطاء والمنع والموالاة والمعاداة وتجريد متابعة رسوله تجريدا بريثا من شوائب الالتفات إلى غيره فعنلا عن تقديم قول غيره عليه ، فهذا السبب الذي لا ينقطع بصاحبه ، انتهى ملخصا . وفيه معرفة تفسير ﴿ وتقطعت بهم الاسباب ﴾ قاله المصنف رحمه اقه تعالى .

#### ۲۲ - باب

قولِ الله تعالى ﴿ إِنَّمَا ذُلَّكُمُ الشَّيْطَانُ يُغَوِّفُ أُولِيًّا مَ فَلا يَخُولُ اللَّهِ عَالَمَ مُؤْمِنين (') ﴾ تخصصصانوهم ومحافونِ إن كنتم مُؤْمِنين (') ﴾

(١) قَوْلِه ( باب قول انه تعالى ﴿ إِنَّمَا ذَلَـكُمُ الشَّيْطَانُ يَخُوفُ أُولِياءُ فَلاَ تخافوهم وعافون إن كنتم مؤماين ) وهذا نهى من الله تعالى للمؤمنين أن يخافوا غيره وأمر لهم أن يقصروا خوفهم عليه فلا يخافون إلا إياه وهذا هو الإخلاص الذى أمر الله به عباده ورضيه منهم فالحوف من أفضل مقامات الدين وأجلها . وأجمع أنواع العبادة التي يجب إخلاصها لله تعالى . قال ابن القم رحمه الله تعالى : ومَن كيدُ عدو الله أنه يخوف المؤمنين من جنده وأوليَّاتُه لئلا يجاهدوهم ولا يأمروهم بمعروف ولا ينهوهم عن منكر ونهانا أن نخافهم ، قال : والمعنى عند جميع المفسرين : يخوفهم بأوليائه ، قال قتادة يعظمهم في صدوركم فكلماً قوى إيمان العبد زال خوف أولياء الشبطان من قلبه وكلما ضعف إيمانه قوى خوفه منهم ، فدلت الآية على أن إخلاص الحوف من كالشروط الإيمان . وقال أيضا : الحوف عبودية القلب فلا يصلح إلا لله كالذل والإنابة والحبـة والتوكل والرجاء وغيرها من عبودية القلبُّ. والحوف من حيث هو ثلاثة أقسام : أحدها خوف السر ، وهو أن يخاف من وثن أو طاغوت أن يصيبه بما يكره ، كما قال تعالى عن قوم هو د ﴿ إِن نَقُولَ إِلَّا اعتراكُ بَعْضَ آلْمُتنا بسوء ﴾ الآية ، وقال تعالى ﴿ ويخوفونكَ بالذين من دونه ﴾ فعباد القبور وتحوها من الاوثان يخافونها ويخوفون بها أمل التوحيد إذا أنكروا عبادتها وهذا ينافى التوحيد . الثانى أن يترك الإنسان ما يجب عليه من الآمر بالمعروف والثهى عن المنكر خوفًا من بعض الناس ، وهذا محرم وهو نوع شرك بالله ينافي كال التوحيد، وفي الحديث يقول الله تمالي للعبد يوم القيامة . مامنعك إذ رأيت المنكر أن لا تغيره ؟ فيقول : يارب خشية الناس. فيقول : إياى كنتُ أحقَّ أن تخشى، الثالث الحوف الطبيعي كالحوف من عدو أو سبع فهذا لايذم، قال تمالى عِن موسى ﴿ إِنَّ أَعَافَ أَنْ يَقْتَلُونَ ﴾ وفيه معرفة تفسير آية آل =

وقولهِ : ﴿ إِنَّمَـا يَعْمُرُ مُسَاجَدَ اللهِ مَن آمنَ باللهِ واليومِ الآخِرِ وأَقَامَ الصَّلاةَ وآتَىٰ الزكاةَ ولم يَغْشَ إلا الله ('' ﴾ الآية .

وقوله ﴿ وَمِنَ الناسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِي فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ الناسِ كَعَذَابِ اللَّهِ ' ﴾ الآية

= عمران ، وأن إخلاص الخوف لله من الفرائض ، وذكر ثواب من فعله وذكر عقاب من فعله وذكر عقاب من تعالى عقاب من تركه قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله ( وقول الله تعالى ﴿ إنما يعمر مساجد الله من آمن بالله واليوم الآخر وأقام الصلاة وآتى الزكاة ولم يخش إلا الله ﴾ الآية ) أخبر تعالى أن مساجد الله لا يعمرها بالطاعة والعمل الصالح إلا أهل الإيمان بالله واليوم الآخر ، الذين آمنوا بقلوبهم وعملوا بجوارحهم وأخلصوا له الخشية دون ما سواه فأثبت لهم عمارة المساجد بعد أن نفاها عن المشركين

قوله (ولم يخش إلا الله) وهذا هو الشاهد من الآية الترجمة. قال ابن عطية يريد خشية التعظيم والعبادة والطاعة ولا محالة أن الإنسان يخشى المحاذير الدنيوية وينبغى أن يخشى فى ذلك كله قضاء الله وتصريفه . قال فى قرة العيون لآن النفع والضر إنما يكون بمشيئته فما شاء الله كان ومالم يشأ لم يكن

وقوله (فعسى أولئك أن يكونوا من المهتدين) قال ابن أبي طلحة عن ابن عباس يقول إن أولئك م المهتدون وكل وعسى، فى القرآن فهى واجبه، وقال محمد ابن إسحن : وعسى من الله حق ، وفيه معرفة تفسير آية براءة ، قاله المصنف رحمه الله

= قر منه المؤمنون بالإبمان ، فالمؤمنون لركبال بصيرتهم فروا من ألم عذاب الله إلى الإيمان وتحملوا ما فيه من الآلم الزائل المفارق عن قريب ، وهذا لصعف بصيرته فر من ألم أعداء الرسل إلى موافقتهم ومتابعتهم ففر من ألم عذابهم إلى ألم عذاب الله وغبن كل الغبن إذ استجار من الرمضاء بالنار وفر من ألم ساعة إلى ألم الآبد ، وإذا نصر الله جنده وأولياءه قال : إنى كنت معكم والله أعلم بمسا الطوى عليه صدره من النفاق انهى وإنما حل ضعيف البصيرة على أن جعل فتنة الناس كعذاب الله الحوف منهم أن ينالوه بما يكره وذلك من جملة الحوف من غير الله . وهذا وجه مطابقة الآية للترجمة قاله في الشرح . وفيه معرفة تفسير آية العنكبوت . قاله المصنف رحمه الله تعالى . وفيه الحوف من مداهنة الحلق في الحق و المعصوم من عصمه الله . قاله في فتح الجيد

(4) قوله ( وعن أبي سعيد رضى الله عنه مرفوعاً : وإن من ضعف اليقين أن نرضى الناس بسخط الله وأن نحمدهم على رزق الله وأن نذمهم على ما لم يؤتك الله إن رزق الله لا يجره حرص حريص ولا يرده كراهية كاره ، ) هذا الحديث رواه أبو نديم في الحلية والبيهتي وأعله بمحمد بن مروان السدى . وقال ضعيف . وفيمه أيضاً عطية العوفي ذكره الذهبي في الضعفاء والمتروكين ، ومعنى الحديث صحيح وتمامه ، وأن الله بحكمته جعل الروح والفرح في الرضى واليقين ، وجمل المم والحزن في الشك والسخط ،

قوله (إن من مُضعف اليقين) الصعف بالضم ويحرك ضد القوة والصعف بالفتح في الردى وبالضم في البدن واليقين كال الإيمان . قال ابن مسعود اليقين الإيمان كله والصبر نصف الإيمان ، رواه أبو نعيم في الحلية والبيهتي في الزهد من حديثه مرفوعاً

قوله (أن ترضى الناس بسخط الله )أن تؤثر رضاهم على رضى الله وذلك إذا لم يقم بقلبه من إعظام الله وإجلاله وهيبته ما يمنعه من استجلاب رضى =

# وأَنْ تَحْمَدُهُمْ عَلَى رِزْقِ الله ، وأَنْ تَذُمَّهُم عَلَى مَا لَم 'يُؤَثِّكَ الله . إِنَّ رَزِقَ الله . إِنَّ رَزِقَ اللهِ يَكُونُهُ حِرْصُ حَرِيصٍ ، ولا يَرُدُّه كراهِيَةٌ كارِه

= المخلوق بما يجلب له سخط خالقه وربه و مليكه الذى يتصرف فىالقلوب ويفرج السكروب ويغفر الذنوب، وبهذا الاعتبار يدخل فى نوع من الشرك، لأنه آثر رضى المخلوق على رضى الله وتقرب إليه بما يسخط الله ولا يسلم من ذلك إلا من سلمه الله ووفقه لمعرفته و معرفة إثبات صفاته على ما يليق بجلاله، وتنزيه تعالى عن كل ما ينافى كاله، ومعرفة توحيده فى ربوبيته و إلاهيته، قاله فى فتح المجيد. وقال ابن رجب رحمه الله تعالى: فمن تحقق أن كل مخلوق فوق التراب فهو تراب فكيف يدضى فكيف يقدم طاعة من هو تراب على طاعة رب الارباب ؟ أو كيف يرضى التراب بسخط الملك الوهاب؟ إن هذا لشىء عجاب

قوله (وأن تحمدهم على رزق الله) أى على ما وصل إليك من أيديهم بأن تضيفه إليهم وتحمدهم عليه، والله تعالى هو الذى كتبه لك ويسره لك فإذا أراد أمراً قيض له أسباباً، ولا ينافى هذا حديث و من لا يشكر الناس لا يشكر الله ، لكون الله ساقه على أيديهم فتدعو لهم أو تدكافتهم لحديث و من صنع إليكم معروفاً فكافتوه ، الحديث

قوله (وأرب تذمهم على ما لم يؤتك الله ) لانه لم يقدر لك ما طلبته على أيديهم ، فلو قدر ساقه إليك ، فن علم أن الله سبحانه هو المنفرد بالعطاء والمنع بمشيئته وإرادته وأنه الذي يرزق العبد بسبب وبلا سبب ومن حيث لا يحتسب لم يسأل حاجته إلا منه وحسده ولم يمدح مخلوقاً على رزق ولم يذمه على منع ويفوض أمره إلى الله ويعتمد عليه في أمر دينه ودنياه ، ولعل ما منع من ذلك يكون خيراً له ويحسن الظن بالله سبحانه ولا يرغب إلا إليه ولا يخاف إلا من ذبه ، وقد قرر الذي والي هسندا المعنى بقوله ، إن رزق الله لا يجره حرص حريص ولا يرده كراهية كاره ، كما قال تعالى في ما يفتح الله للناس من رحمة فلا مسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بعده ك . قال شيخ الإسلام : اليقين يتضمن اليقين في القيام بأمر الله وما وعد أهل طاعته ، ويتضمن القيام بقدر الله وخلقه وتدبيره فإذا أرضيتهم بسخط الله لم تكن موقتاً لا بوعده ولا برزقه ==

وعن عائشة رضى إنه عنها أن رسول أنه ﷺ قال : « مَنِ اللهَ سَرِضَىٰ اللهِ بَسَخَطِ الناسِ رَضِىَ اللهُ عنه وأرضَى عنه الناسَ ، ومَنِ النّسَ رَضَىٰ الناسِ بَسَخَطِ الله سَخِطَ اللهُ عليه وأَسْخَطَ عليه الناس » رواه ابن حبّان في صحيحه (۱)

= فإنه إنما يحمل الإنسان على ذلك إما ميل إلى ما فى أيديهم فيترك القيام فيهم بأمر الله لما يرجوه منهم ، وإما ضعف تصديقة بمدا وعد الله أهل طاعته من النصر والتأييد والثواب فى الدنيا والآخرة فإنك إذا أرضيت الله نصرك ورزقك وكفاك مؤتنهم وإرضاؤهم بما يسخط الله إنما يكون خوفا منهم ورجاه لهم وذلك من ضعف اليقين ، انتهى . وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة . وفيه أن اليقين يضمف ويقوى ، وعلامة ضعفه ومن ذلك هذه الثلاث . قاله المصنف رحمه الله تعالى . وفيه أن الإيمان يزيد وينقص ، وأن الإعمال داخلة فى مسمى الإيمان ، وإلا لم تكن هذه الثلاث من ضعفه وأضدادها من قوته ، قاله فى الشرح

(۱) قوله ( وعن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله به الله ومن التمس رضا الناس رضا الله بسخط الناس رضى الله عنه وأرضى عنه الناس ومن التمس رضا الناس بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه الناس ، رواه ابن حبان في صحيحه ) . ورواه الترمذى عن رجل من أهل المدينة قال : كتب معاوية رضى الله عنه إلى عائشة رضى الله عنها أن اكتبى لى كتابا توصينى فيه ولا تمكثرى على فكتبت عائشة رضى الله عنها إلى معاوية و سلام عليك ، أما بعد فإنى سمعت رسول الله عليه يقول : من التمس رضا الله بسخط الناس كفاه الله مؤنة الناس ، ومن التمس رضا الله وكله الله إلى الناس ، والسلام عليك ، ورواه أبو نعيم فى الحلية

فوله (من التمس) أى طلب، قال شيخ الإسلام: وكتبت عائشة رضى الله عنها إلى معاوية ، وروى أنها رفعته , من أرضى الله بسخط الناس كفاه الله مؤنة الناس ، ومن أرضى الناس بسخط الله لم يغنوا عنه من الله شيئا ، هذا لفظ المرفوع ، ولفظ الموقوف , من أرضى الله بسخط الناس رضى الله عنه =

### ٣٧ - باسب

# قول الله تعالى ﴿ وعلى اللهِ فَتُوَّكُّمُوا إِنْ كُنَّتُم مُؤْمِنِين ('` ﴾

= وأرضى عنه الناس ، ومن أرضى الناس بسخط الله عاد حامده من الناس له ذاما ، . وهذا من أعظم الفقه فى الدين . فإن من أرضى الله بسخطهم كان قد اتقاه وكان عبده الصالح والله يتولى الصالحين والله كاف عبده ، ومن يتق الله يجمل له مخرجا ويرزقه من حيث لا يحتسب ، والله يكفيه مؤنة الناس بلا ريب . وأما كون الناس كلهم يرضون عنه فقد لا يحصل ذلك لكن يرضون عنه إذا سلموا من الأغراض ، وإذا تبين لهم العاقبة ، ومن أرضى الناس بسخط الله لم يغذوا عنه من الله شيئا ، كالظالم الذى يمض على يديه . وأما كون حامده ينقلب ذاما فهذا يقع كثيراً ويحصل فى العاقبة فإن العاقبة للمنقين لا تجصل ابتداه ، انتهى فهذا يقع كثيراً ويحصل فى العاقبة فإن العاقبة للمنقين لا تجصل ابتداه ، انتهى

(١) قَوْلِهُ ( بَابُ قُولُ الله تَعَالَى ﴿ وَعَلَى اللهُ فَتُوكِلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمَنِينَ ﴾ ). أواد المصنف رحمه الله بالترجمة بهذه الآية بيان أن التوكل فريضة يجب إخلاصها لله تمالى فإن تقديم المعلول يفيد الحصر ، أى : وعلى الله فتوكلوا لا على غيره ، فهو من أجمع أنواع العبادة وأعظمها . قال الإمام أحمد : التوكل عمــل القلب . وقال ابن القيم في الآية المترجم بها : جمل النوكل على الله شرطا في الإيمان فدل على انتفاء الإيمان عند انتفائه . وفي الآية الاخرى ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَافُومُ إِنْ كُنتُمْ آمنتم بالله فعليه توكلوا إن كنتم مسلمين ﴾ فجمل دليل صحة الإسلام التوكل ، وكلُّنا قوى إيمان المبدكان توكله أقوى ، وإذا ضعف الإيمان ضعف التوكل وإذا كان النوكل ضعيفا كان دليلا على ضعف الإيمان ولا بد ، والله تعالى يجمع بين التوكل والعبادة ، وبين النوكل والإيمان ، وبين التوكل والتقوى، وبين التوكل والإسلام ، وبين النوكل والهداية ، فظهر أن التوكل أصل لجميع مقامات الإيمان والإحسان ولجميع أعمال الإسلام ، وأن منزلته منها كمنزلة الجَسَد من الرأس . فكما لا يقوم الرآس إلا على البدن ، فسكذلك لا يقوم الإيمان ومقاماته وأعماله إلا على ساق النوكل . قال شيخ الإسمالام رحمه الله : ومَا رجا أحمد مخلوقا ولا توكل عليه إلا خاب ظنه فإنه مشرك ومن يشرك بالله فكأنما خر من السهاء فتخطفه الطير أو تهوى به الريح في مكان سحيق ، انتهى . والتوكل على غير الله ==

# وقوله ﴿ إِنَّمَا المؤمنونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرَ اللَّهُ وَجِلَّتُ قُلوبُهُمْ (١) ﴾

= قسمان: أحدهما التوكل في الامور التي لا يقدر عليها إلا الله تعالى، كالذين يتوكلون على الاموات والطواغيت في رجاء مطالبهم من لصر أو حفظ أو رزق أو شفاعة ، فهذا شرك أكبر . الثاني النوكل في الاسباب الظاهرة ، كمن يتوكل على أمير أو سلطان فيها أقدره الله عليه من رزق أو دفع أذى و نحو ذلك ، فهو فوع شرك أصغر . والوكالة الجائزة هي توكيل الإنسلن في فعمل ما يقدر عليه نيابة عنه لكن ليس له أن يعتمد في حصول ما وكل فيه بل يتوكل على الله في تيسير أمره الذي يطلبه بنفسه أو بنائبه ، وذلك من جملة الاسباب التي يجوز فعلها ولا يعتمد عليها بل يعتمد على المسبب الذي أوجد السبب والمسبب ، قاله في الشرح . وفي الآية أن التوكل من الفرائض وأنه من شروط الإيمان ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله (وقول الله تعالى ﴿ إنَّمَا المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ﴾) قال البغوى : أى خافت و فرقت قلوبهم ، وقيل : إذا خوفوا بالله انقادوا خوفا من عقابه ، قال ابن عباس رضى الله عنهما فى الآية أن المنافقين لا يدخل قلوبهم شىء من ذكر الله عند أداء فرائعنه ولا يؤمنون بشىء من آياته ولا يتوكلون على الله ولا يصلون إذا غابوا ولا يؤدون زكاة أموالهم ، فأخبر الله أنهم ليسوا بمؤمنين ، ثم وصف المؤمنين فقال : ﴿ إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ﴾ فأدوا فرائضه ، رواه ابن جرير وابن أبي حاتم ،

وقوله (وإذا تليت عليهم آياته زادتهم إيماناً) أى تصديقاً ويقيناً . وقد استدل الصحابة والتابعون ومن تبعهم من أثمة السلف بهذه الآية ولظائرها على أن الإيمان قول وعمل يزيد وينقص ، قال عمير بن حبيب الصحابى : إن الإيمان يزيد وينقص ، فقيل له : وما زيادته وما نقصانه ؟ قال : إذا ذكرنا الله وخشيناه فذلك زيادته ، وإذا غفلنا ونسينا وضيعنا فذلك نقصانه . وحكى الإجماع على ذلك الشافعى وأحمد وأبو عبيدة وغيرهم

وقوله (وعلى ربهم يتوكلون) أى يعتمدون عليه بقلوبهم مفوضين إليه أمورهم وحده لا شريك له ، فلا يرجون سواه ولا يقصدون إلا إياه ولا =

# الآية . وقوله ﴿ يَا أَيُّهِ } النَّبِيُّ خَسَبُكَ اللهِ ﴾ الآية ''.

= يرغبون إلا إليه ، يعلمون أن ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن ، وأنه المتصرف في الملك وحده لا شريك له . وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة . وفي الآية وصف المؤمنين حقاً بثلاث مقامات من مقامات الإحسان وهي : الحوف ، وزيادة الإيمان ، والتوكل على الله وحده

وقوله ( الذين يقيمون الصلاة ) قال قتادة : إقامة الصلاة المحافظة علىمواقيتها ووضوئها وركوعها وسجودها وتلاوة القرآن فيهما والتشهد والصلاة على النبى يتلقج فيها هذا هو إقامتها

وقوله (وبمسارزقناهم ينفقون) الإنفاق عارزقهم الله يشمل إخراج الزكاة وسائر الحقوق للعباد من واجب ومستحب. قال قتادة في قوله (وبما رزقناهم ينفقون) ، فانفقوا بما أعطاكم الله فإنما هذه الاموال عوار وودائع عندك يا ابن آدم أوشكت أن تفارقها . وهسنده الاعمال الحسة مستلزمة لباقى الواجبات فلذا اقتصر عليها . وفيه معرفة تفسير آية الانفال ، قاله المصنف رحه الله تمالي

(۱) وقوله ( يا أيهـ النبي حسبك الله ومن انبعك من المؤمنين ) أى كافيك وكافى أنباعك ، وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى . قال ابن القيم رحمه الله : أى الله وحده كافيك وكافى أتباعك فلا تحتاجون معه إلى أحد فإن الحسب والكفاية لله وحده كالتوكل والتقوى والعبادة ، قال تعالى ( وإن يريدوا أن يخدعوك فإن حسبك الله هو الذى أيدك بنصره وبالمؤمنين ) ففرق بين الحسب والتأييد فجمل الحسب له وحده وجعل التأييد له بنصره وبعباده ، واثنى على أهل النوحيد من عباده حيث أفردوه بالحسب فقال تعالى ( الذين قال لم الناس إن الناس قد جموا لدكم فاخشوهم فزادهم إيماناً وقالوا حسبنا الله ولم الوكيل ) ولم يقولوا حسبنا الله ورسوله ، فإذا كان هذا قولهم ومدح الرب تعالى لم فكيف يشرك بينه وبينهم فى حسب على الحسب ولم يشركوا بينه وبين رسوله ، فكيف يشرك بينه وبينهم فى حسب على

## ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُو حَسْبُهُ ﴾

عن ابن عباس قال : ﴿ حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الوكيل ('' ﴾ قالهــا

- رسوله بَالِثَةِ هذا من أمحل الحالوابطل الباطل انتهى، وبهذا يتبين مطابقة الآية للترجمة، فإذا كان هو السكانى لعبده وجب أن لا يتوكل إلا عليه ومتى النفت إلى سواه وكله الله إلى من النفت إليه. وفيسه معرفة تفسير آية آخر الانفال، قاله المصنف رحمه الله تعالى

رقوله (ومن يتوكل على الله فهو حسبه) قال ابن القيم رحمه الله تعالى : فهو حسبه ) أى كافيه وواقيه فلا مطمع فيه لعدو ، ولا يضره إلا أذى لا يد منه كالحر والبرد والجوع والعطش ، وأما أن يضره بمسا يبلغ به مراده فهذا لا يكون أبداً ، قال بعض السلف : جعل الله لسكل عسل جزاء من نفسه وجعل جزاء الثوكل عليه نفس كفايته ، فقال (ومن يتوكل على الله فهو حسبه ) أى كافيه ، فلم يقل فله كذا وكذا من الاجر كا قال فى الاعمال بل جعل الله سبحانه نفسه كافى عبده المتوكل عليه وحسبه وواقيه ، فلو توكل العبد على الله حتى توكله وكادته السموات والارض ومن فيهن لجمل الله له غرجا وكفاه ونصره . انتهى ، وفي الآية دليل على فضل التوكل وأنه أعظم الاسباب فى جلب المنافع ودفع المضار لان الله تعالى على الجسلة الاخيرة على الارلى تعليق الجزاء على الشرط فيمتنع أن يكون وجود الشرط كعدمه لانه تعالى رتب الحسكم على الوصف فيمتنع أن يكون وجود الشرط كعدمه لانه تعالى رتب الحسكم على الوصف المناسب له فعلم أن توكله هو سبب كون الله حسبا له ذكره شيخ الإسلام رحمه الله وفيها تنبيه على القيام بالاسباب مع التوكل ، فالتوكل بدون القيام بالاسباب المامور بها عجز . وفيه معرفة تفسير آية الطلاق ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله (وعن ابن عباس رضى الله عنهما قال: حسبنا الله ونعم الوكيسل قالها ابراهيم عليه السلام حين ألتى فى النار ، وقالها محمد برات عليه السلام حين ألتى فى النار ، وقالها محمد برات عليه الله ونعم إن الناس قد جمعوا لمكم فاخشوهم فرادهم إيمانا وقالوا حسبنا الله ونعم الوكيل كه رواه البخارى والفسائى ) وفى رواية ابن عباس قال: كان آخر قول أبراهيم عليه السلام حين ألتى فى النار حسبنا الله ونعم الوكيل ، رواه البخارى . قوله (حسبنا الله ) أى كافينا فلا نتوكل إلا عليه

إبراهيم عليه السلام حين أُلْقَى فى النار ، وقالها محمدٌ وَ الله حين قالوا له ﴿ إِنَّ النَّاسَ قَد جَمَعُوا لَـكُم فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُم إِيمَانًا ﴾ الآية • رواه البخارى والنسائى •

وقوله (ولامم الوكيل) أى لهم الموكول إليه ، ومخصوص ولامم ، لعنم ، محذوف تقديره هو ، قال ابن القيم : هو حسب من توكل عليه وكافى من لجأ إليه وهو الذى يؤمن خوف الحائف ويجير المستجير فن تولاه واستنصر به وتوكل عليه تولاه وحفظه ، ومن خافه واتقاه أمنه بما يخاف ويحذر ، انتهى . قال شيخ الإسلام وما يروى أن الخليل لما ألتى فى المنجنين قال جبريل : سل ؟ قال : حسى من سؤالى علمه بحالى ، ليس له إسناد معروف وهو باطل . وقد روى أن جبريل عليه السلام قال : هل من حاجة ؟ قال : أما إليك فلا . وقد ذكر هذا الآثر الإمام أحد وغيره ، وأما سؤال الخليل لربه عز وجل فهذا مذكور فى القرآن فى غير موضع فكيف يقول : حسى من سؤالى علمه بحالى والله بكل شىء علم ، وقد أمر المباد أن يعبدوه ويتوكلوا عليه ويسألوه لآن الله سبحانه جمل هذه الأمور أسبابا لما يرتبه عليها من إثابة المابدين وإجابة السائلين ، وهو سبحانه يعلم أمر المباد أن يعبدوه ويتوكلوا عليه ويسألوه لآن الله سبحانه الأشياء على ما هى عليه فعلمه بأن هذا محتاج وهذا مذنب لا ينافى أن يأمر هذا الأشياء على ما هى عليه فعلمه بأن هذا محتاج وهذا مذنب لا ينافى أن يأمر هذا بالنوبة والاستغفار ويأمر هذا بالدعاء ، وغيره من الأسباب التى تقضى بها حاجته بالموره هذا بالمبادة والطاعة التى ينال بها كرامته . انهى

قوله (وقالها محد على حين قالوا له (إن الناس قد جمعوا لكم فاخشوه). الآية ) وذلك بعد منصرف قريش من أحد ، لتى أبو سفيان ركباً من عبد القيس فقال : أين تريدون ؟ قالوا نريد المدينة ، قال : فهل أنتم مبلغون محمداً عنى رسالة قالوا : فعم ، قال : أخبروه أنا قد أجمعنا السير إليه وإلى أصحابه لنستأصلهم ، فر الركب برسول الله على وهو بحمراء الاسد فأخبروه بالذى قال أبو سفيان ، فقال : حسبنا الله وفعم الوكيل ، أى قهم من توكل عليه المتوكاون . ومخصوص فقال : حسبنا الله وفعم الوكيل ، أى قهم من توكل عليه المتوكاون . ومخصوص فقال : حسبنا الله وفعم الوكيل الله ، قاله فى قرة العيون ، فألتى الله الرعب في حذوف تقديره نعم الوكيل الله ، قاله فى قرة العيون ، فألتى الله الرعب في حذوف تقديره نعم الوكيل الله ، قاله فى قرة العيون ، فألتى الله الرعب فى حذوف تقديره نعم الوكيل الله ، قاله فى قرة العيون ، فألتى الله الرعب فى حذوف تقديره نعم الوكيل الله ، قاله فى قرة العيون ، فألتى الله الكلمة حيد قلب أبي سفيان فرجع إلى مكة بمن معه ، فنى ها تين القصتين فعنل هذه الكلمة حيد قلب أبي سفيان فرجع إلى مكة بمن معه ، فنى ها تين القصتين فعنل هذه الكلمة حيد قلب أبي سفيان فرجع إلى مكة بمن معه ، فنى ها تين القصتين فعنل هذه الكلمة حيد قلم الله و القين القون .

#### ٣٤ - باب

| مَكْرَ اللهِ إِلَّا | الله فلا يَأْمَن | أفأمنوا مكر | تعالى ﴿ | قول الله            |
|---------------------|------------------|-------------|---------|---------------------|
| _امِرُون﴾(۱)        |                  |             |         | -<br>القومُ الخــــ |

= العظيمة ، وأمها قول الحليلين عليهما السلام فى الشدائد قاله المصنف رحم الله تعالى وجاء فى الحسديث ، إذا وقعتم فى الآمر العظيم فقولوا حسبنا الله ولعم الوكيل ، ، رواه ابن مردويه

(١) قول ( باب قول الله تعالى ﴿ أَفَامِنُوا مَكُرُ اللَّهُ فَلَا يَأْمِنُ مَكُرُ اللَّهِ إِلَّا القوم الحاسرون ﴾ ) أراد المصنف رَحه الله بالترجة بهذه الآية أن يبين أن أهل القرى المسكذبين للرسل إنما حملهم على ذلك الأمن من مكر الله بهم وعدم خوفهم منه ، فالأمن من مكر الله من أعظم الذنوب المنافية لـكمال النوحيد ، ودليل على ضعف الإيمان ، فن أمن مكر الله لم يبال بما ترك من الواجبات وما فعـل من المحرمات لعدم خوفه من الله ، بل يجب على الإنسان في هذه الحياة أن يجمع بين الحوف والرجاء ، ولهذا عقب الآية التي ترجم بها بقوله : ﴿ وَمَنْ يَقْنَطُ مَنْ رحمة ربه إلا الضالون ﴾ فلا يغلب عليه الرجاه حتى يوجب له الامن من مكر الله ولا يغلب عليه الخوف حتى يقنط من رحمة الله بل يتساوى خوفه ورجاؤه وهذا مقام الانبياء والصديقين كما قال تعالى ﴿ ويرجون رحمته ويخافون عذابه ﴾ ولهذا يقال الحوف والرجاء بمزلة الجناحين للَّطَائر ، وأما عند الموت والانتقال إلى الدار الآخرة فيغلب الرجاء لما في الصحيحين عن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي مَالِقَةٍ قال : يقول الله تعالى , أنا عند ظن عبدى بى ، وانا معه إذا ذكرنى , فإن ذكرئى فى نفسه ذكرته فى نفسى وإن ذكرنى فى ملإ ، ذكرته فى ملإ خير منهم ، وفي الحديث و إذا رأيت الله يعطى العبد على معاصيه ما يجب فإنما هو استدراج ، قال تعالى ﴿ سَفَسَنْدُرْ جَهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ وقال تعالى : ﴿ أَيْحَسَبُونَ أَنْ مَا مُدَهُمْ بَهُ مَنْ مَالُ وَبَنِينَ لِسَارَعَ لِمُمْفَا لَحْيَرَاتُ بِلَ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ قال الحسن البصرى : من وسع عليه فلم ير أنه يمكر به فلا رأى له ، ومن قرُّم عليه فلم ير أنه ينظر له فلا رأى له . وقال قتادة : بغت القوم أمر الله وما أخذ ==

# وقوله: ﴿ وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَخْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا الضَّالُّونَ ۗ ﴾

عن ابن عباس: أن رسول الله عِنْ مُنْفِلَ عن الكبائر فقال: « الشَّركُ بالله ، واللَّمْنُ من مَكرِ الله (۲) » .

= الله قوما إلا عند ساوتهم وغرتهم ولعمتهم فلا تفتروا بالله إنه لا يغتر بالله إلا القوم الفاسقون. وقال اسماعيل بن رافع: من الامن من مكر الله إقامة العبد على الذنب يتمنى على الله المغفرة. رواه ابن أبى حاتم. وهذا هو تفسير المكر في قول بعض السلف يستدرجهم الله بالنعم ويملى لهم ثم يأخذهم أخذ عزيز مقتدر، وهذا هو معنى المكر والحديمة. ذكره ابن جرير بمعناه. وفيه معرفة تفسير آية الاعراف. قاله المصنف رحمه الله تمالى

- (۱) قوله تعالى (ومن يقنط من رحمة ربه إلا الصالون) القنوط استبعاد الفرج والياس منه وهو يقابل الامن من مكر الله ، وكلا الامرين ذنب عظيم ينافى كال التوحيد . ومعنى الآية أن الملائك لما بشرت إبراهيم بإسحق ﴿ قال : أبشرتموتى على أن مسنى السكبر فيم تبشرون ؟ قالوا بشرناك بالحق الذى لاريب فيه فلا تكن من القانطين ﴾ أى الآيسين فقال عليه السلام ، ومن يقنط من رحمة ربه إلا العنالون ، ، قال بعضهم إلا المخطئون طريق الصواب أو إلا لسكافرون ، كقوله ﴿ إنه لايياس من روح الله إلا القوم السكافرون )
- (٢) قوله (وعن ابن عباس رضى الله عنها أن رسول الله عَلَيْظُهُ سَمُّلُ عَن الله الله عَلَيْظُهُ سَمُّلُ عَن السَّ السكبائر فقال والشرك بالله ، والياس من روح الله ، والآمن من مكر الله ، ) هذا الحديث رواه البزار وابن أبي حاتم من طريق شبيب بن بشر ، قال ابن معين ثقة ، ولينه أبو حاتم ، وقال ابن كثير في إسناده نظر والآشبه أن يكون موقوفا

قوله (الشرك بالله) بدأ به من باب البداءة بالآهم فالآهم وهو أكبر السكبائر. قال ابن القيم رحمه الله تعالى: الشرك بالله هضم للربو بية وتتقص للإلهية وسوء ظن رب العالمين سبحان، قال في السكافية الشافية.

والشرك فاحذره فشرك ظاهر ذا القسم ليس بقابل الغفران وهو اتخاذ النسد للرحن أيا كان من حجر ومن إلسان على مداد النسيد

وعن أبن مسعود قال: أكبرُ السكبائرِ الإشراكُ بالله ، والأمنُ من مكرِ الله ، والقُنوطُ من رَحمةِ الله ، والبأسُ من رَوح الله . رواه عبد الرزاق<sup>(۱)</sup>

يدعوه أو يرجوه ثم يخافه ويحب كمحبة الديان والله ما ساووهم بالله فى خلق ولا رزق ولا إحسان لكنهم ساووهم بالله فى حب وتعظيم وفى إيمان جعلوا محبتهم مع الرحن ما جعلوا المحبة قط للرحن

قوله ( واليأس من روح الله ) أى قطع الرجاء والآمل من الله فيما يخافة ويرجوه وذلك إساءة ظن بالله وجهل به وبسمة رحمته وجوده ومغفرته ، قاله فى فتح المجيد

قوله (والامن من مكر الله) أى الامن من استدراجه للعبد وسلبه ما أعطاه من الإيمان ـ نعوذ بالله من ذلك ـ وذلك جهل بالله وبقدرته وثقة بالنفس وعجب بها قاله فى الشرح . وهذه الثلاث من أكبر الدكبائر وهى كثيرة جدا ، وإنما ذكر هذه الثلاث لجمها للشركله وبعدها عن الخير ، وقد وقع فيها كثير من الناس قديما وحديثا نسأل الله العافية قاله فى قرة العيون . واعلم أن هذا الحديث لا يدل على حصر الكبائر وضابطها ما قاله المحققون من العلماء أنها كل ذنب ختمه الله بنار أو لمنة أو غضب أو عذاب زاد شيخ الإسلام أو نفى الإيمان ، وزاد فى فتح الجيد : من برى منه رسول الله بينات أو قال ليس منا من فعل كذا وكذا

(۱) قوله (وعن ابن مسعود رضى الله عنه قال أكبر السكبائر الإشراك بالله ، والآمن من مكر الله ، والقنوط من رحمة الله ، واليأس من روح الله ، رواه عبد الرزاق ، قال فى الشرح ورواه ابن جرير بأسانيد صحاح ، وقد تقدم السكلام على ما جاء فى حديث ابن مسعود فأغنى عن إعادته . وفيه شدة الوعيد فيمن أمن مكر الله وشدة الوعيد فى القنوط ، قاله المصنف رحمه الله

#### ٣٥ - باب

# مِنَ الإيمانِ بالله الصبرُ على أقد أرِ الله ('' وقولِ الله تعالى ﴿ ومَن 'يُؤمِن باللهِ يَهْدِ قلبَه ﴾ (۲)

(۱) قول (باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله ) قال الإمام أحمد رحمه الله تعالى: ذكر الله الصبر في تسمين موضعاً من القرآن ، واشتقاقه من أصبر: إذا حبس ومنع . قال ابن القيم : الصبر حبس النفس عن الجزع ، واللسان عن التشكي والتسخط ، والجواح عن لطم الحدود وشق الجيوب ونحوهما . والصبر ثلاثة أنواع: صبر على طاعة الله ، وصبر عن معصية الله ، وصبر على أقدار الله . زاد شيخ الإسلام نوعاً رابعاً وهو: الصبر عن الأهواء المخالفة للشرع . وقال عليه الصلاة والسلام « ما أعطى أحد عطاء خيراً وأوسع من الصبر » متفق عليه ، وفي حديث آخر « الصبر نصف الإيمان » رواه أبو نعيم والبيقي في الشعب ، وقال على رضى الله عنه : الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد ، ثم رفع صوته فقال: ألا لا إيمان لمن لا صبر له

(٢) قوله (وقول الله تعالى (ومن يؤمن بالله يهد قلبه والله بكل شيء عليم) وقبلها (ما أصاب من معصيبة إلا بإذن الله) أى بمشيئة وإرادته وحكمته ، (ومن يؤمن بالله يهد قلبه ) . قال ابن عباس : يهد قلبه لليقين فيملم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه وما أخطأه لم يكن ليصيبه هذا تفسير الإيمان في الآية . وفي الآية بيان أن من ثواب الصبر هداية القلب . قال ابن كشير : أى من أصابته مصيبة فعلم أنها بقدر الله فصبر واحتسب واستسلم لقضاء الله تعالى هدى الله قلبه وعوضه عما فاته من الدنيا هدى في قلبه ويقينا صادقا ، وقد يخلف عليه ما كان أخذ منه . وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة

وقوله (والله بكل شيء عليم ) تنبيه على أن ذلك إنما يصدر عن علمه تعالى المتضمن لحسكته وذلك يوجب الصبر والرضى

قال عَلقمةُ : هو الرجلُ تصيبُه المصيبةُ فيعلمُ أنَّها من عنــدِ الله فيرضىٰ ويُسَلمُ (١)

وفى صحيح مسلم عن أبى هريرة أنَّ رسولَ الله ﷺ قال « اثنتان فى الناس هما بهم كفر : الطَّعنُ فى النَّسب والنياحَةُ على الميت (٧) » .

(١) قوله (قال علقمة هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم ) هذا الأثر رواه ابن جرير وابن أبي حاتم وهذا سياق ابن جرير . وعلقمة هو ابن قيس بن عبد أنه النخفى الـكوفى ولد فى حياة النبي مُرَاقِبُهِ وسمع من أبى بكر وعمر وعبَّان وعلى وسعد وابن مسمود وعائشة وغيرهم رَّضي الله عنهم وهو من كبار التابعين وأجلائهم وعلمائهم وثقاتهم ، مات بعد الستين . وفي هذا دليل على أن الأعمال من مسمى الإيمان، وقال سعيد بن جبير. ومن يؤمن بالله يهد قلبه يمنى يسترجع يقول إنا لله وإنا اليه راجعون. وفيه معرفة تفسير آية التغابن وأن هذا من الإيمان بالله قاله المصنف رحمه الله . وفي الآية أن الصبر سبب. لهداية القلب وأن من ثواب الحسنة الحسنة بعدها وفيها إثبات القدر قاله فى الشرح (٢) قوله ( وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال , اثنتانٌ في الناس هما بهم كفر : الطمن في النسب والنياحة على الميت ، ) قَالَ شيخ الإسلام : أي هاتان الخصلتان هما كفر قائم بالناس فنفس الخصلتين كفر حيث كانتا من أعمال السكفار وهما قائمتان بالناس لسكن ليس من قام به شعبة من. شعب الـكفر يصير كافراً الـكفر المطلق حتى يقوم به حقيقة الـكفر كما أنه ليس من قام به شعبة من شعب الإيمان ، يصير مؤمناً الإيمـان المطلق حتى يقوم به. أصل الإيمان وفرق بين الـكفر المعرف بالملام كما في قوله ليس بين العبد وبين الـكفر أو الشرك إلا ترك الصلاة ، وبين كفر منسكر فيالإثبات انتهى .

قوله (الطمن في النسب) أي عيبه ويدخل فيه أن يقال هذا ليس ابن فلان مع ثبوت نسبه، وفيه أن الطمن في النسب من أمر الجاهلية، قاله المصنف رحمه الله تعالى قوله (والنياحة على الميت) أي رفع الصوت بالندب وتعداد فضائله لما فيه من التسخط على قدر الله المنافى الصبر، وهذا هو الشاهد من الحديث الترجة.

ولها عن ابن مسعود مرفوعاً « ليسَ مَنّا مَن ضربَ الخدود ، وشقَ الْجيوبَ ، ودعا بدءوى الجاهلية () »

.... وفيه دليل على أن الصبر واجب وأن من الكفر ما لا ينقل عن الملة ، قاله فى الشرح

(۱) قوله (ولهم) أى البخارى ومسلم (عن ابن مسعود رضى الله عنه مرفوعا أن النبي بالله قال و ليس منامن ضرب الحدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية ،) وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة ، لما في هذه الأمور من المسخط المنافي للصبر . وقد تأول بعضهم قوله و ليس منا ، أى ليس من أهل طريقتنا ، وليس المراد إخراجه من الإسلام ، وفائدة إيراده بهذا اللفظ المبالغة في الردع عن مثل ذلك ، وروى عن سفيان الثورى والإمام أحد وغيرهما من أهل العلم أنهم كرهوا الخوض في تأويله ويرون أن يمسك عن ذلك ليكون أوقع في النفوس وأبلغ في الوجر ، وقال شيخ الإسلام على حديث و من غشنا فليس منا ، ليس المراد أنه كافر كما تأولته الخوارج ، ولا أنه ليس من خيارنا كما تأولته المرجئة ، وليكن المضمر يطابق المظهر ، والمظهرهم المؤمنون المستحقون الشواب السالمون من العذاب ، والغاش ليس منا لانه متعرض لعذاب الله وسخطه انهى .

قوله ( من ضرب الخدود ) أى : أو بقية البدن ، وإنما خص الحد لانه الفأل .

قوله ( وشق الجيوب ) والمراد كيال فتحه ، قاله الحافظ ابن حجر

قوله (ودعا بدعوى الجاهلية) قال شيخ الإسلام هو ندب الميت . وقال ابن القيم الدعاء بدعوى الجاهلية كالدعاء إلى القبائل والعصبية للانساب ومثله التعصب للمذاهب والطوائف والمشايخ، وتفضيل بعضهم على بعض يدعو إلى ذلك ويوالى عليه ويعادى عليه فمكل هذا من دعوى الجاهلية ، وليس فى هذه الأحاديث ما يدل على النهى عن البكاء على الميت لما فى الصحيح أن رسول الله الإحاديث ما يدل على النهى عن البكاء على الميت لما فى الصحيح أن رسول الله على ما ينا إبراهيم قال و تدمع العين و يحزن القلب ولا نقول إلا ما يرضى المنابع المنابع

وعن أنس أنَّ رسولَ الله وَ قَالَ اللهِ قَالَ اللهِ الدَّالِهِ الخَيرَ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ

الرب وإنا بك يا إبراهيم لمحزو نون ، وقال شيخ الإسلام : البكاء على الميت على وجه الرحمة حسن مستحب ولا ينافى الرضاء بقضاء الله ، بخلاف البكاء عليه لفوات حظه منه انتهى . وفيه شدة الوعيد فيمن ضرب الحدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية قال المصنف رحمه الله

(۱) قوله (وعن ألس رضى الله عنه أن رسول الله الله عنه أراد الله المعبده الخير عجل له العقوبة فى الدنيا ، وإذا أراد بعبده الشر أمسك عنه بذنبه حتى يوافى به يوم القيامة ،) هذا الحديث رواه للترمذى وحسنه والحاكم وأخرجه الطبرانى والحاكم عن عبد الله بن مغفل ، وأخرجه ابن عدى عن أبى هريرة والطبرانى عن عمار بن ياسر قاله فى الشرح ، وقال شيخ الإسلام : رواه الرويانى فى مسنده من طريق الليث عن يزيد بن أبى حبيب عن سعيد بن سنان عن ألس انتهى

قوله (إذا أراد الله بعبده الخير عجل له العقوبة في الدنيا، أي على ذنو به إذا المبر فيخرج منها وليس عليه ذنب يوانى به يوم القيامة . وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة وقال شيخ الإسلام: المصائب نعمة لانها مكفرة للدنوب ولانها تدعو إلى الصبر فيثاب عليها ولانها تقتضى الإنابة إلى الله والذل فنفس البلاء يكفر الله به الخطايا ومعلوم أن هذا من أعظم النعم ولو كان الرجل من أفجر الناس، فلا بد أن يخفف الله عنه عذابه بمصائبه . وقال يقول الله في بعض الكتب وأهل ذكرى أهل مشاهدتى وأهل شكرى أهل زيادتى وأهل طاعتى أهل كرامتى وأهل معصيتى لاؤايسهم من رحمتى ، إن تابوا فأنا حبيبهم وإن لم يتوبوا فأنا طبيبهم أبتليهم بالمصائب لاطهرهم من المعائب فالمصائب نعمة ورحمة فى حق عموم الحلق إلا أن يدخل صاحبها بسببها فى معاص أعظم مما كان قبل ذلك فتكون شرا عليه من جهة ما أصابه فى دينه ، فإن من الناس من إذا ابتلى بفقر أومرض أو

## وقال النبي عَيِّكِينَةِ « إنَّ عِظَمَ الجزاء مع عِظَم البلاء (' وإنَّ اللهُ تعالى إذا

= جوع حصل له من الجزع والسخط والنفاق و مرض القلب والكفر الظاهر أو توك الواجبات أو فعل المحرمات ما يوجب له ضررا فى دينه بحسب ذلك ، فهذا كانت العافية خيراً له من جهة ما أورثته المصيبة لامن جهة نفس المصيبة كا أن من أوجبت له المصيبة صبرا وطاعة كانت فى حقه نعمة دينية فهى بعينها فعل الرب عز وجل رحمة للخلق والله تبارك وتعالى محمود عليها ، فن ابتلى فرزق الصبر كان الصبر نعمة فى دينه وحصل له مع ما كفر من خطاياه رحمة وحصل له بثنائه على ربه صلاة ربه عليه ، قال تعالى ﴿ أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة ﴾ وحصل له غفران السيآت ورفع الدرجات انهى ملخصا

قوله (وإذا أراد بعبده الشرأمسك عنه تدينه حتى يوانى به يوم القيامة وهو بضم الياء وكسر الفاء منصوب بحتى مبنى الفاعل أى لا يجازى بذنبه فى الدنيا حتى يجىء يوم القيامة موفر الذنوب فيستوفى ما يستحقه من العذاب . وفيه معرفة علامة إرادة الله بعبده الخير وإرادته بعبده الشر . قاله المصنف رحمه الله تعالى . قلف : وفيه إثبات الإرادة لله عز وجل وهى نوعان : إرادة شرعية دينية وإرادة كونية قدرية فالسعيد من أراد منه تشريعاً ما أراد به تقديراً ، والشيق من أراد به تقديراً ما لم يرد منه تشريعاً ، قاله شيخ الإسلام رحمه الله . وفيه التنبيه على حسن الرجاء وحسن الظن بالله فيا يقضيه الك ، كما قال تعالى والله يعلم وأنتم لا تعلمون كها وهو خير لكم ، وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لهم والله يعلم وأنتم لا تعلمون كها

(۱) قوله (وقال بالله و إن عظم الجزاء مع عظم البلاء ، وإن الله إذا أحب قوما ابتلام ، فن رضى فله الرضى ومن سخط فله السخط ، وهذا الحديث حسن الحديث رواه الترمذى بسند الحديث الذى قبله ، هم قال : هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه ، ورواه ابن ماجة . وروى الإمام أحمد عن محمود بن لبيد رفعه و إذا أحب الله قوما ابتلام ، فن صبر فله الصبر ، ومن جزع فله الجزع ، قال المنذرى رواته ثقات

وقوله ( إن عظم الجزاء مع عظم البلاء ) بكسر العين وفتح الظاء فيهما =

أحبَّ قوماً ابتلاهم ، فمن رَضى فله الرَّضا ، ومن سَخِطَ فله السَّخَط » حسَّنه الترمذي .

= ويجوز ضما معسكون الظاء ، أى من كان ابتلاؤه أعظم كانجزاؤه أعظم . وقد يحتج بهذا الحديث من يقول إن المصائب يثاب عليها مع تكفير الخطايا ، ورجح العلامة ان القيم أن ثو ابها تكفير الخطايا فقط إلا إذا كانت سببا لعمل صالح كالصبر والرضى والاستغفار فإنه حينئذ يثاب على ما تولد منها

قوله (وأن الله إذا أحب قوما ابتلاهم فن رضى فله الرضى ومن سخط فله السخط) حسنه الترمذى ولهذا سئل النبي بيالي في حديث سعد: أى الناس أشد بلاء قال الانبياء هم الامثل فالامثل يبتلي الرجل على حسب دينه فإن كان فى دينه صلابة اشتد بلاؤه، وإن كان فى دينه رقة ابتلى على قدر دينه ، فما يبرح البلاء بالعبد حتى يتركه يمشى على الارض وما عليه خطيئة، وواه الدارى وابن ماجه والترمذى وصححه . وهذا الحديث ونحوه من أدلة التوحيد فاذا عرف العبد أن الانبياء والاولياء يصيبهم البلاء فى أنفسهم الذى هو فى الحقيقة رحمة ولا يدفعه عنهم إلااته ، عرف أنهم لا يملكون لا نفسهم نفعاً ولا ضراً فلان لا يملكو، لغيرهم أولى وأحرى فيحرم قصدهم والرغبة اليهم فى قضاء حاجة أو تفريج كربة . في وقوع الابتلاء بالانبياء والصالحين من الاسرار والحدكم والمصالح وحسن العاقبة مالا يحصى ، قاله فى فتح المجيد

قوله (فن رضى فله الرضى) أى من الله (ومن سخط) بكسر الحاه (فله السخط) أى من سخط على الله فيا قضاه وقدره، فله السخط أى من الله وكفى بذلك عقوبة . وهذا هو الشاهد من الحديث المترجة ، والرضى والسخط صفتان وصف الله بهما نفسه فى كستابه . ومذهب السلف وأتباعهم من أهل السنة إثبات الصفات التى وصف الله بها نفسه أو وصفه بها رسوله بالله على ما يليق بجلاله وعظمته إثباتا بلا تمثيل وتنزيها بلا تعطيل . وقد يستدل بهذا الحديث من يرى وجوب الرضاء كابن عقيل ، واختار القاضى عدم الوجوب ، ورجحه شيخ وجوب الرضاء كابن عقيل ، واختار القاضى عدم الوجوب ، ورجحه شيخ الإسلام وابن القيم . قال شيخ الإسلام : ولم يجىء الامر به كا جاء الامر بالصبر وإنما جاء الامر بالصبر على بلائى ولم يرض =

## ۳۶ - باب ما جاء في الرسياء (۱)

وقول الله تعالى ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرْ مَثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَى ۚ أَنَّمَا ۚ إِلَٰهُكُمُ اللَّهُ كُمَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّ

= بقضائى فاليتخذ رباسوائى، فهذا إسرائيلى لم يصح عن النبي عَلِيْقَةِ أنتهى. قالشيخ الإسلام: وأعلى من ذلك ـ أى من الرضا ـ أن يشكر الله على المصيبة لما يرى من إنعام الله عليه بها انتهى . وفيه علامة حب الله تعالى للمبد وتحريم التسخط وثواب الرضاء بالبلاء، قاله المصنف رحمه الله تعالى

- (۱) قوله (باب ما جاء فى الرياء ) أى من النهى والتحذير وأنه شرك ينافى كال التوحيد ، والرياء مشتق من الرؤية والمراد إظهار العبادة لقصد رؤية الناس لها فيحمد صاحبها . والفرق بين الرياء والسمعة أن الرياء لما يرى من العسل كالصلاة ، والسمعة لما يسمع كالقراءة والوعظ والذكر ويدخل فى ذلك التحدث بما عمله ، قاله الحافظ ابن حجر
- (٢) هوله ( وقول الله تعالى ﴿ قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلى أنما إله .كم إله واحد فن كان يرجو لقاء ربه فاليعمل عملا صالحا ولا يشرك بعبادة ربه أحداً ﴾) يقول تعالى لنبيه يرافئ : قل يا محمد للناس إنما أنا بشر مثلكم ـ أى فى البشرية ـ وليس لى من الربوبية ولا من الإلهية شيء بل ذلك نه وحده

وقوله (يوحى إلى أنما إله كم إله واحد) أى معبودكم واحد لا شريك له ( فن كان يرجو لقاء به ) أى من كان يخشى البعث فى الآخرة ، رواه ابن أبى حاتم عن سعيد بن جبير . قال شيخ الإسلام : أما اللقاء فقد فسره طائفة من السلف والخلف بما يقتضى المماينة ، وقالوا لقاء الله يتضمن رؤيته سبحانه وتعالى يوم القيامة وذكر الادلة على ذلك

وقوله (فاليعمل عملا صالحًا) قال ابن القيم رحمه الله تمالى: العمل الصالح هو السالم من الرياء المقيد بالسنة . وفي الآية دليل على أن أصل الدين الذي بعث الله به =

عن أبى هريرة مرفوعاً قال الله تعالى « أنا أَغْنَى الشُّرَكاء عن الشَّرُك ، مَن عَمِل عملاً أَشركَ معى فيه غيرى تَرَكُنُه وشِر كه » . رواه مسلم (۱)

= رسوله والمرسلين قبله هر إفراد الله تعالى بأنواع العبادة كما قال تعالى ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبِلُكُ مِنْ رَسُولَ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنْهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا أَنَا فَاعْبِدُونَ ﴾ والمخالف لمذا الأصل من هذه الآمة إما طاغوت ينازع الله فى ربو بيته وإلاهيته ، ويدعو الناس إلى عبادة الآوثان، أو مشرك يدعو الناس إلى عبادة الآوثان، أو مشرك يدعو غير الله ويتقرب اليه بأنواع العبادة أو بعضها ، أو شاك فى التوحيد أو جاهل يعتقد أن الشرك دين يقرب إلى الله ، وهذا هو الغالب على أكثر العوام لجملهم وتقليدهم من قبلهم لما اشتدت غربة الدين ونسى العلم بدين المرسلين

وقوله (ولا يشرك بعبادة ربه أحداً) وأحداً نكرة فى سياق النهى ، نعم كل أحدسوا مكان ملسكا أو نبياً أو ولياً أو غيرهم . وهذا هوالشاهد من الآية للترجة . وفيه معرفة تفسير آية الدكمف ، قاله المصنف . وفيها دليل على الشهادتين وتسمية الرياء شركا والتصريح بأن الشرك الواقع من المشركين إنما هو فى العبادة ، والرد على من قال: أولئك يستشفعون بالاصنام ونحن فستشفع بصالح ، قاله فى الشرح

(۱) قوله ( وعن أبي هريرة رضى الله عنه مرفوعا قال الله تعالى , أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملا أشرك معى فيه غيرى تركته وشركه ، رواه مسلم ) ولابن ماجة , فأنا منه برى وهو للذى أشرك ، قال الطبي : الضمير المنصوب فى قوله , تركته ، يجوز أن يرجع إلى العمل . قلت وهذا هو الشاهد من الحديث المترجمة . قال ابن رجب : واعلم أن العمل الهير الله أقسام تارة يكون رياء محضا كحال المنافقين الذين يراءون الناس ولا يذكرون الله إلا قليلا ، وهذا الرباء المحض لا يكاد يصدر من مؤمن فى فرض الصلاة والصيام ، وقد يصدر فى فرض الصدة الواجبة أو الحج أو غيرهما من الاعمال الظاهرة أو التي يتعدى نفعها فإن الإخلاص فبها عزيز وهذا العمل لا يشك مسلم أنه حابط وأن صاحبه ...

وعن أبى سعيد مرفوعاً « أَلَا أُخبرُ كَمِ بَمَا هُو أُخُونُ عَلَيْكُمُ عَنْدَى مِنَ المسيح الدَّجَالَ » ؟ قالوا : بلي يا رسول الله . قال : « الشَّرْكُ اكْذِنِيّ ؛ يقومُ الرجلُ فيصلَّى ، فَبُزَيِّنُ صَلاتَهُ لمَا يَرَى مَن نظرِ رَجُلٍ » رواه أحد (۱)

= يستحق المقت من الله والعقوبة . و تارة يكون العمل لله ويشاركه الرياء فإن شاركه من أصله فالنصوص الصحيحة تدل على بطلانه وأما إذا كان أصل العمل لله م طرأ عليه نية الرياء فان كان عاطراً ثم دفعه فلا يضره بغير خلاف وإن استرسل معه فهل يحبط عمله أم لا ويجازى على أصل نيته ، فى ذلك اختلاف بين العلماء من السلف ، قد حكاه الإمام أحمد وابن جرير ورجحا أن عمله لا يبطل بذلك وأنه يجازى بغيته الأولى وهو مهوى عن الحسن وغيره انتهى ملخصا . وذكر ابن جرير أن هذا الاختلاف إنما هو فى عمل مرتبط آخره بأوله كالصلاة والصيام والحج فأما مالا ارتباط فيه كالقراءة والذكر وإنفاق المال ونشر العلم فإنه ينقطع بغية الرياء الطارئة عليه ويحتاج إلى تجديد نية انتهى . وفيه الأم العظيم فى رد العمل الصالح إذا خالطه شىء لغير الله وذكر السبب الموجب لذلك وهو كال الغنى ، وأن من الأسباب أنه تعالى خير الشركاء قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله ( وعن أبي سعيد رضى الله عنه مرفوعا أن النبي يَلِيَّ قال ، ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندى من المسيح الدجال ؟ ، قالوا : بلى . قال ، الشرك الحفى يقوم الرجل فيصلى فيزين صلائه لما يرى من نظر رجل ، رواه أحمد) وروى ابن خزيمة في صحيحه عن محمود بن لبيد قال خرج علينا رسول الله يَلِيُّ فقال ، أيها الناس إياكم وشرك السرائر ، قالوا يا رسول الله وما شرك السرائر ؟ قال ، يقوم الرجل فيصلى فيزين صلاته لما يرى من نظر الرجل اليه فذلك شرك السرائر ،

قوله ( الشرك الحفى ) سماه خفيا لانه عمل قلب لايمله إلا الله ولان صاحبه بظهر أنه لله وقد قصد غيره أو شركه فيه بتزيين صلاته لاجله ولا خلاف أن =

### ۳۷ - پاپ

## مِنَ الشرك إرادةُ الإنسان بعمله الدنيا (١)

- الإخلاص شرط لصحة العمل وقبوله وكذا المتابعة وعن شداد بن أوس رضى الله عنه قال : كننا لعد الرياء على عهد رسول الله عليه الشرك الاصغر. رواه ابن أبي الدنيا في كتاب الإخلاص وغيره . قال ابن القيم : وأما الشرك الاصغر فكيسير الرياء ، والتصنع للخلق ، والحلف بغير الله ، وقول الرجل الرجل ما شاء الله وشئت ، وهذا من الله ومنك ، وأنا بالله وبك ، ومالى إلا الله وأنت ، وأنا متوكل على الله وعليك ، ولو الله وأنت لم يكن كدا وكذا ، وقد يكون هذا شركا أكبر بحسب حال قائله وقصده انتهى .

وقوله (كيسير الرياء) فدل على أن كثيره أكبر قاله فى الشرح ، قال الفضيل ابن هياض فى قوله (ليبلوكم أيسكم أحسن عملا ) قال أخلصه وأصوبه ، قيل يا أبا على ما أخلصه وأصوبه ؟ قال : إن العمل إذا كان خالصا ولم يكن صوابا لم يقبل ، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصا لم يقبل حتى يكون خالصا صواباً . فالحالص ما كان لله ، والصواب ما كان على السنة . وفى الحديث شفقته عليه على أمته ولصحه لهم وأن الرياء أخوف على الصالحين من فتنة الدجال ، قاله فى فتح المجيد . وفيه خوفه عليه على أصحابه من الرياء وأنه فسر ذلك بأن يصلى المرء لله المكن يزينها لما يرى من فظر رجل اليه ، قاله المصنف رحمه الله تعالى .

(۱) قوله (باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا) أى عمله الصالح الذى يتقرب به إلى الله تعالى . وأراد المصنف رحمه الله بهذه الترجمة بيان أن العمل لأجل الدنيا كالرياء فى بطلان العمل إن استرسل معه كمن يطلب بعمله الصالح أمراً دنيويا وهو شرك ينافى كال التوحيد الواجب ويحبط الاعمال، وهو أعظم من الرياء لآن مريد الدنيا قد تغلب إرادته تلك على كثير من عمله، وأما الرياء فقد يعرض له فى عمل دون عمل ولا يسترسل معه، قاله فى فتح الجيد والفرق بين هذا الباب والذى قبله أنه فى هذا إنما أراد بالعمل الصالح الذى يتقرب به إلى الله عرضاً من الدنيا ، وفى الذى قبله إنما أراد مراءات الناس يتقرب به إلى الله عرضاً من الدنيا ، وفى الذى قبله إنما أراد مراءات الناس يتقرب به إلى الله عرضاً من الدنيا ، وفى الذى قبله أنها أراد مراءات الناس يتقرب به إلى الله عرضاً من الدنيا ، وفى الذى قبله إنما أراد مراءات الناس يتقرب به إلى الله عرضاً من الدنيا ، وفى الذى قبله إنما أراد مراءات الناس الم

وقول الله تعالى ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الحِيـاةَ الدُّنيا وزِيْفَتُهَا نُوَفِّ إليهم أعمالهُمْ فيها ('' ﴾ الآيتين

ــــ ليثنوا عليه وكلاهما مشرك خاسر وهمله حابط لانه لم يرد بعمله وجه الله والدار الآخرة

(١) قوله ( وقول الله تعالى ﴿ من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوفِّ اليهم أعمالهم فيها وهم لا يبخسون أولئك الذين ليس لهم في الآخرة إلا النار وحبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يصلون ﴾ ) قال ابن عباس : من كان يربد الحياة الدنيا أى ثوابها وزينتها أى مالها ، نوف أى نوفر لهم ثواب أعمالهم بالصحة والسرور فى المال والأهل والولد، وهم فيها لا يبخسون لاينقصون ثم نسختها ﴿ مَنَ كَانَ يُرِيدُ الْمَاجِلَةُ عِجْلِنَالُهُ فَيْهَا مَا نَشَاءً لَمَنْ نُرِيدٌ ﴾ الآيتين رواه النحاس في كَنَّابِ الناسخ والمنسوخ له . وقوله : ثم نسختها أى قيدتها أو خصصتها فلم تبق الآية على إطلاقها ، فان السلف كانوا يسمون التقييد والتخصيص نسخاً وإلا فالآية محكمة ، قال الضحاك : من عمل صالحا من أهل الإيمان من غير تقوى عجل له ثواب عمله في الدنيا، واختاره الفراء. قال ابن القيم وهذا القول هو الراجح انتهى . وقد سئل المصنف عن هذه الآية فأجلب بما حَاصله ذكر عن السلف فيما أنواع مما يفعله الناس اليوم، فمن ذلك العمل الصالح الذي يفعله كشير من الناس ابتماءً وجه الله من صلاة وصدقه وإحسان ونحو ذلَّك بما يفعله الإنسان أو يتركه خالصاً لله ، لكنه لايريد به ثمواب الآخرة وإنما يريد به أن يحفظ الله ماله وينميه ، أو حفظ أهله وعياله ، ولاهمة له فى طلب الجنة والهرب من النار ، فهذا يعطى ثواب عمله في الدنيا وليس له في الآخرة من نصيب ، وهذا النوع ذكره ابن عباس . النوع الناني وهو أكبر من الأول وأخوف وهو الذي ذكر مجاهد أن الآية نزلت فيه وهو أن يعمل أعمالا صالحة ونيته رياء الناس لا طلب أو اب الآخرة . النوع الثالث أن يعمل أعمالا صالحة يقصد بها مالا مثل أن يحج لمال يأخذه أو يهاجَّر لدنيا يصيبها أو امرأة يتزوجها أو يجاهد لاجل المغنم ، فقد ذكر هذا النوع أيضا في تفسير هذه الآية . النوع الرابع أن يعمل بطاعة أنه 🚤

# في الصحيح ( ) عن أبي هريرة قال : قال رسول الله عَيَّالِيَّةِ « تَعِسَ عَبِهُ الدِّينَارِ ، تَعِس عَبِهُ الدِّرهِ ،

= مخلصا فى ذلك لله وحده الاشريك له الكنه على عمل يكفره كفراً يخرجه عن الإسلام ، مثل اليهود والنصارى إذا تصدقوا أو عبدوا الله أو صاموا ابتغاء وجه الله ، ومثل كثير من هذه الآمة الذين فيهم كفر أو شرك أكبر يخرجهم من الإسلام بالكلية إذا أطاعوا الله طاعة خالصة يريدون بها ثواب الله فى الدار الآخرة لكنهم على أعمال تخرجهم من الإسلام وتمنع قبول أعمالهم فهذا النوع قد ذكر فى هذه الآية عن أنس بن مالك وغيره ، وكان السلف يخافون منها انتهى ملخصا . وفيه إرادة الإنسان الدنيا بعمل الآخرة ومعرفة تفسير آية هود قاله المصنف رحمه الله . وفى الآية أن الشرك محبط للأعمال وأن إرادة الدنيا وزينتها بالعمل كذلك وأن الله يجازى الكافر بحسناته فى الدنيا ، وكذلك والفرق بين الحبوط والبطلان قاله فى الشرح

(۱) قوله (وفي الصحيح) - أي صحيح البخاري - (عن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله عليه و تعس عبد الدينار ، تعس عبد الدره ، تعس عبد الخيلة. إن أعطى رضى وإن لم يعط سخط ، تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش ، طوبي لعبد أخذ بعنان فرسه في سبيل الله أشعث رأسه مغبرة قدماه ، إن كان في الحراسة كان في الحراسة ، وإن كان في الساقة كان في الحراسة ، وإن كان في الساقة كان في الساقة ، إن استأذن لم يؤذن له وإن شفع لم يشفع ، )

قوله (تمس) بكسر المين ويجوز الفتح أى سقط والمراد هنا هلك، قاله الحافظ ابن حجر، قال وهو ضد سعد أى شتى، وقال أبو السعادات يقال تعس إذا عثر وانسكب لوجهه وهو دعاء عليه بالهلاك

وقوله (عبد الدينار) هو المعروف من الذهب كالمثقال في الوزن ، قاله في فتح الجيد

قوله ( تمس عبد الدرهم ) وهو من الفضة قدره الفقهاء بالشعير وهو زنة خسين حبة شعير وخمسا حبة تَعِسَ عبدُ الخِيصة ، تَعِس عبدُ الخِيلة : إِن أَعْطَى رَضِي ، وإن لم يُعْطَ سَخِط . تَعس وانتَكَسَ ، إذا شِيكَ فسلا انتَقَش •

قوله ( تمس عبد الخيصة ) قال أبو السعادات هي ثواب خز أو صوف معلم ، وقيل لا تسمى خميصة إلا أن تـكون سوداً معلمة

وقوله ( تعس عبد الخيلة ) بفتح الحاء المعجمة قال أبو السعادات الخل والخيلة القطيفة ، وهي ثوب له خمل من أي شيء كان

وقوله ( تمس وانتسكس ) قال الحافظ أى عاوده المرض ، وقال أبو السعادات أى انقلب على رأسه وهو دعاء عليه بالخيبة لان من انتكس فى أمره ققد خاب وخسر

وقوله ( و إذا شيك فلا انتقش ) قال أبو السعادات أى إذا شاكته شوكة فلا يقدر على انتقاشها وهو إخراجها بالمنقاش. قال شيخ الإسلام سماه الني ﷺ عبد الدينار والدرهم والقطيفة والخيصة وذكر فيه ماهو دعاء وخبر وهو قول: تعس وانتـكس وإذا شيك فلا انتقش وهذه حال من أصابه شر لم يخرج منه ولم يفلح لكونه تمس وآنتكس فلا قال المطلوب ولاخلص من المكروه وهذه حالً من عبد المال وقد وصف بأنه إن أعطى رضى وإن منع سخط ، كما قال تعالى ﴿ ومنهم من يلمزك في الصدقات ، فإن أعطوا منها رضوا وإن لم يعطوا منها إذا هم يسخطون ﴾ فرضاهم لغير الله وسخطهم لغير الله وهكذا حال من كان متعلقا برياسة أو بصورة أو نحو ذلك من أهواء نفسه إن حصل له رضي و إن لم يحصل له سخط فهذا عبد ما يهواه من ذلك وهو رقيق له إذ الرق والعبودية في الحقيقة رق القلب وعبوديته فما أشرق الفلب واستعبده فهو عبده. وهذه الأمور نوعان فمنها ما يحتاج اليه العبدكما يحتاج إلى طعامه وشرابه ومنكحه ومسكنه ونحو ذلك فهذا يطلبه من الله ويرغب اليه فيه فيكون المال عنده يستعمله في حاجته بمنزلة حاره الذي يركبه وبساطه الذي يجلس عليه من غير أن يستعبده فيكون هلوعاً . ومنها ما لا يحتاج اليه العبد فهذا ينبغي له أن لايعاق قلبه بها فإذا تعلق قلبه بها صار مستعدا لها وربماً صار مستعبداً لها معتمداً على غير الله فيها فلا 🚤

## 

= يبقى معه حقيقة العبودية ولا حقيقة التوكل على الله بل فيه شعبة من العبادة الهير الله وشعبة من التوكل على غير الله وهذا من أحق الناس بقوله بهلي ، تعس عبد الدينار ، تعس عبد الحنياة ، وهذا عبد لهذه الأمور ولو طلبها من الله فإن الله إذا أعطاه إياها رضى وإن منعه إياها سخط وإنما عبد الله ما يرضيه ما يرضى الله ويسخطه ما يسخط الله ويحب ما أحب الله ورسوله ويبغض ما أبغض الله ورسوله ويوالى أولياء الله ويعادى أعداء الله فهذا الذى استكل الإيمان انتهى ملخصا ، وفيه تسمية المسلم عبد الدينار والدرم والحنيصة وتفسير ذلك بأنه إن أعطى رضى وإن لم يعط سخط . وقوله : (تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش) قاله المصنف رحمه الله والمراد أن من كانت هذه حاله فانه يستحق أن يدعى عليه بما يسوؤه فى العواقب ومن كانت هذه حاله فلابد أن يحد أثر هذه الدعوات فى الوقوع فيا يضره فى عاجل دنياه وآجل أخراه قاله فى فتح المجيد

قوله (طوبي لعبد) قال أبو السعادات طوبي اسم الجنة وقيل شجرة فيها ويؤيد هذا ماروى ابن وهب بسنده عن أبي سعيد قال : قال رجل يارسول الله : وما طوبي ؟ قال و شجرة في الجنة مسيرة ما ئة سنة ثياب أهل الجنة تخرج من أكامها ، ورواه الإمام أحمد حدثنا حسن بن موسى سمت عبد الله بن لهيمة حدثنا دراج أبو السمح أن أبا الهيئم حدثه عن أبي سعيد الحدرى رضى الله عنه عن رسول الله علي إلى الرجلا قال : يارسول الله طوبي لمن رآك وآمن بك ، قال وطوبي لمن رآك وآمن بي وطوبي ثم طوبي لمن آمن بي ولم يرنى ه قال رجل : وما طوبي ؟ قال شجرة في الجنة مسيرة مائة عام ثياب أهل الجنة تخرج من أكامها . وله شو اهد في الصحيحين وغيرهما قاله في فتح الجيد

وقوله ( أخذ بعنان فرسه فی سبیل الله ) أی فی جماد المشركین

قوله (أشعث رأسه) بنصب أشعث صفة لعبد غير مصروف للوصف ووزن الفعل ورأسه مرفوع فاعل أى شغله الجماد فى سبيل الله عن التنعم بالادهان وتسريح الشعر مغبر" في قَدَماه ، إن كان في الجواسة كان في الحراسة ، وإن كان في الساقة كان في الساقة ، وإن شَفَع لم الساقة على الساقة من الساقة من الساقة من الساقة من الساقة على الساقة على الساقة من ا

وقوله ( مغبرة قدماه ) بالجر صفة ثانية لعبد. وفيه فعنل إصابة الغبار في سهيل الله قاله في الشرح

وقوله ( إن كان فى الحراسة ) بكسر الحاء أى حماية الجيش عن أن يهجم عليم العدو كان فى الحراسة أى قام بواجبها غير مقصر فيها

قوله (وإن كان في الساقة) أى مؤخر الجيش ، كان في الساقة أى صار فيها ولزمها . وقال ابن الجوزى : المعنى أنه خامل الذكر لا يقصد السمو فأى موضع اتفق له كان فيه ، وقال غيره : المعنى المتماره لما أمر وإقامته حيث أقيم لا يفقد من مقامه . وفيه فضل الحراسة في سبيل الله ، قاله في الشرح وروى الإمام أحمد عن مصحب بن ثابت بن عبد الله بن الربير قال : قال عنمان رضى الله عنه وهو يخطب على المنبر : إنى أحد كم حديثا سمعته من وسول الله بالله في منهنى أن أحد شكم به إلا الظن بكم ، سمحت رسول الله بالله في سببل الله أفضل من ألف ليلة يقام ليلها ويصام نهارها ،

وقوله ( إن استأذن لم يؤذن له ) أى إن استأذن على الأمراء ونحوهم لم يؤذن له لانه ايس له جاء ولا منزلة عندهم

قوله (وإن شفع) أى عندهم لم يشفع بفتح الفاء مشدداً أى لم تقبل شفاعته ، وفي الحديث الذى رواه الإمام أحد ومسلم عن أبي هريرة رضى الله عنه مرفوعا روب أشعث مدفوع بالابواب لو أقسم على الله لابرًه ، وفيه ترك حب الرياسة والشهرة وفضل الخول والتواضع ، قاله الحافظ ابن حجر . وفيه الثناء على الجاهد الموصوف بتلك الصفات ، قاله المصنف رحمه الله تعالى .

### ۳۸ - پاپ

## مَن أَطاعَ العلماء والأمراء في تحريم ما أَحلَّ الله أو تحليل ما حرَّمَه فقد آتَّخَذهم أرباباً (١)

وقال ابن عباس (٢٠) . يُوشِكُ أن تنزلَ عليكم حِجَارةٌ من السماء

(۱) قوله (باب من أطاع العلماء والآمراء في تحريم ما أحل الله ، أو تحليل ما حرم فقد اتخذهم أرباباً من دون الله ) لما كانت العبادة هي طاعة الله تعالى بامتثال ما أمر به على ألسنة رسله عليهم السلام نبه المصنف رحمه الله بهذه الترجمة على وجوب اختصاص الحالق تبارك وتعالى بالطاعة فلا يطاع أحد من الحلق إلا إذا كانت طاعته مندرجة تحت طاعة الله وإلا فلا تجب طاعة أحد استقلالا ، وأما قوله ( أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الآمر منكم ) قيسل هم العلماء وقيل هم الأمراء وهما روايتان عن أحمد . قال ابن القيم : والتحقيق أن الآية تعم الطائذتين ، فإنما تجب طاعتهم إذا أمروا بطاعة الله وطاعة رسوله ، فكان العلماء مبلغين لامر الله ورسولة ، والآمراء منفذين له فتجب طاعتهم تبعاً لطاعة الله ورسيله ، وفي الحديث ، إنما الطاعة في المعروف ، وقال وقال عليه على المرء السمع والطاعة ما لم يؤمر بمعصية فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة »

(٢) قوله ( وقال ابن عباس رضى الله عنهما: يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السهاء، أقول قال رسول الله ﷺ وتقولون قال أبو بكر وعمر )

قوله ( يوشك ) بضم أوله وكسر الشين المعجمة أى يقرب ويدنو ويسرع قاله أبو السعادات

## أقول: قال رسول الله عِيَلِيَّةِ ، وتقولون: قال أبو بكر وعمر . وقال

ــــالشاهد من قول ابن عباس الترجة وأبو بكر وعمر رضي الله عنهما لا يريان التمتع بالعبرة إلى الحبع ويريان أن إفراد الحبج أفضل ، وأن يفرد الحبج بسفرُ والعمرة بسفر ليكثر تردد الناس إلى البيت ، وابن عباس يرى أن التمتع بالعمرة إلى الحج واجب ، ويقول إذا طاف بالبيت وسعى بين الصفا والمروة سبعة أشواط فقد حل من عمرته شاء أم أبي لحمديث سراقة بن مالك حين أمرهم النبي عليه أن يحملوها عمرة ويحلوا إذا طافوا بالبيت وسعوا بين الصفا والمروة ، فقال سراقة ألمامنا هذا أم للابد؟ فقال: بل للابد، والحديث في الصحيحين ، وكان شيخ الإسلام يقول: فرض على الصحابة فسخ الحج إلى العمرة لأمر الرسول عليه لمم به ، وأما الجواز والاستحباب فالامة إلى يوم الفيامة لكن أبي ذلك ابن عباس وجمل الوجوب الامة إلى يوم القيامة وأن فرضا على كل مفرد وقارن لم يسق الهدى أن يحل ولا بد بل قد حل وإن لم يشأ . قال ابن القم : وأما إلى قوله أميل منى إلى قول شيخنا انتهى . وإذا كان هـذا قول ابن عبـاس لمن عارض قول الرسول ﷺ بقول أبي بكر وعمر فما ذا يقول فيمن يعارض سنن الرسول مَلِكُ بِقُولُ شَيْحُهُ أَوْ إِمَامُ مَذْهُبُهُ فَمَا وَافْقُ مَذْهُبُهُ أَوْ قُولُ شَيْحُهُ قَبِـلُهُ وَمَا خَالَفُهُ رده أو تأوله . وقد قال الشافعي : أجمع العلماء على أن من استبانت له سنة رسول الله مِمْ اللَّهِ لم يكن له أن يدعها لقول أحد وحينئذ فلا عذر لمن استفتى أن ينظر في مذاهب العلماء وما استدل به كل إمام ويأخذ من أقوالهُمُ ما دل عليــه الدليل إذا كان له ملـكة يقتدر بها على ذلك ، وأن من بلغه الدليـل فلم يأخذ به فإنه يجب الإنكار عليه بالتغليظ فيجب الإنكار على من ترك الدليل لقول أحد من العلماء كاثناً من كان و نصوص الائمة على هذا وأنه لا يسوغ التقليد إلا في مسائل الاجتهاد التي لا دليل فيها من كتاب ولا سنة . فهذا هو الذي عناه العلماء بقولهم لا إنكار في مسائل الاجتهاد . وأما من خالف الكتاب والسنة فيجب الرد عليه كما قال ابن عباس والإمام أحمد وذلك بجمع عليه قاله في فتح الجيد

أَهْدُ بن حَنْبَل : عِجِبْتُ لَقُومَ عَرَفُوا الإسنادَ وَصِحَّتُه ، يَذَهَبُونَ إلى رأى سُفيان (١) ، واللهُ تعالى يقول ﴿ فَلْيَخْذَرِ الَّذِينَ يُخَالَفُونَ عَن

(۱) قوله ( وقال الإمام أحد : عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته يذهبون الى رأى سفيان واقه يقول ( فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصبيم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم ) أندرى ما الفتنة ؟ الفتنة الشرك لعله إذا رد بعض قوله أن يقع فى قلبه شىء من الزيغ فيهلك ) وكلام الإمام أحمد هذا رواه عنه الفضل ابن زياد وأبو طالب ، قال الفضل قال أحمد : فظرت فى المصحف فوجدت طاعة الرسول فى ثلاثة وثلاثين موضعاً ، ثم جعمل يتلو ( فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبم فتنة أو يصيبهم عنذاب أليم ) وجعمل يكررها ويقولى : وما الفتنة إلا الشرك لعله إذا رد بعض قوله أن يقع فى قلبه شىء من الويغ فيهلك وجمل يتلوهذه الآية : ( فلا وربك لا يؤهنون حتى يخكموك فيا شجر بينهم ) وقال أبو طالب قبل لاحمد إن قوماً يدعون الحديث ويذهبون الى وأى سفيان وغيره قال الله ( فليحذر الذين يخالفون عن أمره ويذهبون إلى رأى سفيان وغيره قال الله ( فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصبيهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم ) وتدرى ما الفتنة المكفر ، قال الله تعالى والفتنة أكبر من القدل ) فيدهون الحديث عن رسول الله تعالى أمواؤهم إلى الرأى

وقوله ( عرفوا الإسناه ) أى إسناد الحديث وصحته أى صحة الإسناد ، وصحته دليل على صحة الحديث

وقوله ( يذهبون إلى رأى سفيان ) أى الثورى الإمام الزاهد العابد الفقيه كان له أصحاب ومذهب انقرض . وفيه معرفة تفسير آية النور ، وتمثيل ابن عباس بأبى بكر وعمر وتمثيل أحمد بسفيان . قاله المصنف رحمه الله تعالى . وهذا هو الشاهد من كلام أحمد للترجمة . وقد عمت البلوى بهذا ألمنكر الذى أنكره الإمام أحمد خصوصاً فيمن ينتسب إلى العلم والإفتاء والتدريس وزعموا أنه لا يأخذ بأدلة الكتاب والسنة إلا المجتهد والاجتهاد قد انقطع وقد أخطأوا في ذلك وقد استدل الإمام أحمد رحمه الله شعالى بقوله بالله وقد استدل الإمام أحمد رحمه الله شعالى بقوله بالله ولا تزال طائفة من أمتى على

أمرِ وِ أَنْ تُصيبهم فِتْنَة أو يُصيبهم عَدابُ اليم ﴾ الدرى ما الفِنْنَة ؟ الفتنة ألله الشرك ، لعله إذا ردَّ بعض قوله أن يقع في قلبه شيء من الرَّ يغ فيهاك .

عن عَدِى بن حاتم () أنه سمع النبي ﷺ يقرأ هــــنـــنـــ الآية الآية الآية ، فقلت له ﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُم ورُهبانهم أرباباً من دون الله ﴾ الآية ، فقلت له

الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتى أمر الله وهم على
 ذلك ، على أن الاجتهاد لا ينقطع ، قاله فى قرة العيون

وقوله (لعله إذا رد بعض قرله) أى النبي بَلِكُ أَنْ يَقِع فَى قَلْبِه شيء من الزبغ فيهلك ، وهذا تنبيه على أن رد قول الرسول بَلِكُ سبب لريغ القلب المذى هو سبب الهلاك ، لأن مخالفة أمر الرسول بَلِكُ مخالفة لامر المرسل واستخفاف بحق الآمر كما فعل إبليس لعنه الله

(۱) قوله (عن عدى بن حاتم) بن عبد الله بن سعد بن الحشرج بفتح الحاء الطائى المشهور بالسخاء والمكرم، قدم عدى على النبي بالله في شعبان سنة تسع من الهجرة فأسلم وعاش مائة وعشرين سنة وكان من متنصرة العرب (أنه سمع النبي بالله يقرأ هده الآية (اتخذوا أحبسارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله والمسيح بن مريم وما أمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون فقلت له إنا لسنا نمبدهم؟ قال أليس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه ويحللون ما حرم الله فتحونه وقللت بلى ، قال : فتلك عبادتهم . رواه أحمد والترمذي وحسنه ) . وهذا هو الشاهد من الحديث الترجمة ، وفي الحديث دليل على أن طاعة الاحبار والرهبان في معصية الله عبادة لهم من دون الله ، ومن الشرك الاكبر الذي لا يغفره الله ، لقوله في آخر الآية ( وما أمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون ) قاله في فتح الجيسد . ليعبدوا إلها واحداً لا إله إلا هو سبحانه عما يشركون ) قاله في فتح الجيسد . قال شيخ الإسلام فما أحلوه بمدا حرمه الله استحلال لحم الحذير وإسقاط الحتان ...

إنا لسنا نعبُدهم ، قال « أليس يُحَرِّمون ما أَحلَّ الله ، فتحرِّمُونه . و يُحِلُّون ما حرَّمَ الله ، فتحرَّمُونه . و يُحِلُّون ما حرَّمَ الله ، فتحلُّونه ؟ فقلت : بلي . قال فتلك عبادتهم » . رواه أحمد والنرمذي وحسنه

 والصلاة إلى المشرق وزيادة الصوم و نفله من زمان إلى زمان واتخاذ الصور فى السكنائس وتعظم الصليب واتباع الرهبانية، قال هذه كاما خالفوا فيها شرع الله الذي بعث به الانبيَّاء . وقال أيضاً وهؤلاء الذين اتخذوا أحسارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله على وجمين : أحسدهما أن يعلموا أنهم بدلوا دين الله اتباعاً **لر**ؤسائهم مع علمهم أنهم خالفوا دين الرسل فهذا كفر ، وقد جعله الله ورسوله شركا وإن لم يكونوا يصلون لهم ويسجدون . الثاني أن يكون اعتقادهم وإيمـانهم بتحريم الحلال وتحليل الحرام ثمابتاً لكنهم أطاعوهم فى معصية الله كما يفعل المسلم ما يفسله من المماصي التي يعتقد أنها معاصي فرؤلاء لهم حدكم أمثالهم من أهل الذنوب كما ثبت في الصحيحين عن النبي مِرَالِيُّهِ أنه قال , إنما الطاعة في المعروف , وفي الحديث دليل على أن طاعة الاحبار والرهبان في معصية الله عبادة لمم من دون الله ، وأما طاعة الامراء ومنابعتهم فيما يخسالف ما شرعه الله ورسوله فقد عمت بها البلوى قديمًا وحديثًا في أكثر الوّلاة بعد الخلفاء الراشدين وهلم جرا . وقد قال تعالى ﴿ فَإِنْ لَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُ فَاعَلَّمُ أَنَّمَا يَتَّبَعُونَ أَهُواءُهُمْ ، وَمَن أَصْل مَن اتبع هو اه بغير هدى من الله إن الله لا يهدى القوم الظالمين ﴾ قاله فىفتح المجيد . وفيه معرفة تفسير آية براءة والتنبيه على معنى العبادة التي أنسكرها عسدى وتغير الأحوال إلى هذه الغاية حتى صار عند الآكثر صادة الرهمان هي أفضل الأعمال وتسمى الولاية ، وعبادة الأحبار هي العلم والفقه ثم تنيرت الحال إلى أن من عبد دون الله من ليس من الصالحين وعبد بالمني الثاني من هو من الجاهاين ، قاله المصنف رحه الله تعالى

وقوله (حتى صار عند الآكثر عبادة الرهبان هي أفضل الآعمال) يشير إلى ما يعتقده كثير من الناس فيمن ينتسب إلى الولاية من الصر والنفع ويسمون ذلك الولاية والسر وهو الشرك

#### ٣٩ - باب

قول الله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذِينَ يَزْ عَمُونَ أَنْهِمَ آمَنُوا بِمِا أُنْوَلَ اللَّهِ وَمَا أَنْوَلَ اللَّهُ وَمَا أَنْوَلَ مَنْ قَبِلُكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَّحَاكُمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ ('' . وَقَلْمُ وَا أَنْ يَكُفُرُوا بِهِ ، وَقَلْمُ وَا أَنْ يَكُفُرُوا بِهِ ، وَقَلْمُ وَا أَنْ يَكُفُرُوا بِهِ ،

وقوله (وعبادة الاحبار) هي العسلم والفقه المؤلف على مذاهب الاثمة فيطيعونهم في كل ما يقولون سواء وافق حكم الله أم لا بل يصرحون فإنه لا يحل العمل بالكتاب والسنة ولا تلتى العلم والحدى منها

وقوله (ثم تغيرت الآحوال) إلى أن عبد من ليس من الصالحين كاعتقادهم فيسن ينتسب إلى الولاية من الفساق والجاذيب

وقوله ( وعبد ) بالمبنى الثانى من هو من الجاهلين كاعتقادهم العلم فى أناس من جهلة المقلدين قاله فى الرياح

(۱) قوله ( باب قول الله تعالى ( ألم تر إلى الذين يزعمون أنهم آمنوا بمنا أثرل إليك وما أثرل من قبلك يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت وقد أمروا أن يكفروا به ويريد الشيطان أن يصلهم ضلالا بعيداً ) قال ابن كثير : هذه الآية ذامة لمن عدل عن السكتاب والسنة وتحاكم إلى ما سواهما من الباطل وهو المراد بالطاغوت هاهنا . وفيه معرفة تفسير الآية وما فيها من الإعانة على فهم الطاغوت قاله المصنف رحمه الله تعالى

قوله ( وقد أمروا أن يكفروا به ) أى بالطاغوت فالكفر بالطاغوت ركن التوحيد فلا يصح الإيمان بالله إلا بالكفر بالطاغوت فمن لم يكفر بالطاغوت لم يؤمن بالله . قال الإمام مالك رحمه الله : الطاغوت ما عبد من دون الله . قال ابن القيم رحمه الله : الطاغوت ما تجاوز به العبد حده من معبود أو متبوع أو مطاع فطاغوت كل قوم من يتحاكون إليه غير الله ورسوله ، أو يعبدونه دون الله أو يتبعونه على غير بصيرة من الله أو يطيعونه فيما لا يعلمون أنه طاعة لله ، فهذه طواغيت العالم إذا تأملت أحوال الناس معها رأيت أن أكثرهم بمن أعرض عن عبادة إلى عبادة الطاغوت ومتابعته . انهى

## ويريدُ الشيطانُ أَن يُضِلُّهم ضَلالًا بعيداً ﴾ الآيات . وقوله ﴿ وإِذا

وقوله (ويريد الشيطان أن يضلهم ضلالا بعيداً) تضمنت هذه الآية أربعة أمور: الآول أنه من إرادة الشيطان يعنى التحاكم إلى الطاغوت. الشال الشيطان عنى المصدر. الرابع وصفه بالبعد عن سبيل الحق والهدى.

وقوله ( وإذا قيل لهم تعالوا إلى ما أنزل الله وإلى الرسول رأيت المنافقين يصدون عنك صدودا ) قال ابن القيم : هذا دليـــل على أن من دعى إلى التحاكم إلى الـكتاب والسنة فأبى أنه من المناققين

قوله ( ويصدون ) لازم وهو بمعنى يعرضون لآن مصدره صدوداً فما أكثر من اتصف بهذا الوصف خصوصاً من يدعى العلم فإنهم صدوا عما ترجبه الادلة من كتاب الله وسنة رسوله إلى أقوال من يخطىء كثيراً بمن ينتسب إلى الائمة الاربعة فى تقليدهم من لا يجوز تقليده واعتادهم على قول من لا يجوز الاعتاد على قوله ، ويجعلون قوله المخالف لنص الكتاب والسنة وقواعد الشريعة هو المعتمد عندهم الذي لا تصح الفتوى إلا به فصار المتبع لسنة الرسول من المتبع أولتك غريباً . انتهى

وقوله (فكيف إذا أصابتهم مصيبة بما قدمت أيديهم) قال ابن القيم المصيبة فضيحتهم إذا نزل القرآن بحسالهم ولا ريب أن المصائب التي تصيبهم بمسا قدمت أيديهم في أبدانهم وقلوبهم وأديانهم بسبب مخالفة الرسول أعظمها مصائب القلب والدين . فيرى المعروف منسكرا والهدى ضلالا ، والرشاد غيا والجود باطلا ، والصلاح فساداً ، وهذا من المصيبة التي أصيب بها في قلبه

وقوله ( ثُمَّ جَآءُ وكَ يَعَلِفُونَ بِاللَّهِ إِنْ أَرَدْنَاۤ إِلَّاۤ إِنْ اَوْتَوْفِيقًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الله الله والمصالعة وتوفيقاً بين الخصمين

وقوله (أولئك الدّين يعلم الله ما فى قلوبهم) قال ابن كثير أى هذا الضرب من الناس هم المنافقون ، والله أعلم بما في قلوبهم وسيجزيهم على ذلك وقوله (فأعرض عنهم وعظهم وقل لهم فى أنفسهم قولاً بليغاً ) . قال ابن القيم =

قبلَ لهم لا تُفْسِدُوا في الأرضِ قالوا إنّما نحنُ مُصْلِحونُ (') ﴿ وقوله ﴿ أَمُحْلُمُ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الأرضِ بعد إصْلاحها'') ﴿ وقوله ﴿ أَمُحْلُمُ

= أمرانة رسوله بالله فيم بثلاثة أشياء: أحدها الإهراض عنيم إهانة لجم وتحقيراً لشأنهم وتصغيراً لأمرهم لا إعراض متاركة وإهمال ، وبهذا يعلم أنها غير منسوخة ، والشانى قوله: وعظهم وهو تخويفهم عقوبة الله وبأسه ونقمته إن أصروا على النجاكم إلى غير رسوله وما أنزل عليه ، والثالث وقل لهم في أنفسهم قولا بليغاً أى يبلغ تأثيره إلى قلوبهم ، ليس قولا ليناً لا يتأثر به المقول له ، قولا بليغاً اى يبلغ تأثيره إلى قلوبهم ، ليس قولا ليناً لا يتأثر به المقول له ، وهذه المادة تدل على بلوغ المراد بالقول ، فهو قول يبلغ به مراد قائله من الزجر والتخويف وهذا القول البليغ يتضمن ثلاثة أمور: أحمدها عظم ممناه وتأثر النفوس به ، الثانى خامة لفظه وجزالته ، الثالث كيفية القائل في إلقائه إلى المخاطب فإن القول كالسهم والقلب كالقوس الذى يدفعه وكالسيف والقلب كالساعد الذى يضرب به ، انتهى

- (۱) قوله (وإذا قيل لهم لا تفسدوا في الآرض قالوا إنما نحن مصلحون) قال أبو العالية في الآية (لا تفسدوا في الأرض ) يعني لا تبصوا في الآرض ، لأن من عصى الله في الآرض أو أمر بمعصية الله فقيد أفسد في الآرض لآن صلاح الآرض والسباء إنما هو بطاعة الله ورسوله ، ومناسبة الآية للترجمة أن التحاكم إلى غير الله ورسوله من أعمال المنسافةين وهو من الفساد في الآرض ، قاله في فتح الجيد . وفيه معرفة تفسير آية البقرة ﴿ وإذا قبل لهم لا تفسدوا في الآرض ) قاله المصنف رحمه الله
- (٢) وقول (ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها) قال أبو بكر بن حياش في الآية: إن الله بعث محسداً إلى أهل الأرض وهم في فساد فأصلحهم الله بمحمد على في فن دعى إلى خلاف ما جاء به محمد على فهو من المفسدين في الأرض وقال ابن القيم: قال أكثر المفسرين: لا تفسدوا فيها بالمماصي والدعاء إلى غير طاعة الله بعد إصلاح الله لها ببعث الرسل وبيان الشريعة والدعاء إلى طاعة الله، فإن عبادة غير الله والدعوة إلى غيره والشرك به هو أعظم فساد في الارض، بل فساد الارض في الحقيقة إنما هو بالشرك به ومخالفة أمره، ولا صلاح لها

= ولا لأهلها إلا أن يكون الله وحده هو المعبود المطاع والدعوة له لا لغيره والعلاغة والاتباع لرسوله ليس إلا ، وغيره إنما تجب طاعته إذا أمر بطاعة الرسول عليه ، فإذا أمر بمعصيته فلا سمع ولا طاعة ، ومن تدبر أحوال السالم وجد كل صلاح في الارض فسببه توحيد الله وعبادته وطاعة رسوله ، وكل شرفي العالم وفتنة وبلاء وقحط وتسليط عدو وغير ذلك فسببه مخالفة رسوله والدعوة الى غير الله ورسوله ، انتهى ملخصاً . ووجه مناسبة الآية الترجمة أن التحاكم الى غير الله ورسوله من أعظم ما يفسد الارض من المعاصى ، فلا صلاح الما بتحكيم كتاب الله وسنة رسوله قاله في فتح الجيد . وفيه معرفة تفسير أية الاعراف ( ولا تفسدوا الارض بعد إصلاحها ) قاله المصنف رحمه الله

(۱) وقوله تعالى (ألحكم الجاهلية يبغون؟ ومن أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون) قال ابن كثير: ينكر الله تعالى على من خرج عن حكم الله تعالى المشتمل على كل خير والناهى عن كل شر وعدل إلى ما سواه من الآراء والاهواء والاصطلاحات التى وضعها الرجال بلا مستند من شريعة الله كاكان أهل الجاهلية يحكمون به من الجهالات والصلالات كا يحكم به التتار من السياسات المأخوذة عن جنكيز خان الذى وضع لهم الياسق وهو عبارة عن كتاب أحكام اقتبسها من شرائع شى من اليهودية والنصرانية والملة الإسلامية وفيها كثير من الاحكام أخدذها من بحرد نظره وهواه فصارت فى بنيه شرعاً يقدمونها على الحكم بالمكتاب والسنة فن فصل ذلك فهو كافر يجب قتاله حتى يرجع إلى حديم الله ورسوله، فلا يحكم بسواه فى قليل ولا كثير، وفيه معرفة تفسير ﴿ أَلَحُكُمُ الجاهلية ببغون ﴾ قاله المصنف

وقوله (ومن أحسن من الله حكماً لقوم يوقنون) استفهام إنسكار أى لاحكم أحسن من حكمه تعالى وهذا من باب استعال أفعل التفضيل فيها ليس له فى الطرف الآخر مشارك، أى ومن أعدل من الله حكماً لمن عقل عن الله شرعه وآمن وأيقن أنه تعالى أحكم الحاكمين، الحسكيم فى أقواله وأفعاله وشرعه وقدره، وفى الآية التحذير من حكم الجاهلية واختياره على حكم الله ورسوله فمن فعل ذلك فقد أعرض عن الاحسن وهو الحق إلى ضده من الباطل قاله فى فتح الجيد

عن عبد الله بن عمرو<sup>(۱)</sup> أن رسول الله مَيْظِيْرُ قال « لا مُؤمنُ أحدُكُمُ حتى يكونَ هَواهُ تبعاً لمـا جئتُ به » قال النَّووِيّ : حــديث صحيح ، روبناه فى كتاب الحجة بإسناد صحيح

(۱) قولة (عن حبد الله بن عمرو رضى الله عنهما أن رسول الله يتلجج قال:
و لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جشت به ، قال النووى حديث صحيح رويناه فى كتاب الحجة بإسناد صحيح ) هذا الحديث رواه الشيخ أبو الفتح نصر أبن ابراهيم المقدسي الشافعي فى كتاب الحجة على تارك الحجة بإسناد صحيح كا قاله النووى ورواه الطبراني وأبو بكر بن عاصم والحافظ أبو نعيم فى الاربعين التي شرط لها أن تكون من صحيح الاخبار . قال ابن رجب: تصحيح هدذا الحديث بعيد جداً من وجوه ذكرها وتعقبه بعضهم ، قلت ومعناه صحيح قطعاً وإن لم يصح إسناده وأصله فى القرآن كثير كقوله ( فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكوك فيا شجر بينهم ) الآية قاله فى الشرح

قوله ( لا يؤمن أحدكم ) أى لا يكون من أهل كمال الإيمان الواجب الذي وحد أهله عليه بدخول الجنة والنجاة من النار

وقال الشّعبي " : كان بين رجل من المنافقين ورجل من البهود خُصرمة ، فقال البهودى : نتحاكم إلى محمد \_ عَرَف أنه لا يأخذ الرّشوة \_ وقال المنافق : نتحاكم إلى البهود . لعلمه أنهم يأخذون الرشوة \_ فاتفقا على أن يأتبا كاهناً في جُهينة فيتحاكما إليه ، فنزلت : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الّذِينَ يَزُهُمُونَ ﴾ الآبة . وقبل : نولت في رجُلين اختصما

= ما ينافى قول أهل السنة والجماعة ولله الحد والمنة . انتهى ملخصا من فتح الجميد . وأما الحوارج الذين يكفرون بالذنوب فيخرجون الزانى والسارق من الإسلام ويحكمون بكفره وتخليده فى النار . والممتزلة يقولون ليس بمؤمن ولا كافر له منزلة بين المنزلنين ومع ذلك فهو مخلد فى النار ، ومناسبة الحديث للترجمة بيان الفرق بين أهل الإيمان وأهل النفاق والمعاصى فى أقوالهم وأفعالهم وإراداتهم ، قاله فى فتح الجميد

(۱) قوله ( وقال الشعبى ) - بفتح الشين - وهو عامر بن شراحيسل الكوفى أبو عمرو ثقة مشهور فقيه فاصل . قال مكحول ما رأيت أفقه منه عالم أهل زمانه أدرك خلقاً كثيراً من الصحابة كان حافظا علامة ذا فنون كان يقول : ما كتبت سودا - فى بيضا - ، هاش بضعاً و ثمانين سنة قاله المذهبى . قال (كان بين رجل من المنافقين ورجل من اليهود خصومة ، فقال اليهودى : تتحاكم إلى محسد لأنه عرف أنه لا يأخذ الرشوة ، وقال المنسافق نتحاكم إلى اليهود لعله أنهم يأخذون الرشوة ، فاتفقا أن يأتيا كاهناً فى جهيئة فيتحاكمان إليه فنزلت ( ألم تر إلى الذين يزعمون ) الآية ، وقيل نزلت فى رجلين اختصا فقال أحدهما مترافع إلى الله عر فذكر له أحدهما القصة فقال الذي لم يوض برسول الله يهيئة أكذلك قال فعم فضر به بالمسيف أحدهما القصة فقال الذي لم يوض برسول الله يألي أكذلك قال فعم فضر به بالمسيف فقتله ) هذا الآثر رواه ابن جرير وابن المنذر بنحوه ، وذكر شيخ الإسلام أن عمر رضى الله عنه لما قتل المنافق قال : هكذا أقضى بين من لم يرض بقضاء الله عمر رضى الله عنه لما قتل المنافق قال : هكذا أقضى بين من لم يرض بقضاء الله وقضاء رسو له ، فنزلت (ألم تمر إلى الدين يزعمون ) الآية ، فقال جبريل : إن الكوفة وقضاء رسو له ، فنزلت (ألم تمر إلى الدين يزعمون ) الآية ، فقال جبريل : إن الدين يزعمون ) الآية ، فقال جبريل : إن

فقال أحدُهما: تترافعُ إلى التبي عَيِّلِيَّةِ، وقال الآخر: إلى كعب بن الاشرف. ثم ترافعا إلى عمر، فذكر له أحدهما القصة، فقال للذى لم يرضُ برسول الله عَيِّلِيَّةِ: أكذلك؟ قال: نعم، فضربه بالسيف فقتله

# ٤٠ - باسبت مَن جَحَد شيئاً من الامماء والصَّفات

عدا عمر قرق بين الحق والباطل فسمى الفاروق، انهى. وقد رويت هذه القصة من طرق متعددة قاله فى الشرح. وفيه معرفة تفسير ( أفحكم الجاهلية يبغون ) وما قاله الشعبي فى سبب نزولها وتفسير الإيمان الصادق والسكاذب وقصة عر مع المنافق قاله المصنف وحمه الله تعالى، وفيه أن النجاكم إلى غير الله ورسوله من صفات المنافقين، ولو كان الدعاء إلى تحكيم إمام فاصل ومعرفة أعداء الله ورسوله فعل عمر رضى الله عنه والعدل فى الاحكام والمنسب فه والشدة فى أمر الله كا فعل عر رضى الله عنه وأن من طمن فى أحسكام النبي يتلقي أو فى شىء من دينه قتل كهذا المنافق بل أولى، وفيها جواز تغيير المنكر وإن لم يأذن فيه الإمام قاله فى الشرح، وفيها ما يبين أن المنافق يكون أشد كواهة لحكم الله ورسوله من اليود والنصارى وأشد عداوة منهم لاهل الإيمان كاهو الواقع فى هذه الازمنة وقبلها من إعانة العدو على المسلدين وحرصهم على إطفاء نور الإسلام والإيمان وقشل من أظهر المكفر والنفاق قاله فى فتح الجيد.

(۱) قوله ( باب من جحد شيئا من الاحماء والصفات ) أى ما حكه ؟ ومن استم شرط والجواب محذوف تقديره : فقد كفر ، لمما كان التوحيد الذي بعث الله به رسله وأنزل به كتبه نوعين ؛ أحدهما توحيد في المعرفة والإثبات وهو إثبات حقيقة ذات الوب تعالى وضفاته وأفعاله وأممائه ، والثاني توحيد في العلب والقصد وهو توحيد الإلهية وهما متلازمان لا يصح أحدهما بدون الآخر نبه المصنف وحمه الله بهذه الترجمة على أن من جعد شيئا من الاسماء والصفات التي وودت في المكتاب والسنة لم يصح حورسيده ، وإن جحدها كفر يخرج من الإسلام .

# وقول الله تعالى ﴿ وَثُمْ يَسَكُفُرُونَ بِالرَّحْمَٰنِ ۗ ﴾ الآية . وفي

(۱) قوله (وقول الله تعالى: وهم يكفرون بالرحمن قل هو وبى لا إله الا هو عليه توكلت وإليه متاب) ولما سمت قريش رسول الله بيليج يذكر الرحمن أنكروا ذلك فأنول الله ( وهم يكفرون بالرحمن ) . ذكر المفسرون أن سبب نزول هذه الآية في صلح الحديبية لما أمر الني بيليج عليا بكتابة وثبيقة الصلح فكنب بسم الله الرحمن الرحمن الرحمن الا رحمان البيامة وكان مسيلة قبحه الله قد تسمى برحمان البيامة فأنول الله ( وهم يكفرون بالرحمن ) أى لا يقرون به ، ووجه مطابقة الآية المترجمة أن الله عز وجل سمى جحود اسمه الرحمن الذي هو اسم وصفة كفرا فدل على أن جحود شيء من الاسماء والصفات كفر

وقوله (قل هو ربى) أى قل يامحد رداً عليهم فى كفرهم بالرحن تبارك وتعالى ، هو أى الرحن ربى لا إله إلا هو ، أى لا معبود بحق سواه ، عليه توكلت وإليه متاب ، أى إليه مرجعى وأوبق فالرحن اسمه وصفته فالرحة وصفه القائم به ، فإذا كان المشركون جحدوا اسما من أسمائه الذى دل على كاله تعالى لجحود معناه كجحود لفظه فإن الجهمية يزعمون أنه لا يدل على صفة قائمة به تعالى و تبعهم على ذلك طوائف من المعتزلة والآشاعرة فلهذا كفرهم كشير من أئمة السنة ولذا قال العلامة ابن القم فى المكافية الشافية :

ولقد تقلد كفرهم خسون في عشر من العلماء في البلدان واللالحائي الإمام حكاه عنهــــم بل حكاه قبــله الطبراني

فإن الجهية ومن تبعهم على التعطيل وجعد ما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله بنوا تعطيلهم على أصل باطل أصلوه من عند أنفسهم قالوا هذه صفات الاجسام فيلزم من إثباتها أن يكون الله جسما هذا منشأ ضلال عقولهم لم يفهموا من صفات الله إلا ما فهموا من خصائص صفات المخلوة بن فشبهوا الله أولا بخلقه ثم عطلوه من صفاة كماله وشبهوه ثانيا بالناقصات والجمادات . قال ابن القيم رحمه الله تمالى : لجمل المعطلة جحد الصفات توحيداً وجعلوا إثباتها تشبيها وتجسيا وتركيبا ، فسموا الباطل باسم الحق ترغيباً فيه ، وسموا الحق باسم الباطل تنفيراً عنه ، والذي عليه سلف الامة وأثمتها إثبات ما وصف الله به نفسه أو وصفه به عنه ، والذي عليه سلف الامة وأثمتها إثبات ما وصف الله به نفسه أو وصفه به عليه ما المناهدة والمحتمدة وال

صحیح البخاری (<sup>()</sup> قال علیّ حدّثوا الناسَ بما یَعْرفون ، أَتریدون أَنْ یُکذّبَ اللهُ ورسو لُه ؟ <sup>(۲)</sup>

=رسوله على ما يليق بجلاله وعظمته إثباتاً بلا تمثيل وتنزيهاً بلا تعطيل فإن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الدات يحتذى حدوه ، فكما أنا نثبت نه ذاتاً لا تشبه النوات فكذلك نثبت له صفاتاً لا تشبه الصفات، والجهمية المعطلة رمن تبعهم على ضلالهم أثبتوا نه ذاتاً لا تشبه النوات ولم يثبتوا له صفاتاً لا تشبه الصفات فتناقضوا . وقد الف العلماء من أثمة السلف كتباً في الرد عليهم كالإمام أحد في رده المشهور وكتاب السنة لابنه عبد الله ، وكتاب الحيدة المشهور لعبدالعزيزالكناني ، وكتاب السنة لابي عبد الله المروزي ، ورد عثمان بن سعيد على المريسي ، وكتاب التوحيد لإمام الاثمة محمد بن خزيمة ، وكتاب السنة لابي بكر الخلال ، وغيرهم التوحيد لإمام الاثمة محمد بن خزيمة ، وكتاب السنة لابي بكر الخلال ، وغيرهم والصفات كفر ، قاله المصنف رحمه الله

- (۱) قوله (وفی صحیح البخاری عن علی رضی الله عنه قال : حدثوا الناس بما یعرفون) زاد آدم بن أبی إیاس فی کتاب العلم : ودعوا ما ینکرون ، قاله الحافظ ابن حجر أی ما یشتبه علیهم فهمه ، ومثله قول ابن مسعود : ما أنت محدث قوما حدیثا لاتبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنة . رواه مسلم
- (۲) وقوله (أثريدون أن يكذب الله ورسوله) وسبب قول على هذا والله أعلم ما حدث في خلافته من إقبال الناس على الحديث وكثرة القصاص، فيأتون في قصصهم بأحاديث من هذا القبيل لا تعرف، فربما استنكرها بعض الناس وقد يكون لبعضها أصل أو معني صحيح فيقع بعض المفاسد فأرشدهم أمير المؤمنين إلى أنهم لا يحدثون عامة الناس إلا بما هو معروف ينفع الناس في أصل دينهم وأحكامه من بيان حلاله وحرامه الذي كلفوا به علما وعملا دون ما يشغل عن ذلك ما قد يؤدى إلى رد الحق وعدم قبوله فيفضى بهم إلى التكذيب. وقد كان أمير المؤمنين معاوية بن أبي سفيان ينهى القصاص عن القصص لما في قصصهم من الغرائب والتساهل في النقل ويقول : لا يقص إلا أمير أو مأمور . وكل من الغرائب والتساهل في النقل ويقول : لا يقص إلا أمير أو مأمور . وكل هذا محافظة على لزوم الثبات على الصراط المستقيم علما وعملا ونية وقصدا ، وترك كل ما كان وسيلة إلى الخروج عنه إلى البدع والله أعلم

وروى عبد الوزّاق (''عن مُغمّر عن ابن طارُس عن آبيه عن ابن عباس أنه رأى رجلا انتَهَض لمّا سمع حديثاً عن النبي ﷺ في الصفات المعتنكاراً لذلك ، فقال : ما فَرَقُ هؤلاء ؟ بجدون رِقَةً عند نُخمَهِ . ويُهالِكون عند متشابهه

(۱) قوله (وروى عبد الرزاق) بن همام الصنعانى عدث الين صاحب التصانیف آگٹر الروایة عن شیخه مممر بن راشد صاحب الزهری، ومعمر بفتح الميمين وسكون العين ابن راشد أبو عروة بن أبي عمرو بن راشد الازدى الحرانى ثم اليمانى أحد الاعلام من أصحاب عمد بن شهاب الزهرى يروى عنه كثير (عن ابن طاوس) وهو عبد الله بن طاووس اليماني ، قال معمر : أعلم الناس بالعربية ، وقال ابن عيبنة : مأت سنة اثنتين وثلاثين ومائة وأبوه طاووس بن كيسان الجندى بفتح الجيم والنون الإمام العلم قيل اسمه ذكوان قاله ابن الجوزى ( عن ابن عباس ) وهو حبر الامة وترجمان القرآن دعا له الذي ﷺ وقال . اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل ، روى عنه أصحابه أثمة التفسير كمجاهد وسعيد بن جبیر وعطاء بن أبی رباح وطاووس وغیرهم ( أنه ) أی ابن عباس ( دأی دجلا التفض لما سمع حديثًا عن الذي يُلِيِّن في الصفات استنكاراً لذلك فقال ما فرق هؤلا. ) يستفهم من أصحابه يشير إلى أناس بمن يحضر بحلسه من عامة الناس يجدون رقة عند محكه أي إذا سمعوا شيئا من محكم القرآن ومعناه حصل معهم رقة أى عوف ( ويهلمكون عند متشابهه ) أى إذا سمعوا شيئًا نما يشتبه عليهم فهمه لا أن آيات الصفات هي المتشابه كما تقوله الجهمية ونحوهم قال شيخ الإسلام : وأما إدخال أسماء الله وصفاته أو بعض ذلك في المتشابه الذي لا يعلم تأويله إلا الله فا أعلم عن أحد من ساف الامة ولا من الائمة لا أحمد بن حنبل ولا غيره أنه جمل ذلك من المتشابه ونني أن يعلم معناه وجعلوا أسماء الله وصفاته من الكلام الاعجمى الذي لايفهم معناه ولا أن الله ينزل كلاما لا يغهم أحد معناه ، وإنما قالوا كلمات الله لها معان صحيحه ، وقالوا في أحاديث الصفات تمركا جاءت ونهوا عن تأويلات الجهمينة وردوها وأبطلوها التي مضاها تعطيل النصوص 🛥

# ولمنا سمعت قريش رسول الله ﷺ يذكر ُ الرلحانَ أنكروا ذلك ، فأنزل اللهُ فيهم ﴿ وهم يَكفرون بالرلحان ﴾

ـــعن مادلت عليه ، ويقرون النصوص على ما دلت عليه من معناها ، ويفهمون منها بعض ما دلت عليه وكذلك نص أحد في كنتاب الرد على الونادقة والجهمية أنهم تمسكوا بمتشابه القرآن ، وتكلم أحد على ذلك المتشابه وبين معناه وتفسيره بما يخالف تأويل الجهمية ، وجرى في ذلك على سنن الآئمة قبله رحمهم الله . قال الذهبي حدث وكيع عن إسرائيل بجديث . إذا جلس الرب على الكرسي. فاقشمر رجل عند وكيع فغضب وكيع وقال أدركنا الاعش وسفيان يحدثون بهذه الاحاديث ولا ينكرونها أخرجه عبدالله بن الإمام أحمد فى كتاب الرد على الجهمية ، فهؤلاء الذين ذكرهم ابن عباس تركوا ما وجب عليهم من الإيمان بمالم يفهموا معناه من الكتاب والسنة وهو حق لا يرتاب فيه مؤمن وبعضهم يفهم منه غير المراد من المعنى فيحمله على غير معناه كما جرى لاهل البدع كالخوارج والرافضة والقدرية ونحوهم عن يتأول بعض آيات القرآن على بدعته وسبب هذه البدع جهل أهلمها وقصورهم فى الفهم وعدم أخذ العلوم الشرعية على وجهها وتلقيُّها عن أهلها . فالتشابه أمر لسي إضافي فقد يكون مشتبها بالنسبة إلى قوم بينا جُليا بالنسبة إلى آخرين ولهذا لما خرج النبي ﷺ على قوم يتراجعون في القرآن غضب وقال بهذا ضلع الامم قبلكم باختلافهم على أنبيائهم ، وضرب المكتاب بعضه ببعض ، وأن القرآن لم ينزل ليكذب بعضه بعضا ولكن أنزل لان يصدق بمضه بمضا فما عرفتم منه فاعملوا به وما تشابه عليـكم فآمنوا به . رواه ابن سمد وابن مردویه ، وغیرهم . وأما قوله تعالی ﴿ هُوَ الذِّي أَنْزُلُ عليك السكتاب منه آيات محكات ﴾ أى بينات واضحات الدلاَلة لا التباس فيها على أحد ﴿ هِن أَم الكتاب ﴾ أي أصله الذي يرجع إليه عند الاشتباه ﴿ وَأَحْرَ متشابهات ﴾ أى تحتمل دلالتها موافقه المحكم وقد تحتمل معنى آخر من حيث اللفظ والتركيب لا من حيث المعنى المراد ﴿ فَأَمَا الَّذِينَ فَي قَلُوبُهُمْ زَيْغٌ ﴾ أي صَلال وخروج عن الحق إلى الباطل ﴿ فيتبعونَ مَا تَشَابُهُ مَنَّهُ ﴾ أي [نما يَأْخُذُونَ منه بالمتشابه الذي يمكنهم أن يحرفوه أي يصرفوه إلى مقاصدهم الفاسدة لاحتمال م ـ ٧٧ - الحر التشيد

#### ۶۱ – باسپ

# قول الله تعالى ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَةُ اللهِ ثُمْ يُشْكِرُونُهَا( ) الآية .

= لفظه لما يصرفونه ﴿ البُّنَاءُ الفِّينَةُ ﴾ أى الإضلال لاتباعهم ليوهموهم أنهم يحتجون على بدعتهم بالقرآن وهو حبجة عليهم لا لهم فن ردَّ مَا اشتبه عليه إلى الواضح منه وحكم محكمه على متشابهه فقد أمتدى ومن عكس انعكس قال شيخ الإسلام : واقه جمل المحكم مقابل المتشابه تارة ومقابل المفسوخ تارة والمنسوخ يدخل فيه كل ظاهر ترك ظاهره لمعارض راجحه كشخسيص العام وتقييد المطلق فان هذا ستشابه لأنه يحتمل معنيين ويدخل فيه الجعل فإنه متشابه وإحكامه رفع ما يتوهم فيه من آلمعني الذي ليس بمراد . وقد روى أن من نصارى نجران الذين وفدوا على النبي علي من تأول أنا ونحن على أن الآلهة ثلاثة لأن هذا ضمير جمع ومعلوم أن أنا ونحن من المتشابه فإنه يراد بها الواحد الذى معه غيره من جنسه ويرادبها الواحد الذي معه أعوانه وإن لم يكونوا من جنسه ويراد بها الواحد المظم نفسه الذي يقوم مقام من معه غيره لتنوع أسمائه التي كل اسم منها يقوم مقام مسمى فصار متشابها لان اللفظ واحد والمعنى متنوع والاسماء المشتركة في اللفظ هي من المتشابه فالذين في قلوبهم زيغ يدعون الجمكم الذي لا اشتباه فيه مثل: وإلهمكم إله واحد . إنني أنا الله لا إله إلا أنا. الله لا إله إلا أنا فاعبدني . ما اتخذ الله من ولدوما كان معه من إله . ولم يتخذ ولدا ولم يكن لهشريك فى الملك . لم يلدولم يولد ولم يكن له كفوا أحد . ويتبعرن المتشابه انتهى باختصار وفيه ترك التحديث بما لايفهم السامع وذكر العلة أنه يفضى إلى تسكذيب الله ورسوله ولو لم يتعمد المنكر ، وكلام ابن عباس لمن استنكر شيئًا من ذلك وأنه هلمكة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله ( باب قول الله تعالى : يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها وأكثرهم الكافرون ) ترجم المصنف رحمه الله تعالى بهذه الآية من سورة النحل المسهاة سورة النعم ليبين أن إنكار النعمة بعد معرفتها كفر كنسبة النعمة إلى غير المنعم بها وهو من الشرك الحنى المنافى لـكال التوحيد . وقد اختلف المفسرون فى المراد بالنعمة فذكر عن سفيان عن السدى يعرفون نعمة الله ثم ينسكرونها ، قال محد =

قال مجاهد ما معناه : هو قولُ الرجل : هـذا مالى ، ورثته عن آبائى . وقال عَوْنُ بن عبـد الله () يقولون لو لا فلان لم يكرب كذا .

= يالي ذكره ابن جرير ولا شك أن بعثة محمد يالي أعظم نعمة ألعم أله بها على أهل الأرض ، قال شيخ الإسلام : فبمحد تبين الكفر من الإيمان ، والربح من الحسران ، والهدى من الصلال ، والنجاة من الوبال ، والذي من الرشاد ، والزيغ من السداد ، وأهل الجنة من أهل النار ، والمتقون من الفجار ، وسبيل من ألعم الله عليم من الذبيين والصديقين والشهداء والصالحين من سبيل المغضوب عليم والصالين . فالنفوس أحوج إلى معرفة ما جاء به وانباعه منها إلى الطعام والشراب فان هذا إن فات حصل الموت في الدنيا وذاك إذا فات حصل العذاب طريق الذبحاة من العذاب الأليم والسعادة في معرفة ما جاء به وطاعته إذ هذا طريق الذبحاة من العذاب الآليم والسعادة في دار النعيم انتهى (وقال بجاهد في قريش ثم ينكرونه بأن يقولوا هذا كان لآبائنا وورثناه عنهم) رواه ابن جرير وابن أبي حايم واختار هذا القول ابن جرير ، واختار غيره أن الآية تعم ما ذكر وابن أبي حايم واختار هذا القول ابن جرير ، واختار غيره أن الآية تعم ما ذكر

(۱) قوله ( وقال عون بن عبد الله ) بن عتبة بن مسعود أبو عبد الله السكوفي المنة عابد مات في سنة عشرين ومائة في الآية ( يقولون لولا فلان لم يكن كذا ) رواه ابن جرير وابن المنذر وابن أبي عاتم ، وقال ابن القيم ما معناه هذا يتضمن قطع إصافة النعمة عن من لولاه لم قسكن وإضافتها إلى من لا يملك لنفسه نغما ولا ضرا ، فعنلا عن غيره ، وغايته أن يكون جزاء من السبب أجرى الله نعمته على يده ، والسبب لا يستقل بالإيجاد ، وجعله سببا هو من نعم الله عليه فهو المنعم بنلك النعمة وهو المنعم بما جعله سببا من أسبابها ، فالسبب والمسبب من إنعامه وهو سبحانه كما قد ينعم بذلك السبب ، فقد ينعم بدونه ولا يكون له أم ، وقد يسلبه سببيته وقد يحمل لها معارضا يقاومها ، وقد يرتب على السبب ضد مقتضاه فهو وحده المنعم على الحقيقة

وقال أبن تُتيبة (1): يقولون هذا بشفاعة آلهتنا. وقال أبو العباس (۲)

- بعد حديث زيد بن محالد الذي فيه ﴿ إِنَّ الله تعالى قال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر ﴾ الحديث ، وقد تقدم \_ : وهــذا كثير في عبادي مؤمن بي وكافر ﴾ الحديث ، وقد تقدم \_ : وهــذا كثير في الحكتاب والسنة ، يَذُم ميحانه من يُضيفُ إنعامَه إلى غيره ، ويشركُ به . قال بعض السَّلَف : هو كقولهم كانت الربح طيبة والمللاح حاذقاً ، ونحو ذلك مما هو جارٍ على السِنة كثير

<sup>(</sup>۱) قوله (وقال - أبو محمد عبد الله بن مسلم ـ بن قتيبة ) الدنيورى الحافظ صاحب التفسير والمعارف وغيرهما واقه الحطيب وغيره ومات سنة سبع وستين وماثتين أو قبلها (يقولون هذا بشفاعة آلهمتنا) قال ابن القيم : هذا يتضمن الشرك مع إضافة النعمة إلى غير وليها ، فالآلهة التي تعبد من دون الله أحقر وأذل من أن تشفع عند الله وهي محضرة في الهوان والعناب مع عابديها ، وأقرب الحلق إلى الله وأحبهم اليه لا يشفع عنده إلا من بعد إذنه لمن ارتضاه ، والشفاعة عنده الجذنه من نعمه فهو المنعم بالشفاعة وهو المنعم بقبولها وهو المنعم بتأهيل المشفوع له ، إذ ليس كل أحد أهلا أن يشفع له ، فن المنعم على الحقيقة سواه ؟

<sup>(</sup>٧) قول ( وقال الإمام أبو العباس) شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية الحرانى رحمه الله تعالى ورضى عنه بعد حديث زيد بن خالد المذى فيه أن الله قال ( أصبح من عبادى مؤمن بى وكافر ) وهذا كشير فى السكتاب والسنة يذم سبحانه من يضيف أنعامه إلى غيره وبشرك به ، قال بعض السلف : هو كقولهم كانت الريح طيبة والملاح حاذقا ونحو ذلك مما هو جار على السنة كشير ) انتهى . وكلام الشيخ هذا يدل على أن حكم هذه الآية عام فى كل من قسب النعم إلى غير الله الذى أنهم بها وأسند أسبابها إلى غيره مما هو مذكور فى كلام المفسرين المذكور بعضه هنا وذلك من أنواع الشرك كما لا يخنى ، قاله فى كلام المفسرين المذكور بعضه هنا وذلك من أنواع الشرك كما لا يخنى ، قاله فى قرة العيون . وفيه معرفة النعمة وإنكارها ومعرفة أن هذا جار على السنة =

### ٤٢ - باب

قول الله تعالى ﴿ فَلا تَجعَلُوا للهِ أَنْدَاداً وأَنتُم تعلمُونُ '' ﴾ قال ابن عباس في الآية '' : الآندادُ هو الشرك ، أَخْنَىٰ من دَبيب

= كشير ، وتسمية هذا الكلام إنكاراً للنعمة، واجتماع المندين في الفلب ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . قلت والمراد بالصدين معرفة النعمة وإنكارها

(١) قَوْلِه (باب قول الله تمالى فلا تجملوا لله أنداداً وأنتم تعلمون ) ينهى تبارك وتمالى عباده أن يجعلوا له أندادا ونظراء يشركونهم ممه في عبادته وهم يملمون أنه لا ندله ويذكرهم بنعمه التي امتن بها عليهم في قوله ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعبدوا ربكم الذي خلقـكم والذين من قبلـكم لعلـكم تتقون ، الذي جعل لـكم الارض فراشًا والسماء بناء وأنول من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقًا لـكمَّ فلا تجعلوا لله أندادا وأنتم تعلمون ﴾ قال البغوى ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ ﴿ خَطَابُ لاهل مكة و ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينَ آمنُوا ﴾ خطاب لاهل المَّدينة وهو هنا عام إلا من حيث أنه لا يدخله الصغار والجانين ، وقال ابن عباس كل ما في القرآن من العبادة فعناه المتوحيد ثم شرع تعالى في بيان وحدانية ألوهيته بأنه المنعم على عباده بإخراجهم من العدم إلى الوجود وإسباغ نعمه عليهم الظاهرة والباطنة فجمل الأرض فراشاً مثبتة بالرواسي الشاعنات ، والسهاء بناء وهو السقف وأنول من السماء ـ والمراد السحاب ـ ماء في وقت احتياجهم اليه فأخرج به أنواع الزروع والثمار رزةا لـكم . ومضمون هــــذا أنه الخالق الرازق مالك الدار وساكتها ورازقهم فهو المستحق أن يعبد وحده ولا يشرك معه غيره من الانداد . قال ابن القيم رحمه الله فتأمل هذه وشدة لزومها لتلك المقدمات قبلها وظفر العقل بها بأول وهلة وخلوصها من كل شبهة وريب وقادح إذا كان الله وحده هو الذى فعل هذه الأفعال فكيف تجعلون لله أنذادا وقد علمتم أنه لا ند له يشاركم نى فعله

(٢) قوله (وعن ابن عباس رضى الله عنهما فى الآية) الاندار هو الشرك الحفى من دبيب النمل على صفاة سوداء فى ظلة الليل وهو أن تقول: والله على

النمل على صفاة سوداء فى ظلمة الليل. وهو أن تقول: والله وحياتِك يافلان وحياتى و وتقول لو لا كُلَيبَةُ هذا لاتانا اللصوص ، ولو لا البطّ فى الدار لاتى اللصوص . وقول الرجل لصاحبه : ما شاء الله وشئت ، وقول الرجل : لو لا الله وفلان . لا تجعل فيها فلاناً ، هذا كله به شرك و واه ابن أبى حاتم

وعن عمر بن الخطاب رضى الله عنه ('' أن رسول الله وَ قَالَ اللهِ عَلَيْهِ قَالَ « مَن حَافَ ) بغير الله كفَر ، أو أشرك » رواه الترمذى وحسّنه ، وصحّمة الحاكم

\_\_وحياتك يا فلانوحياتى، وتقول لو لا كليبة هذا لاتانا اللصوص ولو لا البط فى الدار لاتانا اللصوص، وقول الرجل لصاحبه ما شاء الله وشئت، وقول الرجل لصاحبه لو لا الله وفلان هذا، كله به شرك رواه ابن أبي حائم) وفيه معرفة تفسير آية البقرة فى الانداد وأن الصحابة يفسرون الآية النازلة فى الشرك الاكبر أنها تعم الاصغر قاله المصنف رحمه الله تعالى. وهذا الذى ذكره ابن عباس كله من الشرك الاصغر، وهو الجارى على ألسنة كثير من الناس بمن لا يعرف التوحيد ولا الشرك، وهو من المنسكر العظيم الذى يجب النهى عنه والتغليظ فيه لسكو نه أكبر من الكبائر وهذا من ابن عباس تفيه بالادنى من الشرك على الاعلى. قاله في فتح الجيد، وهذا هو الشاهد من كلام ابن عباس للترجمة

<sup>(</sup>۱) قوله (وعن عمر بن الخطاب رضى الله عنه ) قال في الشرح صوابه ابن عمر كدا ، أخرجه أحد وأبو داود والترمذى والحاكم وصححه ابن حبان قال ابن العراق وإسناده ثقات (أن رسول الله يمالي قال ، من حلف بغير الله فقد كفر، أو أشرك ) يحتمل أن يكون شكا من الراوى ويحتمل أن تسكون أو بمعنى الواو فيكون قد كفر وأشرك ويكون من الدكفر الذى هو دون الدكفر الآكبر كا هو من الشرك الاصغر ، وهذا هو الشاهد من الحديث للترجمة ، قال ابن عبدالبر:

وقال ابن مسعود: لأنْ أَخْلِفَ باللهِ كَاذَباً أَحَبُّ إِلَىَّ مِنِ أَنْ أَخْلِفَ باللهِ كَاذَباً أَحَبُّ إِلَىَّ مِنِ أَنْ أَخْلِفَ باللهِ كَاذَباً أَحْبُ إِلَىَّ مِنِ أَنْ أَخْلِفَ باللهِ كَاذَباً أَحْبُ إِلَىٰ

وعن حُذَيفة رضى الله عنه عن النبي عليه قال: « لا تقولوا: ما شاء الله وشاء فلان (۲) ». ما شاء الله شم شاء فلان (۲) ». رواه أبو داود بسند صحيح

— لا يجوز الحلف بنير الله بالإجاع ذكره فى إبطال التنديد . وأما قوله : أفلح وأبيه إن صدق و تحوه ، فقال فى الشرح الحق أن هذا كان قبل النهى عنه ثم قسح ، قال السهيلى : وعليه أكثر الشراح

- (۱) قوله (وقال ابن مسعود: لأن أحلف بالله كاذباً أحب إلى من أن أحلف بغيره صادقا) وهذا لأن الحلف بالله كاذباً من الكبائر والحلف بغير الله شرك أصغر وهو أكبر من الكبائر وكلام ابن مسعود هذا رواه الطبرانى وذكره ابن جرير غير مسند. وقال شيخ الإسلام: وإنما رجح ابن مسعود الحلف بالله كاذبا على الحلف بغيره صادقا لأن الحلف بالله توحيد، والحلف بغيره شرك، وإن قدر الصدق في الحلف بغير الله فحسنة التوحيد أعظم من حسنة الصدق وسيئة الكذب أسهل من سيئة الشرك، وفيه أن الحلف بغير الله شرك وأنه إذا وسيئة الكذب أسهل من سيئة الشرك، وفيه أن الحلف بغير الله شرك وأنه إذا منالى
- (٢) قوله (وعن حذيفة رضى الله عنه عن النبي الله قال و لاتقولوا ما شاء الله وشاء فلان ولسكن قولوا ما شاء الله ثم شاء فلان ،) رواه أبو داود بسند صحيح ) وهذا لان العطف بالواو يقتضى المساواة لانها في وضعها لمطلق الجمع بخلاف الفاء وثم وتسوية المخلوق بالخالق بكل نوع من أنوع العبادة شرك وهو من الشرك الاصغر

وجاء عن إبراهيم النَّخَعِىّ أنه يكره ، أعوذُ بالله وبك ويجوز أن يقول : باللهِ ثم بك . قال : ويقول : لو لا اللهُ ثم فلان ، ولا تقولوا : لو لا اللهُ وفلان (١)

## ٤٣ - باب

ما جاء فيمن لم يَقْنَع بالحلف بالله (٢)

عن ابن عمر أن رسول الله وَيُنْكِينُ قال: لا تَعْلِفُوا بآبائكم (٣)، من

<sup>(</sup>۱) قوله ( وجاء عن إبراهيم النخمى أنه يكره أعوذ بالله وبك و يجوز أن يقول أعوذ بالله هم بك ، قال : ويقول لولا الله شم فلان ، ولا تقولوا لولا الله وفلان ) وكلام إبراهيم هذا الذي ذكره المصنف رواه عبد الرزاق وابن أبي الدنيا في كمتاب الصمت عن مغيرة قال كان إبراهيم يكره أن يقول الرجل الخ لان الواو لمطلق الجمع مخلاف شم فانها تقتضي الترتيب ، وفيه معرفة الفرق بين الواو وثم في اللفظ قاله المصنف رحمه الله . تنبيه : السكراهة في عرف السلف إنما يراد بها كراهة النحريم لاكراهة التنزيه المصطلح عليها عند متأخرى الفقهاء ومطابقة الحديثين والآثرين المترجمة ظاهرة على ما فسر به ابن عباس رضي الله عنهها الآية ، قاله في الشرح

<sup>(</sup>٣) قوله ( باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله ) أى من الوعيد لان ذلك يدل على قلة تعظيمه لجناب الربوبية إذ القلب الممتلى. بمعرفة عظمة الله وجلاله وعزته وكبريائه لا يفعل ذلك، قاله فى الشرح

<sup>(</sup>٣) قوله (عن ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله بَيْلِيَّةِ قال و لاتحلفوا بآبائه كم من حلف بالله فاليصدق ومن حلف له بالله فليرض ومن لم يرض فليس من الله ، رواه ابن ماجه بسند حسن )

قوله (لا تحلفوا بآبائيكم ) تقدم النهى عن الحلف بغير الله عموما

حَلَفَ بالله فَلْيَصْدُق ، ومَن خُلِفَ له بالله فَلْيَرْض ، ومَن لم يَرْضَ فليسَ من الله » رواد ابن ماجه بسند حسن

# ٤٤ - پاپ قول ما شاء الله وشتت (۱)

وقوله ( من حلف بالله فاليصدق ) هذا بما أوجبه الله على عباده وحضهم عليه في كمتابه، قال الله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُو انْقُوا اللهُ وَكُونُوا مَعَالْصَادَقَينَ ﴾ قوله ( ومن حلف له بالله فاليرض ومن لم يرض فليس من الله ) قال ابن كثير أى فقد برأ من الله . وهذا عام في الدعاوي وغيرها وحدثت عن المصنف أنه حل حديث الباب على اليمين في الدعاوى كمن يتحاكم عند الحاكم فيحكم على خصمه باليمين فيحلف فيجب عليه أن يرضى ، قاله فى الشرح . قلت تعبير الشارح بالحكم على خصمه باليمين سبقة قلم منه رحمه الله لأنه إذا لم يكن للمدعى بنية عرض عليه هل يطلب إحلاف خصمه فإن طلب ذلك أحلفه لايحكم عليه باليمين فإن نكل عن اليمين حكم عليه بالنكول وإن حلف فعليه أن يرضى باليمين ولا تبكون يمين خصمه مبطلة لدعواء بل إذا وجد بنية فله إقامة الدعوى وإقامة البنية . قال في فتح الجيد : أما إذا لم يكن له بحكم الشريعة على خصمه إلا اليمين فأحلف فلا ريب أنه يجب عليه الرضا ، وأما إذا كان فيما يجرى بين الناس مما قد يقع في الاعتذارات من بمضهم لبعض و نحو ذلك فهذًا من حق المسلم أن يقبل منه إذا حلف معتذراً أو متبرأ من تهمة ، ومن حقه عليه أن يحسن الظن به إذا لم يتبين خلافه ، كما فى الآثر عن عمر رضى الله عنه : ولا تظن بكلمة خرجت من مسلم شراً وأنت تجد لها في الحير عملا انتهى . وفيه النهى عن الحلف بالآباءوالاس للحلوف له بالله أن يرضى ووعيد من لم يرض ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(١) قوله (باب قول: ما شاء الله وشئت ) أى ما حكم التلفظ بذلك وحكمه أنه تشريك في اللفظ ، لانه عطف مشيئة المخلوق على مشيئة الحالق جل وعلا بحرف العطف المقتضى للتشريك بين المعطوف والمعطوف عليه ، وهو من أنواع الشرك الاصغر

عن تُعَيِّلُةُ (1) أن يهوديًا آنى النبي عَيِّلِيْ فقال ؛ إنكم تُشِركون ، تقولون : والسكعبة . فأمرهم النبي عَلِيْنَ إذا أدادوا أن يحلِفوا أن يقولوا : وربّ السكعبة ، وأن يقولوا ما شاء الله ثم شنت . دواه النسائى وصححه

(١) قوله (عن قتيلة ) بضم القاف وفتح الناء بعدها مثناة تحتية مصغر ، بنت صيفي الجهنية أو الالصارية صحابية مهاجرة لها حديث في سنن النسائي واليوم والليل ، وهو هذا الذي ذكره المصنف وأشار ابن سعد إلى أنه ليس لها غير هذا الحديث (أن يهودياً أنى إلى النبي علي فقال إنسكم تشركون، تقولون ما شاء الله وشئت وتقولون والـكعبة ، فأمرهم الني ﷺ إذا أرادوا أن يحلفوا أن يقولوا : ورب السكمية وأن بقولوا ما شاء الله ثم شئت . رواه النسائي وصححه ) وهذا لمص فى أن هذا اللفظ من الشرك لأن النبي بمالية أقر اليهودى على تسمية هذا اللفظ شركا ونهى النبي بالله عن ذلك وأرشد إلى اللفظ الذى لاعذور فيه ، وهو قول ما شاء الله ثم شئت و إن كان الأولى قول ما شاء الله وحده ، والعبد وإن كانت له مشيئة فشيئته تابعة لمشيئة الله كا قال تعالى ﴿ وَمَا تَشَاوُونَ إلا أن يشاء اقه رب العالمين ﴾ وقوله ﴿ لمن شاء منكم أن يستقيم ﴾ الآية وغيرها . وفى الحديث والآيات الرد على اَلقدرية والمعتَّولة نفاة القَدْرَ الذينُ يثبتون للمبد مشيئة تخالف ما أراده الله تعالى من العبد وشاءه، وأما أهل السنة والجماعة فتمسكوا بالكتاب والسنة في هذا الباب وغيره واعتقدوا أن مشيئة العبد تابعة لمشيئة الله في كل شيء بما شرعه الله وما يخالفه من أفعال العباد وأقوالهم فالسكل بمشيئة الله وإرادته فما وافق ما شرعه رضيه وأحبه وما خالفه كرهه من العبد كما قال تعالى ﴿ إِن تَـكَفُرُوا فَإِنْ اللَّهُ غَنَّى عَنْكُمُ وَلَا يُرْضَى لَعْبَادُه الكفر ﴾ الآية . وفيه أن الحلفَ بالكعبة شرك لأن الني ﴿ إِنَّ البِّهِ وَى عَلَى قوله إنكم تشركون، وفيه فهم الإنسان إذا كان له موى، قاله المصنف رحمه اقه . وفيه معرفة اليهود بالشرك الاصغر ، قال في الشرح وكثير بمن يدعى الإسلام لا يعرف الشرك الأكبر بل يعرف خالص العبادات من الدعاء والذبح والنذر 🕳

# وله أيضاً عن ابن عباس أنَّ رجلا قال الذبيُّ عَيَّكِيْنَ ؛ ما شاه اللهُ وشَلَت ؛ فقال و أجعلتني لله ندًّا ! ما شاه الله وحْدَه ('')

لغير الله ويظن أن ذلك من الدين. وفيه قبول الحق بمن جاء به و إن كان عدوا
 غالفاً في الدين ، وأن الحلف بالسكمية من الشرك الاصغر

(١) قوله (عن ابن عباس رضى الله عنهما أن رجلا قال للنبي بين ما شاء الله وشُدَّت فقال : , أجملتنى لله نداً ؟ بل ما شاء الله وحده ، ) هذا الحديث رواه النسائى فى اليوم والليلة ، ورواه ابن ماجة فى الكفارات من المسنن عن هشام بن عمار عن عيسى نموه

قوله (أجعلتنى قه نداً) هذه رواية ابن مردويه ورواية النساقى وابن ماجة وأجعلتنى قه عدلا ، والمعنى واحد قاله فى الشرح . قال ابن القيم رحمه الله تعالى : ومن الشرك فى الآلفاظ قول القائل للمخلوق ما شاء الله وشئت كا ثبت عن النبي مِلِينَ أن رجلا قال له : ما شاء الله وشئت ، فقال وأجعلتنى قه نداً ، هذا مع أن الله قد أثبت للعبد مشيئة كقوله ( لمن شاء منكم أن يستقيم ) فكيف بمن يقول : أنا متوكل على الله وعليك ، وأنا فى حسب الله وحسبك ، ومالى إلا يقول : أنا متوكل على الله ومنك ، وهذا من بركات الله وبركانك ، والله لى فى الله وأنت ، وهذا من الله ومنك ، وهذا من بركات الله وبركانك ، والله لى فى الساء وأنت لى فى الأرض . فوازن بين هذه الآلفاظ وبين قول القائل : ما شاء الله وشئت ثم انظر أيهما أفحش

وقوله ( أجعلتنى قه نداً ) فسكيف بمن قال

يا أكرم الخلق مالى من ألوذ به سواك عند حلول الحادث العمم فإن من جودك الدنيا وضرتها ومن علومك علم اللوح والقلم إن لم تكن في معادى آخذا بيدى فضلا وإلا فيا زلة القدم

#### وقوله :

دع ما ادعته النصارى فى نبيهموا واحكم بما شئت مدحا فيه واحتسكم لو ناسبت قدره آياته عظام أحيا احمه حين يدعى دارس الرمم

ولابن ماجة ، عن الطّفيل أخى عائشة لأمّها () قال : رأيتُ كأنى أتبتُ على نفر من اليهود ، قلتُ إنكم لأنّمُ القومُ ، لو لا أنكم تقولون : عُزَيْرُ ابنُ الله ، قالوا : وأنّم لأنّمُ القومُ ، لو لا أنكم تقولون : ما شاء اللهُ وشاء محسد . ثمّ مردتُ بنفر من النصارى ، فقلت : إنكم لانتمُ القوم ، لو لا أنكم تقولون : المسيحُ ابنُ الله ، قالوا : وأنتم لانتمُ القومُ ، لو لا أنكم تقولون ما شاء اللهُ وشاء محمد . فلما أصبحتُ أخبرتُ بها مَن أخبرتُ ، ثمّ أنيتُ النبيَّ عَيَيْنِيْنَ فأخبرتُه قال : هل أخبرتَ بها مَن أخبرتُ ، ثمّ أنيتُ النبيَّ عَيَيْنِيْنَ فأخبرتُه قال : هل أخبرتَ بها أحداً ؟ قلتُ : نعم . فحمد الله وأ ثنى عليه ، ثم قال : هل أخبر منكم ، وإنكم قال : أما بعدُ فإنَّ طُفيلا رأًى رؤيا أخبر بها من أخبر منكم ، وإنكم قالم كلمةً كان يمنعنى كذا وكذا أن أنهاكم عنها ، فلا تقولوا : ما شاء الله قالم كلمةً كان يمنعنى كذا وكذا أن أنهاكم عنها ، فلا تقولوا : ما شاء الله

<sup>(</sup>۱) قوله ( عن الطفيل أخى عائشة لامها ) وهو الطفيل بن عبد الله بن = سخبرة صحابى له حديث عند ابن ماجة وهو ما ذكره المصنف فى الباب، قال البغوى لا أعلم له غيره ( قال رأيت ) أى فيا يرى النائم (كأنى أنيت ) أى مررت البغوى لا أعلم له غيره ( قال رأيت ) أى فيا يرى النائم (كأنى أنيت ) أى مررت أنه ) أى لهم القوم أنتم لولا ما أنتم عليه من الشرك والمسبة لله بنسبة الولد إليه ( قالوا وأنتم لا نتم القوم لولا أنه تقولون ما شاء الله وشاء محد ) عارضوه بذكر شىء مما فى المسلمين من الشرك الاصغر ( ثم مررت بنفر من النصارى فقلت إنه لا نتم القوم لولا أنهم تقولون المسيح ابن الله . قالوا إنسكم لا نتم القوم لولا أنهم تقولون المسيح ابن الله . قالوا إنسكم لا نتم القوم لولا أنهم تقولون ما شاء الله وشاء محمد ( قال فلما أصبحت أخبرت بها من أخبرت ثم أنيت بخورت مناه وأنه أما بعد فإن طفيلا رأى رؤيا أخبر بها من أخبر منكم وإنكم رحمه الله ( ثم قال و أما بعد فإن طفيلا رأى رؤيا أخبر بها من أخبر منكم وإنكم تقمى الحياء منكم أن أنهاكم عنها ، ) وفى رواية أحد والطبراتى و كان يمنعنى كذا وكذا أن أنهاكم عنها ، ) وفى رواية أحد والطبراتى و كان يمنعنى خان أنهاكم عنها ، ) وفى رواية أحد والطبراتى و كان يمنعنى الحياء منكم أن أنهاكم عنها ، . وهذا الحياء منهم ليس على سبيل الحياء من عنه الحياء منكم أن أنهاكم عنها ، . وهذا الحياء منهم ليس على سبيل الحياء من

## وشاه محمد ، وأُكن قولوا : ماشاه الله وخُدُه

## ٥٥ - باسب

## مَن سبَّ الدَّهْرِ فقد آذي الله (١)

= الإنكارعليم بلكان برائي يكرهها ويستحىأن يذكرها لأنه لم يؤمر بإنكارها، فلما جاء الامر الإلهى بالرؤيا الصالحة أنكرها ولم يستح فى ذلك . وفيه دليل على أنها من الشرك الاصغر إذ لو كانت من الاكبر لانكرها من أول مرة قالوها، قاله فى الشرح . وهذه رؤيا حق أفرها النبي برائي وعمل بمقتضاها (فنهاهم أن يقولوا ما شاء الله وحده ) قال فى فتح المجيد وإن كانت رؤيا منام فهى وحى يثبت بها ما يثبت بالوحى أمراً ونهيا ، والله أعلم . وفيه معنى قوله برائي والرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزءا من النبوة ، لانه برائي قبل النبوة وهو يتحنث فى غار حراء كان يرى الرؤيا التى كانت تجىء مثل فلق الصبح مدة ستة أشهر وهى بالنسبة إلى مدة النبوة الله الله والمعرين سنة جزء من ستة وأربعين جزءا منها ، وذكر الحليمى أن الرعى الرؤيا المالحة من أقسام الوحى وأنها الوحى وبحو عها يدخل فيا ذكر انتهى . وفيه أن الرؤيا الصالحة من أقسام الوحى وأنها قد تكون سبباً لشرع بعض الاحكام ، وأن قول ما شاء الله وشلت ليس من قد تكون سبباً لشرع بعض الاحكام ، وأن قول ما شاء الله وشلت ليس من الشرك الاكبر لقوله : يمنعني كذا وكذا ، قاله المصنف رحه الله تعالى .

(۱) في له ( باب من سب الدهر فقد آذى الله ) تبارك وتعالى مناسبة هذا الباب لكتاب التوحيد ظاهرة لآن سب الدهر يتضمن الشرك ولفظ الآذى فى اللغة هو لما خف أمره وضعف أثره من الشرك والمسكروه ذكره الخطابى . قال شيخ الإسلام وهو كما قال وهذا بخلاف الضرر ، فقد أخبر سبحانه أن العباد لا يضرونه كما قال تعالى (ولا يحزنك الذين يسارعون فى المكفر إنهم لن يضروا الله شيئا كي فبين أن الحلق لا يضرونه لمكن يؤذونه إذا سبوا مقلب الامور ، قاله في الشرح

وقول الله تعالى ﴿ وقالوا ما هِيَ إِلَّا حَياتُنَا الدُّنِيا نموتُ وضي وما يُمْ إِلَّا حَياتُنَا الدُّنِيا نموتُ وضي وما يُمْ إِلَّا الدِّهْرِ (١) ﴾ الآية . في الصحيح (٢) عن أبي هررة عن النبي

(۱) قوله (وقول الله تعالى و وقالوا ما هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحي وما يهلكنا إلا الدهر) قال ابن كثير: يخبر تعالى عن قول الدهرية من الكفار ومن وافقهم من مشركى العرب في إنكار المعاد وقالوا ما هي إلا حياتنا الدئيا قال ابن جرير: أي ما حياة إلا حياتنا التي نحن فيها لا حياة سواها تمكذيبا منهم قلبحت بعد الموت نموت ونحي قال ابن كثير: أي يموت قوم ويعيش آخرون وما هم معاد ولا قيامة ، وهذا يقوله مشركوا العرب المنكرون للمعاد، وتقوله الفلاسفة الإلهيون منهم وهم ينكرون البداءة والرجعة ، وتقوله الفلاسفة الدهرية المنكرون السانع المعتقدون أن في كل ستة والاثين الف سنة يعود كل شيء إلى ما كان عليه ، وزعموا أن هذا قد تكرر مرات لا تتناهي ف كابروا المعقول وكذبوا المنقول ، ولهذا قالوا ( وما يهلكنا إلا الدهر ) قال ابن جرير أي ما يملكنا إلا مر الليالي والآيام وطول العمر إنكارا منهم أن يكون لهم رب يفنيهم ويهلكهم . قال الله تعالى ( ومالهم بذلك من علم إن هم إلا يظنون ) أي يقوهمون ويتخيلون . قان قلت : أين مطابقة الآية الترجة إذا كانت خبراً عن يتوهمون ويتخيلون . قان قلت : أين مطابقة الآية الترجة إذا كانت خبراً عن الدهرية المشركين ؟ قلت المطابقة ظاهرة لآن من سب الدهر فقد شاركهم في الدعرية وإن لم يشاركهم في الاعتقاد ، قاله في الشرح

(٢) قول (في الصحيح) أي صحيح البخارى عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي بياني قال وقال الله تعالى: يؤذيني ابن آدم يسب الدهر وأنا الدهر أقلب الليل والنهاو ،) وأخرجه أحد بهذا اللفظ وأخرجه مسلم بلفظ آخر قال في شرح السنة ومعناه أن العرب كان من شأنها ذم الدهر أي سبه عند النوازل لانهم كانوا ينسبون اليه ما يصيبهم من المصائب والمسكاره فيقولون أصابتهم قوارع الدهر وأبادهم الدهر فاذا أضافوا إلى الدهر ما فالهم من الشدائد سبوا فاعلى في الحقيقة للامور التي يصفونها فنهوا عن سب الدهر . انتهى ملخصا

عَنِينَ قال « قال اللهُ تعالى يُؤذِينى ابنُ آدَم ، يَسُبُ الدهرَ ، وأنا الدَّهرُ ، وأنا الدَّهرُ ، أُقَلَّبُ الليلَ والنهار »

وفي رواية « لا تَسْبُوا الدَّهْرَ ، فإنَّ الله هو الدَّهْر (١)

وقوله ( أقلب الليل والنهار ) تقليبه تصرفه تمالى فيه بما يحبه الناس ويكرهونه. وفي هذا الحديث زيادة لم يذكرها المصنف وهي قوله: بيدي الأمر (١) قوله ( وفي رواية : لا تسبوا الدمر فإن الله مو الدمر ) حمذه الرواية ذكرهًا مسلم وغيره . قال الشافعي وأبو عبيد وغيرهما من الآئمة في تفسير قوله . لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر ، كانت العرب في جاهليتها إذا أصابهم شدة أو بلاء أو نسكية قالوا ياخيبة الدمر فيسندون تلك الافعال إلى الدمر ويسبونه ، وإنما فاعلما هو الله تعالى فسكأ ثما سبوا الله سبخًانه لآنه فاعل ذلك في الحقيقة ، فلهذا نهى عن سب الدهر بهدا الاعتبار لا أن الله هو الدهر الذي يعنونه ويسنَّدون إليه تلك الآفعال وهذا أحسن ما قيل في تفسيره وهو المراد والله أعلم وقد تبين بهذا خطأ ابن حزم في عده الدهر من أسماء الله الحسني ، ولو كان كذلك الحكان الذين قالوا وما يهلسكنًا إلا الدهر صادقين ، قاله في الشرح . قال ابن القيم رحمه الله تعالى : وفي مسبة الدهر ثلاث مفاسد عظيمة أحدها مسية من ليس أهلًا السب فإن الدهر خلق مسخر منخلقاته منقاد لانره متذلل لتسخيره فسأبه أولى بالسب والذم منه ، والثانية أن سبه متضمن الشرك فإنه إنمــا سبه لظنه أنه يضر وينفع وأنه مع ذلك ظالم قد ضر من لا يستحق الضرر ورفع من لا يستحق الرفعة ، وحرم من لا يستحق الحرمان وأعطى من لا يستحق العطاء وهو عنسد شاتميه من أظلم الظلمة وأشعار هؤلاء الظلمة الخونة في سبه كثيرة جداً وكثير من الجهال يصرح بلعنه وتقبيحه ، الثالثة أن السب منهم إنما يقع على من فعل هذه الافعال التي لُو ا تبع الحق أهواءهم فيها لفسدت السموات والآرض ، فإذا وافقت أهواءهم حدوا الدهر وأثنوا عليه ، وفي حقيقة الامر فرب الدهر هو المعطى الماقع الحافض الرافع المعز المذل ، والدهر ليس له من الآمر شيء فسبتهم مسبة لله عز وجل ، ولهذا كانت مؤذية لله تعالى ، فساب الدهر دائر بين أمرين لا بد له من أحدهما ، أما مسبة الله أو الشرك به فإنه إن اعتقدأن الدهر فاعل مع أقد

## ۶۶ – باب التسمّی بقاضی القضاۃ و عوہ <sup>(۱)</sup>

# في الصّحيح (٢) عن أبي هريرة عن النبيِّ عَيْلِيَّةً قال ﴿ إِنْ أَخْنَعَ

ے فہو مشرك ، وإن اعتقد أن الله وحده هو الذى يفعل ذلك وهو يسب من فعله فهو سب لله تصالى انتهى . وليس من مسبة الدهر وصف السنين بالشدة الموله تعالى ﴿ ثُم يأتى من بعد ذلك سبع شداد ﴾ الآية . وفيه النهى عن سب الدهر وتسميته إذ الله والتأمل فى قوله فإن الله هو الدهر وإنه قد يكون ساباً وإن لم يقصده بقلبه قاله المصنف رحمه الله تعالى

- (۱) قوله ( باب التسمى بقاضى القضاة و نحوه ) ذكر المصنف رحمه الله هذه المرجمة إشارة إلى النهى عن التسمى بقاضى القضاة قياساً على ما فى حديث الباب لكونه شبهه فى المعنى فينهى عنه قاله فى فتح المجيد

قوله (إن أخنع) اسم ، ذكر المصنف أن معناه أوضع ، وهـذا التفسير . رواه مسلم عن الإمام أحمد عن أبي عمرو الشيباني ، قال عياض معناه أنه أشد =

اسم عند الله رجل تسمّى مَلكِ الأمْلاك ، لا مالك إلا الله » . قال مُفيان : مشــلُ شاهان شاه (۱) وفي رواية « أُغَيَظُ رَجُلٍ على الله يوم القِي \_\_\_\_\_\_امة وأُخْبَتُه (۲) » . قوله

= الاسماء صغاراً وبنحو ذلك فسر أبوعبيد، والحاقعالذليل، وختعالوجل ذله قاله في الشرح، وفي رواية واشتد غضب الله على من زعم أنه ملك الاملاك، وواه الطبراني

وقوله ( تسمى ) بفتح الناء الغوقية والسين المهملة أى سمى نفسه ، وقيل بضم الياء التحتية أى يدغى بذك ويرضى به

وقوله ( لا مالك إلا الله ) أى هو الذى يستحق هـذا الاسم ومن تسمى به فقد كذب وافترى وادعى ما ليس له فلذا صار أذل الناس عند الله يوم القيامة . قال ان القيم رحمه الله تعالى المالك المتصرف بفعله ، والملك المتصرف بفعله وأمره .

(۱) وقوله (قال سفيان ـ هو ابن عيينة ـ مثل شاهانشاه ) . قال ابن القيم : ملك الملوك وسلطان السلاطين ومراد سفيان أن الحديث متناول لمثل هـذا بأى لسان فلا ينحصر في لفظ بعينه بل ما أدى هـذا المعنى فهو داخل في الحسديث ، هذا معنى كلام الحافظ ابن حجر قاله في إبطال التنديد

(٢) قوله (وفى رواية , أغيظ رجل على الله يوم الفيامة وأخبثه ، ) هذه الرواية ذكرها مسلم في صحيحه قاله في الشرح

قوله (أغيظ من الغيظ) وهو مثل النصب فيكون بغيضاً إلى الله مفضوباً عليـه والله أعلم. وهذا من الصفات التي تمركما جاءت ويجب اتباع الـكتاب والسنة في ذلك وإثباته على وجه يليق بجلال الله وعظمته تعالى قاله في فتح الجيد

قوله (وأخبثه) وهو يدل على أن هـذاخبيث عند الله فاجتمعت في حقه هذه الامور لتعاظمه في نفسه وتعظيم الناس له بما ليس له بأهل فصار أخبث الحلق وأبغضهم إلى الله وأحقرهم عنده وهذا المذكور ينافى كال التوحيد الذي دلت عليه كلة الإخلاص فيكون فيه شائبة من الشرك وإن لم يكن أكبر قاله في قرة العيون.

## « أُخْنَعُ ، يعنى : أوضع

## ٤٧ - ياسب

احترام أسماء الله تعالى وتغيير الاسم لاجل ذلك (۱) عن أبي شُريح (۱) أنه كان يُسكني أبا الحسكم ، فقال له النبي عليه

« إنَّ اللهَ هو الخَسَمَ ، وإلي العَسَمَ ، فقال له اللهِ وَالْعِلَمَ ، والمُسَالِقَ اللهِ وَالْعِلَمَ ، وإلي العَسَمَ ، وإلي العَسْمَ ، وإلهُ والعَسْمَ ، وإلي العَسْمَ ، وإل

قوله (أخنع) يعنى أرضع . وفيه النهى عن التسمى بملك الأملاك ، وأن ما فى معناه مثله كما قال سفيان ، والتفطن للتغليظ فى هذا وتحوه مع القطع أن الفلب لم يقصد معناه والتفطن فى أن هذا لاجل الله سبحانه ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

## (١) قوله ( باب احترام أسماء الله تعالى وتغيير الاسم لاجل ذلك )

(۲) قوله (عن أبي شريح ) بعنم المعجمة و فتح الراء وآخره مهملة مصغر قاله في الشرح واسمه هاني بن يزيد الكندى قاله الحافظ ابن حجر ، وقيل الحارث الصبابي قاله المزى ، وقيل خويلد بن عمرو الحزاعي قاله في الحلاصة وجزم به في قرة عيون الموحدين ، وذكر أنه أسلم عام الفتح ، له عشرون حديثاً اتفقا على حديثين وانفرد البخارى بحديث وعنه أبو سعيد المقبرى ونافع بن جبير وطائفة ، قال ابن سعد مات بالمدينة سنة ثمان وستين ، وقيل غير ذلك والصحيح الأول . وقد جاء مصرحاً باسمه في رواية أبي داود من طريق يزيد بن المقدام بن شريح وقد جاء مصرحاً باسمه في رواية أبي داود من طريق يزيد بن المقدام بن شريح عن أبيه عن جده عن أبيه هاني وهو أبو شريح ( أنه لما وفد على رسول الله عن أبيه عن جده عن أبيه هاني وهو أبو شريح ( أنه لما وفد على رسول الله الحريق بنيره سبحانه قاله الحريق بنيره سبحانه قاله و شرح المنة

(٣) قوله ( وإليه الحـكم ) أى الفصل بين العباد فى الدنيا والآخرة ، فالحكم في الدنيا بين خلقه بوحيه الذي أنزله على أنبيائه ورسله وما من قضية إلا ولله على

فقال: إن قَوْمِي إذا اختلفوا في شيء أتونى فحكتُ بينهم، فرضى كلا الفريقين (). فقال « ما أحسنَ هذا، فالك من الولَه؟ (٧) قلت:

= فيها حكم ، قال تعالى ﴿ وما اختلفتم فيه منشىء فحكه إلى الله ﴾ وقال ﴿ فإن تنازعتم فى شىء فردو، إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله والميوم الآخر ﴾ فالحسكم إلى الله هو الحسكم إلى كتابه والحسكم إلى رسوله هو الحسكم إليه فى حياته وإلى سنته بعد وفاته

قوله (فلم تكنى أبا الحسكم؟) والسكنية ما صحدر بأب أد أم واللقب ما أشعر بمدح أو ذم ، قال بعضهم : السكنية قد تسكون بالاوصاف كأبى الفضائل وأبى المعالى وأبى الحير وأبى الحسكم وقد تسكون بالنسبة إلى الاولاد كأبى سلمة ، وأبى شريح ، وإلى ما يلابسه كأبى هريرة ، وقد تسكون للعلمية الصرفة كأبى بكر ذكره في الشرح

(۱) قوله (قال: إن قوى إذا اختلفوا في شيء أتونى فحكت بينهم فرضى كلا الفريقين). فقال الذي يَهِلِيّنِ ما أحسن هذا ، والمعنى والله أعلم أن أبا شريح كان مرضياً عندهم يتحرى ما يصلحهم إذا اختلفوا فيرضون حكه ، وهذا هو الصلح لان مداره على الرضوا لا على الإلزام فكنوه أبا الحسكم . فأما ما يحكم به الجهلاء من سو الف آبائهم وأهوائهم فليس في هذا الباب لما فيه من النهى الشديد والخروج عن حكم الله ورسوله إلى ما يخالفه كما قال تعالى ( ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولمئك هم السكافرون ) وهذا كثير فن الناس من يحكم بين الخصمين برأيه وهو اه ومنهم من يتبع في ذلك سلفه ويحكم بما كانوا يحكمون به وهذا كفر إذا استقر وغلب على من تصدى لذلك عن يرجع الناس إليه . قاله في قرة العيون .

(۲) قوله ( ، فما لمك من الولد؟ ، قال : شريح ومسلم وعبد الله ، قال : ، فن أكبرهم ، قلت : شريح . قال : ، فأنت أبو شريح ، رواه أبو داود وغيره ) قال أبن مفلح وإسناده جيد ورواه الحاكم وزاد فدعا له ولولده فكناه بالكبير وهو السنة وغير كنيته بأبى الحمكم فإن الله هو الحمكم ، وهذا هو الشاهد من الحديث المترجة . قال فى قرة العيون ومنه تسمية الآثمة بالحكام فينبغى ترك ذلك والنهى عنه . قلت : وفيا قاله نظر لقول الله تمالى ( ولا تأكاوا أموال كم بينكم عنه . قلت : وفيا قاله نظر لقول الله تمالى ( ولا تأكاوا أموال كم بينكم عنه . قلت :

شُرَیح ومسلم وعبد الله . قال ، قال : « فَنَ أَكْبَرُهُم » قلت : شُرَیح قال : « فَنَ أَكْبَرُهُم » قلت : شُرَیح قال و فأنت أبو شُریح » رواه أبو داود وغیره

#### ٤٨ - باب

مَن هَزَّلَ بشيء فيه ذكرُ الله أو القُرآنِ أو الرسول(''

وقولِ الله تعالى ﴿ وَ لَنُنْ سَأَلْتَهُم لَيَقُولُنَ ۚ إِنْهِ اللَّهَ أَنْهُونَ ۗ وَلَنُنْ سَأَلْتَهُم لَيَقُولُنَ ۚ إِنْهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

- (۱) قوله ( باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول ) أى فقد كفر بذلك لاستخفافه بجناب الربوبية وذلك مناف التوحيد ، ولهـ ذا أجمع العلماء على كفر من فعل شيئاً من ذلك ، فن استهزأ بالله أو بكتابه أو برسوله أو بدينه كفر ولو هازلا لم يقصد حقيقة الاستهزاء إجماعاً
- (۲) قوله (وقول الله تعالى ﴿ ولئن سألتهم ليقولن إنما كنا نخوض ونلعب قل أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون ﴾ ) يقول تعالى مخاطباً لرسوله محمد برائين ﴿ ولئن سألتهم ﴾ أى المنافقين الذين تسكلموا بكلمة السكفر استهزاء ﴿ ليقولن إنما كنا نخوض ونلعب ﴾ أى يعتذرون بأنهم لم يقصدوا الاستهزاء والتكذيب إنما قصدنا الحوض في الحديث واللعب

وقوله (قل أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون) لم يعبأ باعتذارهم إما لانهم كافوا كاذبين فيه ، وإما لان الاستهزاء على وجه الحوض واللعب لا يكون صاحبه معذوراً فلذا كان الجواب مع ما قبسله ﴿ لا تعتذروا قد كفرتم بمد إيمانكم﴾ انتهى ملخصاً من الشرح

<sup>=</sup> بالباطل و تداوا بها إلى الحسكام ﴾ فسهام حكاماً فدل على جواز ذلك . وفيه احترام أسماء الله تعالى وصفاته ولو لم يقصد معناه و تغيير الاسم لاجل ذلك واختيار أكبر الابناء الكنية قاله المصنف رحمه الله تعالى . فإن لم يكن له ابن فبأكبر بناته وكذلك المرأة قاله في شرح السنة

عن ابن عمر َ ومحمد بن كعب وزيد بن أسلم َ وقتادة َ الله حديثُ بعضهم في بعض \_ أنه قال رجُل ُ في غزوة ِ تَبُوك : ما رأينا

(١) قوله (عن ابن عمر ومحمد بن كعب القرظى وزيد بن أسلم وقتادة دخل حديث بعضهم في بعض أنه قال رجل في غزوة تبوك ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء أرغب بطوناً ولا أكذب ألسناً ولا أجبن عند اللقاء ، يعنى رسول الله عِلْقِ وأصحابه القراء ، فقال عوف بن مالك : كذبت ولـكنك منافق ، لاخبرن رسول الله ﷺ ، فذهب عوف إلى رسول الله ﷺ ليخبره فوجد القرآن قد سبقه فجاء ذلك الرجل إلى رسول الله علي وقد ارتحل وركب ناقته ، فقال يارسول الله إنما كنا نخوض ونلعب ونتحدث حديث الركب نقطع به عنا الطريق . قال ابن عمر كانى ألظر إليـه متماقاً بنسعة ناقة رسول الله ﷺ وإن الحجارة لتنكب رجليه وهو يقول: إنما كنا نخوض ونلعب ، فيقول رسول الله علي وأيالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون ، ما يلتفت إليه وما يزيدِه عليه ) هــذا الاثر ذكره المصنف بحموعاً من رواية ابن عمر ومحمد بن كعب وزيد بن أسلم وقتادة وقد ذكره قبله شيخ الإسلام . فأما أثر ابن عمر فرواه ابن جرير وابن أبي حاتم وغيرهما بنحو مما ذكره ، وأما أثمر محمد بن كعب وزيد بن أسلم وقتادة فهى معروفة كن بغير هذا اللفظ ، وابن عمر هو عبد الله بن عمر بن الخطاب رضي الله عنهما ، ومحمد بن كعب هو محمد بن كعب بن سليم أبو حزة القرظى المدنى . قال البخارى إن أباه كان ممن لم يثبت من بني قريظة وهو ثقة عالم مات سنة عشرين ومائة ، وزيد بن أسلم هو مولى عمر بن الخطاب والدعبــد الله وإخوته يكني أبا عبـد الله ثمقة مشهور مات سـنة ست وثلاثين ومائة . وقتادة هو ابن دعامة السدوسي .

قوله (دخل حديث بعضهم فى بعض) أى أن الحديث بجموع من رواياتهم قوله (أنه قال رجل) لم أقف على تسمية القائل أبهم اسمه فى جميع الروايات التى وقفت عليها إلا أن فى بعض الروايات أنه عبـدالله بن أبى " ، لكن رده ابن القيم بأن ابن أبى تخلف عن غزوة تبوك مثل أُورَّاثنا هؤلاء ، أَرْغَبَ بُطُوناً ، ولا أَكذبَ أَلْسُناً ، ولا أَجْبِنَ عند اللقاء \_ يعنى رسول الله وَ الشَّخِينِ وأَصِحابَهُ القُرَّاء \_ فقال له عَوْف ابن مالك ، كَذَبْتَ ولَكنَّكُ مُنافق ، لَأُخْبِرَنَّ رسول الله وَ اللهِ عَلَيْنِيْ . فذهب عوف لل رسول الله وَ الله عَلَيْنِيْ لِيُخْبِرَه ، فوجد القرآن قد سَبقه فذهب عوف لل رسول الله وَ الله الله عَلَيْنِيْ لِيُخْبِرَه ، فوجد القرآن قد سَبقه

قوله ( ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء ) القراء جمع قارى وهم عند السلف الذين يقرؤون القرآن ويعرفون معانيه فأما قراءته من غير فهم لمعناه فلا يوجد فى ذلك المصر وإنما حدث بعد ذلك قاله فى الشرح

قوله (أرغب بطوماً) أى أوسع بطوماً يصفونهم بسعة البطون وكثرة الآكل (ولا أكذب ألسنا ولا أجبن عند اللقاء) يعنى رسول الله بالله وأصحابه القراء، وقد كدف فإن الصحابة هم أحسن الناس اقتصاداً فى الآكل وغيره، بل المنافقون والكفار أوسع بطونا وأكثر أكلاكا محت بذلك الاحاديث وإن المؤمن يأكل فى معاء واحد والكافرياً كل فى سبعة أمعام، وكذلك المنافقون وهم أشد الناس جبنا وأكذب خلق الله كا وصفهم بذلك فى كتابه، وهذا القول الصريح فى الاستهزاء. وأما الفعل الصريح فشل مد الشفة وإخراج اللسان ورمن المين. قاله فى إبطال التنديد، ولهذا قال له عوف كذبت ولكنك منافق، فيه المبادرة فى الإنكار والشدة على المنافقين وجواز وصف الرجل بالنفاق إذا قال المبادرة فى الإنكار والشدة على المنافقين وجواز وصف الرجل بالنفاق إذا قال

قوله ( لاخبرن رسول الله الله الله المسئلة العظيمة أن من هزل بهذا فهو كافر وأن هذا هو تفسير الآية فيمن فعل ذلك كائنا من كان ، والفرق بين النميمة وبين النصيحة لله ولرسوله . قال المصنف رحمه الله فيذبنى معرفة الفرق بين النمية والنميمة وبين النصيحة لله ورسوله ، فذكر أفعال المنافةين والفساق لولاة الامور ليرجروهم ويقيموا عليهم أحكام الشريعة ليس من الغيبة والنميمة انتهى

قوله ( فوجد القرآن قد سبقه ) أىجاء الوحى من الله بما قالوه ، وفيه دلالة على علم الله وقدرته وإلهية ، وأن محداً عبده ورسوله

**جَاء** ذلكَ الرَّجُلُ إلى رسول الله ﷺ \_ وقد ارْتَحَلَ وركِبَ ناقتَه \_

فقال: يارسول الله ، إِنَّمَا كَنَّا نَفُوضُ ونتَحَدَّثُ حَديثَ الرَكِبِ نقطَعُ به عَناء الطريق. قال ابنُ عمر: كانى أنظُرُ إليه متعلقاً بنسْعَة ناقة رسولِ الله عِيَّظِيْهُ ، وإنَّ الحجارة تسكبُ رِجْلَيه ، وهو يقول: إنّما كنَّا نَخُوضُ ونلعبُ ، فيقول له رسول الله عَيَّظِيْهُ ﴿ أَبِاللهِ

قوله ( فجاء ذلك الرجل ) تقدم أنه ابن أبي ، رواه ابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عمر ، لـكن رده ابن القيم بأن ابن أبي تخلف عن غزوة تبوك ، قال ابنُ إسحق : وقد كان جماعة من المنافَّةُين منهم وديمة بن ثابت أخو بني أمية بن زيد ابن عمرو بن عوف ورجل من أشجع حليف لبني سلمة يقال له مخشي بن حمـير يشيرون إلى رسول الله عليه وهو منطلق إلى تبوك فقال بعضهم لبعض أتحسبون جلاد بنى الأصفر كقتال العرب بمضهم بمضاً ؟ والله لسكأنا بكم غدا مقرنين في الحبال إرجافاً وترهيباً للرَّمنين فقال مخشى بن حمير : والله لوددت أنى أقاضي على أن يضرب كل رجل منا مائة جلدة وأنا ننقلب أن ينزل فينا قرآن لمقالتـكم هذه ، وقال رسول الله عليه في المغنى لعاد بن ياسر أدرك القوم فقد احترقو افسلهم عما قالوا فإن أنكروا فقل بلى ، قلتم كذا وكذا ، فانطلق إليهم عسار فقال لهم ذلك فأتوا رسول الله مِرْاقِعُ يعتذرون إليه فجمـــل وديعة بن ثابت ورسول الله عَرْاقِيْمُ واقف على راحلته وهو آخذ بحقبها يقول : يارسول الله إنما كنا نخوض و نلعب فقال مخشى بن حمير يارسول الله قعد بى اسمى واسم أبى ، فسكان الذى يتمناه أى بقوله إن لعف عن طائفة منسكم لعذب طائفة في هذه الآية مخشى بن حمير فسمى عبد الرحمن وسأل الله أن يقتل شهيداً لا يعلم بمكانه فقتل يوم النمامة فلم يوجد له أثر ، انتهى . وقال عكرمة : كان رجل عن ألشأ الله عنى عنه يقول اللهم إنى أسمع آية أنا أعنى بها تقشعر منها الجلود وتجل منها القلوب اللهم فاجعل وفاتى قتسلا فى سبيلك لا يقول أحد أنا غسلت أنا كفنت أنا دفنت قال فأصيب يوم اليمامة فما أحد من المسلمين إلا قد وجد غيره

وآیاته ِ ورسولهِ کنتم تَسْتهزِ تُون﴾ (۱) ؟ ما یلتفت إلیــــه ، وما یزیده علیه

(۱) وقوله ( لا تعتذروا قد كفرتم بعد إيمانـكم ). أى بهذه المقالة وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة ، وفيه الفرق بين العفو الذى يجبه الله وبين الغلظة على أعداء الله ، وأن من الاعذار ما لا ينبغى أن يقبل. قاله المصنف رحمه الله تعالى

وقوله ( إن نعف عن طائفة مندكم ) أى مخشى بن حمير نعذب طائفة أى لا الفاجرة الحاطئة . انتهى . وفي الآية دليل على أن الرجل إذا فمل الـكفر ولم يعلمُ أنه كفر لا يعذر بذلك بل يكفر وعلى أن الساب كافر بطريق الأولى نبه عليسه شيخ الإسلام قاله في الشرح ، وقال شيخ الإسلام أمره الله أن يقول لهم قد كفرتم بعد إيمانكم وقول من يقول إنهم كفروا بعدد إيمانهم بلسانهم مع كفرهم أولا بقلوبهم لا يصح لأن الإيمان باللسان مع كفر القلب قد قارنه الكفر فلا يقال قد كفرتم بعد إيمانكم فإنهم لم يزالوا كافرين في نفس الامر وإن أريد إنكم أظهرتم السكفر بعد إظهاركم الإيمان فهم لم يظهروا ذلك إلا لخواصهم وهم مع خواصهم ما زالوا هكذا بل لما نافقوا وحذروا أن تنزل عليهم سورة تبين ما في قلوبهم من النفاق وتكلموا بالاستهزاء صاروا كافرين بعد إيمانهم ، ولا يدل اللفظ على أنهم ما زالوا منافقين . وقال أيضاً أخبر أنهم كفروا بعد إيمانهم مع قولهم إنما تركلمنا بالكفر من غير اعتقاد له . بل إنما كنا تخوض ونلعب ، وبين الاستهزاء بآيات الله كفر ولا يكون هذا إلا نمن شرح صدراً بهذا الـكلام ولو كان الإيمان في قلبه لمنعه أن يتنكلم بهذا الـكلام ، والقرآن يبين أن إيمان القلبُ يستلزم العمل الطاهر بحسبه كقوله تعالى ﴿ ويقولون آمنا بالله وبالرسول وأطعنا ثم يتولى فريق منهم بعد ذلك وما أولئكَ بالمؤمنين ، إنما كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا سممنا وأطعنا وأولئك هم المفلحون ﴾ فنني الإيمـان عمن تولى عن طاعة الرسول وأخبر أن المؤمنين إذا دعوا إلى اللهورسوله ليحكم بينهم سمموا وأطاعوا فبين أن هذا من لوازم الإيمان . انتهى . وفيه أن الإنسان قد يكفر بكلمة يتكلم بها أو عمل يسمل به ، وأشدها خطراً إرادات القلوب فهى ـــــ

### ٤٩ - باب

ما جاه فى قولِ الله تعالى ﴿ و لَمْنُ أَذَ قُنَاهُ رَحْمَةً مِنَّا مِن بَعْدِ ضَرَّاه مَدَّمَٰهُ لَيَهُ وَلَنَّ لَهٰذَا لَى ﴾ (١) الآية . قال نجاهد : هذا بعملى ، وأنا محقوقٌ به . وقال ابنُ عبّاس بريد من عندى ، وقوله ﴿ قال إنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْم منى بوجُوه المكاسب . وقال آخرون : على علم منى بوجُوه المكاسب . وقال آخرون : على علم مِن الله أنى له أهل . وهذا معنى قول مجاهد : أوتِيتُه على شَرَف

—البحر الذى لا ساحل له ويفيد الخوف من النفاق الاكبر فإن الله أثبت لهؤلاء إيما نا قبل أن يقولوا ما قالوه . قال ابن أبى مليكة أدركت ثلاثين من أصحاب رسول الله يتلايم يخاف النفاق على نفسه ، نسأل الله السلامة والعفو والعافية في الدنيا والآخرة . قاله في الشرح

- (۱) قوله ( باب ما جاء فی قول الله تعالی ﴿ وَائْنَ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةُ مَنَا مَنَ بَعْدُ ضَرَاءُ مُسْتُهُ لَيْقُولُنَ هَذَا لَى وَمَا أَظَنَ السَّاعَةُ قَائِمَةً وَلَئْنَ رُجِعَتَ إِلَى رَبِي إِنْ لَى عَدَهُ لَلْحَسَى فَلْنَنْبَئْنَ الذين كَفَرُوا بِمَا عَلُوا وَلَنْذَيْقَتْهُمْ مَنَ عَذَابِ غَلِيظٌ ﴾ قال بجاهد : هذا بعملى وانا محقوق به ، وقال ابن عباس يريد من عندى
- (۲) وقوله: (﴿ إِنَمَا أُوتِيتِه على علم عندى ﴾ قال قتادة على علم منى بوجوه المسكاسب، وقال آخرون: على علم من الله أنى له أهل، وهذا معنى قول مجاهد أوتيته على شرف ) وليس فيا ذكروه اختلاف وإنما هي إفراد الممنى، قاله في الشرح. قال ابن كثير رحمه آلله في معنى الآية ﴿ وإذا خولناه نعمة منا قال إنما أوتيته على علم بل هي فتنة ﴾ يخبر تعالى أن الإلسان في حال الضر يضرع إلى الله تعالى وينيب إليه ويدعوه ثم إذا خوله لعمة منه طغي وبني ، وقال: إنما أوتيته على علم أى لما يعلم الله من استحقاق له ولولا أني عند الله حظيظ لما خولني هذا قال الله تعالى ﴿ بل هي فتنة ﴾ أي اختبار ﴿ ولسكن أكثرهم لا يعلمون ﴾ فلمذا يقولون ما يقولون ويدعون ما يدعون . وفيه معرفة تفسير الآية وما معني قوله أوتيته على علم عندى ، قاله المصنف رحمه الله

وعن أبي هريرة أنه سمع رسول الله عَيْنِيْ يقول (١) « إن ثلاثةً من بني إسرائيل : أَبْرَص وَأَقْرَع وَأَهَىٰ . فأراد الله أن يَبْتَلِيهم فَبعث إليهم مَلَكًا ، فأتى الآبرص فقال : أيْ شيء أحَبُ إليك ؟ قال : لون حسن ، وجلد حسن ، ويذهب عنى الذي قد قَدَر ني الناس به . قال : فسَحَه ، فذهَب عنه قَدَرُه وأُعْطِي لو نا حسنا وجلداً حسنا . قال : فأي المال أحَب إليك ؟ قال : الإبل ـ أو البقر شك إسحاق ـ قال : فأي المال أحَب إليك ؟ قال : الإبل ـ أو البقر شك إسحاق ـ فأعطِي ناقة عُشَراء ، وقال : بارك الله لك فيها . قال فأتي الاقرع فقال : أي شهر حسن ، ويذهب عني الذي قَدر ني الناس به . فسحه فذهب عنه . وأعطِي شمراً حسناً ، فقال : أي المال

<sup>(</sup>۱) قوله ( وعن أبي هريرة رضى الله عنه أنه سمع رسول الله بي يقول: وإن ثلاثة من بني إسرائيل أبرص وأقرع وأحمى فأراد الله أن يبتليهم ، ) هذا سياق مسلم ورواية البخارى بدأ لله بالباء الموحدة والدال المهملة وكسر لام الجلالة قال ابن قرقول ضبطناه بالهمز ورواه كثير من الشيوخ بلا همز ( فبعث إليم ملسكا فأتى الابرص فقال: أى شيء أحب إليك ؟ قال: لون حسن وجلد حسن ويذهب عنى الذي قد قذرنى الناس فيه ) بكسر الذال المعجمة أى كرهنى ( فسحه فذهب عنه قذره وأعطى جلداً حسناً ولو نا حسنا ، قال: فأى المال أحب إليك قال: الإبل والبقر شك إسحق ) أى ابن عبد الله بن أبي طلحة راوى الحديث ( فأعطى ناقة عشراء بعين مهملة مضمومة وشين معجمة مفتوحة وبالمد غير منصرف قال في تيسير الوصول هي الحامل وقيل هي التي أتى على حلما عشرة أشهر ( وقال ) أى الملك ( بارك الله الك فيها . قال فأتى الاقرع فقال : أى شيء أحب إليك قال : شعرحسن ويذهب عني الذي قذرنى الناس به ، فسحه فذهب أحب إليك كال البقراً و الإبل عنه قذره وأعطى شعراً حسناً ، فقال : أى المال أحب إليك ؟ قال البقراً و الإبل فأعطى بقرة حاملا ، وقال : بارك الله الك فيها . فأتى الاعمى فقال : أى شيء عنه قذره وأعطى بقرة حاملا ، وقال : بارك الله الك فيها . فاتى الاعمى فقال : أى شيء عنه قذره وأعطى بقرة حاملا ، وقال : بارك الله الك فيها . فاتى الاعمى فقال : أى شيء عنه قدره وأعطى بقرة حاملا ، وقال : بارك الله الك فيها . فاتى الاعمى فقال : أى شيء عنه فات المنات باله المنات المنات

أحب إليك ؟ قال: البقرُ ـ أو الإبل ـ فأعطى بقرة حاملا ، قال: بادك الله لك فيها . فأ قل الاعمى فقال: أَى شيء أحب إليك ؟ قال: أن يُرد الله إلى بصرى فأ بصر به الناس ، فسحه ، فرد الله إليه بصره قال ؛ فأى المال أحب إليك ؟ قال: الغنم · فأعطى شاة والدا ، فأنتج هذان وولد هذا ، فكان لهذا واد من الإبل ، ولهذا واد من البقر ، هذان وولد هذا ، فكان لهذا واد من الإبل ، ولهذا واد من البقر ، وله فان : ثم إنه أتى الابرص في صورته وهيئته فقال : رجل مسكين قد انقطعت بن الجبال في سفرى ، فلا بلاغ فقال : رجل مسكين قد انقطعت بن الجبال في سفرى ، فقال : الحقوق لى اليوم إلا بالله ثم بك . أسألك \_ بالذي أعطاك اللون الحسن والجلد الحسن والمال \_ بعيراً أنبلغ به في سفرى ، فقال : الحقوق كا عثيرة . فقال له : كأني أعرفك ، ألم تكن أبرص يَقذَرُك الناس ،

<sup>=</sup> أحب إليك؟ قال: أن برد الله إلى بصرى فأبصر به الناس فسحه فرد الله إليه بصره ، قال: فأى المال أحب إليك؟ قال: الغنم فأعطى شاة والدا أى ذات ولد قال فى التيسير الشاه الوالدالتي عرف منها كثرة الواد والنتاج ( فأنتج حذان ) بفتح الحمزة والناء المثناة فوق أى صاحب الناقة والبقرة وولد بتشديد اللام ( هذا أى ) صاحب الشاة قال فى تيسير الوصول ومعناه اعتنى بها عند الولادة أى حفظها وقام بمصالحها فكان لهذا واد من الإبل ، ولهذا واد من البقر ، ولهذا واد من البقر ، ولهذا التنم ( ثم إنه ) أى الملك ( أتى الابرص فى صورته وهيئته ) قال ابن القيم فى كتاب الاعلام : وهذا ليس بتعريض وإنما هو تصريح على وجه ضرب المثال وإيهام أفى أنا صاحب هذه القصة كما أوهم الملكان داود أنهما صاحبا القصة ( فقال : رجل مسكين وابن سبيل قد انقطعت بى الحبال ) بالحاء المهملة المقصة ( فقال : رجل مسكين وابن سبيل قد انقطعت بى الحبال ) بالحاء المهملة بعدها باء موحدة أى الاسباب التى يقطعها فى طلب الرزق ولبعض رواة مسلم الحيال بياء تحتية جمع حيلة ( فى سفرى فلا بلاغ لى اليوم إلا بالله ثم بكأسألك ...

— بالذى أعطاك المون الحسن و الجلد الحسن و المال بعيراً أتبلغ به فى سفرى من البلغة وهى المكفاية أى أتوصل به إلى مرادى ، فقال الحقوق كثيرة فقال له كأنى أعرفك الم تكن أبرص يقذرك الناس فقيراً فأعطاك الله عز وجل المال ، فقال : إنما ورثت هذا المال كابراً عن كابر فقال: إن كنت كاذباً فصيرك الله إلى ماكنت ) أى ردك الله إلى ماكنت عليه سابقاً من البرص والفقر (قال: فأتى الاقرع في صورته ، فقال له مثل ما قال لحدا ، ورد عليه ، أى الافرع مثل ما رد عليه هذا أى الابرص ، فقال : إن كنت كاذبا فصيرك الله إلى ماكنت ) أى رد الله عليك ماكنت عليه سابقاً من القرع والفقر ، قال: (وأتى الاعمى في صورته عليك ماكنت عليه سابقاً من القرع والفقر ، قال: (وأتى الاعمى في صورته لى اليوم إلا بالله ثم بك ، أسألك بالذى رد عليك بصرك شاة أتبلغ بها فى سفرى ، فقال : قد كنت أعمى فرد الله إلى بصرى فذ ما شئت ودع ما شئت فواقه لا أجهدك اليوم بشىء أخذته فت و وجل ) هكذا لبعض رواة مسلم ، فواقه لا أحمدك اليوم بشىء أخذته نه عز وجل ) هكذا لبعض رواة مسلم ، أى لا أشق عليك في الاخذ والامتنان ، ورواية البخارى : لا أحمدك ، بالحاء —

أمسيك مالك ، فإتمسا ابتُلِيتُم ، فقد رضِي الله عنك وسَخِط على صاَحِبَيْك ، أخرجاه

### ٥٠ -- باسب

قول الله تعالى ﴿ فلمَّا آتاهما صالحاً جَعَلا له شُرَكاء فيها آتاهما ﴾ الآية (')

ے المهملة والمم أى على طلب شيء أو أخذ شيء بما تحتاج اليه من مالى ، كما قيل ليس على طول الحيآة ندم أى على فوت طول الحياة (فقال) الملك (أمسك عليك مالك فإنما ابتليتم فقد رضى الله عنك وسخط على صاحبيك أخرجاً ) أى البخارى ومسلم ، رهذا حديث عظيم ، وفيه معتبر ، فإن الأولين جحد تعمة الله فما أقرا لله بنعمة ولا نسبا النعمة إلى المنحم بها ولا أديا حق الله فيها فحل عليهما السخط وأما الأعمى فاعترف بنعمة الله ولسها إلى المنعم عليه بها وأدى حق الله فيها فاستحق الرمنا من الله بقيامه بشكر النعمة لما أتى بأركان الشكر الثلاثة وهي : الإقرار بالنعمة ونسبتها إلى المنعم بها وبذلها فيا يحب ، قال ابن القيم رحمه الله تعالى : أصل الشكر هو الاعتراف بإنعام المنَّمم على وجه الحضوع له والذل والمحبة فمن لم يعرف النعمة بل كان جاهلا بها لم يشكرها ، ومن عرفها ولم يعرف المنعم بها لم يشكرها أيضا ، ومن عرف النعمة والمنعم بها لكن جحدها لم يشكرها ، ومن عرف النعمة والمنعم بها وأقر بها ولم يححدها ولدكن لم يخضع للنعم بها ولم يرض به وعنه ، لم يشكرها أيضا ، ومن عرفها وعرف المنعم بها وأقربها وخضع للنعم بها وأحبه ورضى عنه واستعملها فى محابه فهذا هو الشاكر لها ، فلابد في الشكر من علم القلب وعمل يتبع العلم وهو الميل إلى المنعم ومحبته والخضوع له انتهى، وفيه معرفة ما فى هذه القصة العجيبة من العبر المظيمة ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله ( باب قول الله تعالى ﴿ فلما آتاهما صالحا جعلا له شركاء فيا آناهما فتعالى الله عما يشركون ﴾ ) وقبلها ﴿ هو الذى خلقكم من نفس واحدة ﴾ أى من أبينا آدم ﴿ وجعل منها زوجها ﴾ أى حواء خلقها منه ﴿ ليسكن =

= اليها ) أى يطنن اليها ويألفها ﴿ فلما تغشاما ﴾ أى وطنها ﴿ حملت حملا خفيفا ﴾ أى لا يَثْغَلُها أولا إنما هو قطفة وعَلقة ومضفة ﴿ فَرْتَ بِهِ ﴾ أى استمرت بالمأم قامت به وقعدت ﴿ فَلَمَا أَثْقَلَتَ ﴾ أى صارت ذَاتَ ثَقَلَ بَحْمَلُهَا وَدَبْتُ وَلَادَتُهَا ﴿ دعوا الله ربها ﴾ أى آدم وحواء ﴿ لئن آنيتنا صالحا ﴾ أى بشرا سوبا ﴿ لَنَكُونَ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ قال الإمام أحمد في معنى الآية : حدثنا عبد الصمد حَدثنا عمر بن إبراهم حدثنا قتادة عن الحسن عن سمرة رضى الله عنه عن الني بَرِيِّتُ قال . لما ولدت حواء طاف بها إبليس وكان لا يعيش لها ولدفقال سميه عبد الحادث فإنه يميش ، فسمته عبد الحارث فعاش ، وكان ذلك من وحى الشيطان وأمره، وهكذا رواه ابن جرير عن محمد بن بشار بندار عن عبد الصمد بن عبد الوارث به ، ورواه الترمذي في تفسيرُ هذه الآية عن محد بن المثنى عن عبد الصمد به وقال هــــذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من حديث عمر بن إبراهيم ، ورواه بعضهم عن عبد الصمد ولم يرفعه ورواه الحاكم في مستدركه من حديث عبد الصمد مرفوعاً وقال هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، ورواه الإمام أبو محمد بن أبي حاتم في تفسيره عن أبي زرَّعة الرازي عن هلال بن فياض عن غير بن إبراهيم به مرفوعا ، قال ابن كثير بعد حكاية ما نقدم : وهذا الحديث مسلول من ثلاثة أوَّجه : أحدها قول أبي حاتم الرازى : إن عمر بن إبراهيم هو البصرى لا يحتج به . والثانى إنه قد روى من قول سمرة نفسه . والثالثُ قول الحسن هم اليهود والنصارى انتهى . فأما قول أبي حاتم فجوابه أن عمر بن إبراهيم قد وثقه أبن مُعين وروى أبو بكر بن مردويه له متأبعاً من حديث المعتمر عنًّا أبيه عن الحسن عن سمرة مرفوعا وأما قوله ابن كثير بأنه قد روى من قول سمرة نفسه فجوابه أن هذا لا يقتضى عدم رفع سمرة للحديث لأن رفعه زيادة والزيادة من الثقة مقبولة لا سبما الصحابي ، ولانه يجوز أن يسمع الرجل حديثًا فيفتى به في وقت ويرفعه في وقت ، ونما يؤيد صحة رفع الحديث رواية الإمام أحمد له في مسنده والاصل أنه لا يروى فيه إلا الاحاديث المرفوعة دونأقو الالصحابة ، قاله الحافظ ابن حجر ، وأما قول الحسن هم اليهود والنصارى فجوابه أن هذا لا يعد من الحسن عدولًا عما رواه عن سمرة ، ولا ينفى أن يكون سبب نزول الآية آدم وحواء وحكميا عام للشريكين من المذرية من اليهود والنصارى وغيرهم لآنه لا يجوز قصر الآيات على سبب رولها

قال ابن ُ حَرَم ('': ا تَفَقُوا عَلَى تَعْرِيمَ كُلُّ الشَّمِ مُعَبَّدٍ لَغَيْرِ الله، كَعَبْدِ أَمُ مَعَبِّدٍ لَغَيْرِ الله، كَعَبْدِ مُعَمِّدٍ المَعْبَدِ المُعَلِّبِ (۲) مُعَمِر وعبدِ السَّكْفَبَةِ ومَا أَشْبَهَ ذَلِك ، حاشاعبدُ المُطَّلِب (۲)

(۱) قوله (قال ابن حرم) وهو عالم الاندلس أبو محمد على بن أحمد بن سعيد ابن حرم القرطبي الظاهري صاحب التصانيف، توفي سنة ست وخمسين وأربعائة وله اثمنتان وسبعون سنة (انفقوا به يعني أهل العلم على تحريم كل اسم معبد لغير الله كعبد عمر وعبد السكعبة وما أشبه ذلك) حكى ابن حزم اتفاق العلماء على تحريم كل ما عبد لغير الله لانه شرك في الربوبية والإلهية لان الحلق كلهم ملك لله وعبيد له، خلقهم لعبادته وحده وتوحيده في ربوبيته وإلاهيته، فنهم من عبد الله ووحده في ربوبيته والاهيته وأقر له بربوبيته وأسمائه وصفاته، قاله في فتح الجيد

(٢) قوله (حاشاعبد المطلب) وعبدالمطاب هذا جدرسولالة علي واسمه شيبة الحمد وهو ابن هاشم بن عبد مناف بن قصی بن کلاب بن مرة بن کعب بن لؤی بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر ابن نزار بن معد بن عدنان ، ولا ريب أن عدنان من ذرية إسماعيل بن إبراهيم الحليل عليه السلام وقوله (حاشا عبد المطلب) هذا استثناء من العموم المستفاد من كل ، وذلك أن تسميته بهذا الاسم لا محذور فيه لانه لم يعبد لغير الله و إنما أصله من عبودية الرق، وذلك أن المطلب أخو هاشم قدم المدينة وكان ابن أخيه شيبة هذا قد نشأ في أخواله بني النَّجار من الحزرج لأن هاشمًا تزوج فيهم امرأة لجاءت منه بهذا الآب، فلما شب في أخواله وبلغ سن التمييز سافر به عمه المطلب إلى مكة بلد أبيه وعشيرته فقدم به مكة وهود دينه فرآه أهل مكة وقد تغير لونه بالسفر فحسبوه عبداً للطاب فقالوا هذا عبد المطلب فعلق به هذا الاسم فصار لا يذكر ولا يدعى إلا به ، وقد قال النبي بالله وأنا النبي لا كذب أنا ابن عبد المطلب ، وقد صار معظماً في قريش والعرب ، فهو سيَّد قريش وأشرفهم في جاهليته ، وهو الذي حفر زمزم وصارت له السقاية وفي ذريته من بعده ، ووالد رسول الله عليه أحد بني عبـد المطلب وتوفى في حياة أبيه وكان سن أبيه عبد الله حين حملت منه آمنة برسول الله تحو ثمانية عشرهاماً ، قال الحافظ الذهبي : توفى أبوه =

# وعن ابن عبّاس في الآية (١) قال: لما تَغَشَّاها آدمُ حملت ، فأتاهما

=عبدالة وللنبي ﷺ ثمانيةوعشرون شهراً ، وقيل أقل من ذلك ، وقيــل وهو حمل ، توفى بالمدينة وعاش خمسة وعشرين سنة ، قال الواحمدى : وذلك أثبت الاقاويل في سنه ووفاته . وتوفيت أمه آمنة بالابواء وهي راجعة به من المدينة إلى مكه من زيارة أخوال أبيه بني عدى بن النجار وهو يومئذ ابن ست سنين ومائة يوم ، وقيل ذلك أربع سنين ، فلما ماتت أمه حملته أم أيمن مولاته إلى جده ، فكان في كفالته إلى أن توفى جده والنبي ﷺ ثمان سنين فأوصى به إلى عمه أبي طالب . وقال شيخ الإسلام كان المشركون يعبدون أنفسهم وأولادهم لغير الله فيضيفون فيه التعبيد إلى غير الله من شمس أو وثن أو بشر أو غير ذلك بما قد يشرك بالله فغير ذلك النبي مِمَالِيِّهِ فعبدهم الله وحده فسمى جماعة من أصحــابه، كان اسم عبد الرحن بن عوف عبد الكعبة فسماه عبد الرحن ، وكان اسم أبي هريرة عبد شمس فغير اسمه ، وسمى أبا معاوية عبد الرحمن وكان اسمه عبسد العزى، وكان اسم مولاه قيوم فسياه عبد القيوم ، فشريعة الإسلام الذي هو الدين الحالص لله وحده تعبيد الحلق لربهم كما سنه رسول الله ﷺ وتفيير الاسماء الشركية إلى الاسماء الإسلامية والاسماء الكفرية إلى الاسماء الإيمانية ، انتهى ملخصاً . إذا علم هذا ، فلا تجوز التسمية بعبد الني وعبد الرسول وعبد المسيح وعبد على وعبد الحسين وعبد الـكعبة وعبد الدار وما أشبه ذلك بما فيه تعبيد لغير الله ، وفيه تحريم كل اسم معبد لغير الله ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله ( وعن ابن عباس رضى الله عنها فى الآية قال لما تنشاها آدم حلت فأتاهما إبليس فقال إنى صاحبكما الذى أخرجتكما من الجنة لتطيعانى أو لاجعلن له ) أى الولد ( قرنى أيّل ) بالتثنية والإضافة ، والآيل بفتح الهمزة وكسر المثناة التحتية المشددة ذكر الاوعال ، ( فيخرج من بطنك فيشقه ، ولافعلن ولافعلن ) ، والمعنى أنه ( يخوفهما ، سمياه عبد الحارث ) قال سعيد بن جبير كان اسمه \_ يعنى إمليس فى الملائكة \_ الحارث وكان مراده أن يسمياه بذلك ليكون قد وجد له صورة الاشتراك به ( فأبيا أن يطيعاه غرج ميتاً ثم حملت فأتاهما فقال مثل قوله فأبيا أن يطيعاه غرجميتاً ، ثم حملت فأتاهما فذكر لهما فأدركهما حب \_

إبليس فقال: إنى صاحب كما الذى الخرَج كما من الجنّة لتُعلِيعانى أو لأفعلن ، ولافعلن ، ولافعلن ولأفعلن ، ولافعلن من بطنك فيشقه، ولافعلن ، ولافعلن من يخوّ فهما من سميّاه عبد الحارث . فأبيا أن يطيعاه ، فحرج مَيتاً . ثم حملت مَلَت ، فأتاهما فقال مثل قوله ، فأبيا أن يطيعاه فحرج مَيتاً . ثم حملت فأتاهما فذكر كما ، فأدر كهما حُبُّ الولد، فسمّياه عبد الحارث . فذلك قوله ﴿ بَعَلا له شُرَكاء فيا آتاهما ) دواه أبن أبى حاتم . قوله ﴿ بَعَلا له شُرَكاء فيا آتاهما )

ـــ الولد فسمياه عبدالحارث ، فذلك قوله : ﴿ جعلا له شركاء فيما آتاهما ﴾ ، رواه ابن أبي حاتم ). وأما قول ابن كثير ليس المراد من السياق آدم وحواء وأنما المراد المشركون من ذريته ولهـذا قال ﴿ فتعالى الله عما يشركون ﴾ . وقوله هذا مما لا يساعد عليه لفظ سياق الآيات الــَكريمة فإنها من أولها إلى آخرها خبر عن آدم وحواء من حين خلقهما الله إلى أن جملاله شركاء فيها آتاهما من الولد، ولذا ذكرًا بضمير التثنية ، ودعوى أن المراد بالآية الذرّية لقوله ﴿ فتمالى الله عما يشركون ﴾ بضمير الجمع لا يقتضى صرف الآية عن مدلولها لفظاً ، ومعنى لأن أقل الجمع اثنان فيكون سبب نزولها آدم وحواء وحكمها عام يشمل المشركين من الذرية كغيرها من الآيات ، وأما قول ابن كثير عن أثر ابن عباس وكأن أصله ـ والله أعلم ـ مأخوذ عن أهل الكتاب فقد استبعده في فتح الجيد جداً ، وهو كما قال لا سما وقد تلقى هذا الآثر عن ابن عباس جماعة من أصحابه كمجاهد وسعيد ابن جبير وعُكرمة ، ومن الطبقة الثانية قتادة والسدى وغـير واحد من السلف وجماعة من الحلف، ومن المفسرين من المتأخرين جماعات لا يحصون كثرة، وعلى فرض تلقيه عن أهل الـكتاب فهو بمـا دل على صحته ظاهر سياق الآيات السكريمة فيكون من القسم الذي يشهد له شرعنا بالصحة ، والله أعلم. (وروى ابن أبي حاتم بسند صحيح عن بحماهد في قوله ﴿ لَذُن آتيتنا صالحا ﴾ قال أشفقا أن لا يكون إلسانًا ، وذكر معناه عن الحسنوسميدُ وغيرهما ) وقال أبو صالح أشفقًا أن يكون بهيمة فقالا لئن آتيتناصالحا بشراً سوياً ، رواهابن أبرحاتم . وفيهأن م \_ ٩٩ = الحر التضيد

وله بسند صحيح (''عن قنَادَة قال: شُركاه في طاعته، ولم يكن في عبادته. وله بسند صحيح عن مجاهد في قوله ﴿ لَئُنْ آتَيْنَتَا صَالَحاً ﴾ قال: اشفَقًا أن لا يكون إنساناً. وذكر معناه عن الحسن وسعيد وغيرهما

#### ۱٥ - باب

هبة الله الرجل البنت السوية من النعم قاله المصنف رحمه الله تعالى وذلك أن الله قادر على أن يجعلها غير سوية أو من غير الجنس فلا ينبغى الرجل أن يسخط مما وهبه الله كأهل الجاهلية بل يحمد الله الذي جعلها بشرية سوية فلمذا كانت عائشة رضى الله عنها إذا بشرت بمولود لم تسأل إلا عن صورته لا عن ذكوريته وأنو ثبيته قاله في الشرح

- (۱) قوله (وله أى ابن أبي حاتم بسند صحيح عن قتادة قال : جعلا له شركاء فى طاعته ولم يكن فى عبادته ) أى لمكونهما أطاعاه فى القسمية بعبد الحارث لا أنهما عبداه فهو دليل على الفرق بين شرك الطاعة وبين شرك العبادة . وفيه معرفة تفسير الآية وأن هذا الشرك فى بحرد تسميته لم تقصد حقيقتها . قاله المصنف رحمه الله تعالى
- (۲) قوله ( باب قول الله تعالى ( ولله الآسماء الحسنى فادعوه بها وذروا الذين يلحدون في أسمائه سيجزون ما كانوا يعملون ) أشار المصنف رحمه الله تعالى بالترجمة بهذه الآية إلى الرد على الذين يتوسلون بذوات الآموات مع أن المشروع النوسل بالآسماء والصفات والاعمال الصالحات ، قاله في قرة العيون . أخبر تعالى أن له أسماء وأنها حسني أى قد بلغت الغاية في الحسن فلا أحسن منها ولا أكمل فله من كل صفة كمال أحسن اسم وأكمله وأتمه معنى وأبعده وأنزهه عن شائبة النقص ، فأسماؤه أحسن الآسماء كما أن صفاته أكمل الصفات فلا يحمل عما سمى به نفسه إلى غيره كما لا يتجاوز ما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله إلى ما وصفه به المبطلون

فاذعوهُ بها ('' وذَرُوا الذينُ يُلْجِدون في أسمامِ ('') الآية . ذكرَ ابن أبي حاتم عن ابن عباس ﴿ يُلْجِدون في أسمامُهِ ﴾ : يشركون . وعنه : سَمَّوا اللّات مِن الإلهِ ، والعُزَّى من العَزيز . وعن الاحمش ('')

(۱) وقوله (فادعوه بها) ودعاؤه بها نوعان: دعاء ثناء وعبادة، ودعاء طلب ومسألة فلا يتمنى عليه إلا باسمائه الحسنى كذلك لا يسأل إلا بها ، فلا يسأل فى كل مطلوب إلا باسم يكون مقتضياً لذلك المطلوب فيكون السائل متوسلا بذلك اللاسم ، تقول: رب اغفرلى وارحنى إنك أنت الغفور الرحم ، ولايحسن أنك أنت السميع البصير ونحوذلك قاله ابن القيم رحمه الله ، وقوله بالله وان لله تسعة وتسمين اسماً من أحصاها دخل الجنة ، رواه البخارى . قال ابن حزم : جاءت فى إحصائها أحاديث مضطر به لا يصح شىء منها . انتهى . وقال ابن القيم رحمه الله تعالى : أما قوله ان فله تسعة وتسمين اسماً من أحصاها دخل الجنة ، فالمكلام جملة واحدة . وقوله : من أحصاها دخل الجنة ، صفة لا خبر مستقل ، والمنى : له أسماء متعددة من شأنها أن من أحصاها دخل الجنة ، وهذا لا ينبغى أن يكون له أسماء غيرها ، ويدل عليه قوله بالله و أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته فى كتابك أو علمته أحدداً من خلقك أو استأثرت به فى علم الغيب عنده فلم يطلع عليه أحداً من خلقه . انتهى انتهى استأثر به فى علم الغيب عنده فلم يطلع عليه أحداً من خلقه . انتهى

- (۲) قوله (وذروا الذين يلحدون فى أسمائه ) أى اتركوهم وأعرضوا عن عجادلنهم ، قال العونى (عن ابن عباس فى قوله ـ يلحدون فى أسمائه : يشركون ، وعنه سموا اللات من الإله، والعزى من العزيز )
- (٣) قوله (وعن الاعش) وهو سليان بن مهران أبو محمد الكوفى الفقيه ثقة حافظ ورع ، مات سنة مائة وسبع وأربعين وكان مولده سنة إحدى وستين ، قال (يدخلون فيها ما ليس منها) كتسمية النصارى له أبا ونحوه ، قاله فى الشرح، =

\_ وأصل الإلحاًد في كلام العرب العدول عن القصد والميل والجور والانحراف، ومنه اللحد في القبر لانحرافه إلى جمة القبلة عن سمت الحذر . وقال ابن القبم رحمه الله تعالى : الإلحاد في أسمانه هو العدول بها وبحقائقها ومعانبها عن الحق الثانت، وهو أنواع : أحدها أن تسمى الأصنام بهاكتسمية اللات من الإله ونحوه . الثاني تسميته بما لا يليق بجلاله كتسمية النصاري له أماً وتسمية الفلاسفة له موجباً. بذانه أو هلة فاعلة ، وثالثها : وصفه بما يتمالى عنه ويتقدس من النقائص كقول أخبث اليهود إن الله فقير ، وقولهم إنه استراح ، وقولهم يد الله مغلولة . ورابعها: تعطيل الاسماء الحسني عن مُعانبها وجمعد حقائقها كُقُول من يقول من الجهمية : إنهـا ألفاظ بجردة لا تتضمن صفات ولا معانى فيطلقون عليــه اسم السميع البصير الحيى ، ويقولون : لا سمع له ولا بصر ولا حيـــاة ونحو ذلك ، وخامسها: تشبيه صفاته بصفات خلقه ـ تعالى الله عن قول الملحدين علواً كبيراً ــ فجمعهم الإلحاد وتفرقت بهم طرقه وبرأ الله أتباع رسوله وورثته القائمين بسنته عن ذلك كله فلم يصفوه إلا بما وصف به نفسه ولم يجحدوا صفاته ولم يشبهوها بصفات خلقه ولم يعدلوا بها عمـــا أنزلت لفظاً ولا معنى بل أثبتوا له الاسماء والصفات ونفوا عنه مشابهة المخلوقات فكان إثباتهم بريئاً من التشبيه وتنزبههم خلياً من التعطيل لا كن شبه حتى كأنه يعبد صنما أو عطل حتى كأنه يعبد عدما انتهى ، وقال أيضاً في الـكافية الشافية :

فصل في بيان حقيقة الإلحاد في أسماء رب العالمين وذكر انقسام الملحدين

أسماؤه أسماء مدح كاسا مشتقة قد حملت لمعمانى إياك والإلحاد فيها إنه كفر معاذ الله من كفران وحقيقة الإلحاد فيها الميل بالبياشراك والتعطيل والنكران فالملحدون إذا ثلاث طوائف فعليهموا غضب من الرحمن المشركون لانهم سموا بها أوثانهم قالوا إلاه ثانى هم شبهوا المخلوق بالخلاق عكسس مشبه الحلاق بالإنسان وكذاك أهل الاتحاد فإنهم إخوانهم من أقرب الإخوان أعطوا الوجود جميعه أسماءه إذ كان عين الله ذي السلطان

والمشركون أقل شركا منهم ﴿ خصصوا ذَا الاسم بالأوثان ولذاك كانوا أهل شرك عندهم لو عموا ما كان من كفران المشبتين حقائق الاسماء والآ وصاف بالآخبار والفرآن فإذا غلبت عن الجاز فقل لهم لا يستفاد حقيقة الإيقان إنى وتلك أدلة لفظية عزلت عن الإيقان منذ زمان فإذا تظافرت الادلة كثرة وغلبت عن تقرير ذا ببيان فعليك حينتك بقانون وضعسناه لدفع أدلة القرآن ولكل نص ليس يقبلأن يؤول ل بالجـــاز ولا يمنى ثانى قل عارض المنقول معقول وما الامران عند العقبل يتفقان ما ثم إلا واحد من أربع متقابلات كلهــــا بوزان أعمال ذين أو عكسه أو تلفى المعقول ما هذا بذى إمكان العقل أصل النقل وهو أبوه إن تبطله يبطل فرعه التحتاني فتمين الاعسال للمقول والإ لغاء للمنقول بالفانون ذىالبرهان أعماله يفضى إلى إلفائه فاهجره هجر الترك والنسيان

والملحد الثانى فذو النعطيل إذ ينغى حقائقها بلا برهـــان ما ثم غير الاسم أوله بما ينني الحقيقة نني ذي بطلان فالفصددفع النص عن معنى الحقيدية فاجتهد فيه بلفظ بيان عطل وحرف ثم أول وانفها واقذف بتجسيم وبالمكفران فإذاهموا احتجوا عليك فقل لهم هذا مجاز وهو وضع ثانى إلى أن قال:

هـذا واللهم فنافيها والله في ما تدل عليه بالهتان ذا جاحد الرحمن رأساً لم يقر بخالق أبداً ولا رحن هذا هو الإلحاد فاحذره لعل الله أن ينجيك من نيران وتفوز بالزلغ لديه وجنة الـــمأوى مع الغفران والرضوان وفيه إثبات الاسماء وكونها حسني ، والامر بدعائه بها وترك من عارضمن

الجاهلين الملحدين ، وتفسير الإلحاد فيها ووعيد من ألحد فيها ، قاله المصنف رحمه الله تعالى .

### يُذخِلون فيها ما ليس منها

#### ٥٢ - باب

# لا يُقالُ السلامُ على الله (۱)

# في الصحيح (٢) عن ابن ِ مسعودٍ رضي الله عنه قال : كنَّا مع النبي

عندة : ما يجرى صفة أو خبراً عن الرب تعالى أفسام ، أحدها : ما يرجع إلى صفاته وقعوته إلى نفس الذات كقولك ذات وموجود ، الثانى : ما يرجع إلى صفاته وقعوته كالعليم والقدير ، الثالث : ما يرجع إلى أفعاله كالحالق والرازق ، الرابع : التنزيه المحض ولا بد من تضمنه ثبو تا كالقدوس والسلام ، الحامس : ولم يذكره أكثر الناس وهو الاسم الدال على جملة أوصاف لا تختص بصفة معينة ، نحو الجيد العظيم الصمد ، السادس : صفة تحصل من اقتران أحد الاسمين والوصفين بالآخر وذلك قدر زائد على مفرديهما نحو : الغنى الحيد الغفور القدير الحميد الجميد ، والحمد كال المناس والمدكذا عامة الصفات المقترنة والاسماء المزدوجة في القرآن ، فإن الغنى صفة كال والحمد كذلك واجتماع الغنى مع الحمد كال آخر فله ثناء من غناه وثناء من حمده وثناء من اجتمامها فتأمله فإنه من أشرف المعارف ، انتهى باختصار . قاله ابن القم رحمه الله

- (۱) قوله ( باب لا يقال السلام على الله ) قلت وجه مناسبة الترجمة لكتاب المتوحيد أن السلام دعاء للسلم عليه وهو يستلزم مدعواً ومدعواً له ، والله سبحانه غنى عن دعاء الداعى وليس هناك مدعواً سواه ، فنهوا عن السلام عليه تنزيها قد وتحقيقاً لجناب التوحيد والله أعلم
- (٢) قوله ( في الصحيح ) أي الصحيحين ( عن ابن مسمود رضي اقد عنه قال كنا إذا كنا مع النبي على في الصلاة قلمنا السلام على الله من عباده السلام على فلان وفلان ، فقال النبي على في : « لا تقولوا السلام على الله من عباده فإن الله هو السلام ولسكن قولوا التحيات لله ) الح هذا الحديث دليل على النهى عن قول السلام على الله هو السلام ، أي هو تمالى سالم من كل نقص ومن كل =

وَلَيْكُنَّ فِي الصلاة ، قلنا : السلامُ على الله من عبادِه ، السلامُ على فلان وفلان ، فقال النبيُ وَلِيَكُنِّ ولا تقولوا السلامُ على الله ، فإن اللهَ هو السلام » .

= تمثيل فهو الموصوف بكل كال المنزه عن كل عيب وانقص جل وعلا . قال ابن القيم رحمه الله : السلام اسم مصدر وهو من ألفاظ الدعاء يتضمن الإنشاء والإخبار فجهته الخبرية فيه لا تنافى الجهة الإنشائية وهو معنى السلام المطلوب عند التحية ، وفيه قولان مشهوران : أحدهما : أن السلام هنا هو الله عز وجل ومعنى السكلام نزلت بركته عليكم فاختير في هذا المعنى من أسباء الله عز وجل اسم السلام دون غيره . الثانى أن السلام مصدر بمعنى السلامة وهو المطلوب المدعو به عند التحية ، وحق من دعا الله بأسمائه الحسني أن يسأل في كل مطلوب بالاسم المقتضى لذلك المطلوب المناسب لحصوله فيكون الداعى مستشفعا إلى الله تعالى متوسلا إليه به فالمقام لما كان مقام طلب السلامة التي هي أهم شيء عند الإنسان أتى في طلبها بصيغة اسم من أسهاء الله تعالى وهو السلام الذي تطلب منه السلامة فتضمن لفظ السلام معنيين : أحدها ذكر الله ، والشانى طلب السلامة وهو مقصود المسلم . انتهى ملخصاً ، ثم أرشدهم إلى ما ينبغي في حقه تعالى وهو قول النحيات لله أي جميع التعظمات مستحقة لله تعالى والصلوات أي الحنس أو العبادات كلما والطيبات أى من الاعمال الصالحة كلما لله ، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ، تسلم على نفسك وعلى كل عبــد صالح في السياء والارض . فني هذا الحديث بيان الفرق بين تحية الحالق وتجية المخلوق . فتحية الخالق التمظيم وتحية المخلوق السلام الذي هو دعاء له بالسلامة ، فالتعظيم بالتحية لا ينبغى إلَّا لله وحده فاستبدال بعضالناسالسلام في مخاطباتهم بالتحية لا يجوز فينبغى النهي عن ذلك ، وفيه معرفة تفسيرالسلام وأنه تحية وأنها لا تصلح لله ، والعلة في ذلك وتعليمهم النحية التي تصلح لله ، قاله المصنف رحمه الله تمالي

#### ٥٣ - باب

قُولِ : اللهمُّ اغفر ۚ لِي إِن شِيْت ۖ

فى الصحيح ("): عن أبي هريرة ، أنَّ رسولَ الله وَلَيْكُمْ قَال : « لا يقولُ أحدكم: اللهمَّ اغفر لى إن شتت ، اللهمَّ ارحمٰى إن شتت ، لِيَعْزِمِ المسألة (") فإنَّ اللهُ لا مُكرهَ له (") »

<sup>(</sup>١) قوله ( بأب قول . اللهم اغفر لى إن شئت ) لما كان العبد لا غناء له عن ربه ومغفرته طرفة عين كما قال تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمَ الْفَقْرَاءُ إِلَى اللَّهُ وَاللَّهُ هُو اللَّهُ الْحَمْدُ ﴾ نهى عن قول اللهم اغفر لى إن شئت لما فيه من إيهام الاستغناء عن مغفرة الله ورحمته وذلك مضاد للتوحيد قاله فى الشرح

<sup>(</sup>٣) قوله (ليعزم المسئلة) قال القرطبي أى ليجزم فى طلبته ويحقق رغبته ويتيقن الإجابة فإنه إذا فعل ذلك دل على علمه بعظيم ما يطلب من المغفرة والرحمة وعلى أنه مفتقر إلى ما يطلب مضطر إليه وقد وعد الله المضطر بالإجابة بقوله (أم من يجيب المضطر إذا دعاه )

<sup>(</sup>٤) قوله (فإن الله لا مكره له ) هذا لفظ البخارى فى الدعوات ، ولفظ مسلم عن أبى هريرة قال قال رسول الله ﷺ ، لا يقو لن أحدكم اللهم اغفر لى إن شئت اللهم ادحنى إن شئت ، ليعزم على المسئلة فى الدعاء فإن الله صافع ما شاء لا \_\_\_

# ولمُسَلِم « ولْيُعظِّم الرغبة ۖ (¹) فإنَّ اللهَ لا يَنْعَاظَمُه شَيْءُ أعطاه »

#### عه - باب

# لا يقول عَبْدِي وأَمَثَى (٢)

فى الصحيح (٣) عن أبى هريرة أن رسول الله عَيَّكِيَّةٍ قال « لا يُقُلُ اللهُ عَلَيْكِيَّةٍ قال « لا يُقُلُ اللهُ عَلَيْكِيَّةٍ قال « لا يُقُلُ اللهُ عَلَيْكِيَّةٍ قال « لا يُقُلُ اللهُ عَلَيْكِيَّةً قال « لا يُقُلُ اللهُ عَلَيْكِيْةً قال « لا يُقُلُ اللهُ عَلَيْكِيْهِ قال « لا يُقُلُ اللهُ عَلَيْكِيْهِ قال اللهُ عَلَيْكِيْهِ قال عَلَيْ اللهُ عَلَيْكِيْهِ قال عَلَيْهُ عَلَيْكِيْهِ قال اللهُ عَلَيْكِيْهِ قال اللهُ عَلَيْكِيْمُ عَلَيْكِيْهِ أَنْ اللهُ عَلَيْكِيْهِ قال اللهُ عَلَيْكِيْهِ عَلَيْكِيْمِ عَلَيْكِيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْكِيْهِ قال اللهُ عَلَيْكِيْكِيْهِ قال اللهُ عَلَيْكِيْهِ عَلَيْكِيْكِ عَلَيْكِيْهِ عَلَيْكِيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِيْكِ عَلَيْكِيْكُ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكُونِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونِ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَ

= مكره له ، قال القرطي : هذا إظهار لعدم فائدة تقييدا لاستغفار والرحمة بالمشيئة فإن الله تعالى لا يضطره إلى فعل شيء دعاء ولا غيره بل يفعل ما يشاء و يحكم ما يريد ، ولذلك قيد تعالى الإجابة بالمشيئة في قوله ( فيكشف ما تدعون إليه إن شاء ) فلا معنى لاشتراط المشيئة بقبله ، وقوله فإن الله لا مكره له بخلاف العبد فإنه قد يعطى السائل مسئلته وهو كاره لحاجته إليه أو لحوفه أو لرجائه . فالادب مع الله أن لا يعلق مسئلته لربه بشيء لسعة فضله وإحسانه وجوده وكرمه ، وفيه الهي عن الاستثناء في الدعاء وبيان العلة في ذلك ، وقوله ، ليعزم المسألة ، قاله المصنف

- (۱) قوله ( ولمسلم ، وَأَيْمَظُّم الرغبة ، ) هو بالتشديد ( فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه ) يقال تعاظم زيد هذا الامر أى كبر عليه وعسر والرغبة يمنى الطلبة والحاجة التي يريد ، وقبل السؤال والطلب والتعظيم على هذا بالإلحاح والاول أظهر ، قاله في الشرح . وفيه إعظام الرغبة والتعليل لهذا الامر . قاله المصنف رحمه الله تمالي
- (۲) قوله ( باب لا يقول عبدى وأمتى ) أى لما فى ذلك من إيهام المشاركة فى الربوبية أدباً وحماية لجناب النوحيد قاله فى الشرح
- (٣) قوله (في الصحيح) أي الصحيحين (عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله على قال و لا يقل أحدد كم) هو بالجزم على النهى أي لمملوكه (أطعم ربك) بفتح الهمزة من الإطعام، وضيء ربك أمر من الوضوء وفيهما في هذا الحديث: =

وَلَيْقُلَ سَيَّدِى وَمُولَاى ، وَلَا يَقُل أَحْدُكُمْ عَبْدَى وَأَمَّتَى ، وَلَيْقُلُ فَعَلَى وَفَتَاتَى وَفُلامى »

# ٥٥ - باب لا يُرَدُّ مَر. سَأَلَ بالله (''

= اسق ربك ، وكأن المؤلف اختصرها وهذه الالفاظ المنهى عنها وإن كانت تطلق لغة فالنبي ﷺ نهى عنها تحقيقاً للتوحيد وسداً لذرائع الشرك لما فيها من التشريك في اللفظ لأن الله هو رب العباد جميعهم فإذا أطلق على غيره ما يطلق عليه تمالى وأرشدهم إلى ما يقوم مقام هذه الآلفاظ فقال ( وليقل سيدى ومولاى ) وكذا قوله ( ولا يقل أحدكم عبدى وأمتى ) لأن العبيد عبيد الله والإماء إماء الله ، قال تعالى ﴿ إِنْ كُلُّ مِن فَى السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتَى الرَّحْنُ عَبِداً ﴾ فني إطلاق هاتين المكلمتين على غير الله تشريك في اللفظ فنهاهم عن ذلك تعظما لله تعالى وأدبأ وتحقيقاً التوحيد ، وأرشدهم إلى ما ينبغى بقوله ( وليقل فنَّاى وفتاتى وغلامى ) وهـذا من باب حماية جناب التوحيد ، قال الخطابى وسبب المنع أن الإنسانُ مربوب متعبد بإخلاص التوحيد لله تعالى ، وترك الإشراك به فأمر بترك المضاهاة بالإسم لئلا يدخل فى معنى الشرك ولا فرق فى ذلك بين الحر والعبد وأما من لا تمبد عليه من سائر الحموانات والجمادات فلا يكره أن يطلق ذلك عليه عند الإضافة كقوله رب الدار والثوب ، قاله في الشرح . قال ابن مفلح وظاهر النهى التحريم وقد يحتمل أنه للسكراهة وجزم به غير واحد من العلماء . وفيه النهى عن قول عبدى وأمتى ولا يقول العبدربي ، ولا يقال له أطعم ربك . وتعلم الأول قول فتاى وفتائى وغلاى ، وتعليم الثانى قول سبيدى ومولاى ، والتنبُّهُ للمراد وهو تحقيق التوحيـد حتى في الآلفاظ ، قاله المصنف رحمـه الله تمالي.

 عرب ابن عمر قال () : قال رسول الله عَلَيْكَانَةُ « مَن استَعادَ بالله فأعِيدُوه () ، ومَن سألُ باللهِ فأعطوه، ومَن دَعاكم فأجيبوه () ، ومَن صَنَع إلي \_\_\_\_\_\_\_ كم مَعْروفاً فَكافِئوه () ،

رده مكروه أو محرم إذا كان المطلوب ليسعرماً ولا مكروهاً لأن رده دليل
 على عدم إعظام الله

- (۱) قوله (عن ابن عمر رضى الله عنهما قال رسول الله عليه : « من سأل بالله فأعطوه ، ) أى إذا قال السائل أسألك بالله ، قال شيخ الإسلام : وإذا قال السائل أسألك بالله ، قال شيخ الإسلام : وإذا وله السائل أسألك بالله فإنما سأله بايمانه بالله وذلك سبب لإعطاء من سأله به ، وفيه إعطاء من سأل بالله قاله المصنف . وقد جاء الوعيد على منع من سئل بالله أو بوجه الله ثم منع سائله . قال فى فتح المجيد : ظاهر المحديث النهى عن رد السائل إذا سأل بالله لكن هذا العموم يحتاج إلى تفصيل فيجب إذا سأل السائل ماله فيه حق كبيت المال أن يحاب فيمطى منه على قدر حاجته وما يستحقه وجوبا وكذلك إذا سأل الحتاج من فى ماله فعنل فيجب أن يعطيه على قدر حالة المسئول ما لا يضر بعائلته وإن كان مضطراً وجب أن يعطيه ما يدفع ضرورته . انتهى ما لا يضر بعائلته وإن كان مضطراً وجب أن يعطيه ما يدفع ضرورته . انتهى إعاذة من استعاذ بالله قاله المصنف . ولهذا لما استعاذت منه الجونية قال عليه أهلك ،
- (٣) قوله (ومن دعاكم فأجيبوه) أى من دعاكم إلى طعام فأجيبوه، والحديث أعم من الوليمة وغيرها وهو يدل على الوجوب. قلت هذا إذا لم يكن في الدعوة منكر فإن كان فيها منكر لم تجب إجابتها إلا إذا كان المدعو يستطيع إزالته فتجب الإجابة حينتذ. وفيه إجابة الدعوة. قاله المصنف رحمه الله
- (٤) قوله (ومن صنع إليكم معروفا فكافئوه) على إحسانه ليخلص القلب من إحسان الحلق ويتعلق بالحق لانك إذا لم تكافئ من صنع إليك معروفا بق في قلبك له نوع تأله فشرع قطع ذلك بالمكافأة . هذا معنى كلام شيخ الإسلام رحمه الله قاله في إبطال التنديد . وفيه المكافأة على الصنيعة ولا يهمل المكافأة =

فإن لم تجِــدوا ما تُـكافِئونَهُ فادعوا له (''حتى تُرَوا ('' انَّكم قد كافأنموه » رواه أبو داود والنسائى بسند صحيح

#### ٥٦ - باب

لا يُسْأَلُ بوجهِ اللهِ إِلَّا الجنَّــة (٢)

عن جابر قال ( ، ) : قال رسول الله عِلَيْكَ « لا يُسأَلُ بوجهِ اللهِ

=على المعروف إلا اللثام من الناس وبعض اللبَّام يكافئ على الإحسان بالإساءة قاله فى فتح المجيد

- (۱) قوله (فإن لم تجدوا ما تدكافئونه فادعوا له )أى إذا لم تقدروا على مكافأته وفيه أن الدعاء مكافأة لمن لم يقدر إلا عليه ، وقد روى الترمذى وصححه والنسائى وابن حبان عن أسامة بن زيد مرفوعاً , من صنع إليسه معروف فقال لفاعله جزاك الله خيراً فقد أبلغ في الثناء ،
- (۲) قوله (حتی تروا) بضم الناء، أی نظنوا، و يحتمل أن تبكون مفتوحة بمعنی تعلموا أنسكم قد كافأتموه، و يؤيده ما فی سنن أبی داود من حديث ابن عمر حتی تعلموا فتعين الثانی للتصريح به قاله فی فتح الجيد
- (٣) قوله ( باب لا يسأل بوجه الله إلا الجنة ) أى إجلالا وإكراما لوجه الله تمالى أن يسأل به إلا غاية المطالب وهي الجنة
- (٤) قوله ( عن جابر رضى الله عنه قال : قال رسول الله بَرَاقِيْم ، لا يسأل بوجه الله إلا الجنة ، ) رواه أبو داود

قوله ( لا يسأل بوجه الله ) روى بالننى والنهى وروى بالبناء للجهول وهو الذى فى الأصل ، وروى بالحطاب للفرد قاله فى الشرح . وأما سؤال المخلوق بوجه الله فحرام لما روى الطبرانى عن أبى موسى مرفوعاً « ملعون من سأل بوجه الله وملعون من سئل بوجه الله ثم منع سائله ما لم يسأل هجراً ، وعن أبى عبيدة مولى رفاعة بن رافع مرفوعاً « ملعون من سئل بوجه الله وملعون من سئل ب

# إلَّا الجنَّة ﴾ رواه أبو داود

= بوجه الله فنع سائله ، رواه الطبراني أيضاً . وعن ابن عباس رضى الله عنه مرفوعاً و ألا أخبركم بشر الناس ؟ رجل سئل بوجه الله ولا يعطى ، رواه الترمذى وحسنه وابن حبان في صحيحه ، وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله بيّليّن و ألا أخبركم بشرِّ البرية ؟ قالوا : بلي يارسول الله . قال : الذي يسأل بوجه الله ولا يعطى ، فهذه الاحاديث مع حديث الباب تدل على وجوب إعطاء السائل . وفيه و لمن من سأل أحداً بوجه الله ، قاله في إبطال التنديد

قوله ( إلا الجنة ) كأن يقول . اللهم إنى أسألك بوجهك الـكربم أن تدخلني الجنة ، وقيل المراد لا تسألوا الناس شيئًا بوجه الله ، كأن يقول : أعطني شيئًا ا لوجه الله فإن الله أعظم من أن يسأل به شيء من الحطام . قال في الشرح: إن كلا المعنيين صحيح . قال الحافظ العراق : وذكر الجنة إنما هو التنبيه على الامور العظام إلا للتخصيص، فلا يسأل برجه الله في الامور الدنيئة بخلاف الامور العظام تحصيلاً أو دفعاً كما يشير إليه استعاذة الذي مِمَالِيٌّ به ، قال في إبطال التنديد والسنة على إثميات الوجه لله تعالى كما هو طريقة أهل السنة و الجماعة سلفا وخلفا ، وفيه النهى عن أن يسأل بوجه الله إلا غاية المطالب وإثبات صفة الوجمه قاله المصنف رحمه الله تمالى . قال في فتح الجيد وهنا سؤال: وهو أنه قد ورد في دعاء الني ﷺ و أعوذ بنور وجمك الذي أشرقت له الظلمات ، وحديث و أعوذ بنور وجمك الذى أشرقت له السموات والارض ، وحمديث , أعوذ بوجمك الكريم ، وأمثال ذلك في الاحاديث المرفوعة بالاسانيد الصحيحة أو الحسان ، فالجواب أن ما ورد من ذلك فهو في سؤال ما يقرب إلى الجنة أو ما يمنعه من الاعمال التي تمنمه من الجنة فيكون قد سأل بوجه الله وبنور وجهه ما يقرب إلى الجنة . . إلى آخره . فأقول : هذا السؤال الذي أورده الشيخ رحمه الله تعالى وتكلف الجواب عنه ليس من السؤال بوجه الله ، وإنما هو استعاذة بوجه الله ، وفرق بين السؤال والاستعاذة ، فتنبه لذلك

#### ۷۵ - باب

#### ما جاء في اللَّوُّ (١)

وقول الله تعالى ﴿ يَقُولُونَ لُوكَانَ لَنَـا مِنَ الْاَمِ شَى ۗ مَا قُتِلْنَا هُبُنَا (\*) ﴾ .

وقوله ﴿ الذين قالوا لإخوانهم و قعَدُوا لو أطاعوناً ما تُقِيلوا ﴾ الآية ٢٠٠

رأيت اليزيد بن الوليد مباركا شديداً بأعباء الحلافة كاله

(۲) قوله ( وقول الله تعالى ﴿ يقولون لو كان لنا من الامر شيء ما قتلنا ما هنا ﴾ ) هذا قول بعض المنافقين يوم أحد . روى أبن إسحاق بإسناده عن عبد الله بن الزبير قال : قال الزبير لقد رأيتني مع رسول الله برائي حين اشتد الحوف علينا أرسل الله علينا النوم فما منا رجل إلا ذقنه في صدره ، قال : فوالله إن لاسمع قول مُرَسِّب بن قشير ما أسمه إلا كالحلم : لو كان لنا من الامر شيء ما قتلنا هاهنا فحفظتها منه ، وفي ذلك أنزل الله ﴿ يقولون لو كان لنا من الامر شيء ما قتلنا هاهنا ﴾ لقول معتب رواه ابن أبي حاتم ، وهذا من المنافقين معارضة منهم للقدر بلو ، ولهذا رد الله عليهم بقوله ﴿ قل لو كنتم في بيوت كبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم ﴾

<sup>(</sup>۱) تخوله ( باب ما جاء فى اللو" ) أى من الوعيد والنهى عنه عند الامور المسكرومة كالمصائب إذا جرى بها القدر لما فيه من الإشعار بعدم الصبر والاسى على ما فات بما لا يمكن استدراكم ، فالواجب التسليم القدر والقيام بالعبودية الواجبة وهى الصبر على ما أصاب العبد بما يكره ، والإيمان بالقدر أصل من أصول الإيمان الستة ، وأدخل المصنف رحمه الله تعالى أداة التعريف على « لو » وهى فى هذا المقام لا تفيدتمريفاً كنظائرها ، لان المراد هنا اللفظ كا قال الشاعر:

# في الصحيح (١) عن أبي هريرة أن رسول الله عَيْنَا قَال: و اخْرِصْ

= بقولهم لمن خرج معرسول الله علي يومأحد . قيل : وإنما قال لإخوانهم أى لمشاركتهم لهم في الظاهر ، وقيل لإخوانهم في النسب لا في الدين لو أطاعونا في مشورتنا عليهم بعدم الحروج ما قتلوا قل فادرؤوا عن أنفسكم الموت أى إن عدم الحروج لا ينجى من الموت فإن كنتم صادقين فادفعوا الموت إذا جاءكم أى إذا كان القعود يسلم به الشخص من القتل والموت فينبغى الـكم أن لا تموتوا والموت لا بدآنيكم ولوكنتم فى بروج مشيدة . قال بجاهد عن جابر بن عبد الله : نزلت هذه الآية في عبد الله بن أبي وأصحابه يعني أنه هو الذي قال ذلك . قال شيخ الإسلام: انخزل عبد الله بن أبي يوم أحد ، وقال : يدع رأيي ورأيه ويأخذ برأى الصبيان وانخزل معه خلق كثير كان كثير منهم لم ينَّافَقُ قبـل ذلك فأولئك كانوا مسلمين وكان معهم إيمان هو الضوء الذي ضرب الله به المثل ، فلو ماتوا قبل المحنة والنفاق لما توا على الإسلام ولم يكونوا من المؤمنين حقا الذين امتحنوا فثبترا على المحنة ، ولا من المنافقين حقا الذين ارتدوا عن الإيمان بالمحنة وهذا حال كثير من المسلمين في زماننا أو أكثرهم إذا ابتلوا المحنة التي يتضعضع فيهما أهل الإيمان ينقص إيمانهم كثيراً وينافق كثير منهم ، ومنهم من يظهر الردة إذا كان العدو غالباً ، وقد رأينا من هذا ورأى غيرنا من هذا ما فيه عبرة ، وإذا كانت العافية أو كان المسلمون ظاهرين على عدوهم كانوا مسلمين وهم مؤمنون بالرسل باطنا وظاهراً لكنه إيمان لا يثبت على المحنة ، ولهـذا يكثر في هؤلاء ترك الفرائض وانتهاك المحارم وهؤلاء من الذين قالوا آمنا فقيل لهم (لم تؤمنوا ولكن قولوا أسلمنا ولما يدخل الإيمان في قلوبكم ﴾ أي الإيمان المُطلِّق الذي أهله هم المؤمنون حقا فإن هذا هو الإيمان إذا أطلَّق في كتاب الله كما دل عليه السكتاب والسنة فلم يحصل له ريب عند المحن التي تقلقل الإيمان في القلوب . انتهى . وفيه معرفة تفسير الآيتين من آل عمران قاله المصنف رحمه الله تعالى

(۱) قوله ( فى الصحيح ) أى صحيح مسلم ( غن أبى هريرة رضى الله عنه أن وسول الله على الله ولا تمجزن ، ) اختصر السنف رحمه الله هذا الحديث ، وأوله أن النبي بيلية قال ، المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف وفى كل خير احرص على ما ينفعك ، إلى =

#### 

على أحدها أن الله موسوف بالمحبة وأنه يجب حقيقة . الثانى أنه الإيمان ، أحدها أن الله سبحانه موسوف بالمحبة وأنه يجب حقيقة . الثانى أنه يحب مقتضى أسمائه وصفاته وما يوافقها ، فهو القوى يحب المؤهن القوى ، وهو وتر يحب الوتر ، وجميل يحب الجال ، وعليم يحب العلماء ، وتظيف يحب النظافة ومؤهن يحب المؤمنين ، وحسن يحب الحسنين ، وصابر يحب الصابرين ، وشاكر يحب الشاكرين . ومنها أن عبته للومنين تتفاضل فيحب بعضهم أكثر من بعض ومنها أن سعادة الإنسان في حرصه على ما ينفعه في معاشه ومعاده . والحرص هو بذل الجهد واستفراغ الوسع

وقوله (أحرص على ما ينفعك) أى فى معاشك ومعادك، والمراد الحرص على فعل الاسباب التى تنفع العبد فى دنياه وأخراه بما شرعه الله تعالى لعباده من الاسباب الواجبة والمستحبة والمباحة ويكون العبد فى حال فعله السبب مستعينا بالله وحده لير له مطلوبه ويكون اعتماد العبد على الله مع فعل السبب لآن الله هو الذى خلق السبب والمسبب ولا ينفعه سبب إلا إذا نفعه الله به، ففعل السبب سنة والتوكل على الله توحيد ، فاذا جمع بينها تم له مراده بإذن الله

قوله (واستعن بالله) لما كان حرص الإنسان وفعله إنما هو بمعونة الله ومشيئته وتوفيقه أمره أن يستعين به ليجمع له بين مقام ﴿ إياك نعبد وإياك نستعين ﴾ فان حرصه على ما ينفمه عبادة لله ولا تتم إلا بمعونة الله فأمره أن يعبده وأن يستعين به قاله ابن القيم رحمه الله تعالى

قوله (ولا تعجزن) النون نون التوكيد الجفيفه نهاه برات عن العجز وذمه والعجز مذموم شرعا وعقلا، وفي الحديث والكيس من دان نفسه وعمل لما بمد الموت ، والعاجز من أتبع نفسه هو اها وتمنى على اقد الآماني ، قال ابن القيم : فالحريص على ما ينفعه المستعين باقه ضد العاجز فهذا إرشاد له قبل وقوع المقدور إلى ما هو من أعظم أسباب حصوله وهو الحرص عليه مع الاستعانة بمن أزامة الامور بيده ومصدرها منه ومردها اليه ، فاذا وقع المقدور فللعبد

وإن أصابك شيء فلا تقل لو أنى فعلت ُ لـكان كذا وكذا ، ولكن ُ ولكن ُ تُعَدِّرَ اللهُ وما شاء فعل ، فإنَّ ( لو ) تفتَنحُ عَمَل الشيطان (١٠ »

— حالتان حالة عجر وهي مفتاح عمل الشيطان فيلقيه العجر إلى , لو ، ولا فائدة فيها بل هي مفتاح اللوم والعجر والسخط والحزن وهذا من عمل الشيطان فنهاه عن افتتاح عمله بهذا المفتاح وأمره بالحالة الثانية وهي النظر إلى القدر وأنه لو قدر لم يفته ولم يغلبه عليه أحد ولهذا قال (وإن أصابك شيء )أى غلبك الآمر ولم يحصل المقصود بعد بذل الجهد والاستعانة باقة (فلا تقل لو أنى فعلت كان كذا وكذا ولكن قل قدر الله وما شاء فعل ) فأرشده إلى ما ينفعه حالة حصول مطلوبه وحالة فواته ، ولهذا كان هذا الحديث عا لا يستغنى عنه وهو يتضمن إثبات القدر والسكسب والاختيار والقيام بالعبودية ظاهراً وباطناً في حالتي حصول المطلوب وعدمه انهى ماخصا ، وفيه الآمر بالحرص على ما ينفع مع الاستعانة باقة والنهى عن ضد ذلك وهو العجز ، قاله المصنف رحمه الله الاستعانة باقة والنهى عن ضد ذلك وهو العجز ، قاله المصنف رحمه القه

(۱) قوله (فإن ولو ، تفتح عمل الشيطان ) أى لما فيها من التأسف على ما فات والتحسر ولوم القدر وذلك ينافى الصبر ، والرضى واجب ، والإيمان بالقدر فرض . وفيه النهى الصريح عن قول ولو ، إذا أصابك شىء وتعليل المسألة بأن ذلك يفتح عمل الشيطان والإرشار إلى السكلام الحسن ، قاله المصنف ، تنبيه : وأما قوله مالية ولا حدثان قومك بالكفر الاتممت البيت على قواعد إبراهيم ، وقوله ولو كنت راجماً أحداً بغير بينة لرجمت هذه ، وقوله ولو اأن أشق على أمتى الامرتهم بالسواك ، وشبه ذلك . فأجاب القاضى عياض بأن هذا كله مستقبل لا اعتراض فيه على قدر ولا كراهة فيه لانه إنما أخبر عن اعتقاده فيا كان يفعل لو لا المانع وعما هو في قدرته فأما ماذهب فليس في قدرته ، وكذا فيا كان يفعل لو لا المانع وعما هو في قدرته فأما ماذهب فليس في قدرته ، وكذا فيا كان يفعل في المستقبل لو حصل قوله و لو استقبل لو حصل فليس من المنهى عنه بل هو إخبار لهم عما كان يفعل في المستقبل لو حصل فليس من المنهى عنه بل هو إخبار لهم عما كان يفعل في المستقبل لو حصل ولا خلاف في جواز ذلك وإنما ينهى عن ذلك في معارضة القدر أو مع اعتقاد أن ذلك المانع لو ارتفع لوقع خلاف المقدر ، انهى ملخصا

# ۵۸ - با**ب** الهى عن متب الربح<sup>(۱)</sup>

عن أُبِى بن كعب رضى الله عنــه ('' أنَّ رسولَ الله ﷺ قال : « لا تَسُبُّوا الربح ، فإذا رأيتم ما تَـكْرَهون فقولوا : اللهمَّ إنا

(٧) قوله (عن أبن بن كعب) أى ابن عبيد بن زيد بن معاوية بن قيس بن عمرو بن مالك بن النجار الألصارى الحزرجى أبو المنذر صحابي جليل ، وكان من قراء الصحابة وعلماتهم وله مناقب مشهورة منها : أن النبي بالله قال له إن الله أمرنى أن أقرا عليك ( لم يكن الذين كفروا ) قال وسمانى قال نعم ، فبكي أبن . قال الهيثم بن عدى : مات سنة تسع عشرة ، وقال خليفة بن خياط فى سنة المنت وثلاثين ، يقال مات فيها أبى بن كعب ، ويقال مات في خلافة عر وقيل غير ذلك رضى الله عنه (أن رسول الله بالله عنه ولا تسبوا الربح ، فاذا رأيتم ما تكرهون فقولوا : اللهم إنا فسألك من خير هذه الربح وخير ما فيها ما أمرت به ، وتعوذ بك من شر هذه الربح وشر ما فيها وشر ما أمرت به ، صححه الربرة ي

قوله ( لا تسبوا الريح ) أى لا تشتموها ولا تلعنوها . ( فإنها مأمورة ) فلا يجوز سبها بل تجب التوبة عند التضرو بها وهو تأديب من الله لعباده وتأديبه رحمة العباد ، فلهذا جاء فى حديث أبى هريرة مرفوعاً . الريح من روح الله تأتى بالرحمة وبالعذاب فلا تسبوها ، ولكن سلوا الله من خيرها وتعوذوا بالله من شرها ، رواه أحد وأبو داود وابن ماجه

قوله ( فاذا رأيتم ما تكرهون ) أى من الريح إما شدة حرها أو بردها أو وتما فارجموا إلى ربكم بالتوحيد وقولوا ، اللهم إنا نسألك من خير هذه \_\_\_

<sup>(</sup>۱) قوله ( باب النهى عن سب الريح ) أى لانها مأمورة فسبها مسبة لآمرها فيكون إذاً لله كمسبة الدهر ، وهو من أفعال أهل الجاهلية

أَسَأَلُكُ مَنْ خَيْرِ لَهُذَهِ الربح ، وخيرِ ما فيها ، وخنيرِ ما أُمِرَتْ به ، و نَعوذ بك من شرَّ هـذه الربح ، وشر ما فيها ، وشر ما أُمِرتُ به » حجمه النرمذي

#### ٥٩ - پاپ

قولِ الله تعالى ﴿ يَظُنُّونَ باللهِ غيرَ الحَقَّ ظنَّ الجَاهليَّة ؛ يقولون عَلْ لنا مِنَ الْامرِ من شيء قُل إِنَّ الامرَ كُلَّهُ لله ('' ﴾ الآية

= الريح وخير ما فيها وخير ما أمرت به ، وقعوذ بك من شر هذه الريح وشر ما فيها ، وشر ما أمرت به ، فني هذا عبودية لله وطاعة له ولرسوله واستدفاع الشر وتمرض لفضله وقعمته ، وهذه حال أهل التوحيد والإيمان خلافا لحال أهل الفسوق والعصيان الذين حرموا ذوق طعم التوحيد الذي هو حقيقة الإيمان وفيه النهى عن سب الريح ، والإرشاد إلى الكلام النافع إذا رأى الإنسان ما يكره ، والإرشاد إلى أنها مأمورة ، وأنها قد تؤمر بخير وقد تؤمر بشر ، قاله المصنف رحمه الله تمالى .

(۱) قول ( باب قول الله تعالى ﴿ يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية ، يقولون هل لنا من الامر من شيء قل إن الامر كله لله ﴾ الآية ) أراد المصنف رحمه الله تعالى بهذه الترجمة التنبية على وجوب حسن الظن بالله لان ذلك من واجبات التوحيد ولذلك ذم الله من أساء الظن به ، لان مبنى حسن الظن على العلم برحمة الله وعزته وإحسانه وقدرته وعلمه وحسن اختياره وقوة التوكل عليه فاذا تم العلم بذلك أثمر له حسن الظن بالله ، قاله فى الشرح . وقد جاء فى الحديث القدسى قال الله تعالى و أنا عند ظن عبدى بى وأنا معه حين يذكرنى ، رواه البخارى ومسلم ، وعن جابر رضى الله عنه أنه سمع النبي عليقة قبل موته بثلاثة أيام يقول و لا يموتن أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله عز وجل ، رواه مسلم وأبو داود

قوله (يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية) هذه الآية نزلت خبر مناقه عن ع

وقوله ﴿ الظَّانِينَ بِاللَّهِ ظَنَّ السَّوْءِ ، عليهم دَا بِرَهُ السَّوْءِ ﴾ الآية (١)

 المنافقين وما جرى لهم في وقعة أحد فقال تعالى ﴿ مم أنزل عليكم من بعد النم أمنة نعاساً يغشى طائفة منكم ﴾ يمني المؤمنين الصادتين الدين هم على يقين بأن الله سينصر رسوله ويظهره على عدوه ، وطائفة قد أهمتهم أنفسهم ، يعنى المنافقين ، لا يغشاهم النعاس ، من القلق والجرع والحوف على أنفسهم يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية من أهل الشرك شكا في أمر الله وتسكذيبا لنبيه لما وأوا من الهزيمة على المسلمين بسبب مخالفتهم لأمر الوسول مالية وتركهم الثغر الذي أمرهم بلزومه فكر عليهم العدو فقتل من قتل منهم وشج النبي باللي وكسرت رباعيته فظن المنافقون أنها الفيصلة وأن الإسلام قد باد أهله فقال ممتب بن قشير أخو بنى عمرو بن عوف : لو كان لنا من الامر شيء ما قتلنا هامنا . ولما قيل لعبد الله بن أبُّ قَتَلَ بِنُو الْحَزْرِجِ اليُّومِ ، قال : وهل لنا من الآمر شيء . قال ابن القيم رحمه الله تمالى فليس مقصودهم بالكلمة الاولى والثانية إثبات القدر ورد الامر كله لله ولو كان هذا مقصودهم لما ذموا ولما حسن الرد عليهم بقوله قل إن الامر كله لله ، ولا كان هذا الكلام ظن الجاهلية ولهذا قال غير واحد من المفسرين إن ظنهم الباطل همنا هو التكذيب بالقدر وأن الامر لو كان اليهم وكان الرسول سليته وأصحابه تبعا لهم يسمءون منهم لما أصابهم الفتل ولسكان النصر والظفر لهم فكذبهم الله في هذا الظن الباطل الذي هو ظن الجاهلية وهو المنسوب إلى أهل الجهل الذين يزعمون بعد نفاذ القضاء والقدر الذى لم يكن بد من نفاذه أنهم كانوا قادرين على دفعه وأن الامر لوكان اليهم لما نفذ القضاء فأكذبهم الله بقوله ﴿ قُلُ إِنْ الْأَمْرُ كُلَّهُ لَهُ ﴾ فلا يكون إلا ما سبق به قضاؤه وقدره وجرى به قلمه وكتامه السابق

(١) وقوله (الظانين بالله ظن السوء عليهم دائرة السوء . الآية) قال ابن كشير يتهمون الله تعالى فى حكمه ويظنون بالرسول برائج وأصحابه أن يقتلوا ويذهبوا بالكلية ، ولهذا قال (عليهم دائرة السوء وغضب الله عليهم ولعنهم ) أى أبعدهم من رحمته وأعد لهم جهنم وساءت مصيرا (قال ابن القيم رحمه الله فى الآية =

قال ابنُ القيِّم في الآية الأولىٰ: فُسَّرَ أهـذا الظنَّ بأنه سبحانه لا ينصر رسوله وأن أمره سيضمحل. و فُسِّرَ بظهم أن ما أصابهم لم يكن بقَدَر الله وحكمته ، قَفُسَّرَ بإنكار الحكمة ، وإنكار القدر ؛ وإنكار أن يتم أمرُ رسوله وَيُنْ وأن يُظهره على الدين كلُّه. وهـذا هو ظ السُّوء الذي ظنُّه المنافقون والمشركون في سورة الفتح . وإنما كان هذا ظنَّ السَّوء لأنه ظنُّ غيرِ ما يليقُ بهسبحانه ، وما يليق بحكمته وحمده ووعده الصادق، فن ظنَّ أنه يُدِيلُ الباطلَ على الحتى إدالةً مستقرَّة يضمحلُ معها الحق ، أو أنكر أن يكور ما جرى بقضائه وقدَره ، أو أنكرَ أن يكون قَدَرُه بحكمة بالغة يستحق عليها الحم ، بل زعم أن ذلك لمشيئة مجرَّدة ، فذلك ظنُّ الذين كفروا ، 

<sup>—</sup> الأولى فسر هذا الظن بأنه سبحانه لا ينصر رسوله ، وأن أمره سيضمحل وفسر بأن أصابهم لم يكن بقدر الله وحكمته ففسر بإنكار الحسكمة وإنكار القدر وإنكار أن يتم أمر رسوله وأن يظهره على الدين كله وهذا هو ظن السوء الذى ظن المنافقون والمشركون في سورة الفتح ، وإنما كان هذا ظن السوء لانه ظن غير ما يليق به سبحانه وما يليق بحكمته وحمده ووعده الصادق ، فن ظن أنه يديل الباطل على الحق إدالة مستمرة يضمحل معها الحق ، أو أنكر أن يكون ما جرى بقضائه وقدره ، أو أنكر أن يكون قدره لحكمة بالغة يستحق عليا الحد بل زعم أن ذلك لمشيئة بجردة فذلك ظن الذين كفروا فويل للذين كفروا من النار) . وفيه معرفة تفسير آية آل عمران وتفسير آية الفتح قاله المصنف رحمه الله تمالى

وا كثر الناس يظنّون بالله ظن السّوه فيما يختص بهم () وفيما يفعله بغيرهم ، ولا يَسْلَم من ذلك من عرف الله وأسماه وصفاته وموجب حكمته وحمده (٢) فلْيَعْتَن اللبيب (٢) والناصح لنفسه بهذا ، وليتب الى الله ويستغفره من ظنّه بربه ظن السّوء . ولوفتشت منفتشت (١) لوأيت عنده تعنّتا على القدر وملامة له ، وأنه كان ينبغى أن يكون كذا وكذا ، فستقِل ومُستكثر ، وفتش نفسك ، هل أنت سالم ؟

إذا كان لايحظى برزقك عاقل وترزق بجنونا وترزق أحمقا فلا ذنب يارب السهاء على امرى. رأى منك مالايرتضى فتزندق

(٣) قوله ( فاليمتن اللبيب ) أى العاقل ( الناصح لنفسه ، ولا يمترض على ربه فى قضائه وقدره وليتب إلى الله ويستغفره من ظنه بربه ظن السوم)

(٤) قوله ( ولو فتشت من فتشت ) يعنى من الناس ( لرأيت عنده تمنتا على القدر وملامة له وأنه كان ينبغى أن يكون كذا وكذا ) أى خلاف ما جرى به القدر ( فستقل ومستكثر ) أى مستقل من الاعتراض ومستكثر منه ( وفتش نفسك مل أنت سالم ) من الاعتراض على قضاء الله وقدره أم لا

<sup>(</sup>۱) قوله (وأكثر الناس يظنون بالله ظن السوء فيما يختص بهم) بل غالب بني آدم إلا من شاء الله يعتقد أنه مبخوس الحق ناقص الحظ وأنه يستحق فوق ما أحطاء الله ، ولسان حاله يقول ظلني ربى ومنعني ما أستحق ، وتفسه تشهد عليه بذلك ، وهو بلسانه ينكر ولا يتجاسر على التصريح

<sup>(</sup>۲) قوله (وفيا يفعله بغيرهم ولا يسلم من ذلك إلا من عرف الله وأسماءه وصفاته وموجب حكمته وحده) فإذا رأوا رجلا صالحا قد قتر عليه قالوا هذا ما يستحق أو رأوا رجلا قد وسع عليه في الدنيا قالوا هذا ليس بكفؤ قدحا في القدر واعتراضا عليه . قال أبو الفرج بن الجوزى: وهذه حالة قد شملت خلقا كشيرا من العلماء والجهال أولهم إبليس فانه نظر بعقله فقال كيف يفضل العلين على جوهر النار؟ وفي ضمن اعتراضه أن حكمتك قاصرة وأنا أجود واتبع إبليس في تفضيله واعتراضه خلق كثير مثل الراوندي والمعرى ومن قوله

# فإن تَنْجُ منها تَنْجُ من ذى عَظِيمة وإلَّا فإنى لا إِحَالَكَ ناجياً ۲۰ - پاپ

# ما جاء في مُنْكري القَدر (١)

وإلا فإني لا إخالك ناجيا فإن تنج منها تنج من ذى عظيمة قوله ( لا إخالك ) بكسر الهمزة ، أى لا أظنك، ولله در القائل :

فلا تظنن مربك ظن سوء فان الله أولى بالجسل ولا تظنن بنفسك قط خيرا فكيف بظالم جان جهول وظن بنفسك السوء تجدها كذاك وخيرها كالمستحيل وما بك من تتى فيها وخير 💮 فتلك مواهبالرب الجليل وليس لها ولا منها ولسكن من الرحن فاشكر الدليل

وفيه الإخبار بان دلك ربوع لاتحصر ، وأنه لا يسلم من ذلك إلا من عرف الاسماء والصفات وعرف نفسه ، قاله المصنف رحمه آلله تعالى

(١) قولِه ( باب ما جاء في منكري القدر ) أي من الوعيد الشديد ، قال في المصباح والقدر بالفتح لاغير القضاء الذى يقدره الله تعالى والقدر منشؤه عن علم الرب وقدرته ولحَّذا قال الإمام أحد رحه الله تمالى والقدر هو قدرة الله ، واستحسن ابن عقيل هذا السكلام من أحمد غاية الاستحسان وقال إنه شفى بهذه الحكامة وأفصح بها عن حقيقة القدر ، وإلى هذا أشار العلامة!ن القم بقوله :

وحقيقة القدر الذي حار الورى في شأنه هو قدرة الرحمن واستحسن ابن عقيل ذا من أحمد لما حكاء عن الرضى الرباني قال الإمام شفى القلوب بلفظة ﴿ ذَاتِ اختصار وهي ذَات بيانَ

قال شيخ الإسلام : وقول الإمام أحمد , القدر قدرة الله ، يعني أن من أنكر القدر فقد أنكر قدرة الله ، وقال ابن عباس رضي الله عنها: الإيمان بالقدر نظام التوحيد ، فمن آمن بالله وكذب بقدره نقض تـكذيب توحيده ، ومن آمن بالقدر صدق إيمانه توحيده وقال أبنُ عمر: والذي نفس ابن عمرَ بيده ؛ لو كانِ لاَحدهم مثلَ أُحُد ذهباً ثم أنفقه في سبيل الله ما قَبِلَهُ اللهُ منه حتى بؤمِنَ بالقَدَر . ثم استدلَّ بقول النبِّ عَلَيْكُ « الإيمانُ أن تُؤمنَ باللهِ وملائكته وكتبهِ ورسلهِ واليوم الآخر ؛ وتُؤمنَ بالقَدَرِ خيرِه وشرَّه (۱) » دواه مسلم

(١) قَوْلِه ( وقال عبد الله بن عمر : والذي نفس ابن عمر بيده لو كان لاحدهم مثل أحد ذهبا ثم أنفقه في سبيل الله ما قبله الله منه حتى يؤمن بالقدر . ثم استدل بقول النبي برائية . الإيمان أن تؤمن بالله وملائسكته وكتبه ورسله و تؤمن بالقدر خيره وشره ، ) حديث ابن عمر هذا أخرجه مسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه ، فالإيمان بالله هو التصديق بأنه سبحانه وتعالى موجود موصوف بصفات الجلال والمكمال منزه عن صفات النقص وأنه فرد صمد خالق جميع المخلوقات متصرف فيها بما يشاء يفعل في ملسكه ما يريد ، والإيمان بالملائكةُ هو التصديق بعبوديتهم لله ﴿ بِلَ عِبَادُ مَكُرُمُونَ لَا يُسْبِقُونُهُ بِالْقُولُ وَهُمْ بِأُمْرُهُ يعملون ، يعلم ما بين أيديهم وماخلفهم ولا يشفعون إلا لمن ارتخى وهم من خشيته مشفقون ﴾ . والإيمان بالرسل هو التصديق بأنهم صادقون فيما أخبروا به عن الله تعالى ، أيدهم الله بالمعجزات الدالة على صدقهم ، وأنهم بلغوا عن الله رسالاته وبينوا للسكلفين ما أمرهم الله به ، وأنه يجب احترامهم وأن لا يفرق بين أحد منهم . والإيمان باليوم الآخر هو التصديق بيوم القيامة وما اشتمل عليه من الإعادة بعد الموت والنشر والحشر والحساب والميزان والصراط والجنة والناد ، وأنهما دار ثموابه وعقابه للمحسنين والمسيئين إلى غير ذلك مما صح به النقل ، والإيمان بالقدر هو التصديق بما دل عليه قوله ﴿ وَاللَّهُ خَلْفَكُمْ وما تعملون ﴾ وقوله ﴿ إنا كل شيء خلقناه بقدر ﴾ وكلام ابن عمر هذا أراد به غلاة القدرية المنكرين أن يكون الله عالما بشيء من أعمال العباد قبل وقوعها منهم وإنما يعلمها بعد كونها قال القرطى : ولاشك فى تىكىفير من يذهب إلى ذلك فإنه جحد معلوما من الشرع بالضرورة ، لذلك تبرأ منهم ابن عمر وأفتي بأنه 🚤

- لا تقبل منهم أعمالهم وتفقاتهم. وقال شيخ الإسلام: مذهب أهل السنة في هذا الباب وغيره ما دل عليه الـكتاب والسنة ، وكان عليه السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان، وهو أن الله خالق كل شيء وربه ومليكه ، وقد دخل في ذلك جميع الاعيان القائمة بأنفسها وصفاتها الفائمة بها من أفعال المباد وغير أفعال العباد ، وأنه سبحانه ما شاء كان وما لم يشأ لم يكن فلا يكون في الوجود شيء إلا بمشيئته وقدرته ولا يمتنع عليه شيء شاءه بل قادر على كل شيء ولا يشاء شيئًا إلا هو قادر عليه ، وأنه سبحانه يعلم ما كان وما يكون ومالم يكن لو كان كيف كان يكون ، وقد دخل في ذلك أفعال العباد وغيرها ، وقد قدر مقادير الخلائق قبل أن يخلقهم وقدر أرزاقهم وآجالهم وأعمالهم وكتب ما يصيرون اليه من شقاوة وسعادة ، فهم يؤمنون بخلقه لـكل شىء وقدرته على كل شيء ومشيئته لسكل ما كان وعلمه بالآشياء قبل أن تكون وتقديره لهما وكمتابته إياها قبل أن تسكون . وقد سئل الشافعي رحمه الله عن القدر فقال:

> فما شئتَ كان وإن لم أشأ فمنهم شتى ومنهم سعيد ومنهم قبيح ومنهم حسن

> وما شئت إن لم تشأ لم يكن خلقت العباد على ما علمت ففي العلم يجرى الفتي والمسن على ذا مننت وهذا خُذلت وهذا أعنت رذا لم تمن

والإيمان بالقدر على درجتين إحداهما : الإيمان بأن الله تعالى سبق في علمه ما يعمل العباد من خير وشر وطاعة ومعصية قبل خلقهم ، ومن هو منهم من أهل الجنة ، ومن هو منهم من أهل النار . وأعد لهم الثواب والمقاب وكنتب ذلك ، وأن أعمال العباد تجرى على ما سبق في علمه وكـتابه ، وهذه الدرجة أثبتها كثير من القدرية وتفاها غلاتهم كمبد الجهني وعمرو بن عبيد وغيرهما. وقد قال كشير من أئمة السلف ناظروهم \_ يعنى القدرية \_ بالعلم فإن أقروا به خصموا وإن جحدوا كفروا ، يريدون أن من أمكر العلم القديم السابق بأفعال العباد ، وأن الله قسمهم قبل خلقهم إلى شتى وسعيد ، وكتب ذلك عنده في كتاب حفيظ ، فقد كنذب بالقرآن فيكفر بذلك . وإن أقروا بذلك وأنكروا أن \_\_\_

وعن عُبادةً بن الصامت (' أنه قال لابنه : يابني إنك لَن تجد طعمَ الإيمان حتى تعلمَ أنَّ ما أصابك لم يكن لِيُخطِئك ، وما أَخطأك لم يكن لِيُخطِئك ، وما أَخطأك لم يكن لِيُصيبَك . سمعت رسول الله عِيَنِينَ يقول « إنَّ أُولَ ما خَلَق اللهُ القَّهُ القَّهِ المَّلِمَ ، فقال له : اكتُب فقال : ربَّ وماذا أكتُب ؟ قال : اكتب مَقادير كلَّ شيء حتى تقوم الساعة » يابني سمعت رسول الله اكتب مَقادير كلَّ شيء حتى تقوم الساعة » يابني سمعت رسول الله على يقول « مَن مات على غير هذا فليس مِنى » . وفي رواية الاحمد وقال « مَن مات على غير هذا فليس مِنى » . وفي رواية الاحمد

قوله ( سمعت رسول الله مِرَاقِيم يقول و أول ما خلق الله القلم ، وفي رواية لاحمد \_\_\_

الله خلق أفعال العباد وشاءها منهم وأرادها إرادة كونية قدرية فقد خصموا ،
 لأن ما أقروا به حجة عليهم فيما أنسكروه . والدرجة الثانية أن الله خلق أفعال العباد كلها من الكفر والإيمان والطاعة والعصيان وشاءها منهم ، وفي تـكفير هؤلاء نزاع مشهور بين العلماء

<sup>(1)</sup> قوله ( وعن عبادة بن الصامت رضى الله عنه أنه قال لابنه . يا بنى إنك لن تجد طعم الإيمان حتى تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك وما أخطأك لم يكن ليحيبك ، سمعت رسول الله يُلِيِّق يقول ، إن أول ما خلق الله القلم فقال له : أكتب . فقال : رب ، وماذا أكتب ؟ قال : أكتب مفادير كل شيء حتى تقوم الساعة ، يا بنى سمعت رسول الله يُلِيِّ يقول ، من مات على غير هذا فليس منى ، ) أورد المصنف رحمه الله حديث عبادة هذا ولم يعزه . وقد رواه أبو داود عنصراً والترمذي ، ورواه الإمام أحد مطولا

قوله (أنه قال لابنه) هوالوليد بن عبادة كا جاء مصرحا به فى رواية الترمذى قوله (إنك لن تجد طعم الإيمان حتى) إلى آخره . فيه بيان فرض الإيمان بالقدر وبيان كيفية الإيمان به ، وإحباط عمل من لم يؤمن به والإخبار أن أحداً لايحد طعم الإيمان حتى يؤمن به قاله المصنف ، وأن من لم يؤمن بالقدر بأن يعلم أن ما أصابه لم يكن ليخطئه وما أخطأه لم بكن ليصيبه لا يجد طعم الإيمان . وفيه براءته علي عن لم يؤمن بالقدر ، قاله المصنف رحمه الله .

« إن أوّل ما خاق الله تعالى القلم فقال له: اكتُب فحرى فى تلك الساعة بما هو كائن إلى يوم القيامة ». وفى رواية لابن وهب (١٠ : قال رسول الله عَيْظِيْنَ « فَرَ لم يُؤمِن بالقدرِ خيره وشر ه أحرقه الله بالنار » (٢)

= وإن أول ما خلق الله القلم فقال له أكتب ، فجرى في قلك الساعة بما هو كائن إلى يوم القيامة ، وفيه ذكر أول ما خلق الله وأنه جرى بالمقادير فى قلك الساعة إلى يوم القيامة ، قاله المصنف رحمه الله . قال الحافظ ابن حجر : حكى أبو العلا الهمدائى للعلماء قولمين فى أيه إخلق أولا : العرش أو القلم ؟ قال والآكثر على سبق خلق العرش واختار ابن جرير ومن تبعه الثانى ، روى ابن أبى حاتم من طربق سعيد بن جبير عن ابن عباس قال و خلق الله اللوح المحفوظ مسيرة خمسائة عام ، فقال للقلم قبل أن يخلق الخلق وهو على العرش : أكتب . فقال : وما أكتب ؟ قال : على فى خلق إلى يوم القيامة ، ذكره فى تفسير سورة سبحان ، وليس فيه سبق خلق القلم على العرش ، وقد أشار العلامة ابن القيم إلى هذا الخلاف فى قصيدته الكافية الشافية فقال :

والناس مختلفون فى القلم الذى كتب القضاء به من الرحمن هل كان قبل العرش أو هو بعده قولان عند أبى العلا الهمدانى والحق أن العرش قبل لانه قبل الكتابة كان ذا أوكان وكتابة القلم الشريف تعقبت إيجاده من غير فصل زمان لما براه الله قال اكتب كذا فغددا بأمر الله ذا جريان

(۱) قوله (وفى رواية لابن وهب) وهو الإمام الحافظ عبد الله بن وهب ابن مسلم القرشى مولاهم المصرى الفقيه ثقة إمام مشهور عابد، له مصنفات منها الجامع وغيره، مات سنة سبع وتسعين ومائة وله اثفتان وسبعون سنة

(٢) قوله (قال رسول الله يَرْقِيلُم و من لم يؤمن بالقدر خيره وشره أحرقه الله بالنار ، ) أى لكفره أو بدعته إن كان بمن يقر بالعلم السابق وينسكر خلق أفعال العباد ، فإن صاحب البدعة معرض للوعيد كأصحاب الكبائر بل أعظم ، قاله في الشرح

وفى المسند () والسُّن عن ابن الدَّيلَى (؟) قال: أَيت ُ أَبِى بن كعب فقلت ُ: فى نفسى شيء من الفَدَر ، فحدَّ ثنى بشيء الحلَّ الله يُذهِبُه من قلى . فقال: لو أنفقت مثل أُحد ذهبا ما قبله الله منك حتى تُرومن بالفَدر ، و تعلم أَن ما أصابك لم يكن لِيُخطِئك ، وما أخطأك لم يكن لِيُخطِئك ، وما أخطأك لم يكن ليُخطِئك ، ولم أخطأك لم يكن ليُخطِئك ، ولم أن ما أصابك لم يكن ليُخطِئك ، ولم أن ما أضابك لم يكن ليُخطِئك ، ولم أن ما أضابك من أهل النار . قال فأتبت عبد الله بن مسعود و حُذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت ، فكالم محدثنى عبد الله بن مسعود و حُذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت ، فكالم ثم حدثنى عبد الله بن مسعود و حُذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت ، فكالم في صحيحه عبد الله بن مسعود و حُذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت ، فكالم في صحيحه عبد الله بن مسعود و حُذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت ، فكالم في صحيحه بمثل ذلك عن النبي مُنْ الله بن حديث صحيح ، رواه الحاكم في صحيحه بمثل ذلك عن النبي مُنْ الله بن حديث صحيح ، رواه الحاكم في صحيحه بمثل ذلك عن النبي مُنْ الله بن حديث النبي مُنْ الله بن الله به بن الله بن

<sup>(</sup>۱) قوله ( وفى المسند ) أى مسند الإمام أحمد ( والسنن ) أى سنن أبى داود وابن ماجه

#### ٦١ - باب

# ما جاء في المصوّرين

عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عِيَّالِيَّةَ وَقَالَ الله تَعَالَى : وَمَنْ أَوْ لِيَخْلَقُوا حَبَّةً ، أَوْ لِيَخْلَقُوا حَبَّةً ،

= تعرض لمن لم يحط به علما ، وهو أن الله سبحانه له الحلق والام ، وأمره سبحانه نوعان: أمركونى قدرى ، وأمر دبنى شرعى . فمشيئته سبحانه متعلقة بخلقه وأمره الدينى وشرعه الذى شرعه على ألسنة رسله ، فا وجد منه تعلقت به المحبة والمشيئة جميعا فهو محبوب للرب واقع بمشيئته ، وما لم يوجد منه تعلقت به محبته وأمره الدينى ولم تتعلق به ممشيئته ، وما وجد من الكفر والفسوق والمعاصى تعلقت به مشيئته ولم تتعلق به ممشيئته ولا أمره الدينى ، وما لم يوجد منها لم نقطق به مشيئته ولا محبته فلفظ المشيئة كونى ولفظ الحبة دينى شرعى . ولفظ الإرادة ينقسم إلى إرادة كونية فقدكون هى المحبة ، وإرادة دينية فتكون هى المحبة انهى . وقال إرادة كونية فالمردية فإن القدر كما جرى أيضا بعقابها انهى

#### (١) قَوْلِه ( باب ما جاء في المصورين ) أي من الوعيد

(٢) قوله (عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ, قال الله تعلق عنه قال: قال رسول الله على على الله على على الله على عن جبريل عن ربه تبارك وتعالى

قوله (ومن أظلم بمن ذهب يخلق كخلق) فلا أظلم من المصورين الذين علموا صورا تشبه خلق الله عز وجل لانه تعالى هو الخالق البارئ المصور وهم بعملهم قد نازعوه في أسمائه وتشبهوا به في صفات ربوبيته حيث عملوا ما يضاهى خلقه ، ولذا تحداهم تعالى بقوله و فاليخلقوا ذرة ، فيها روح تتصرف بنفسها

أو ليخُ أقوا شَعِيرة » أخرجاه . ولها "عن عائشة رضى الله عنها أن رسول الله عَيْنَا أن أَشَدُ الناسِ عَذَا بَا يومَ القيامة الذين بُضاهِئُون بخلق الله عَيْنَا الله عَيْنَا إلله عَلَا صُورَةٍ صَوْرَهُ الله عَمْنَا بُعُمَل له بكل صُورَةٍ صَوْرَهُ ا نَفْسَ مُعَنَّا بُهُ عَمْل له بكل صُورَةٍ صَوْرَهُ ا نَفْسَ مُعَنَّابُ

يكثل ما خلق الله من ذرات الارواح , أو ليخلقوا حبة أو ليخلقوا شعيرة ، مثل ما خلق الله من النباتات التي تزرع وتنمو وتحيا بالماء ، فان النبات حياة تخصه وهي النمو والحركة فنبه بالذرة والحبة والشعيرة على ما هو أعظم منها وأكبر فانهم لا يستطيعون ذلك بل هم عاجزون عنه

#### وقوله ( أخرجاه ) أى البخارى ومسلم

(۱) قوله (ولحم) أى البخارى ومسلم (عن عائشة أم المؤمنين رطى الله عنها أن رسول الله عليه قال و أشد الناس عذاباً يوم القيامة الذين يصاهمون على الله الله الله الله الله الله أو الد المصورين والمضاهاة المشاجة وقد تهمز فالمصور المصور الصورة على مثل ما خلق الله صار مضاهمًا لحلى الله فكان أشد الناس عذابا ، لان ذنبه من أعظم الدنوب . وأما قول من قال هذا محول على صامع المصورة لتعبد ، فهذا تخصيص لكلام النبوة بغير دليل بل يرده قوله فى نفس الحديث ، يضاهؤون خلق الله ، فذكر العلة وهى المضاهاة . وأما قوله : وقيل هو فيمن قصد المضاهاة واعتقد ذلك فهذا الاعتقاد الذي اشترطه تقييد للحديث مردود لانه من المعلوم لدى كل ذي عقل سليم أن المصور إنما قصد بعمل مردود لانه من المعلوم لدى كل ذي عقل سليم أن المصور إنما قصد بعمل الصورة نفس مضاهاة خلق الله أى مشاجته ، ولا يخطر بباله سو ، ذلك والكن عمل هذه المحامل التي لا تحتمل والقيود التي لا دليل عليها والتأويلات التي هي صرف اللفظ عن ظاهره أوهنوا دلالة الاحاديث عند ضعفاء البصائر وجنوا على الشريعة وصار ما قالوه حجة لمكل مبطل فلا حول ولا قوة إلا باقه

قوله (ولهم ) أى البخارى ومسلم (عن ابن عباس رضى الله عنهم) قال : سمعت رسول الله بكل صورة صورها نفس =

يها فى جهنم » . ولها عنه مرفوعاً « مَن صَوّرَ صُورةً فى الدنيا كُلِّفَ أَن يَنْفُخَ فيها الرُّوحَ ، وليس بنائخ »

= يعذب بها في جهنم ، ولحما عنه مرفوعا . منصور صورة في الدنيا كلف أن ينفخ فيها الروح وليس بنافخ ، وفيه التغليظ الشديد في المصورين والتنبيه على العلة وهو تركُّ الآدب مع آنة لقوله , ومن أظلم من ذهب يخلق كخلق ، والتنبيه على قدرته وعجزهم لقوله . فاليخلقوا ذرة أو حبة أو شعيرة ، والتصريح بأنهم أشد الناس عذا باً ، وأن الله يخلق بمدد كل صورة نفسا يعذب بها في جهنم ، وأنه يكلف أن ينفخ فيها الروح ، قاله المصنف رحمه الله . واعلم أن التعليل في أحاديث النصوير قد ورد بألفاظ متعددة فعلل في بعضها بالمضاهاة يعني المشابه، وفي بعضها بشكليفه بأن ينفخ فيها الروح ، وفي بعضها بقوله أحيوا ما خلقتم . فأما التعليل بالمضاهاة والإحياء فيقتضى تحريم تصوير ماخاق الله من حيوان ونبات لوجود المضاهاة والحياة. قال تعالى ﴿ وَجعلنا مِن الماء كل شيء حي ﴾ فإن النبات حياة تخصه وهي النمو والزيادة ، كما أن للحيوان حياة تخصه وهي النمو والحركة ، ولقوله . فاليخلقوا ذرة أو ليخلقوا حبة أو ليخلقوا شعيرة ، وبهذا قال بجاهد بن جبر إمام التفسير وراوية ابن عباس، وسواء كانت صورة كاملة أو بعض صورة عتى الرأس والسكف لحصول المضاهاة بذلك ، وقوله في بعض الروايات . يجمل له بكل صورة نفس يعذب بها ، وتكليفه في الرواية الآخرى بأن ينفخ فيها الروح لا ينغي تحريم ما علته المضاهاة والخياة وإلا لم يكن للتعليل بذلك فأئدة . وأما ما احتج به من أراد استحلال ما حرم الله من أن الصورة الشمسية ليست من الصور الحرمة بحجة أنها مسك الظل كا يرى الناظر صورته في المرآة فهذا غير صحيح لان ما يبدو في المرآة صورة غير ثمابتة ولا صنع للناظر فيها ولا يسمى الناظر مصورا ولا تسمى صورة لغة ولا شرعاً ولا عرفاً ، وأما الصورة الشمسية فلايشك من له أدنى معرفة بأحكام الشرع وعلله أنها من جملة الصور المحرمة لانها لا تتأتى إلا بالآلة المخصوصة التي صنعت لها وعمل من المصور بوضعها في مواد التحميض لتـكون ثابتة وملونة فهي صورة حقيقة ، وعاملها يسمى مصوراً لغة وشرعا وعرفا ، والتصوير محرم سوا. كانت الصورة لها شخص منتصب أو كانت منقوشة في سقف أو جداو أو موضوعة في نمط أو في نقد أو 🏊

ولمسلم عن أبى الهيئاج ('' قال : قال لى على ّ : أَلَا أَبْعَثُكَ على مَا بَعْثُنَى على مَا بَعْثُنَى على ما بَعْثَنَى عليه رسولُ الله عَيْنَا ﴿ اللَّا تَدَعَ صورةً إِلَّا طمستها ، ولا قبراً بُشرِفاً إلاسَوْيْنَهُ ﴾

\_\_منسوجة فى ثوب أو بساط أومكان وسواء فىكانت من شمع أو عجين أو حلاوة أو غير ذلك ، فإن قضية العموم تأتى على ذلك كله

(١) قوله ( ولمسلم عن أبي الهياج الاسدى ، واسمه حبان بن حصين قاله في قال : قال لَى على رضي الله عنه : ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله عليه و أن لا تدع صورة إلا طمستها ، ولا قبرا مشرفاً إلا سو ً يته ، ) فدل هذا الحديث على إتلاف الصورة لمن قدر على إتلافها ، وإزالتها لمضاهاتها لخلق الله ، وطمسها إن كانت غير مجسمة ، وتسوية القبور المشرفة لما في تعليتها من الفتنة بأربابها وتعظيمها وهو من ذرائع الشرك ووسائله ، فصرف الهمم إلى هذا وأمثاله من مصالح الدين ومقاصده وواجباته ، ولما وقع التساهل في هذه الأمور وقع المحذور، وعظمت الفتنة بأرباب القبور ، وصارت محطا لرحال العابدن المعظمين لها فصرفو ا لها جل العبادة من الدعاء والاستفائة والاستمانة والتضرع لهـا والذبح والنذور وغير ذلك من كل شرك محظور ، قاله في الشرح . قال ابن القيم رحمه الله تعالى : ومن جمع بين سنة رسول الله مِمْالِيَّةٍ في القبور وما أمر به ونهمي عنه وما كان عليه أصحابه ، وبين ما عليه أكَّثر الناس اليوم رأى أحدهما مضاداً للآخر مناقضاً له ، فنهى عن الصلاة إلى القيور وهؤلا. يصلون عندها وإليها ونهى عن اتخاذها مساجد وهؤلاء يبنون المساجد عليها ويسمونها مشاهد مضاهاة لبيوت الله ، ونهى عن إبقاء السرج عليها . وهؤلاء يوقفون الوقوف على إيقاد القناديل عليها ، ونهى عن أن تنخذ أعيادا وهؤلاء يتخذونها أعيادا ومناسك ويجتمعون لها كاجتماعهم للعيد أو أكثر ، وأمر بتسويتها كما في حديث أبي الهياج وفضالة ابن عبيد ، وهؤلاء يبالغون في مخالفة هذين الحديثين ويرفعونها عن الأرض كالبيت ويعقدون عليها القبب ، ونهى عن تجصيصها والبناء عليها والـكتابة عليها ، وهؤلاء يتخذون عليها الألواح ويكتبون عليها القرآن وغيره، انتهى ملخصا . وقيد الامر بطمس الصور إذا وجدت ، قاله المصنف رحمه الله تعالى .

# ۹۲ – باپ ما جاء فی کثرہ اکخلِف<sup>(۱)</sup>

وقولِ الله تعـالى ﴿ واحفَظوا أَيمانَكُم ﴾ عن أبى هريرة قال: سمعتُ رَسُولَ الله عَيْظِيْنَ يقول « الحلِفُ مَنْفَقَةٌ للسَّلْعَة تَمْحَقَةٌ للسَّلْعَة تَمْحَقَةٌ للسَّلْعَة تَمْحَقَةٌ للسَّلْعَة تَمْحَقَةٌ للسَّلْعَة تَمْحَقَةٌ للسَّلْعَة تَمْحَقَةٌ للسَّلِعَة تَمْحَقَةً للسَّلِعَة للسَّلِقَةُ للسَّلِعَة للْمَامِي السَّلِعَة للسَّلِعَة للسَّلَعَة للسَّلَعَة للسَّلَعَة للسَّلَعَة للسَّلَعَة للسَّلِعَة للسَّلَعَة للسَّلَعَة للسَّلَعَة للسَّعَة للسَلِعَة للسَلِيْقِيقِ للسَّلِعَة للسَّلَعَة للسَّلِعَة للْعَلَمِ للسَّلِعَة للسَلِيَةِ للسَّلِعَة للسَلِيْعَ للسَّلِعَة للسَّعَامِ للسَّلَعَة للسَلِيْعَ للسَلِيْعَ للسَّامِ للسَلِيْعَ لَلَّةً للسَلِيْعَ لَلْعَلَمِ لَلَّهُ لَلَّهُ لَلْعَلَمُ للسَّ

(۲) قوله (وعن أبي هريرة رضى الله عنه سمعت رسول الله مالية يقول و الحلف منفقة السلعة محقة السكست، أخرجاه ) أي البخاري ومسلم وأخرجه أبو داود والنسائي .

قوله (الحلف منفقة السلمة) أى مظنة لنفاقها ورواجها عند المشترى فاذا حلف أنه أعطى بها كذا أو أنه اشتراها بكذا ظنه صادقا فيأخذها بزيادة على ما ذكره.

وقوله ( محقة للسكسب ) أى مظنة لمحق السكسب فانه يحلف بالله كاذبا قد عصى الله فيعاقب بمحق البركة ، فاذا ذهبت بركة كسبه دخل عليه من النقص أعظم من تلك الزيادة التى دخلت عليه بسبب حلفه ، وربما ذهب ثمن تلك السلمة رأسا . فإن ما عند الله لا ينال إلا بطاعته وإن تزخرفت الدنيا للعاصى فعاقبتها اضمحلال وذهاب وعقاب قاله فى فتح الجيد . وفيه الإخبار بأن الحلف منفقة المسلمة محقة السكسب ، قاله المصنف .

<sup>(</sup>١) قوله (باب ما جاء في كثرة الحلف) أي من النهي عنه والوعيد عليه .

قُولُه (وقولُ الله تعالى واحفظوا أيمانكم) ذكر غير واحد من المفسرين عن ابن عباس، يريد لا تحلفوا. وهذا هو الشاهد من الآية للترجمة، قال فى فتح المجيد وهو المعنى الذى أراد المصنف من الآية، وقال آخرون احفظوا أيمانكم عن الحنث فلا تحنثوا، وقال ابن جرير لا تتركوها بغير تـكفير لآنه يلزم من كثرة الحنث مع مافى ذلك من الاستخفاف بعظمة الله وهذا مما ينافى كال التوحيد الواجب أو عدمه. قاله فى فتح المجيد. وفيه الوصية بحفظ الأيمان، قاله المصنف رحمه الله .

وعن سَلمان (۱) أن رسولَ الله عَيَّا قَالَ ﴿ ثَلَاثُهُ ۖ لَا يَكُلُّمُهُمُ اللهُ وَلَا يُرَكِّيهِم ولهم ء \_\_\_\_\_نابٌ أليم : أُشَيْمِطُ زانٍ ،

(۱) قوله (وعن سلمان رضى الله عنده أن رسول الله بالله قال و ثلاثة لا يكلمهم الله ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم أشيمط زان وعائل مستكبر ورجل جمل الله بضاعته لا يشترى إلا بيمينه ولا يبيع إلا بيمينه و رواه الطبرانى بسند صحيح ) سلمان لعله سلمان الفارسي أبو عبد الله أسلم مقدم النبي بالله المدينة وشهد الحندة ، روى عنه أبو عبان النهدى وشرحبيل بن السمط وغيرهما ، قال النبي بالله و سلمان منا أهل البيت إن الله يحب من أصحابي أربعة عليا وأبا ذر وسلمان والمقداد ، أخرجه الترمذى ، توفى في خلافة عثمان رضى الله عنه ، و يحتمل أنه سلمان بن عامر بن أوس الضي .

قوله ( إن رسول الله يَتَلَيِّع قال: «ثلاثة لا يكلمهم الله») هذا وعيد شديد في حقهم ونني كلامه تعالى وتقدس ، عن هؤلاء العصاة دليل على أنه يكلم من أطاعه ويكلمونه في عرصات القيامة ، وأن الكلام صفة منصفات كاله ، والادلة على ذلك من السكتاب والسنة أظهر شيء وأبيئه . وفيه الرد على الجهمية والاشاعرة نفاة السكلام . قال في فتح المجيد: والذي عليه أهل السنة والجماعة من المحققين قيام الافعال بالله سبحانه وأن الفعل يقع بمشيئته تعالى وقدرته شيئا فشيئا ولم يزل متصفا به فهو حادث الآحاد قديم النوع كما يقول ذلك أثمة أصحاب الحديث وغيرهم من أصحاب المسافعي وأحد وسائر الطوائف ، كما قال تعالى ( إنما أمره إذا أر اد من يقول له كن فيكون ) فأتى بالحروف الدالة على الاستقبال والافعال الدالة على المال والاستقبال أيضاً وذلك في القرآن كثير ، انتهى

قوله ( ولا يزكيهم ) أى لا يطهرهم ( ولهم عذاب أليم ) لما عظم ذنهم عظمت عقو بتهم فمو قبو ا بهذه الثلاث التي هي من أعظم المقو بات

قوله (أشيمط زان) صغره تحقيراً له ، والاشمط الذىقداختلط شعره الابيض بالاسود لان داعى المعصية قد ضعف فى حقه فدل على أن الحامل له على الزنا محبته المعصية والفجور وعدم خشية الله عز وجل

قوله (وعائل مستكبر) أى فقير لآنه لا داعى له إلى السكبر فإن السكبر إنما يحمل عليه في الغالب كثرة المال والنعم والرياسة فاستكباره مع عدم الداعى يدل على أن السكبر طبيعة له ، كامن فى قلبه ، وفيسه أن الدنب يعظم مع قلة الداعى . قاله المصنف .

- (۱) قوله (ورجل جعل الله بضاعته) بنصب الاسم الشريف أى الحلف به جمله بضاعته لكثرة استماله اليين فى بيعه وشرائه ، وهسذا هو الشاهد من الحديث المترجة ، وفيه الوعيد الشديد فيمن لا يبيع ولا يشترى إلا بيمينه ، قاله المصنف رحمه الله
- (۲) فقوله (وفى الصحيح) أى صحيح مسلم عن عمران بن حصين رضى الله عنه قال قال رسول الله عليه و خسير أمتى قرنى ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ، قال عمران فلا أدرى أذكر بعد قرنه مرتين أو ثلاثاً , ثم إن بعدكم قوماً يشهدون ولا يستشهدون ويخونون ولا يؤتمنون وينذرون ولا يوفون ويظهر فيهم السمن ، وأخرجه البخارى وأبو داود والترمذى

قوله (قال رسول الله يَرْفِيْنِ وخير أمتى قرنى ،) ولفظ البخارى وخيركم قرنى ، قال فى النهاية : والقرن أهل كل زمان وهو مقدار التوسط فى أعمار أهل كل زمان مأخوذ من الاقتران وكأنه المقدار الذى يقترن فيه أهل ذلك الزمان فى أعمارهم وأحوالهم ، وقيل القرن أربعون سنة وقيل ثمانون وقيل مائة سنة ، وقيل هو مطلق من الزمان ، بدأ يَرِيّنِ بقرنه لفضيلة أهل ذلك القرن فى العسلم والإيمان والاعمال الصالحة ، ولذا لم يعرف فيهم ولله الحمد من تعمد الكذب على النبي يَرِيّنِ كما لم يعرف فيهم من كان من أهل البدع المعروفة كبدعة الحوارج

# ثُمَّ الذينَ يَلُونهم ، ثم الذين يَلونهم ، قال عِمران : فلا أدرى أذكرَ

ـــوالرافضة والقدرية وللرجئة. قال الشافعي رحمه الله تمالي وقد أثني الله على الصحابة فى القرآن والتوراة والإنجيل وسبق لهم من الفضل على لسان نبيهمما ليس لاحد بعدم ، وفي الصحيحين من حديث أبي سعيد قال قال رسول الله عليه ولا تسبوا أصحابي فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهباً ما بلغ مُدَّ أحدهم ولا تصيفه. وقال ابن مسعود: إن الله لظر في قلوب عياده فوجد قلب محد خير قلوب العباد مم نظر في قلوب الناس بعده فرأى قلوب أصحابه خير قلوب العباد فاختارهم لصحبته وجعلهم أنصار دينه ووزراء نبيه . وقال ابن الحاج في المدخل : فالقرن الاول خصهم الله عز وجل بخصوصيته لا سبيل لاحد أن يلحق غبارأحدم فضلا عن عمله لأن الله عز وجل قد خصهم برؤية نبيه عليه الصلاة والسلام ومشاهدته و نزول القرآن عليه غضاً طرياً يتلقونه من في النبي مِرَالِيِّ حين يتلقاء مِن جبريل عليه السلام، وخصيم بالقتال بين يدى نبيه ونصرته وحمايته وإذلال الكفر وإخماده ورفع منار الإسلام وإعلائه وحفظهم القرآن الذى كان ينزل نجوما فأهلهم الله لحفظه حتى لم يضع منه حرف واحدد فجمعوه ويسروه لمن بعدهم وفتحوا البلاد والاقاليم للمسلمين ومهدوها لهم وحفظوا أحاديث نبيهم عليه الصلاة والسلام في صدورهم وأثبتوها على ما ينبغي من عدم اللحن والغلط والسهو والغفلة فوضعهم في الحفظ والضبط لا يمكن الإحاطة به ولا يصل إليه أحـد ، فجزاهم الله عن أمة نبيه خيراً . لقد أخلصوا لله الدعوة وذبوا عن دينه بالحجة . انتهى ملخصآ

قوله (ثم الذين يلونهم) أى قرن التابعين فضلوا علىمن بعدهم لظهور الإسلام فيهم وكثرة الداعى إليه والراغب فيه وما ظهر فيهم من البدع أنكر وأزيل كبدعة الحوارج والقدرية والرافضة ، فهذه البدع وإن كانت قد ظهرت فيسه فأعلها فى غاية الذل والهوان والقتل لمن عاند منهم ولم يتب

قوله (ثم الذين يلونهم) فلا أدرى أذكر بعد قرنه مرتين أو ثلاثاً هذا شك من راوى الحديث عمران بن حصين ، قال القرطبي ما شك فيه عران تحقيقه فى حديث ابن مسعود حيث ذكر بعد قرنه ثلاثاً . انتهى ، والمشهور فى الروايات أن القرون المفضلة ثلاثة والثالث دون الأولين فى الفضل لسكثرة البدع فيه ، \_

بعد قرنه مرقين أو ثلاثًا ، «ثُمَّ إنَّ بَعْدَكُم قوماً يَشْهدوا ولا يُسْتَشْهَدُون ، ويخونون ولا يُؤتمنون ، ويَنْذِرُون ولا يُونون ، ويظهرُ فيهمُ السَّنَ ُ»

وفيه ('' عن ابن مسعور أن النبي ﴿ مَيْنَظِيْهُ قال ﴿ خَيرُ الناسَ قَرْنَى ، ثم الذين يَلونهم ، ثم الذين يلونهم . ثم يجي، قوم تَسمِقشهادةُ أحدِهم

لكن العلماء متو افرون والإسلام فيه ظاهر والجهاد فيه قائم ثم ذكر ما يقع بعد القرون الثلاثة من الجفاء في الدين وكثرة الاهواء . وفيه ثناؤه بإليج على القرون الثلاثة أو الاربعة وذكر ما يحدث بعدم ، قاله المصنف رحمه الله

قولة (مم إن بعدكم قوماً بشهدون ولا يستشهدون) لاستخفافهم بأمر الشهادة وعدم تحريهم الصدق لقلة دينهم وضغف إسلامهم . ولا يعارض هدا حديث وخير الشهداء الذي يأتى بشهادته قبل أن يسألها ، لأن الأول في حقوق الآدميين ، وهذا في حقوق الله التي لا طالب لها . وقيسل الأول في الشهادة على الغيب في أمر الحلق فيشهد أنه من أهل النار والآخرين بغيره وقيل إن يتحملوا الشهادة من غير تحميل قاله في إبطال التنديد . وفيسه ذم الذين يشهدون ولا يستشهدون . قاله المصنف

قوله ( ويخونون ولا يؤتمنُون ) أَى لَحْيَانَهُمُ الطَّاهُرَةُ بَحْيَثُ لَا يَعْتَمُدُ عَلَيْهُمْ ، قاله فى إبطال التنديد

قوله ( وينذرون ولا يوفون ) لا يعارض حديث النهى عن النذر ، و إنما هو تأكيد لامره وتحذير من التهاون به بعد إيجابه ، قاله فى أبطال التنديد

قوله ( ويظهر فيهم السمن ) أى يحبون التوسع فى المآكل والمشارب وهى أسباب السمن ، قاله فى إبطال التنديد

 يمينَه ، ويمينُه شهادَتَه ». وقال إبراهيم (،) : كانوا يَضْرِبوننا على الشهادة والعهدِ ونحن صِغار

#### ٦٣ - پاپ

ما جاء في ذِمَّةِ الله وذِمَّة نبيَّه (٢)

وقولِ الله تعالى ﴿ وَأَوْفُوا بِعَهْدِ الله إذا عَاهَدُتُمْ (٢)، ولا تَنْقُضُوا

= يحى، قوم تسبق شهادة أحدهم يمينه ، ويمينه شهادته ، ) إشارة إلى التسارع فى الشهادة واليمين ، وهذه حال من صرف رغبته إلى الدنيا ونسى المعاد فخف أمر الشهادة واليمين عنده تحملا وأداء لقلة خوفه من الله وعدم مبالاته بذلك . وهذا علم من أعلام النبوة فإنه قد وجد ذلك كما أخبر النبي النبي النبية النبوة فإنه قد وجد ذلك كما أخبر النبي النبية النبية

(۱) قوله ( وقال إبراهيم ) هو ابن يويد النخمى : كانوا يضربوننا على الشهادة والعهد ونحن صفار

قوله (كانوا) الظاهر أن مراده أصحاب عبد الله بن مسعود كما هي عادة إبراهيم في النقل عنهم ، قاله في إبطال التنديد . قلت ولا وجه لتخصيص كلام إبراهيم بأصحاب عبد الله بن مسعود بل كان هذا حال السلف في تربية أولادهم لأنهم إذا اعتادوا ذلك في حال الصغر أدى ذلك إلى التساهل في ذلك في حال الكبر ، وكانت هذه حالة السلف الصالح محافظة على أولادهم لا يتركون شيئاً مما يكره إلا أنكروه على الصغار وأدبوهم عليه . وفيه كون السلف يضربون الصغار على الشهادة والعبد قاله المصنف رحه الله تعالى

- (٣) قوله (باب ما جاء فى ذمة الله وذمة نبيه على أى من الآدلة على وجوب الوفاء بها وإتمامها إذا عقدت لاحد، والذمة : العهد
- (٣) قوله (وقول الله تعالى ﴿ وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الايمان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليهم كفيلا ﴾ الآية ) قال ابن كثير وهذا عا أمر الله به وهو الوفاء بالعهود والمواثيق والمحافظة على الايمان ولهذا قال:

الايمانَ بعد تَوْكيدِها ﴾ الآية . عن بُرَيْدَةَ أن رسول الله وَيَطْلِيَّةِ كان إذا أُمَّرَ أميراً على جيشٍ أو سَرِيَّةٍ أوصاهُ بِتَقْوى الله ومَن معه مِن المسلمين خيراً ('' فقال : «أغْزُوا بِسمِ اللهِ ('' في سبيل الله ، قاتلوا مَن كَفَرَ بالله (''' ، أغْزُوا ولا تَغْلُوا ولا تَغْدِروا ولا نُمَثِّلُوا '' ولا

= (ولا تنقضوا الآيمان بعد توكيدها ﴾ وهذه الآيمان المراد بها الآيمان الداخلة في العهود والمواثيق لا الآيمان الواردة على حث أو منع ، ونكث العهد دليل على عدم تعظيم الله فهو قادح في التوحيد ، قاله في إبطال التنديد

وقوله ( إن الله يعلم ما تفعلون ) تهديد ووعيد على نقض الآيمان

قوله (عن بريدة) هو ابن الحصيب بمهملتين مصغر أبو سهل الاسلى صحابى أسلم قبل بدر مات سنة ثلاث وستين قاله فى التقريب، وهذا من رواية ابنه سلمان عنه قاله فى المفهم (قال: كان رسول الله مراقية إذا أرَّ أميراً على جيشاً وسرية أوصاه بتقوى الله )قال الحربى: السرية الحيل تبلغ أربعائة ونحوها والجيش ما كان أكثر من ذلك، وتقوى الله التحرز بطاعته من عقوبته بأن تعمل بطاعة الله على نور من الله ترجوا ثمواب الله، وأن تترك معصية الله على نور من الله ترجوا ثمواب الله، وأن تترك معصية الله على نور من الله

- (۱) قوله (ومن معه من المسلمين خيراً) أى وأوصاه بمن معه من جنود المسلمين أن يفعل معهم خيراً من الرفق بهم والإحسان إليهم وخفض الجناح لهم وترك التعاظم عليهم
- (٢) قوله ( فقال أغزوا بسم اقه ) الباء هنا للاستمانة أى : اشرعوا فى فعل الغزو مستعينين باقه مخلصين له متوكاين عليه . وفيه قوله أغزوا باسم الله ( فى سبيل الله ) قاله المصنف رحه الله
- (٣) وقوله (قاتلوا من كفر بالله) بيان الملة القتال وهى الدكفر قاله المصنف وفيه الرد على من زعم أن علة القتال المقاتلة . وهذا العموم شامل لجيسع أهل المكفر المحاربين وغيرهم ، وقد خص من هذا العموم من له عهد والرهبان والنساء ومن لم يبلغ الحلم ، ومن أعطى الجزية من أهل الكتاب والمجوس
- (٤) قوله (اغزوا ولا تغلوا ولا تغدروا ولا تمثلوا) الغلول الاخذ من

تَقْتُلُوا وَلِيداً ، وإِذَا لَقِيتَ عَدُوكَ مِن المُسْرِكِينَ فَاذَعُهِمْ إِلَى اللَّهُ وَكُفَّ حِصال له أو خلال \_ () فأيتهن ما أَجابُوك فاقب ل منهم وكُف عنهم () . ثم ادْعُهم إلى الإسلام () ، فإن أَجابوك فاقب ل منهم منم أدْعُهم إلى الإسلام () ، فإن أَجابوك فاقب ل منهم أنهم إن أَدْعُهم إلى النَّحَوْل مِن دَارِهم إلى دار المهاجرين () وأخبوهم أنهم إن

- (۲) قوله ( فأيتهن ما أجابوك فاقبل منهم وكنف عنهم ) قيدناه عن من يوثق بعلمه و تقييده بنصب و أيتهن ، على أن يعمل فيها أجابوك لا على إسقاط حرف الجر ، وما زائدة ، ويكون تقدير الكلام: فإلى أيتهن أجابوك فاقبل هنهم ، كا تقول جثتك إلى كنذا فيعدى إلى الثانى بحرف الجر ، كاله فى الشرح ، قال فى فشح المجيد : فيكون فى ناصب أيتهن وجهان ذكرهما الشارح ، الأول : منصوب على الاشتغال . والثانى : على نزع الحافض ، انتهى
- (٣) قبلة (ثم ادعهم إلى الإسلام) كذا وقعت الرواية في جميع نسخ كتاب مسلم ، ثم ادعهم بزيادة ، ثم ، ، والصواب إسقاطها كما روى أبو داود في سننه ، وأبو عبيد في كتاب الأموال ، وقال المازرى : ليست ثم زائدة بل دخلت لاستفتاح الكلام
- (٤) قوله (فان أجابوك فاقبل منهم ثم ادعهم إلى التحول إلى دار المهاجرين) يعنى المدينة ، وذلك مستحب إذا أسلموا أو واجتب فى أول الامر على من أسلم ، أو على أهل مكة خاصة من أسلم منهم قبل الفتح ، وأما بعد الفتح فقال والمجرة بعد الفتح ، ولكن جهاد ونية ، قاله فى إبطال التنديد . قال فى قرة العيون حديث و لا هجرة بعد الفتح ، يعنى من مكة لانها صارت دار إسلام ، ...

<sup>—</sup>الغنيمة قبل أن تقسم ، والغدر نقض العهد ، والتمثيل النشوية بالقتيل كجدع أنفة وقطع أذنة ومذاكيره وشق بطنه ، وما أشبه ذلك و لا خلاف في تحريم الغلول والغدر وكراهة التمثيل

= وهذا لا ينني وجوب الهجرة من بلاد الشرك والـكفر وكذا إذا ظهرت المعاصى في بلدة ، نص عليها الفقهاء في كتبهم . انتهى

- (۱) قوله (وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك) أى تحولوا إلى دار المهاجرين فلهم ما للهاجرين أى من الاستحقاق فى النيء والغنيمة (وعليهم ما على المهاجرين وإلا فهم كسائر أعراب المسلمين) المقيمين فى البادية من غير هجرة ولاغزو، وتجرى عليهم أحكام الإسلام ولاحق لهم فى الغنيمة والنيء وإنما يكون لهم قصيب من الزكاة إذا كانوا مستحقين
- (٣) قوله ( فان هم أبوا فاسألهم الجزية ) فيه حجة لمالك والاوزاعى في اخذ الجزية من كل كافر عربيا كان أو غيره ، كتابيا كان أو غيره ، وذهب أبو حنيفة إلى أنها تؤخذ من الجميع إلا مشركى العرب وبجوسهم ، وقال الشافعي لا تؤخذ إلا من أهل الكتاب عربا كانوا أو عجا ، وهو قول الإمام أحد في ظاهر مذهبه ، وتؤخذ من الجوس لان النبي التي أخذها من بجوس هجر ، وقال و سنوا بهم سنة أهل النكتاب ، واختلفوا في القدر المفروض من الجزية فقال اللك : أربغة دنانير على أهل الانهب وأربعون درهما على أهل الورق وتعل ينقص منها الصعيف أو لا؟ قولان . وقال الشافعي : فيه دينار على الغني والفقير ، وقال أبو حنيفة والدكوفيون : على الغني عمل أو يعة وقال أبو حنيفة والدكوفيون : على الغني عمر درهما وهو قول الإمام أحد بن حنبل رحه وعشرون درهما والفقير إلى عشر درهما . وهو قول الإمام أحد بن حنبل رحه الله يمى بن يُوستف الصرصرى الحنبلي:

وقائل يهودا والنصارى وعصبة السمجوس فإن هم سلبوا الجزية أصدر على الادوان إثنى عشر درهما افرضن وأربعة من بعد عشرين زيد لاوسطهم حالا ومن كان موسرا ثمانية متع أربعين الشقسد =

فإن هم أجابوك (' قاقبَلْ منهم وكُفُ عنهم · فإن هم أَبُوا فاستعن بالله وقاتلهم . وإذا حاصرت أهل حِصْنِ فأرادوك أن تجعل لهم ذمّة الله وذمّة نبيه (۲ فلا تَجعل لهم ذمّة الله وذمة نبيه ، ولكن اجعل لهم ذمّة الله وذمة نبيه ، ولكن اجعل لهم ذمّتك وذمة أصحابك فإنكم إن تُخفروا ذميم وذمّة اصحابك أهونُ من أن تُخفِروا ذبّة الله وذمة نبية . وإذا حاصرت أهل حصن فأرادُوك أن تُنزلهم على حُكم الله فلا تُنزلهم على حُكم الله ، وله كا تدرى أتولهم على حُكم الله ، وله تا تدرى أتصيب فيهم حُكم الله أم لا » ؟ رواه مسلم ('')

<sup>=</sup> وتسقط عن صبيانهم ونسائهم وشبخ لهم فانِ وأعمى ومقعد وذى الفقر والمجنون أو عبد مسلم ومن وحبت فهم عليه فيهندى (١) قوله (فان هم أجابوك) يعنى إلى إعطاء الجزية (فاقبل) الجزية منهم (وكف عنهم فان هم أبوا) أن يعطوا الجزية (فاستعن بالله وقاتلهم) وفيه الاستعانة بالله وقتالهم عند امتناعهم من أداء الجزية .

<sup>(</sup>۲) قوله (وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تجمل لهم ذمة الله وذمة نبيه ) والذمة الله للم ذمتك الجمل لهم ذمتك وذمة أصحابك فإنكم أن تخفروا ذمة الله وذمة أصحابك أمون من أن تخفروا ذمة الله وذمة نبيه )

وقوله ( تخفروا ) أى تنقضوا ، قال فى النهاية أخفرت الرجل إذا نقضت عهده وذمامه . قال فى إبطال التنديد : وهذا نهى تنزيه ، أى لا تجعل لهم ذمة الله فإنه قد ينقضها من لا يعرف حقها كبعض الاعراب وسواد الجيش فحكانه يقول إن وقع نقض عهد من متعد أو جاهل كان نقض عهد الحلق أهون من نقض عهد الحالق تمالى

<sup>(</sup>٣) قوله ( و وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله =

#### ٦٤ - پاپ

# ما جاء في الإنسام على الله (١)

عن جُنْدَب بن عبد الله قال: قال رسولُ الله وَيَطْلِيَهُ ﴿ قَالَ رَجُلُ ﴿ : وَاللَّهُ لَا يَغْفِرُ الله لفلان ، فقال الله عز وجل: مَن ذَا الذي مَثَأَلًى على الله عَلْ الله عَلْ الله عَلَى الله على الله

الله على حكم الله ولسكن أنولهم على حكك فإنك لا تدرى أتصيب حكم الله فيهم أم لا ، رواه مسلم ) فيه دليل على أنه ليس كل مجتهد مصيب بل المصيب واحد وهو الموافق لحسكم الله في نفس الامر ، ووجه الاستدلال به أنه بيائي قد نص على أن لله تعالى حسكما معينا في المجتهدات فن وافقه فهو المصيب ومن لم يوافقه فهو المخطىء ، قاله في فتح المجيد . وفيه الفرق بين ذمة الله وذمة نبيه وخم المسلمين ، والإرشاد إلى أقل الامرين خطراً والفرق بين حكم الله وحكم العلماء وكون الصحابي يحكم عند الحاجة بحكم لايدرى أيوافق حكم الله أم لا ، قاله المصنف

- (۱) قوله ( باب ما جاء فى الإقسام على الله ) الإقسام على الله هو التألى عليه و الإلية بالتشديد هو الحلف، قال فى النهاية : يقال تألى يتألى تأليا والاسم الإلية ومنه الحديث ، ويل للتألين من أمتى ، يعنى الذين يحكمون على الله ويقولون فلان فى الجنة وفلان فى النار ، وكذا الحديث الآخر ، من المتألى على الله ؟ ،
- (۲) قوله (عن جندب بن عبد الله رضى الله عنه قال قال رسول الله على وقال رجل والله لا يغفر الله لفلان: فقال الله عز وجل: من ذا الذى يتألى على أن لا أغفر لفلان؟ إنى قد غفرت له ، وأحبطت عملك ، رواه مسلم) وقد رواه أبو داود من حديث أبى هريرة بأبسط من رواية مسلم قال: سمعت رسول الله على يقول وكان رجلان فى بنى إسرائيل متؤاخيين فكان أحدهما يذنب والآخر على العبادة، فكان المجتهد لا يزال يرى الآخر على الذنب فيقول أقصر على العبادة، فكان المجتهد لا يزال يرى الآخر على الذنب فيقول أقصر

وفى حديث أبى هريرة أن القائل رجل عابد. قال أبو هريرة: تمكلُّمَ بكلمة أو بُقت دنيا. وآخِرته (١)

عقوجده يوما على ذنب فقال له: أقصر . فقال : خلنى وربى ، أبعثت على رقيبا ؟ فقال : والله لا يغفر الله الله ولا يدخلك الجنة . فقبض أرواحها فاجتمعا عند رب العالمين فقال لجند أكنت بى عالما وعلى ما فى يدى قادرا ، وقال للذنب أذهب فادخل الجنة برحى ، وقال للآخر اذهبو ا به إلى النار ،

قوله ( مَن ذَا الذَى يَثَالَى عَلَى ؟ ) استفهام على جَهة الإنكار والوعيد لآن هذا يقتضى الحسكم على اقد بعدم المغفرة لفلان ، وهذا جهل وسوء أدب. وأما إذا أقسم العبد على ربة فى أمر من الأمور بناء على حسن الظن به سبحانه فى إبرار قسمه فليس من ذلك ، كما ثبت فى الصحيح أن أقسَ بن النضر قال النبي عَلِيقٍ : والذي بعثك بالحق لا تكسر ثنية الربيع . فقال الذي عَلِيقٍ ، يا أنس كتاب الله القصاص ، فعنى القوم . فقال الذي عَلِيقٍ ، إن من عباد الله من لو أقسم على الله لابره ، أى لابر قسمه ولم يحنث ، وفى الصحيح أيضا عن الذي عَلِيقٍ أنه قال ورب أشعث أغبر ذى طمرين مدفوع بالأبواب لو أقسم على الله لابره ، وكما كان البراء بن ما لك وغيره من السلف يقول: أقسمت عليك يارب لتفعلن كدذا

(١) قوله ( وفى حديث أبي هريرة أن القائل رجل عابد ، قال أبو هريرة تمكلم بكلمة أوبقت دنياه و آخرته ) وفي هذا بيان خطر اللسان . وفي حديث معاذ : قلت يا رسول أفه : وإنا لمؤاخذون بما نتكلم به ؟ قال م شكلتك أمك يا معاذ ، وهل يكب الناس في النار على وجوههم \_ أو قال \_ على مناخرهم إلا حصائد ألسنتهم ، رواه أحمد والترمذي وابن ماجه وقال الترمذي حسن صحيح . وفيه التحذير من التألى على الله وكون النار أقرب إلى أحدنا من شراك ندله ، وفيه الله على الله على الله الله . وأن الجنة مثل ذلك . وفيه شاهد لقوله: إن الرجل ليتكلم بالمكلمة الح . وأن الرجل قد يغفر له بسبب هو من أكره الآمور إليه ، قاله المصنف رحمه الله تعالى

#### ٦٥ - باسي

## لا يُستشفَع بالله على خَلْقِه (١)

عن جُبير بن مُطْعَم قال : جاء أغر أبُ إلى النبي وَ فَقَالَ : يارسول الله ، نهيكَتِ الآموال ، فاستَسق الله ، نهيكَتِ الآموال ، فاستَسق لنا ربك (٢٠٠ ، فإنّا نستشفع بالله عليك ، وبك على الله . فقال النبي ويُنا نستشفع بالله عليك ، وبك على الله . فقال النبي ويُنا الله ، سبحان الله » فما زال يسبّع حتى عُرف ذلك في

<sup>(</sup>١) قولي (باب لا يستشفع بابة على خلقه ) الاستشفاع بابة طلب الشفاعة به في حصول الشيء ، أي جهله واسطة في ذلك وهذا لا يليتي بجلال الله سبحانه لانه السكبير المتعال الذي لا يشفع أحد عنده إلا بإذنه ، فكيف يستشفع به عند أحد من خلقه ، تمالى الله عن ذلك علوا كبيرا

<sup>(</sup>۲) قوله (عن جبير بن مطعم ) بن عدى بن نه فل بن عبه مناف القرشي ، يكى أبا محمد ، كان من أكابر قريش وعلماء النسب أسلم قبل الفتح ، ومات في خلافة معاوية بالمدينة سنة سبع أو ثمان أو تسع وخمسين رضيافة عنه قال (جاء أعرابي إلى النبي يراقي فقال : يا رسول الله نهكت الانفس ـ أى هزات ـ وجاع المعيال وهلكت الاموال فاستسق لنا ربك ) والاستسقاء طلب السقيا (فإنا المعيال وهلكت الاموال فاستسق لنا ربك ) والاستسفاء طلب السقيا (فإنا النبي مراقية و عليك أى نطلب الشفاعة به في حصول المطر (وبك على الله . فقال النبي مراقية و بعده أن نال يسبح حتى عرف ذلك في وجوه المنه أن قال شيخ الإسلام : وهذا يبين أن معنى الاستشفاع بالشخص في كلام النبي مراقية و الحوال بذاته فإنه النبي مراقية و الحوال بذاته فإنه المناق و المراق ال بذاته فإنه المناق و المراق المراق المراق و المراق المناق و المراق المناق و المراق المناق و المراق المناق و المراق المراق و المراق المراق و المراق المراق و المراق المراق و المر

وُجوهِ أصحابه، ثم قال النبي وَ الله على أَن الله الله ؟ إن الله على أحدٍ من شأنَ الله إعظمُ من ذلك (١) ، إنه لا يُستشفَحُ بالله على أحدٍ من خَلْفِه (١) ، وذكر الحديث، رواه أبو داود (١)

- (٣) قوله ( إنه لا يستشفع بالله على أحد من خلفه ) لأن الأمركله بيده تمالى ليس فى يد المخلوق منه شىء ، لا مانع لما أعطى ولا معطى لما منع ، تمالى وتقدس

<sup>(</sup>١) قوله (ثم قال النبي مِرَاقِيمٍ , ويمك ، )كلمة تقال للزجر ،كذا في قرة المميرن وفي النهاية , ويح ، كلمة ترحم وتوجع تقال لمن وقع في هلكة لا يستحقها

<sup>(</sup>٧) وقوله (أتدرى ما الله ؟ إن شأن الله أعظم من ذلك ) فيه إشارة إلى قلة علمه بعظمة الله وجلاله

#### ٦٦ - باب

ما جاء في حِمَاية النبي عَيْظِيَّةِ حِمْى التوحيد وسدَّه طُرق الشرك(''

عن عبد الله بن الشَّخِير (۲) قال: انطلقت في وفدٍ بني عامرٍ إلى النبي عَيِّكِيَّةِ فقلنا: أنت سيَّدُنا ، فقال ، السيدُ اللهُ تبارك و تعالى »

= من صالح دعائك، وأما الميت فإنما يشرع في حقه الدعاء له فى الصلاة على جنازته وعلى قبره عند زيارته . وفيه إنكاره بِرَائِنَةٍ على من قال نستشفع بالله عليك وتغيره تغيراً عرف فى وجوه أصحابه من هذه السكلمة، وأنه لم ينكر عليه قوله فستشفع بك على الله، والتغبيه على تفسير سبحان الله، وأن المسلمين يسألونه والاستسقاء، قاله المصنف رحه الله تعالى

- (١) قوله (باب ما جاء فى حماية النبى براتي حمى التوحيد وسده طرق الشرك ) قد بالغ براتي في حماية التوحيد فى الاقوال والافعال وحذر أمته من كل ما يبطله أو يقدح فيه أو ينقصه ، حتى قال ولا تطرونى كما أطرت النصارى ابن مريم ، وقال و إنه لا يستغاث بى وإنما يستغاث بالله ، ولما خاطبوه بالسيادة قال والسيد الله ، أتا محمد عبد الله ورسوله ، خوفا على أمته من الوقوع فى العنلال وأدبا مع ربه الكبير المتعال ، فصلوات الله وسلامه عليه
- (۲) قوله (عن عبد الله بن الشخير) بكسر الشين وتشديد الخاء المعجمة بن عوف بن كعب بن عامر الحريشى بفتح المهملة وكسر الراء وآخره معجمة المعامرى ثم الحريشى ـ صحابى من مسلمة الفتح ـ رضى الله عنه (قال الطلقت فى وفد بنى عامر إلى رسول الله بهائي فقلنا: أنت سيدنا فقال والسيد الله تبارك وتعالى ، قلنا: وأفضلنا فضلا وأعظمنا طولا . فقال : وقولوا بقولسكم أو بعض قول كم ولا بستجرينكم الشيطان ، رواه أبو داود بسند جيد ) وفى هذا الحديث نهى عن أن يقولوا أنت سيدنا ، وقال والسيد الله تبارك وتعالى ، ونهاهم أن يقولوا وأفضلنا فضلا وأعظمنا طولا ، وقال ولا يستجرينكم الشيطان ، قاله فى فتح الجيد

قوله (السيد الله ) قال الخطابي يريد عليه السلام السؤدد حقيقة لله عزوجل=

قلنا: وأفضلُنا فضلا، وأعظمُنا طَولًا، فقال و تُولُوا بقولُـكم ، أو بعض قولُـكم ، ولا يَسْتَخْرِيَنَّـكم الشيطان » . دواه أبو داود بسند جيد

وعن أنس رضى الله عنه أن ناساً قالوا : بادسول الله ، ياخُيرَنا وابنَ خَيرنِا ، وسيَّدَنا وابنَ سيَّدِنا . فقال ﴿ يَا أَيْهِـا النَّاسِ ، قُولُوا

= وأن الخلق كلهم عبيد له فعلمهم الثناء عليه ، عليه السلام وأرشدهم إلى الآدب فى ذلك وقال عليه السلام , قولوا بقول كم يريد فولوا بقول أهل دينكم و ملت كم وادعوى نبياً ورسولاً كما سمانى الله فى كمتا به فقال ﴿ يَا أَيَّا الذِي ـ و ـ يَا أَيَّا الرسول ﴾ ولا تسمونى سيدا كما تسمون رؤساء كم وعظاء كم ولا تجعلونى مثلهم فانى لست كأحدهم إذ كانوا يسودونكم فى أسباب الدنيا وأنما أسودكم بالمنبوة والرسالة فسمونى رسولاً ونبياً ،

وقوله (أو بمض قولكم) فيه حذف واختصار ومعناه دعوا بعض قولكم واتركوه ، يريد بذلك الاقتصار في المقال

وقوله عليه السلام ( لا يستجرينكم الشيطان ) معناه لا يتخذكم جريا ، والجرى: الوكيل ، ويقال الآجير ، انتهى كلام الحطابى باختصار قاله فى إبطال التنديد ، وفى النهاية : ولا يستجرينكم الشيطان أى لا يستغلبنكم فيتخذكم جريا ، أى رسولا ووكيلا ، وذلك أجم كانوا مدحوه فكره لهم المبالغة فى المدح فنهاهم عنه ، يريد تسكلمو ا بما يحضركم من القول ولا تسكلفوا كأنكم وكلاء الشيطان ورسلم تنطقون عن اسانه ، انتهى

(۱) يُحوله (وعن أنس رضى الله عنه أن أناسا قالوا يا رسول الله يا خيرنا وابن خيرنا وسيدنا وإبن سيدنا: فقال , يا أيها الناس قولوا بقولهم أو بعض قول يستهوينكم الشبيطان . أنا محد عبد الله وبرسوله ، ما أحي أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله عز وجل ، رواه النسائي بسند جيد ) قال في إبطال المتنديد: وهذان الحديثان دليل على الآدب مع الله عز وجل ، وقوله أنا سيد

بقول كم ولا يَسْتَهُو يَنْكُمُ الشَّيْطَانَ . أَنَا مُحَـدُ عَبْدُ الله ورسوله ، ما أُحِبُّ أَنْ تَرْفَعُونَى فُوقَ مُنْزِلَتِي التِّي أَنْزَ لَنِي اللهُ عَزَّ وجل ، دواه النسائي بسند جيد

= ولدآدم وشبهدليل على الجواز . فأقول إذا كان الحديثان دليلا على الأدب مع الله عز وجل فما الذي أجاز سوء الادب ومخالفة الاحاديث الصحيحة ؟ أمَّا الاستدلال على جو از سوء الادب بقوله علي وأنا سيد ولد آدم ولا فخر، فلا يدل على الجواز لان هذا إخبار منه برائج عن ما فعنله الله به على البشر ، تحدثا بنعمة الله عليه ، عملا بقوله ﴿ وأما بنعمة ربك فحدث ﴾ قال شيخ الإسلام في المنهاج: فَإِن الله خير محمدًا بين أن يكون عبداً رسولًا وَبَينِ أن يكُون ملكًا نبيا فاختار أن يكون عبدا رسولا انتهى ، فجمله سيد ولد آدم لما تواضع لربه عز وجل وليس هذا تشريما للامة حتى يخاطبوه أو يصفوه بذلك ، ولهذا لم ينقل عن أحد من الصحابة رضوان الله عليهم أنه خاطبه بذلك ، ولو كان خيراً لسبقونا إليه بل نهاهم عن إطرائه ، فقال , لا تطرونى كما أطرت النصارى ابن مريم إنما أنا عبدً ، فقولوا : عبد الله ورسوله ، ولما قيل له : أنت سيدنا . قال , السيد الله ، وعد مخاطبتهم له بذلك من استجراء الشيطان واستهوائه ثم أرشدهم إلى ما ينبغى فى مخاطبته ، فقال . أنا محمد عبد الله ووسوله ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله عز وجل ، وهي العبودية التي وصفه بها في أشرف المقامات فقال ﴿ سبحان الذي أسرى بعبده ﴾ وقال ﴿ نبارك الذي نزل الفرقان على عبده ﴾ وقَالَ ﴿ وَإِنْ كَنْتُمْ فَى شُكُ مَا نُولْنَا عَلَى عَبْدُنَا ﴾ وفيه تحذير الناس عن الغلو ، وما ينبغى أن يقول من قيل له أنت سيدنا . وقوله , لا يستهوينكم الشيطان ، مع أنهم لم يقولوا إلا الحق . وقوله , ما أحب أن ترفعونى فوق مُنزلتي ، قاله المصنف رحمه الله تعالى . قال ابن القيم رحمه الله تعالى: اختلف العلماء في جواز إطلاق السيدعلى البشر فنعه قوم ، ونقل عن مالك ، واحتجوا بقول النبي عليه لما قيل له أنت سيدنا قال و السيد الله ، وجوزه قوم ، واحتجوا بقول النبي ﷺ للانصار قوموا إلى سيدكم وهذا أصح من الحديث الاول قال هؤلاء : السيد أحد ما يضاف اليـه، فلا يقال للتميمي سيَّد كنده ولا لللك سيد البشر ، وعلى هذا = م - ۲۲ \* الدر النضيد

#### ٦٧ - باب

#### ما جاء في قول الله تعالى :

﴿ وَمَا قَدَرُوا الله حَقَّ قدرِهِ ، وَالْارضُ جَمِيعاً قَبْضَتُه يَوْمَ الْقِيامة ﴾ الآية (''

ـــفلا يجوز أن يطلق على الله هذا الاسم، وفي هذا لظر فإن السيد إذا أطلق عليه تعالى فهو بمنزلة الملك والمولى والربُ لا بمعنى الذى يطلق على المخلوق انتهى. قلت : والصواب المنع من إطلاق لفظ السيد على البشر لقول الذي مُؤلِّجُهُ و السيد الله ، ولما صع عن ابن عباس في قوله تعالى ﴿ قُلُ أَغَيْرِ اللَّهَ ٱبغَى رَبًّا ﴾ أي إلَّاهَا وسيداً ، ولما صح عنه أيضا في قوله ﴿ الله الصمد ﴾ أنه السيد الذي كمل في جميع أنواع السؤدد . وقال أبو وائل : َهو السيد الَّذِي انتهى سؤده . أما ما احتج به من أجاز ذلك من قول النبي ﷺ للالصار . قوموا إلى سيدكم ، فهذا لا حجة فيه لانه قال ذلك عام الحندق سنة خس حينها جاء سعد للحكم فى بنى قريظة وقوله و السيد الله ، قاله لوفد بني عامر سنة الوفود سنة تسع و إنماً يؤخذ بالمتأخر من قوله مِرْاقِيم . وإذا كان محمد بن عبد الله أفضل الحلق وأكرمهم على ربه لم يقبل مخاطبته بالسيادة أدباً وتواضعاً لربه عز وجل فغيره أولى أن لا يخاطب بذلك لا سما وقد اتخذ هذا اللفظ بعض الدجالين أداة للسيطرة على صعفاه العقول وأوهموهم أن لهم مزية وفضلا على غيرهم وأن لهم حقا فى أموالهم بل استعبدوهم وأوهموهم أنهم ينفعون ويضرون ويتبرك بهم وأنهم أولياء واتخذوا لهم علامة علىالسيادة خضراء وكلهذا جهل وضلال فانه لافضل لعربى على عجمى ولا لاحر على أسود إلا بالتقوى هذا الذى ندين الله تعالى به والله الموفق لا إله غيره ولا رب سواه

(۱) قوله (باب ما جاء فی قول الله تعالی ( وما قدروا الله حق قدره ، والارض جمیعا قبضته یوم القیامة والسموات مطویات بیمینه سبحانه وتعالی عما یشرکون کی) ای من الاحادیث والآثار فی معنی هذه الآیة السکریمة . قال ابن کشیر رحمه الله تعالی : یقول تعالی : ما قدر المشرکون الله حق قدره حتی عبدوا\_\_

عن ابن مسعود رضى الله عنه قال (۱) : جاء حَبر مِنَ الاحبارِ إلى وسول الله عَلَيْنَةِ فقال : يا محد ، إنّا نَجِدُ أنّ الله يَجعَلُ السَّمُواتِ على إصبع ، والارضين على إصبع ، والشجر على إصبع ، والدى على إصبع ، والدى على إصبع ، وسائر الخلق على إصبع ، فيقول : أنا الملك . فضحك النبي حتى بدت نواجذُه تصديقاً لقول الخبر ، ثم قرأً رسولُ الله على وما قَدرُوا الله حقّ قدرِه والارضُ جميعاً قَبْضَتُه يومَ القيامة ﴾ الآية : وفي رواية لمسلم « والجبال والشّجَر على إصبع ، القيامة ﴾ الآية : وفي رواية لمسلم « والجبال والشّجَر على إصبع ، م يَهُزّهُنَ فيقول : أنا الملك ، أنا الله » . وفي رواية للبخارى : هيعملُ السَّمُواتِ على إصبع ، والماء والثري على إصبع ، وسائر الخلق على إصبع ، وسائر الخلق على إصبع ، أخرجاه

صمه غيره ، وهو العظيم الذي لا أعظم منه ، القادر على كل شيء ، المالك لكل شيء، وكل شيء تحت قبوه وقدرته . وقال السدى : ما عظموه حق عظمته ، وقال محد بن كعب : لو قدروه حق قدره ما كذبوه . قال مجاهد : نزلت في قريش ، وقال على بن أبي طلحة عن ابن عباس : هم الكفار الذين لم يؤمنوا بقدرة الله على بن أبي طلحة على كل شي قدير فقد قدر الله حق قدره ، ومن لم يؤمن بذلك فلم يقدر الله حق قدره

<sup>(</sup>۱) قوله (عن ابن مسمود رضى الله عنه قال جاء حبر من الاحبار إلى رسول الله يتللج فقال: يا محمد إنا نجد أن الله يجعل السموات على إصبع، والارضين على إصبع، والشجر على إصبع، والماء على إصبع، والثرى على إصبع، وسائر الحلق على إصبع، فيقول أنا الملك فضحك النبي بالله حتى بدت نواجذه تصديقا لقول الحبر، ثم قرأ ﴿ وما قدروا الله حق قدره والارض جميعا قبضته يوم القيامة ﴾ وفي رواية لمسلم: والجبال والشجر على إصبع ثم عليا

ولمسلم عن ابن عمر مرفوعاً « يَطْوِى اللهُ السَّمْواتِ يومَ القيامةِ ثُمَ يَاخُذُهُنَ يَدِهُ الْبَيْلُ ، ثُمَّ يقول : أنا الملكُ ، أينَ الجَبَّارُون ؟ أينَ المَّبَعُ ، ثمَّ يأخُذُهُن بِشَمَالُه ثم المُتَكَبِّرُون ؟ ثم يَطْوِى الارضينَ السَّبْعَ ، ثمَّ يأخُذُهُن بِشَمَالُه ثم يقول : أنا الملكُ ، أين الجبارون ؟ أين المتكبرون ؟ » (1)

## ورُوى عن ابنِ عباس قال : ما السَّمُواتُ السبعُ والْارَضُونَ

\_يهزهن فيقول أنا الملك أنا الله . وفي رواية للبخارى : يجعل السموات على إصبع والماء والمرى على إصبع وسائر الخاق على إصبع أخرجاه ) وروى الإمام أحد عن ابن مسعود قالى : جاء رجل من أهل السكتاب إلى النبي علي فقال : يا أبا القاسم ، أبلغك أن الله تعالى يجعل الخلائق على إصبع والسموات على إصبع والآرضين على إصبع والشجر على إصبع والثرى على إصبع وسائر الخلق على إصبع فيقول أنا الملك . فضحك رسول الله يتلق حتى بدت نواجذه تصديقا لقول الحبر . قال وأنزل الله ( وما قدرو الله حتى قدره ) الآية . وهكذا بداه البخارى ومسلم والنسائي من طرق عن الاعمش به

(۱) قوله ( ولمسلم عن ابن عمر مرفوعا : يطوى الله السموات يوم القيامة ثم يأخذهن بيده البيئ ثم يقول أنا الملك أين الجبارون أين المشكبرون ، ثم يطوى الارضين السبع ثم يأخذهن بشاله ثم يقول : أنا الملك أين الجبارون أين المشكبرون ) وروى عن ابن عباس و ما السموات السبع والارضين السبع فى كف الرحمن إلا كخردلة فى يد أحدكم ، وفيه معرفة قوله تعالى ( والارض جيما قبضته يوم القيامة ) وأن هذه العلوم وأمثالها باقية عند اليهود الذين فى زمنه بالتي لم ينسكروها ولم يتأولوها وأن الحبر لما ذكر النبي بالتي صدق ونول القرآن بتقرير ذلك ووقوع الضحك من رسول الله بالتي والارضين فى الاخرى المعظيم والتصريح بذكر اليدين وأن السموات فى اليد البي والارضين فى الاخرى والتصريح بتسيمتها الشمال ، وذكر الجبارين والمشكبرين ، عند ذلك . وقوله كخردلة فى كبف أحدكم ، قاله المصنف رحمه الله

السبع في كف الرحن إلا كخردلة في يد أحدكم، وقال ابن جريد: حدثني أبي قال: قال ابن زيد: حدثني أبي قال: قال رسول الله ﷺ « ما السَّمُواتُ السبعُ في الكرسي إلا كدراهم سبعة أُلْقِيَت في تُرْس » قال: وقال أبو ذر: سمعت رسول الله ﷺ في توسل الله العرش إلا كحافة من حديد أُلقِيت بين في الكرسي في العرش إلا كحافة من حديد أُلقِيت بين ظهري فلاةٍ من الأرض » ()

وعن ابن مسعود (٢) قال: بين السماء الدنيا والتي تليها خمسمائة عام، وبين كل سماء وسماء خمسمائة عام، وبين السماء السابعة والكرسي خمسمائة عام، والعرش فوق الماء، خمسمائة عام، والعرش فوق الماء،

<sup>(</sup>۱) قوله ( وقال ابن جرير حداتي يونس أنبأنا ابن وهب قال قال ابن زيد حداتي أبي قال قال رسول الله عليه و ما السموات السبح في المكرسي إلا كدراهم سبحة ألفيت في ترس ، قال : وقال أبو ذر : سمعت رسول الله عليه يقول و ما المكرسي في العرش ، إلا كحلقة من حديد ألفيت بين ظهرى فلاة من الارض ،) وروى ابن جرير عن أسباط عن السدى ( وسع كرسيه السموات والارض في جوف المكرسي ، والمكرسي بين يدى والارض في فإن السموات والارض في جوف المكرسي بالنسبة إلى السهاء ، المرش وهو موضع قدميه . وفيه : معرفة عظم المكرسي بالنسبة إلى السهاء ، قاله المرش بالنسبة إلى الماء ، قاله المصنف رحه الله

<sup>(</sup>١) قوله (وعن ابن مسعود رضى الله عنه قال: وبين السهاء الدنيا والتي تليها خسيائة عام وبين كل سماء إلى سماء خمسها ثة عام وبين السهاء السابعة والمكرسي خمسها ثة عام وبين المكرسي والماء خمسها ثة عام وبين المكرسي والماء خمسها ثة عام ، والعرش فوق المناء ، والله فوق ع

والله فوق العرش ، لا يُخنَى عليه شيء من أهمالكم . أخرجه ابن مهدى عن حمّاد بن سَلمة عن عاصم عن زِرّ عن عبد الله . ورواه بنحوه المسعودي عن عاصم عن أبى وائل عن عبد الله . قاله الحافظ الذهبي رحمه الله تعالى ، قال : وله طرق

وعرف العبّاس بن عبد المطّلب (۱) قال: قال رسولُ الله عَيَّظِيَّةُ « هَل تَدْرُون كم بينَ السماءُ والأرض ؟ » قلنا : اللهُ ورسو ُله أَعلم .

\_\_العرش لا يخنى عليه شي من أعماله كم ، أخرجه ابن مهدى عن حاد بن سلمة عن عاصم عن زر عن عبد الله ، ورواه بنحوه المسعودى عن عاصم عن أبى وائل قاله الحافظ المذهبي رحمه الله تعالى ، قال : وله طرق ) وفيه معرفة كم بين كل سماء إلى سماء ، وكم بين السماء السابعة والمكرسي ، وكم بين الكرسي والماء ، وأن العرش فوق الماء ، وأن الله فوق العرش

(۱) قوله ( وعن العباس بن عبد المطلب قال قال رسول الله عَلَيْهِ ، هل تدرون كم بين السهاء والآرض ؟ قلنا : الله ورسوله أعلم . قال : بينهما مسيرة خسهائة سنة ، وكثف كل سماء إلى سماء مسيرة خسهائة سنة ، وكثف كل سماء إلى سماء مسيرة خسهائة سنة ، وكثف كل سماء والآرض سنة ، و بين السهاء السابعة والعرش بحر بين أسفله وأعلاه كما بين السهاء والآرض والله سبحانه وتعالى فوق ذلك ، وليس يخنى عليه شيء من أعمال بنى آدم ، أخرجه أبو داود وغيره ) وحديث العباس هذا ساقه المصنف مختصرا والذى فى سنن أبى داود عن العباس قال كنت فى البطحاء فى عصابة فيهم رسول الله عليه فرت سحابة فنظر اليها فقال , ما تسمون هذه ، قالوا : السحاب . قال ، المزن ، قال ، المزن ، قال ، المزن ، قال ، والعنان عالوا : والمزن ، قال ، والعنان ، قالوا : والمزن ، قال ، هل ندرون ما بعد ما بين السهاء والآرض ، قالوا : لا ندرى ؟ قال ، إن بعد ما بينها واحدة أو اثفتان أو ثلاث وسبعون سنة ثم السهاء التى فوقها ، ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء إلى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء على سماء ألى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء على سماء إلى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء على سماء إلى سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء عدي سبع سموات ، ثم فوق السابعة بحر بين أسفله وأعلاه مثل ما بين سماء على سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أظلافهم وركبهم مثل ما بين سماء على سماء ثم فوق ذلك ثمانية أوعال بين أطلاقهم وركبهم مثل ما بين سماء سمي هو الله تعالى بين أطلاقهم وركبهم مثل ما بين سماء سمي و المحدود عليه المحدود المحدود عليه المحدود عليه المحدود عليه المحدود عليه المحدود المحدود المحدود المحدود عليه المحدود عليه المحدود المحدود

قال: « بينهما مَسيرةُ خمسهائة سنةومن كلّ سماء إلى سماء مسيرةُ خمسهائة سنة ، وكِيتَفُ كلّ سماء مَسيرةُ خمسهائة سنة ، وبين السماء السابعة والعرش بحر بين أسفيله وأعلاه كا بين السماء والارض ، والله سبحانه وتعالى فوق ذلك ، وليس يَغْنى عليهِ شيءٍ من أعمالِ بني آخرجه أبو داود وغيره

= إلى سماء ثم على ظهورهم العرش بين أسفله وأعلاه كما بين سماء إلى سماء ثم الله تعالى فوق ذلك ، وأخرجه الترمذى وابن ماجه وقال الترمذى : حسن غريب ، وقال الحافظ الذهبي : رواه أبو داود بإسناد حسن وروى الترمذى نحوه من سحديث أبي هريرة ، وفيه : ما بين سماء إلى سماء خسمائة عام . قال في الشرح : ولا منافاة بينها لآن تقدير ذلك بخمسمائة عام هو على سير القافلة مثلا ونيف وسبعون سنة على سير البريد . وفيه معرفة كم بين السماء والارض وكثف كل سماء خمسمائة سنة وأن البحر الذى فوق السماء بين أسفله وأعلاه خمسمائة سنة وأن البحر الذى فوق السماء بين أسفله وأعلاه خمسمائة سنة والله المصنف

وهذه الاحاديث التي ذكرها المصنف وما في معناها تدل على عظمة الله وعظم قدرته وعظم مخلوقاته وأنه المستحق للعبادة وحسده لا شريك له في ربوبيته وإلاهيته ، وتدل أيضا على إثبات الصفات التي وصف بها نفسه في كتابه أو وصفه بهارسوله ملكي على مايليق بجلال الله وعظمته إثباتا بلا تمثيل، وتنزيها بلا تعطيل ، وعلى هذا مضى سلف الامة وأثمتها ومن تيعهم بإحسان

وصلی الله وسلم علی محمد خاتم الانبیاء والمرسلین المبعوث رحمة للعالمین وعلی آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلی یوم الدین والحمد نه الذی بنعمته تتم الصالحات

حرو فى اليوم الثالث والعشرين من شهر جمادى الآخرة سنة ألف وثلاثمائة وست وثمانين من هجرة النبى السكريم عليه من الله أفضل الصلاة وأتم التسليم بمنزلى بالطائف.

#### عاتمية

تم طبع كتاب و الدر النصيد على أبواب التوحيد ، وهو شرح لبكتاب التوحيد للإمام شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله ، وذلك فى السادس من ذى الحجة سنة ألف وثلاثمائة وسبع وتسمين مر هجرة المصطفى ﷺ

وقد أشرف على ترتيبه ومراجعته وتصحيحه خادم العـــــلم الشريف قصى محب الدين الخطيب . والحمـد لله الذي بنعمته تتم الصالحات

# ورسات

# كتاب الدرالنضيد على أبواب التوحيد

|                                                                | 4540 |
|----------------------------------------------------------------|------|
| خطبة المكتاب                                                   | 4    |
| كستاب التوحيد                                                  | ٨.   |
| باب فعنل النوحيد                                               | . ** |
| <ul> <li>من حقق التوحيد دخل الجنة</li> </ul>                   | 48.  |
| <ul> <li>الحوف من الشرك</li> </ul>                             | ٤٣   |
| و الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله                          | ٤٨.  |
| <ul> <li>تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله</li> </ul>    | ٥٨.  |
| <ul> <li>من الثرك لبس الحلقة والخيط</li> </ul>                 | ٦٤   |
| <ul> <li>ما جاء في الرق و التمائم</li> </ul>                   | 74.  |
| و من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما                                 | ٧٦   |
| و ما جاء في الذبح لغير الله                                    | ۸۲   |
| <ul> <li>لا یذبح نه بمکان یذبح فیه لنیره</li> </ul>            | ٨٧   |
| <ul> <li>من الشوك التذر لغير الله</li> </ul>                   | 44   |
| <ul> <li>من الشرك الاستعاذه بغير الله</li> </ul>               | 48   |
| <ul> <li>من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره</li> </ul>  | 14   |
| , قول الله ﴿ أَيْشَرَكُونَ مَا لَا يَخْلَقَ شَيْئًا ﴾          | 1.4  |
| و قول الله تعاَّل ﴿ حتى إذا فزعَ عن قلوبِهم ﴾                  | ١٠٩. |
| , الشفاعة                                                      | 117  |
| <ul> <li>قول اقه ( إنك لا تهدى من أحببت )</li> </ul>           | ۱۲٤  |
| و ما جاء أن سبب كنفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين | 179  |
| و ما جاء من التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح             | 177  |
|                                                                |      |

مفحة

```
باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثماناً
                                                                                122
                             ر ما جاء في حماية المصطفى جناب التوحيد
                                                                                10.
                             و ما جاء أن بعض هذه الامة يعيد الاوثان
                                                                                100
                                                     « ما جاء في السحر
                                                                                171
                                            , بيان شي<sup>م</sup> من أنواع السحر
                                                                                145
                                             ر ما جاء في السكهان ونحوهم
                                                                                141
                                                     ر ما جاء في النشرة
                                                                                110

 ماجاء في النطير

                                                                                114
                                                      , ما جاء في التنجيم
                                                                                197
                                          ر ما جاء في الاستسقاء بالانواء
                                                                                Y . .

    قول الله تعالى ﴿ ومن النَّاسَ من يتخذ من دون الله أنداداً ﴾

                                                                                4.4
               . قول الله تعالى ﴿ إِنَّمَا ذَلَّكُمُ الشَّيْطَانُ يَخُوفُ أُولِياً. ﴿ وَمَا ذَلَّكُمُ الشَّيْطَانُ يَخُوفُ أُولِياً. هُ
                                                                                418
               . قول الله تعالى ﴿ وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين ﴾
                                                                                711

    قول الله تمالى ﴿ أَفَامِنُوا مَكُرُ الله ﴾

                                                                                277
                                ر من الإيمان بالله: الصبر على أقدار الله
                                                                               277
                                                       ر ما جاء في الرباء
                                                                               777

    من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا

                                                                               227

    من أطاع العلماء والامراء في تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرمه

                                                                               YEY

    قول الله تمالى ﴿ أَلَمْ تُرْ إِلَى الذين يَرْعُمُونَ أَنْهُمْ آمنُوا بِمَا أَنْزِلُ البُّكُ ﴾

                                                                               727
                                  ر من جحد شيئًا من الأسماء والصفات
                                                                               404
                  , قول الله تمالي ﴿ يَمْرُفُونَ نَمْمَةُ اللَّهُ ثُمَّ يُنْكُرُونُهَا ﴾
                                                                               YOA
                            , قول الله تعالى ﴿ فَلا تَجْعَلُوا لِلهُ أَنْدَادًا ﴾
                                                                               771

    ما جاء فيمن لم تقنع بالحلف بالله

                                                                               778
                                             , قول: ما شاء الله وشدَّت
                                                                               770
                                          ر من سب الدهر فقد آذي الله
                                                                               771
                                          ر التسمى بقاضي القضاة ونحوه
                                                                               777

    احترام أسماء الله وتغيير الاسم لاجل ذلك

                                                                               TVE
```

مفحة

٧٧٦ اباب من هول بشي فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول

۲۸۱ . قول الله تمالی ﴿ وَلَنْ أَذْفَنَاهُ رَحَمَةُ مَنَا مِنْ بِعَدْضُرَاءُ مَسْتَهُ لِيَقُولُنِ مَا مَنْ بِعَدْضُرَاءُ مَسْتَهُ لِيقُولُنِ مِنْ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُنِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَ

م ٢٨٠ . قول الله تعالى ﴿ فَلِمَا آتَاهُمَا صَالِحًا جَعَلَا لِهُ شَرِكَاءُ فَيَا آتَاهُمَا ﴾

. ٢٩٠ . قول الله تعالى ﴿ ولله الاسماء الحسنى فادعوه بها ﴾ "

ع ٢٩٤ . لا يقال: السلام على الله

٢٩٦ . قول اللهم اغفرلي إن شئت

۲۹۷ . لا يقال عبدى وأمتى

۲۹۸ و لا يرد من سأل بالله

٠٠٠ . لا يسأل بوجه الله إلا الجنة

٣٠٧ , ما جاء في اللو

٣٠٦ د النهي عن سب الريح

٣٠٧ . قول الله تمالى ﴿ يَظْنُونَ بِاللَّهُ غَيْرُ الْحُقِّ ﴾

۳۱۱ . ما جاء في منكري القدر

٣١٧ . ما جاء في المصورين

٣٢١ . ماجاء في كثرة الحلف

٣٢٩ . ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه

٣٣١ . ما جاء في الإقسام على الله

٣٣٣ . لا يستشفع بالله على خلقه

٣٣٥ د ما جاء في حماية المصطفى حي التوحيد

٣٣٨ د ما جاء في قول الله تمالي ﴿ وَمَا قَدْرُوا الله حَقَّ قَدْرُهُ ﴾

### صدر حديثاً



بنِّنَ التَّجِيُّ الْحِزْبِ وَالنَّهَا وَنِ الشِّرْعِي

دراساك فى السيّاسة الشرعية : " ك " كسبر على بن حسَن برعلى بن عبر لحميد الحلبي لا شرى

المتعبة المتكالم

جدة - الشرفية

فاكس : ۲۰۲۱۰۹۰ / هاتف : ۲۰۲۱۰۹۰



الله اصله الإمام شخ الإشعام العمام شخ الإشعام المحمد المح

وتوسع فبها على هذا الوسط عَلَامهُ العراق السِت محمر وسي كيري لا لوسي

( الطبعة الرابعة : ١٣٩٧ )

# كَالْمُ الْمِنْ الْمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

*اليف اليف* الإمام شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب

( \* 17 · 7 - 111 · )

وعليه تعليقاتُ حَفِيدِه العلامة الشيخ عبد الرحمن ابن الشيخ حسن ابن شيخ الإسلام المؤلّف وقد سمّاها نجله العلّامة الشيخ عبد اللطيف :

> ورة وهر و درار المراكبين وتلاعبي والموسطين في تحقيق دعوة الأنبياء والمرسلين

المتعالمة المتحالجة

# المشيخة غيف فضل سيكنى المدينة عكر سيكنى مكاذ أي متاذ أي متاذ معوبن إمام بن منصور

تحت الطبع

# مفتاح دار السعادة

تحقيق الشيخ علي بن حسن بن علي بن عبد الحميد الحلبي الأثري

وكذلك تحت الطبع

مختصر مفتاح دار السعادة

الشييخ سايم الهالالي

#### صدر حديثاً



قَصِّ إِنْ الْمُ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعِلَّ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعِلَّ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعِلَّ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعِلَّ الْمُعْلِقِينَ الْمُعِلِقِينَ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِيلِ الْمُعْلِقِينِ الْمُعْلِقِين

ت أليف

أِي عَبْدِلِرِحْمَرْدِ عَبْدِلْلْهِ بْهِ صَالِحِ العُبَيْلَانَ

صدر حديثاً



عِنْدَتَعَتْ بِرَالاَجُوال

تانيف *عالبة بضر الخالعببالاق*