

د. خالد بن عبد الرحمن الجريسي

# الحذر من السحر

دراسة علميَّة لحقيقة السِّحْر، وواقعِ أهله، من منظور الكتاب والسُّنَّة، مع بيان المشروعِ في الوقاية والعلاج

تأليف

د. خالد بن عبدالرحهن الجريسي



# مقدمـــة

الْحَمْدُ اللهِ ٱلَّذِي أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْء خُبْرًا، وَنَشَرَ رَحْمَتَهُ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ، وَأَوْعَدَ اَشْرًا، يَفْعَلُ مَا يَشِاءُ، وَيَحْكُمُ مَا يُرِيدُ؛ وَعَدَ ٱلْمُؤْمِنِينَ، وَأَوْعَدَ ٱلْكَافِرِينَ، وَأَضَلَّ ٱلظَّالِمِينَ، وَأَسْبَلَ عَلَى ٱلْعَاصِينَ سِثْرًا، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ قَدْ جَعَلَ لِكُلِّ شَيْء قَدْرًا، أَحْمَدُهُ جَلَّ وَعَلَا أَبْلَغَ حَمْدٍ وَأَزْكَاهُ سِرًّا قَدْ جَعَلَ لِكُلِّ شَيْء قَدْرًا، أَحْمَدُهُ جَلَّ وَعَلَا أَبْلَغَ حَمْدٍ وَأَزْكَاهُ سِرًّا وَجَهَرًا، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِللهَ إِلَّا ٱللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ شَهَادَةً أَدَّخِرُهَا لِيَومِ وَجَهَرًا، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِللهَ إِلَّا ٱللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ شَهَادَةً أَذَكِى ٱلْوَرَىٰ طُرًا، ٱلْفَصْلِ ذُخْرًا، وَأَشْهَدُ أَنْ سَيِّدَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ أَزْكَىٰ ٱلْوَرَىٰ طُرًا، وَفَضَلَ مَنْ مَلَّا مَنْ مَلَاهُ وَمُدُرًا، وَأَمْتَنَّ عَلَيْهِ فَشَرَحَ لَهُ صَدْرًا، وَوَضَعَ عَنْهُ وِزْرًا، وَرَفَعَ لَهُ ذِكْرًا. ٱللَّهُمَّ صَلِّ وَسَلِّمُ وَبَارِكُ عَلَيْهِ، وَهُو وَصَحْبِهِ وَتَابِعِيهِمْ، وَعَظِّمِ ٱللَّهُمَّ لَهُمْ أَجْرًا. أَلْقَاثِلُ: «مَنْ صَلَّى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَكَلَّ مَكَا إِللهُ وَصَحْبِهِ وَتَابِعِيهِمْ، وَعَظِّمِ ٱللّهُمَّ لَهُمْ أَجْرًا. وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ بَهُا عَشْرًا» لَهُمْ أَجْرًا. وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ بَهُا عَشْرًا» أَلَهُمُ قَلُهُ أَوْدُا، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَتَابِعِيهِمْ، وَعَظِّمِ ٱللّهُمَّ لَهُمْ أَجْرًا.

أُمَّا بَعْدُ؛

فَإِنَّ مِمَّا يَسْتَهُوِي ٱلنَّفْسَ، وَتَعْظُمُ ٱلرَّغْبَةُ إِلَيْهِ، تَشُوُّفَهَا لِمَعْرِفَةِ ٱلْغَيْبِ، وَمَا يَنْظُوِي عَلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْعَالَمُ مِنْ أَسْرَارٍ مَحْزُونَةٍ وَعُلُومٍ مَكْنُونَةٍ، وَهِي تَسْعَىٰ جَاهِدَةً إِلَى تَلَمُّسِ مَعَالِمٍ ذَلِكَ ٱلْمَسْتُورِ، مَا ٱسْتَطَاعَتْ إِلَىٰ ذَلِكَ سَيعَىٰ جَاهِدَةً إِلَى تَلَمُّسِ مَعَالِمٍ ذَلِكَ ٱلْمَسْتُورِ، مَا ٱسْتَطَاعَتْ إِلَىٰ ذَلِكَ سَيعِلاً، فَتَتَشَعَّبُ بِهَا ٱلْمَسَالِكُ، تَارَةً بِٱلْحَدْسِ وَأُخْرَىٰ بِٱلْكَهَانَةِ، وَطَوْرًا بِٱلْعِرَافَةِ وَٱلتَّسْخِيرِ، حَتَّى إِنَّكَ لَتَجِدُ أَنْفُسًا إِلَى مَنَالَةً بِعُقُولِ أَهْلِهَا، فَسَوَّلَتْ لَهُمْ تَلَمُّسَ ٱلْغَيْبِ بِقَرَاءَةِ كَكَ،

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث أخرجه مسلم؛ كتاب الصلاة، باب: استحباب القول مثل قول المؤذن، برقم (٣٨٤)، عن عبدالله بن عمرو ،

أَوْ تَبْصِيرٍ بِفُنْجَانٍ، أَوْ بَلَغَتْ فِي شَطَطِهَا أَنِ آدَّعَتْ تَحَكُّمًا بِٱلْقَدَرِ، بِمَا وَسِعَ عِلْمُهَا مِنْ أَسْرَارٍ لِحُرُوفٍ، أَوْ خَوَاصِّ لِأَرْقَامٍ، أَوْ أَشْكَالٍ لِأَوْفَاقٍ، أَوْ رُسُومٍ طِلَّسْمِيَّةٍ، وَخُطُوطٍ رَمْلِيَّةٍ!! فَلَمْ يَدَعْ أُوْلَئِكَ ٱلدَّجَاجِلَةُ مَسْلَكًا فِي تَلْكَ ٱلْغِياهِبِ إِلَّا سَلَكُوهُ، ضَارِبينَ عُرْضَ ٱلْحَائِطِ بِمُسَلَّمَاتِ ٱلشَّرِيعَةِ، وَمُغْمِضِينَ طَرْفًا عَنْ مَغَبَّةٍ مَا ٱشْتَرَوْهُ فِي دُنْيَاهُمْ قَبْلَ خِزْيِهِمْ فِي عُقْبَاهُمْ.

هَذَا، وَإِنَّ مِمَّا يَبْلُغُ بِهِ ٱلْعَجَبُ كُلَّ مَبْلَغِ أَنَّكَ إِذَا وَلَجْتَ بَعْضًا مِنْ دُوْرِ ٱلكُتُبِ، أَوْ سَارَتْ بِكَ قَدَمَاكَ مُعْتَلِيَةً أَرْصِفَةَ الطُّرُقِ، لَوَجَدَتَ كَمَّا هَائِلاً مَطْبُوعًا أَوْ مَخْطُوطًا، مِمَّا سَطَّرَتُهُ أَنَامِلُ آفِمَةٌ ثُمَّ سَمَّتُهُ زُورًا وَبُهْتَانًا – عُلُومًا رُوحَانِيَّةً، وَأَسْرَارًا نُورَانِيَةً، وَدُرَرًا حِكْمِيَّةً، وَعُهُودًا سُلَيْمَانِيَّةً، إلى آخِرِ تِلْكَ ٱلمَنْظُومَةِ ٱلَّتِي لَا تَكَادُ تَنْقَضِي، ٱسْتَبْدَلَ أَهْلُهَا اللَّذِي هُو خَيْرٌ؛ فَأَعْرَضُوا عَمَّا نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ عَلَى قَلْبِ كُلِّ أَفْاكِ أَيْسِم، فَخَطَّتْ يَرَاعُهُمُ ٱلْغَثَ عَلَى قَلْبِ كُلِ أَفْاكِ أَيْسِم، فَخَطَّتْ يَرَاعُهُمُ ٱلْغَثَ وَٱلسَّمِينَ، حَتَّى كَادَ ٱلْمِدَادُ أَنْ يَنْفَدَ، وَٱلْأَنَامِلُ أَنْ تَكِلَّ. نَعْمْ، إِنَّ حَدِيثَ وَالسَّمِينَ، حَتَّى كَادَ ٱلْمِدَادُ أَنْ يَنْفَذَ، وَٱلْأَنَامِلُ أَنْ تَكِلَّ. نَعْمْ، إِنَّ حَدِيثَ وَالسَّمِينَ، حَتَّى كَادَ ٱلْمِدَادُ أَنْ يَنْفَذَ، وَٱلْأَنَامِلُ أَنْ تَكِلَّ. نَعْمْ، إِنَّ حَدِيثَ وَالسَّمِينَ، حَتَّى كَادَ ٱلْمِدَادُ أَنْ يَنْفَذَ، وَٱلْأَنَامِلُ أَنْ تَكِلَّ. نَعْمْ، إِنَّ حَدِيثَ السَّمْوِنُ فَيه بِمَا لَا يَعْرِفُ: كُلُّ مَنْ دَبَّ، وَلَوْ كَانَ أَكْذَبَ مَنْ دَبُّ وَلَا قَاقَ، إِنَّهُ عَالَمٌ يَتَتَبَّعُ أَسْرَارَهُ، وَيَهُرِفُ فِي بُرُهُ إِلَّا فَاقَ، وَلَوْ كَانَ أَكْذَبَ مَنْ دَبَّ، وَلَوْ كَانَ أَكْذَبَ مَنْ دَبَّ، وَلَوْ كَانَ أَكْذَبَ مَنْ دَبَّ وَدَجَ، وَلُو أَنَّ أَنْ عَرَضَ مَكْتُوبَهُ عَلَى عَقْلِهِ فِي بُرُهَةٍ إِنْصَافٍ لَكَتَبَعُ عَقْلُهِ فِي بُرُهَةٍ إِنْصَافٍ لَهَ عَقْلُهُ مُنْكِرًا عَلَيْهِ جُلَّ مَا كَتَبَا الْ

لِذَلِكَ كُلِّهِ وَجَدَتُ لِزَامًا عَلَيَّ - وَقَدْ تَحَصَّلَ لِي بَعْضُ ٱطِّلَاعِ عَلَى زَيْفِ مَذْهَبِ أُولَئِكَ ٱلْقَوْمِ - أَنْ أُبَيِّنَ لِأَهْلِ ٱلْإِسْلَامِ ٱلمَسْلَكَ ٱلأَقْوَمَ لِينَفِ مَذْهَبِ أُولَئِكَ ٱلْقَوْمِ - أَنْ أُبَيِّنَ لِأَهْلِ ٱلْإِسْلَامِ ٱلمَسْلَكَ ٱلأَقْوَمَ لِمَعْرِفَةِ حَقِيقَةِ ٱلسِّحْرِ، وَغَايَةِ أَثَرِهِ، مَعَ ٱلْمُبَالَغَةِ فِي تَحْذِيرِهِمْ مِنْ مُقَارَبَتِهِ أَوْ فَعْلِهِ، وَتَبْيِينِ جَسِيمٍ خَطَرِهِ عَلَى ٱلمُجْتَمَعِ وَأَهْلِهِ، ثُمَّ أَتُبَعْتُ ذَلِكَ بِذِكْرِ



مَا دَلَّتْ عَلَيْهِ ٱلشَّرِيعَةُ مَنْ ضَرُورَةِ تَحَصُّنِ ٱلمُؤْمِنِ مِنْ هَذَا ٱلضَّرِّ، ٱلَّذِي قَدْ يَتَهَدَّدُه عَلَى حِينِ غَفْلَةٍ مِنْهُ، فَإِنْ مَسَّهُ شَيْءٌ مِنْ أَثَرِهِ بَعْدَ ذَلِكَ - نَسْأَلُ اللهَ ٱلعَافِيَةَ - دَلَلْتُهُ عَلَى عِلَاجِ ذَلِكَ بِرُقِّى مَشْرُوعةٍ، تَقْصِمُ ظَهْرَ ٱلسَّحَرَةِ اللهَ ٱلعَافِيَةَ - دَلَلْتُهُ عَلَى عِلَاجِ ذَلِكَ بِرُقِّى مَشْرُوعةٍ، تَقْصِمُ ظَهْرَ ٱلسَّحَرَةِ اللهَ وَتُبْطِلُ كَيْدَهُمْ، وَتَقْطَعُ دَابِرَهُمْ، بَحَمْدِ ٱللهِ رَبِّ ٱلعَالَمِينَ.

هَذَا، وَقَدْ سَمَّيْتُ كِتَابِي - بِعَوْنِ ٱللهِ - [ٱلْجِدُورُ هِنْ ٱللهُ دِيا، وَجَعَلْتُهُ عَلَى فُصُولِ سَبْعَةٍ بَعْدَ ٱلمُقَدَّمَةِ، رَتَّبْتُهَا كَالآتِي:

★ الفصــــل الأول:

\* الفصــل الثاني:

\* الفصــل الثالث:

\* الفصــل الرابع:

\* الفصل الخامس:

\* الفصل السادس:

\* الفصل السابع:

★ خاته خاته

«آيَةُ السِّحْرِ» وَ«حَلِيثُ السِّحْرِ»، وَمَبَاحِثُ فِي فِقْهِ العُلَمَاء لَهُمَا.

فِقْهِ العُلَمَاء لَهُمَا. بَيَانُ مَعْنى السِّحْر، وَمَا يَتَعَلَّقُ بِهِ مِنْ مُصْطَلَحَاتٍ.

بيان مُعنى السَّحْرِ، وَتَعَلَّقِهَا بِمَا يُسَمَّى عُلُومًا بَيَانُ أَنْوَاعِ السِّحْرِ، وَتَعَلَّقِهَا بِمَا يُسَمَّى عُلُومًا رُوحَانيَّةً.

السِّحْرُ؛ بِاعْتِبَارِهِ ظَاهِرَةً اجْتِمَاعِيَّةٍ.

عَلَامَاتٌ يُعْرَفُ بِهَا كُلُّ مِنَ السَّاحِرِ وَالْمَسْحُورِ. بَيَانُ أَحْكَامِ السِّحْرِ وَالسَّحْرَةِ فِي الشَّرِيعَةِ الْمُطَهَّرَةِ.

فِي التَّوَقِّي مِنَ السِّحْرِ، وَعِلَاجُه.

وَقِيهَا خُلَّاصَةً لِمُهِمَّاتِ نَتَائِجِ الْبَحْثِ، وَذِكْرٌ لِبَعْضِ التَّوْصِيَاتِ.

وَإِنِّي لَأَرْجُو اللهَ تَعَالَى أَنْ يَجْعَلَ عَمَلِي هَذَا خَالِصًا مِنْ أَجْلِهِ، وَأَنْ يُشِيَنِي عَلَيْهِ مِنْ عَظِيمِ فَصْلِهِ، إِنَّهُ سُبْحَانَهُ وَلِيُّ مَنِ ٱسْتَعَانَ بِهِ وَٱلْتَجَأَ إِلَيْهِ، وَٱلآخِذُ بِيَدِ مَنْ عَوَّلَ عَلَيْهِ، وَحَسَبُ مَنْ تَوَكَّلَ عَلَيْهِ.

د. خالد بن عبدالرحمن الجريسي

# الفصل الأول

«آية السعر»، و«هديث السعر»، ومباحث في نقه العلماء لهما

## الفصل الأول

#### «آية السحر»، و«حديث السحر»، ومباحث في فقه العلماء لهما

إن الشريعة الإسلامية الغرَّاء - وهي خاتمة الشرائع - لم تكن لِتدعَ الناسَ يخبِطون خَبْط عشواءَ في شأنِ بالغ الخطر كالسحر، ذلك الخطب الجلل الذي بقي مرافقًا لمسيرة كثير من الأمم السابقة، ومزاحمًا - بغير حق - لدعوات الأنبياء على ورسالاتهم، بل قد بلغت الصفاقة بقوم مبلغًا ادَّعَوا معه أن السحر حقيقة رسالة نبي قد امتن الله عليه بمُلك لا ينبغي لأحد من بعده، ذلك نبي الله سليمان على الذي ادعى يهودُ - ظلمًا وعدوانًا - أنه كان ساحرًا وحسب، استمد عونًا من سحره ليوطد بذلك ملكه، ويبسط نفوذه على الجن والطير والحديد والرياح، فاستساغوا عندها تعلم السحر، بل وتعليمَه، والعمل به، وليس ذلك بمستغرب من قوم لم يَدَعوا نقيصة إلا وألصقوها - زورًا وبهتانًا - بأنبياء الله، ليستبيحوا بعدها كل معصية يشيعونها، وكل معصية يقارفونها. لذلك كله نزلت الآيات القرآنية كالصواعق على قلوبهم؛ تحرق أباطيلهم، وتعيد الأمر إلى نصابه، وتدعوهم ليثوبوا إلى مشدهم، وليدركوا مغبَّة افترائهم، فيتداركوا ما فاتهم، فلا يُؤثِرون السحر على الحق، ولا حطامَ الدنيا على ثواب الآخرة.

نعم، لقد حَفَلت نصوص الكتاب والسنة، بالآيات والأحاديث، التي بينت منشأ علم السحر، والحِقْبة التي اشتهر فيها، والقوم الذين تولَّوا كِبْر تعلَّمِه وتعليمه والعملِ به، وكثرة افتتان الخلق إنسهم وجنهم به، كما بيَّنَ هذه النصوص – بحمد الله – حقيقة السحر وغاية تأثيره، وإمكان إبطاله، وأنه لا يعدو في حقيقته أن يكون: كيدًا زيفًا باطلاً وهمًا مموِّهًا، مغايرًا تمام المغايرة للحق الواقع البيِّن.

وإليك - أخي القارئ - ما يُعَدّ بحقّ أُمَّات النصوص في شأن السحر، والتي حُقَّ لمؤمنِ أن يُمعِن النظر بها، ويستنبط منها كل ما يبصِّره بحقيقة السحر، وما يدعوه - في آنِ - إلى الحذر منه، ومعاداة أهله. وقد عنيتُ بذلك نصَّيْن كريمين؛ الأول آية كريمة، والآخر حديث شريف، ولنصطلح على تسمية الآية: (آية السحر)، والحديث: (حديث السحر). وسأذكر كلاً، ثم أُتبِع ذلك ببعض ما استنبطه جهابذة أهل العلم في فقه ما يتعلق به.

#### أ- النص الأول: آية السحر:

قال الله تعالى فَهُ وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَنَ وَلَكِنَ الشَّيَطِينُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينُ وَلَكِنَ الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَلَوْتَ وَمَرُوتُ وَمَا يُعَلِّمُونِ وَلَا يَعُولُا إِنَّمَا غَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكَفَرُ فَيَتَعَلَّمُونَ مَا يُعَرُونَ وَمَا يُعَمِّمُ وَلَقَدِهِ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِن أَحَدِ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَنْعَلَّمُونَ مَا يَضُدُوهُمْ وَلَا يَنفَعُهُم وَلَقَدَ عَلِمُوا لَمَنِ الشَّرَينُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِن فَيَعَلَّمُونَ مَا يَضُدُوهُمْ وَلَا يَنفَعُهُم وَلَا يَنفَعُهُم وَلَا يَنفَعُهُم وَلَا يَعْلَمُوا لَمَنِ الشَّرَينُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِن خَلَقًا لَمَن الشَّرَانُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِن خَلَقًا وَلَيْ اللَّهُ فِي الْآخِرَةِ مِن الْحَدِيقِ مِن اللَّهِ اللَّهُ فِي الْآخِرَةِ مِن الْحَدِيقِ وَلِيهِ اللَّهُ فِي الْفَاسَهُمُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ مَا يَصُدُونَ مَا شَكَرُوا بِهِ اللَّهُ اللَّهُ فَلَا يَعْلَمُوا لَمَن الشَّرَانُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِن الْحَدِيقِ وَلِيقًا وَلَهُ عَلَمُوا يَعْلَمُونَ مَا يَصُدُونَ مَا شَكَرُوا بِهِ اللَّهُ اللَّهُ فَلَ اللَّهُ وَالْمُونَ مَا اللَّهُ اللَّه

#### أولاً: تناسب مطلع الآية مع سِباقها:

إِن سِباق الآية هو قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا جَآءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِّقُ لِمَا مَعَهُمْ نَسُولُ مِّنْ عِندِ اللَّهِ مُصَدِّقُ لِمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيقٌ مِّنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَبَ كِتَبَ اللَّهِ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَمَا مَعَهُمْ نَبَدُ وَلَا مَعَ آية السحر؟ يَعْلَمُونَ ﴿ البَهْرَةُ: 1.1]، فما مناسبة ذلك مع آية السحر؟

إن سنة الله على جارية بأنه: ما أمات أحد سننة إلا زاد في خذلانه، وذلك بأن يحيي الله على يد ذلك المُعرِض عن الحق بدعة ضلالة، لذا فقد أعقب الله يهود حين نبذوا كلام الله - وهو سبحانه أولى الأولياء -، أعقبهم إقبالاً على كلام الشياطين الذين هم أعدى الأعداء، فقال تعالى: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشّيَطِينُ ... الله الله المُعَرَة: ١٠٠١.

### ثانيًا: تناسب مقطع الآية - أي: ختامها - مع آجاقها:

إِن لحاق الآية هو قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ وَاتَّقَوْا لَمَثُوبَةٌ مِّنْ عِندِ اللَّهِ خَارِّ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَا مِناسِبة هذا اللَّحاق مع آية السحر؟

إن الله تعالى لما أخبر باجتماع المذام والقبائح بيهود، حيث باعوا أنفسهم ونصيبهم في الجنة بعَرض من الدنيا قليل، فآثروا السحر على ما ينفعهم من الإيمان، وأعْلَم سبحانه بأن هذا الفعل الشنيع لا يُقدِم عليه من كان في قلبه مثقال ذرة من إيمان، أو كان له أدنى أثارة من علم نافع، فكان علم يهود الذي بقي حبيس كتبهم، وصار سبيلاً لاستكبارهم وتفاخرهم، هذا العلم هو الذي أورثهم هذه الجرأة على اتباع الشياطين، فكان عدم العلم خير لهم من هذا العلم الذي أوردهم المهالك.

فلمّا بيّن سبحانه ما تسبب لهم ذلك العلم بالسحر من مضارّ لا يرضاها عاقل على نفسه أتبع ذلك ببيان ما في الإعراض عن تعلم السحر من منافع جمة، من علو منزلة الثواب ودوامه، نزلاً من عند الرحمن، مما تقصر عنه الأذهان ويعجز عن وصفه إنس أو جان، فقال تعالى: ﴿وَلَوَ أَنَهُمْ ءَامَنُوا وَاتَّقَوْا لَمَثُوبَةٌ مِن عِندِ اللّهِ حَيْرٌ لَو كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴿ اللّهِ عَن مقارفة شر ولا تعالى يرشد العلماء بأن لا خير في علم لا يمنع صاحبه عن مقارفة شر ولا يحدوه إلى نيل الخير(١).

#### ثالثًا: سبب نزول آية السحر:

عن ابن عباس الله قال: إن الشياطين كانوا يسترقون السمع من السماء، فإذا سمع أحدهم بكلمة حقّ كَذَب معها ألف كِذبة، فأشرِبَتْها قلوب

<sup>(</sup>١) انظر: نَظْم الدرر في تناسب الآيات والسور، للإمام برهان الدين البقاعي (١/ ٢٠٥-٢١٠).

#### رابعًا: من تفسير آية السحر:

1- يقول تعالى: ﴿وَاتَّبَعُوا﴾، فمن هم المتَّبِعون؟ الصواب من القول في تأويل ذلك عموم يهود، الذين لم يزل أمر السحر فيهم، من عهد سليمان إلى أن بعث الله نبيَّه بالحق، وأن في ذلك توبيخ من الله لأحبار اليهود الذين أدركوا رسول الله ﷺ، فجحدوا نبوته، وهم يعلمون أنه لله نبيٌّ مرسَل، وتأنيب منه لهم في رفضهم تنزيله، وهجرهم العمل به، وهو - أي: التوراة - في أيديهم يعلمونه ويعرفون أنه كتاب الله(٢).

فاليهود – المتَّبِعون للسحر – من لدن عهد سليمان إلى زمن نبوة سيدنا محمد ﷺ داخلون في توبيخ الله لهم على استبدالهم السحر بآيات الله في التوراة وفي الإنجيل وفي القرآن.

٢- يقول تعالى: ﴿مَا تَنْلُوا ٱلشَّيَطِينُ ﴾، فما معنى ﴿تتلوا ﴾؟ وما هو المتلوّ؟
 ولِم عُبِّر عنه بالتلاوة؟

(۱) أخرجه الحاكم في المستدرك (۲/ ۲۰۰)، وصحّحه - كمافي «الدر المنشور» للسيوطي (۱/ ۲۳۳) - وسكت عنه الذهبي. وأخرجه سعيد بن منصور (۲/ ۵۹۶ برقم ۲۰۷)، والطبري في تفسيره (۲/ ۲۱۵/ ۱۹۲۲)، وذكره الواحدي في أسباب النزول ص۳۱ .

<sup>(</sup>٢) اختار هذا التأويل الإمام الطبري، ثم أتبعه بقوله: وإنما اخترنا هذا التأويل، لأن المتبعة ما تلته الشياطين، في عهد سليمان وبعده إلى أن بعث الله نبيه بالحق، وأمر السحر لم يزل في اليهود. فكل متبع ما تلته الشياطين على عهد سليمان من اليهود داخل في معنى الآية. اه. أي ليس مقصورًا على أسلافهم وحسب. انظر: تفسير الطبري (١/ ٤٩١).

[أما معنى ﴿تتلوا﴾، فهو: تقرأ، أي من التلاوة، أو: تَتْبع، كما تقول: جاء القوم يَتْلو بعضُهم بعضًا، أو أن معناها: تفضّل، لأن كل من اتبع شيئًا وجعله إمامه فقد فضّله على غيره. والتعبير بـ﴿تتلوا﴾، يعني: تَلَتْهُ، فهو بمعنى المُضِيّ](١). فيصير المعنى – على ما سبق –: قد فضّلت سحرة يهود، ومن تشبّه بهم، واتبعوا – وهم من شياطين الإنس – ما قرأته شياطين الجن، مما افترته كذبًا، وتقوَّلَتْه زورًا، على عهد ملك سليمان، بأن سبب ملكه إنما كان السحر وما أنزل على الملكين، والله أعلم.

[أما المتلوهنا فهو: السحر. وقد عُبر عن ذلك بالتلاوة، لأن التلاوة إنما تكون – في كلام العرب – بمعنيين؛ أحدهما: الاتباع، فيكون المعنى واتبعوا ما تتبعه الشياطين مما دفنوه تحت كرسي سليمان على من السحر والكفر. والمعنى الآخر: القراءة والدراسة، فيكون المعنى: واتبع اليهود ما تلته الشياطين عليهم دراسة ورواية، فسارت على منهاجها في ذلك، وعملت به وروته. فيتحصل بذلك: أن اليهود اتبعوا ما تبعته الشياطين بالعمل به، وتدارسوه بالرواية عنهم](٢).

٣- يقول تعالى: ﴿ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَتَمَنَىٰ ﴾ [البَقرَة: ١٠٦]، فما وجه التعبير برعلى ﴾، مع أن التلاوة - كما سبق - تكون بمعنى الاتباع أو الدراسة؟ وما هو ملك سليمان؟ وهل يُحجر ذلك المُلك العظيم عن غيره من الخلق عامة؟

إن الدراسة - كما لا يخفى - تتضمن معنى التحديث والإخبار، وهذا

<sup>(</sup>١) انظر: الجامع لأحكام القرآن، للإمام القرطبي (٢/ ٤٢).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق (١/ ٤٩٢).

الإخبار من الشياطين بأن سبب ملك سليمان هو علمه بالسحر، قد تضمن معنى الكذب على سليمان، لذلك فقد عدّي فعل ﴿تتلو﴾، برعلى﴾، فيكون المعنى: واتبع اليهود – الذين أوتوا الكتاب من بعد إعراضهم عن كتاب الله الذي بأيديهم ومخالفتهم لرسول الله على ما تتلوه الشياطين وتخبر به وتحدّثه كذبًا على ملك سليمان، وقد صدّقوا ذلك التقول، وعملوا بمقتضاه!! (١)، وثم وجه آخر للتعبير برعلى﴾، وهو التعرب تضع «في» موضع «على»، و«على» موضع «في»، ومن ذلك قول الله جلّ ثناؤه: ﴿وَلَأُمُ لِللَّهُ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخُلِ ﴾ [ك. ١٧]، يعني به: على جذوع النخل. وكما قالوا: «فعلت كذا في عهد كذا، وعلى عهد كذا» بمعنى واحد] (٢). فيكون المعنى واتبعوا ما تلته الشياطين كذبًا في عهد سلمان عليه.

[أما ملك سليمان عَلِيْهُ، فهو مما لا يبلغه بيان البشر، وقد ذكره الله تعالى بقوله: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ الرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَاَسُلْنَا لَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ وَمِنَ الْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْهِ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَن يَزِغَ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِقْهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِيرِ ﴿ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن تَحَارِبَ وَتَعَيْيلَ وَحِفَانِ كَالْجُوَابِ وَقُدُورِ السَّعِيرِ ﴾ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن عَجَرِبَ وَيَعَيْيلَ وَحِفَانِ كَالْجُوابِ وَقُدُورِ السَّعِيرِ ﴾ يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن عَبَادِى الشَّكُورُ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مِنْ عِبَادِى الشَّكُورُ ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن كثير (١/ ١٤١)، وانظر كذلك: نور الإيمان في تفسير القرآن، للشيخ محمد مصطفى أبي العِلا كلله ص١٤٦ .

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير الطبرى (۱/ ٤٩٣).

نعم، إن الملك الذي وهبه الله على لعبده سليمان على قد فاق – بفضل الله – ما قد يطلبه طالب أو يطمح إليه طامح، ذلك أنه من عطاء الله الذي لا ينفد، وقد ذكرَتِ الآياتُ الكريمات التي أوردتها صنوفًا من هذا العطاء، وهي:

- (أ) تسخير الريح له، وذلك أنه على لما عقر الخيل غضبًا لله هذه عوضه الله ما هو خير منها وأسرع: الريح اللينة تحمل بساطه يغدو عليه حيث أراد من مكان كدمشق مثلاً، إلى آخر يتغدى به، كإصطخر (۱) مثلاً وهي تبعد عن دمشق شهرًا كاملاً للمسرع على دابته، كل ذلك في الغداة صباحًا، أما في الرواح مساءً فقد يروح على بساطه من إصطخر مثلاً إلى كابُل المعروفة اليوم وبين إصطخر وكابل شهر كامل للمسرع، كلُّ ذلك في المساء.
- (ب) تملُّك عين تسيل بالنحاس، وهي باليمن، وقد أجراها الله لسليمان عليه ثلاثة أيام، فكل ما يصنع الناس، من النحاس إلى يومنا هذا هو مما أخرج الله تعالى لعبده سليمان عليه (٢).
- (ج) تسخير الجن له مقهورين منقادين إليه يعملون بين يديه بقدر الله، فيأمرهم سليمان بما شاء من عمل أبنية حسنة، كالمساجد والقصور والمساكن، وكذلك الصور من نحاس أو من طين أو زجاج، ويصنعون له أحواضًا عظيمة الاتساع كالجَوْبة من

<sup>(</sup>۱) إِصْطَخْر: بلدة من أقدم مدن فارس وأشهرها، بها مسجد يعرف بمسجد سليمان ، وبين إصطخر وشيراز – المعروفة اليوم – اثنا عشر فرسخًا، أي ما يقارب ٦٦،٥ كلم، وكان فتح إصطخر الأخير سنة ثمان وعشرين وسط خلافة عثمان ﷺ. انظر: معجم البلدان لياقوت الحَموي (١/ ٢٥٠). والروض المعطار للجِمْيري ص ٤٤.

 <sup>(</sup>۲) هذا مروي عن ابن عباس وقتادة والسُّدِّي وغيرهم. انظر: تفسير الطبري (۲۰/ ٣٦٣ – ٣٦٣)، و«الدر المنثور» للسيوطي (۲۸/ ۲۷۳).

الأرض (١)، تُجمع فيها المياه، كما يعملون له آنية يُطبخ فيها، وهي – من عظم اتساعها – ثابتات في أماكنها لا تتحول ولا تتحرك، حيث إن ركائز هذه القدور هي جزء منها، فلا حاجة لنقلها وتثبيتها!! هذا الملك العظيم، الذي وهبه الله لنبيّه سليمان عليه كان سببه شرع سليمان عليه الحق، ونبوته العظيمة، لا السحر كما تقولته الشياطين واتبعته اليهود، فقد امتن الله عليه بتلك الهبة الربانية، التي يتصرف بها سليمان عليه كيف يشاء، ﴿هَذَا عَطَآؤُنَا فَأَمّنُنَ أَوْ التي يعتصرف بها سليمان عليه كيف يشاء، ﴿هَذَا عَطَآؤُنَا فَأَمّنُنَ أَوْ التي يعتمرف بها سليمان عليه كيف يشاء، ﴿هَذَا عَطَآؤُنَا فَأَمّنُنَ أَوْ التي يعتمرف بها سليمان عليه كيف يشاء، ﴿هَذَا عَطَآؤُنَا فَأَمّنُنَ أَوْ التي يعتمرف بها سليمان عليه كيف يشاء، ﴿هَذَا عَطَآؤُنَا فَأَمّنُنَ أَوْ

وهنا مسألة: هل كان هذا العطاء الإلهي حِجْرًا على سليمان عليه، فلا يوهب لأحد من بعده، أو لا يوهب ما يوازيه أو يزيد عليه؟

قال بعضهم: معنى قوله تعالى: ﴿ لا يَلْبَغِي لِأَعَدِ مِنْ بَعْدِى اَ اَصَ: ٣٥]. أي: لا يصلح لأحد أن يسلبنيه، كما كان من قضية الجسد الذي ألقي على كرسيّه، لا أنه يُحجر على مَن بعدَه من الناس. والصحيح أنه سأل من الله مُلكًا لا يكون لأحد من البشر مثله من بعده، وهذا هو ظاهر السياق من الآية، وبه وردت الأحاديث من طُرُقِ عن رسول الله علي (٢).

(١) الجَوْبة من الأرض: ما يستنقع فيها الماء، فهي كالحياض التي تردها الإبل من عِظَمها. انظر: تفسير الطبري (١٢/ ٨٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم، للإمام ابن كثير كلله. ص١٤٦٩ ط - بيت الأفكار. وانظر: كذلك: الجامع لأحكام القرآن، للإمام القرطبي كلله (١/ ٤٣).

أما الأحاديث التي وردت من طرق عن رسول الله على – وهي تثبت أن سليمان على قد سأل الله مُلكًا لا يكون لأحد من البشر مثله من بعده – فعديدة، منها: حديث أبي هريرة في : "إن عفريتًا من الجنّ تفلّت عليَّ البارحة ، ليقطع عليّ الصلاة ، فأمكنني الله منه ، وأردتُ أن أربطه إلى سارية من سواري المسجد ، حتى تصبحوا فتنظروا إليه كلَّكم ، فذكرت قول أخي سليمان : ﴿ وَهَ بَا عَنْ مِنْ اللهُ عَلَى مُنْكُمُ لَا يَنْبَغِي لِأَمَدِ مِنْ بَعْدِي فَلْ مَدّة خاسئًا . متفق عليه ، البخاري (٤٨٠٨) ، =

ويتفرع عما سبق مسألتان؛ الأولى: ما هو الجسد الذي ألقي على كرسيّ سليمان عَلَيْهُ؟ كما في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلِمْنَ وَأَلْقَيْنَا عَلَى كُرّسِيّهِ عَلَى كُرّسِيّهِ عَلَى كُرّسِيّهِ عَلَى كُرّسِيّهِ عَلَى كُرّسِيّهِ عَلَى اللهُ اللهُو

[الجسد الذي ألقي على كرسيّ سليمان؛ هو شيطان اسمه آصِف، أو آصِر، أو صخر، أو حقيق، قال له سليمان: كيف تفتن الناس؟ قال: أرني خاتمك أخبرك، فأعطاه، فنبذه آصف في البحر، فذهب مُلك سليمان، وقعد آصف على كرسيه، ومنع الله آصفَ نساء سليمان فلم يقربهن، وأنكرته أمُّ سليمان، وكان سليمان يستطعم ويُعرِّفهم بنفسه فيكذبونه، حتى أعطته امرأة حوتًا – أي سمكة كبيرة – فطيَّب بطنه فوجد خاتمه في بطنه، فرد الله إليه ملكه، وفر آصف فدخل البحر. وقد حكى النقاش في تفسيره (۱) أن الجسد الذي ألقي على كرسيّ سليمان هو ولده، الذي حملت به إحدى النسائه وقد وُلد ساقطًا أحد شِقَيه – أي كان نصف إنسان –، وذلك حين «قال نسائه وقد وُلد ساقطًا أحد شِقَيه – أي كان نصف إنسان –، وذلك حين «قال

ومسلم (٥٤١). وعند أحمد في مسنده (٣/ ٨٢) من حديث أبي سعيد الله الله السبح وهو خلفه، فقرأ فالتبست عليه القراءة، فلمّا فرغ من صلاته قال:

لو رأيتموني وإبليسَ، فأهويتُ بيدي، فما زلت أخنقه حتى وجدت بَرْد لُعابه بين إصبعيّ هاتين

- الإبهام والتي تليها - ولو لا دعوة أخي سليمان لأصبح مربوطًا بسارية من سواري المسجد

يتلاعب به صبيان المدينة، فمن استطاع منكم أن لا يحول بينه وبين القبلة أحدٌ فليفعل».

والحديث صحّحه - بشواهده - الألبانيُّ. انظر: الصحيحة برقم (٣٢٥١). ومن ذلك أيضًا ما

أخرجه أحمد في مسنده (٢/ ١٧٦)، من حديث عبدالله بن عمرو الله الشيمان بن داود

عليه، سأل الله ثلاثًا أعطاه اثنتين، ونحن نرجو أن تكون له الثالثة، فسأله حُكمًا يُصادِف

حكمَه، فأعطاه الله إياه، وسأله ملكًا لا ينبغي لأحد من بعده، فأعطاه إياه، وسأله أيّما رجل

خرج من بيته لا يريد إلا الصلاة في هذا المسجد - أي بيت المقدس - خرج من خطيئته مثل

عوم ولدته أمّه، فنحن نرجو أن يكون الله عزّ وجلّ قد أعطاه إياه». والحديث أخرجه أيضًا من

حديث ابن عمرو: النسائي (٢/ ٣٤)، وابنُ ماجه (١٤٠٨)، وصحّحه ابن خزيمة، وابن

حبّان، والحاكم ووافقه الذهبي. رحم الله الجميع.

<sup>(</sup>۱) تفسير النقاش - وهو: محمد بن الحسن بن محمد بن زياد - لا يعتمد عليه، كما سيأتي من كلام ابن حجر كلله بقوله: والنقاش صاحب مناكير.

سليمان: لأطوفن الليلة على سبعين امرأة تَحمِل كلَّ امرأة فارسًا يجاهد في سبيل الله، فقال له صاحبه: إن شاء الله، فلم يقل، ولم تحمل شيئًا إلا واحدًا ساقطًا أحد شقيه، فقال النبي على أن المراد بالجسد المذكور: شيطان، وهو المعتمد، والنقاش صاحب مناكير](٢).

والمسألة الثانية: وقع في رواية مسلم أن عدد النساء اللائي حلف سليمان ليطوفن بهن في ليلة: ستون امرأة، وعند البخاري سبعون، فما وجه الجمع بين الروايات في ذلك؟

[إن محصّل الروايات في ذلك أنهن: ستون، وسبعون، وتسعون، وتسع وتسعون، ومائة، والجمع بينها أن الستين كنّ حرائر، وما زاد عليهن كن سراري أو بالعكس، وأما السبعون فللمبالغة، وأما التسعون والمائة فكنّ دون المائة وفوق التسعين، فمن قال: تسعون ألغى الكسر – أي الزائد عن التسعين –، ومن قال: مائة جبر الكسر، ومن ثَمَّ وقع التردد في ذلك. وسليمان عليه كان له ألف امرأة؛ ثلاثمائة منهن صريحة – أي حرائر – وسبعمائة سريّة، أي من الجواري] (٣).

٤- يقول تعالى: ﴿ وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا ﴾ [البَقرَة: ١٠٠]، فما وجه نفي الكفر عن سليمان ﷺ، ولم يأت ذكر اتهامه بالكفر فيما سبق؟ [وجه ذلك: أن اليهود الذين اتبعوا ما تلته الشياطين على عهد سليمان ﷺ، من سحر وكفر، قد نسبوا ذلك إلى سليمان ﷺ، وزعموا أن

<sup>(</sup>۱) متفق عليه من حديث أبي هريرة عَلَيْهُ: أخرجه البخاري؛ كتاب: أحاديث الأنبياء، باب: قول الله تعالى: ﴿وَوَهَبْنَا لِدَاوُرَدَ سُلِيَكُنَّ نِعْمَ الْمُبَدُّ إِنَّهُ أَوَّابُ ﴿ كَا الله تعالى: ﴿وَوَهَبْنَا لِدَاوُرَدَ سُلِيَكُنَّ نِعْمَ الْمُبَدُّ إِنَّهُ أَوَّابُ ﴿ كَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري، لابن حجر (٦/ ٥٢٩ وما بعدها).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق (٦/ ٥٣١).

ذلك كان من علمه وروايته، وأنه إنما كان يستعبد من يستعبد من الإنس والجن والشياطين وسائر الخلق بالسحر، وهم إنما يريدون بذلك أن يحسنوا لأنفسهم العمل بالسحر، ذلك أن نبيًا قد علمه وعمل به - بزعمهم -، فلِمَ لا يفعلون هم ذلك؟! وأرادوا أيضًا أن يحسنوا أنفسهم وفعلتهم الشنيعة عند من كان جاهلاً بأمر الله ونهيه، وعند من كان لا علم له بما أنزل الله في ذلك من التوراة، فبراً الله نبيّه سليمان على مما نسبوه زورًا وبهتانًا إليه، وأعلمهم أنهم إنما اتبعوا - في عملهم بالسحر - ماتلته الشياطين في عهد سليمان، وأن سليمان إنما كان يأمرهم بطاعة الله، واتباع أمر الله الذي أنزله في التوراة على موسى عليهما وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام (١٠).

والحاصل: [أن اليهود لما نسبت سليمان إلى السحر، صاروا بمنزلة مَن نَسَبه إلى الكفر، لأن السحر يوجب ذلك، فبرَّأ الله نبيَّه من السحر، وأثبته للشياطين، وأعلم بأنهم كفروا بتعليمهم الناس السحر](٢).

٥- يقول تعالى: ﴿ يُعُلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحْ ﴾ [البَقرَة: ٢٠٠]، [ولعل قائلاً أن يقول: أو ما كان السحر إلا أيام سليمان؟ فيُقال له: بلى، قد كان السحر قبل ذلك، وقد أخبر الله عن سَحَرة فرعون ما أخبر عنهم، وقد كانوا قبل سليمان، وأخبر سبحانه عن قوم نوح أنهم قالوا لنوح إنه ساحر، وإنما خص الله ذكر تعليم الشياطين السحر للناس في هذا الموضع، لأن الشياطين وأتباعهم اليهود أضافوا ذلك العلم إلى سليمان الشياطين تالية للسحر والكفر قبل ذلك] مما نَحَلوه وأضافوه إليه، وإن كانت الشياطين تالية للسحر والكفر قبل ذلك] ثم، أي: قبل عهد سليمان على الشياطين تالية للسحر والكفر قبل ذلك]

[أما السحر الذي تعلّمه الشياطين الناسَ، فهو - بالإجمال - علم بأمر

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبرى، (١/٤٩٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الشوكاني (١١٩/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبري (١/٤٩٧)، وتفسير ابن كثير ص ١٢٣، ط - بيت الأفكار.

مؤثّر حقيقة، ضارً غير نافع، تقوم به نفوس قوية مؤثرة باستعانة بمخلوق من شيطان أو كوكب، أو دُخَن وعُقد. وقد يطلق السحر على ما يقع بخداع وتخييلات لا حقيقة لها، نحو ما يفعله المشعوذ من صرف الأبصار عما يتعاطاه بخفة يده](١).

٦- يقول تعالى: ﴿ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمَلَكَ إِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ ﴾ [البَقرَة: ١٠٦].
 وهذا النص من الآية الكريمة قد حوى مسألتين من مهمات المسائل:

الأولى: هَل (ما) نافيةٌ بمعنى: لم؟ أم هي موصولة بمعنى (الذي)، أم أنها تحتمل المعنيين؟

[اختلف أهل التأويل في هذا المقام - اختلافًا بيّنًا - فذهب الإمام المقرطبيُّ كَلُهُ إلى أن «ما» نافية (٢)، وأن ﴿هَنُرُوتَ وَمَنُوتَ ﴾ بدل من ﴿الشَّيَطِينُ ﴾، فيكون المعنيُّ بِ﴿الْمَلَكَيْنِ ﴾، جبريل وميكائيل عَنَهُ. ذلك أن اليهود قد نسبوا السحر إليهما، فنفى الله ذلك عنهما. وعلى ذلك يكون في الكلام تقديم وتأخير، والتقدير: وما كفر سليمان، وما أنزل السحر على

<sup>(</sup>۱) ما بين معقوفتين كلام للإمام ابن حجر ﷺ. الفتح [۱۰/ ٢٣٢]. وسيأتي بعون الله تعالى – بيان معنى السحر تفصيلاً وأنواعه، في الفصلين: الثاني والثالث.

<sup>(</sup>۲) وقال - بعد أن رجّح كون (ما) نافية، وأن ﴿ هَنُرُوتُ وَمُرُوتُ ﴾ بدل من ﴿ الشّيَطِينُ ﴾ - ما لفظه: (هذا أَوْلَى ما حُمِلت عليه الآية من التأويل، وأصحُّ ما قيل فيها، ولا يُلتفت إلى سواه). ثم علل مذهبه بقوله: (فالسحر من استخراج الشياطين، لِلطّافة جوهرهم، ودقة أفهامهم)، ثم شرع ﷺ في الرد على ما يَرِد عند استبعاد كون الاثنين [هاروت وماروت] بدلاً من الجمع [الشياطين] بخاصة أنه قد تقرر في اللغة وجوب أن يكون البدل على حد المبدل منه، فذكر ثلاثة وجوه؛ الأول: أن الاثنين قد يطلق عليهما اسم الجمع، والثاني: أن هاروت وماروت لما كانا الرأس في التعليم نُصَّ عليهما دون أتباعهما. والثالث: أنهما إنما خُصًا بالذّكر من بين الشياطين لتمردهما، ثم استشهد لما قال، وذكر أن هذا كثير في القرآن وفي كلام العرب]. انظر: تفسيره (۲/ ٥٠). وممن ذهب إلى كون «ما» نافية، الأستاذ سيد قطب ﷺ، مع إقراره بأن هاروت وماروت مَلكان كانا يعلّمان من أصرّ على تعلّم السحر، ما يفرق به بين المرء وزوجه! انظر: الظلال (١/ ٥٥ – ٢٩).

الملكين جبريل وميكائيل، ولكنّ الشياطين - هاروت وماروت - كفروا يعلمون الناس السحر ببابل.

أما الإمام الطبري كَالله، فقال: - بعد أن ذكر احتمال كون (ما) نافية أو موصولة، وجواز كونها محتملة للأمرين، واستدل لكل وجه من هذه الأوجه الثلاثة - قال: [والصواب من القول في ذلك عندي، قولُ من وجّه (ما) التي في قوله تعالى: ﴿وَمَا أُنِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ ﴾ إلى أنها موصولة بمعنى «الذي»، دون معنى (ما) التي هي بمعنى الجَحْد] (١٠). فيكون المعنى على ذلك: واتبع اليهود ما تقولته الشياطين في عهد سليمان، من سحر زعموا افتراءً أنه سبب مُلكه، وكذلك اتبعوا الذي تعلموه مما أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت.

وأما الإمام ابن كثير علله، فبعد أن نسب القولين السابقين كلاً إلى قائله، وساق الأحاديث التي أوردها، كل منهما، وكذلك الآثار في ذلك عن الصحابة والتابعين في أجمعين، لم يصرّح علله بعد ذلك بترجيح كون (ما) نافية فينتفي بذلك إنزال السحر عليهما، أو موصولة، فيثبت ذلك لهما (٢)! إلا أنه علله ذكر بعدها ما يُشعر باختياره كون (ما) نافية، حيث قال: [وادّعى - أي الإمام الطبري - أن هاروت وماروت مَلكان أنزلهما الله إلى الأرض، وأذِن لهما في تعليم السحر اختبارًا لعباده وامتحانًا، بعد أن بين لعباده أن ذلك مما يَنهي عنه على ألسنة الرسل الله وادعى أن هاروت وماروت مطيعان في تعلّم ذلك، لأنهما امتثلا ما أمرا به. وهذا الذي سلكه - أي الإمام الطبري - غريب جدًا . . . ] (٢)، ثم إن ابن كثير وماروت الناس ما يفرقون به بين الأزواج، إنما هو من صنيع الشياطين،

<sup>(</sup>١) وقد علل الإمام ﷺ - مطوَّلاً - لاختياره، انظر: تفسير الطبري (١/ ٤٩٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير (١/ ١٣٩-١٤٨).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق (١/ ١٤٢).

حيث قال كَلُهُ: [وقوله تعالى: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَمِاروت من علم وَرُوْجِهِ البَهْمَرَة: ١٠٠]، أي: فيتعلم الناس من هاروت وماروت من علم السحر، ما يتصرّفون به فيما يتصرّفون فيه من الأفاعيل المذمومة، ما إنهم ليفرّقون به بين الزوجين، مع ما بينهما من الخُلطة والائتلاف، وهذا من صنيع الشياطين، كما رواه مسلم في «صحيحه» (١)؛ أن النبيَّ عَلِيُّ قال: ﴿إِنَّ إِبْلِيسَ يَضَعُ عَرْشَهُ عَلَى ٱلْمَاءِ، ثُمَّ يَبْعَثُ سَرَايَاهُ، فَأَذْنَاهُمْ مِنْهُ مَنْزِلَةً أَعْظَمُهُمْ فِتْتُهُ بَيْعِيءُ أَحَدُهُمْ فَيَقُولُ: فَعَلْتُ كَذَا وَكَذَا، فَيَقُولُ: مَا صَنَعْتَ شَيْئًا، قَالَ: فَيَلُولُ: مَا صَنَعْتَ شَيْئًا، قَالَ: فَيُلْنِيهِ مِنْهُ وَيَقُولُ: مَا صَنَعْتَ شَيْئًا، قَالَ: فَيُلْنِيهِ مِنْهُ وَيَيْنَ آمْرَأَتِهِ، قَالَ: فَيَلْنِيهِ مِنْهُ وَيَيْنَ آمْرَأَتِهِ، قَالَ: فَيَلْنِيهِ مِنْهُ وَيَقُولُ: فَعَلْتُ كَذَا وَكَذَا، فَيَقُولُ: مَا صَنَعْتَ شَيْئًا، قَالَ: فَيُلْنِيهِ مِنْهُ وَيَقُولُ: مَا تَرَكْتُهُ حَتَّى فَرَّقْتُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ آمْرَأَتِهِ، قَالَ: فَيُلْنِيهِ مِنْهُ وَيَقُولُ: فَا أَنْتَ (٢٠٠٠).

القول المختار في ذلك (٣): لعل ما ذهب إليه الطبري كله، من كون (ما) موصولة هو الصواب، فيكون التقدير – كما سبق –: وأقبل بعض أحبار يهود على تعلم السحر من الشياطين الذين ادَّعَوا كذبًا أنه كان سبب ملك سليمان،

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير، (١٤٨/١)، وقد روى حديث مسلم السابق باختلافٍ فيه يسير.

<sup>(</sup>٣) اختار هذا القولَ الإمامُ الطبري كَتَلْهُ، وقد فصّل في الردِّ على من رجَّح عدم إنزال السحر على الملكين، انظر: تفسيره (١/ ٤٩٧)، كما الشوكانيُّ في تفسيره (١/ ١٣٠)، وقد التمس عنرًا لجزم الإمام القرطبي بأن (ما) نافية، فقال: ولعل وجه الجزم بهذا التأويل - مع بُعدِه وظهورِ تكلُّفِه - تنزيه الله سبحانه أن ينزل السحر إلى أرضه فتنة لعباده على ألسن ملائكته. ثم عقب كلله على هذا الوجه من التفسير بقوله: وعندي أنه لا مُوجِب لهذا الوجه من التعشّف لما هو الظاهر، فإن لله سبحانه أن يمتحن عباده بما شاء، كما امتحن بنهر طالوت، ولهذا يقول الملكان: ﴿إِنَّمَا غَنُ فِتْنَةٌ ﴾ [البَعَرَة: ١٠٠]. اهـ. وقد اختار هذا الترجيح أيضًا الإمام ابن حجر كلله في الفتح (١٠/ ٢٣٤)، حيث قال: [وقوله: ﴿وَمَا أَنِلُ ﴾، «ما» موصولة، ومحلها النصب عطفًا على السحر، والتقدير: يعلمون الناس السحر، والمُنْزَلُ على الملكين]، ثم ذكر كلله وجه النفي، وقال بعده: [والجمهور على خلافه وأنها موصولة].

وما كفر سليمان بعمل السحر ولكن الشياطين هم الذين كفروا بافترائهم ذلك، وتعليمهم النصام الملكين ببابل (١) هاروت وماروت (٢) وعُلِّماه – فتنة واختبارًا للناس – من سحر التفريق.

(۱) بابل المذكورة في الآية، هي بابل العراق، - كما اختاره الإمام ابن كثير في تفسيره، لا بابل 
دُنْبَاوَنْد - كما ذكره الإمام الطبري عن السُّدِّي كَثَلَهُ، في تفسيره [۱/ ٤٠٤]، وقد حدّد الإمام 
ابن كثير بدقة متناهية موضع بابل من العراق! فقال كثله: [وقال أصحاب الهيئة: وبعد ما بين 
بابل - وهي من إقليم العراق - عن البحر المحيط الغربي، ويقال له: أوقيانوس: سبعون 
درجة، ويسمّون هذا طولاً، وأما عرضها وهو بُعد ما بينها وبين وسط الأرض من ناحية 
الجنوب، وهو المسامت - أي: المقابل والموازي - لخط الاستواء: اثنان وثلاثون درجة، والله أعلم]. اهد انظر: تفسير ابن كثير ص١٢٨، ط - بيت الأفكار.

وأصحاب الهيئة، هم: المشتغلون بعلم الهيئة - أي علم الفلك - [وهو (علم يُبْحَث فيه عن أحوال الأجرام البسيطة العلوية والشّفلية، من حيث الكمية والكيفية والوضع والحركة اللازمة لها وما يلزم منها] انظر: موسوعة كشّاف اصطلاحات الفنون. للعلاّمة محمد التهانوي [1/17].

وذكر الحَمَوي في معجم البلدان [١/٣٦٧] أن بابل - بكسر الباء - اسم ناحيةٍ من الكوفة والحِلَّة، ينسب إليها السحر والخمر. وبابل هي غير (بَابِلْيون)، التي هي اسمٌ عام لديار مصر بلغة القدماء وأهل الكتاب كما ذكره الحَمَويُّ ايضًا [١/ ٣٧٠].

أما سبب تسمية بابل، فذكر القرطبي [٧/ ٥٣] (عن ابن عبدالبر أنه قال: أخصر وأحسن ما قيل في ذلك ما رواه عكرمة عن ابن عباس في: أن نوحًا في لما هبط إلى أسفل الجُودِيّ أبتنى قرية وسمّاها ثمانين، فاصبح ذات يوم، وقد تَبُلْبَلَتْ ألسنتهم على ثمانين لغة إحداها اللسان العربى، وكان لا يفهم بعضهم عن بعض).

أما دُنْبَاوَنْد فذكر الحموي في معجم البلدان [٢/ ٥٤١] أنها لغة في دُبَاوند، وهو جبل - من نواحي الرَّيِّ - عالي مشرف شاهق شامخ، لا يفارق أعلاه الثلج شتاء ولا صيفًا، وزعم العامّة أن سليمان ابن داود عليهما السلام قد حبس فيه ماردًا من مردة الشياطين، يقال له: صخرٌ المارد.

(۲) ذكر القرطبي [۲/ ۵۳] أنهما اسما عَلَم على المَلكين، وهما أعجميان لا ينصرفان، والجمع: هَوَاريت ومَوَاريت، مثل طواغيت، ويقال: هَوَارتة وهَوَار، ومَوَارتة ومَوَار، ومِثْلُه جالوت وطالوت.

[وقد كان إنزال الملكين هاروت وماروت للتمييز بين السحر وبين المعجزة، التي هي أمر خارق للعادة يظهر على يد النبيّ، حيث كثُر السحر في ذلك الزمان، وأظهر السحرة من الأمور الغريبة ما يُوقِع الشكّ في النبوّة، فبعث الله هذين الملكين لتعليم أبواب السحر، =

أما وجه هذا الاختيار، فلأمور منها:

أ- أن إدراج التقديم والتأخير في عبارات الآية الكريمة، يتنافئ مع مقام القرآن أحسن الحديث، والبالغ شأوًا لا يُقارَب من درجات البلاغة وإعجازًا لا يبارئ في منازل الفصاحة.

ب-أن ثمة فرقًا شاسعًا بين نبل غاية الملكين من تعليم السحر، وخبث مرمى الشياطين في ذلك، فالنص الكريم قد صرّح بكون الملكين فتنة

حتى يزيلا الشبّه، ويميطا الأذى عن الطريق. والظاهر: أنهما نزلا بصورة آدمية، ولا بُعْدَ في ذلك، فقد كان جبريل على ينزل بصورة دحية الكلبي، وغيره]. انظر: تفسير نور الإيمان للشيخ محمد مصطفى أبي العلا ص ١٤٧.

أما ما ورد في شأن قصة هاروت وماروت فقد ذكر ابن كثير في تفسيره [١٤٦/١] بعد أن استوعب جميع المروي في ذلك أنه [مع كثرة الروايات عن خلق من المفسرين من المتقدمين والمتأخرين، إلا أن حاصلها راجع في تفصيلها إلى أخبار بني إسرائيل، إذ ليس فيها حديث مرفوع صحيح متصل الإسناد إلى الصادق المصدوق المعصوم الذي لا ينطق عن الهوى، وظاهر سياق القرآن إجمال القصة، من غير بَسْطٍ ولا إطناب فيها، فنحن نؤمن بما ورد في القرآن على ما أراده الله تعالى، والله أعلم بحقيقة الحال].

لكنْ مع ذلك فإن الإمام ابن حجر تلله ذهب إلى أن لقصة الملكين أصلاً، فقال: [وقصة هاروت وماروت جاءت بسند حسن من حديث ابن عمر في في مسند أحمد، وأطنب الطبري في إيراد طرقها بحيث يُقضى بمجموعها على أن للقصة أصلاً، خلافًا لمن زعم بطلانها كالقاضى عياض ومن تبعه]. انظر: الفتح (١٠/ ٢٣٥).

ولعل سبيل الجمع بين مذاهب أهل العلم في ذلك: أن ما يرويه المفسرون في قصة هاروت وماروت لا يصح رفعه إلى النبي بي وذلك لكونه لم يستجمع شروط الصحيح، المُصطلَح عليها عند أهل الحديث، ولكون تفصيلاتها من جملة أخبار بني إسرائيل، التي لا يعوّل عليها، لذا فقد أنكرها جمع من ثقات الأئمة وعلماء الإسلام، كالقاضي عياض، والفخر الرازي، والشهاب العراقي، والإمام ابن كثير، والعلامة الآلوسي والأستاذ سيد قطب رحم الله الحجميع، إلا أن كثرة المروي في ذلك، واستفاضة طرقه، يشير بوضوح - حسبما يرى الإمام ابن حجر كله - إلى أن للقصة أصلاً، لكن غاية ما هنالك أنهم لم يجيزوا تصحيح رفعها عند من أنكرها إلى رسول الله بي واقتصروا على ما في القرآن مجملاً على ما أراده الله تعالى، والله أعلم.

وأن تعليمهم السحر للناس، إنما هو ابتلاء لهم، وتبرئة لسليمان المسلم مما افترته الشياطين عليه، وأنهما لا يعلمان أحدًا حتى يبذلا قصارى جهدهما في النصيحة له بنهيه عن ذلك التعلم، وإعلامه بمغبة ما يُقدِم عليه، ووقوعه بالكفر باعتقاده حقيّته، وخسرانه المبين في آخرته. بينا كان تعليم الشياطين السحر للناس، افتراء على سليمان المسلم، وكفرًا بنبوته وشرعه، ودعوة إلى العمل بالسحر، وإضلالاً لعباد الله تعالى، فشتّانَ بين مُحَدِّر من ضلالة، وبين داع إليها.

- ج- أن السحرة قد كثروا في ذلك الزمان ببابل، وأن بعضهم قد افتتن الناس به، حتى ادَّعَوا له نبوة، فبعث الله هذين الملكين ليعلما الناس أبواب السحر، حتى يزيلا اللبس الحاصل عند الناس بين معجزات الأنبياء وأباطيل السحرة.
- د- أن في جعل (هاروت وماروت) بدلاً من الشياطين، ما لا يخفى من تكلُّف، لا يتناسب مع قواعد العربية التي توجب أن يكون البدل مطابقًا للمبدل منه، فكيف يكون اثنان بدلاً من جمع، وهو نادر في لغة العرب، فضلاً عن أن السياق هنا يأباه.
- ه- أن دأب الشياطين ودَيْدنهم هو تزيين الباطل، وتسويل الإضلال والدعوة الى الكفر، كما قال تعالى: ﴿ كَمْثَلِ الشَّيْطَنِ إِذْ قَالَ الْإِسْنِ اَكُوْرُ فَلْمَا كَفَرَ قَالَ إِلِي الكفر، كما قال تعالى: ﴿ كَمْثَلِ الشَّيْطَنِ إِذْ قَالَ الْإِسْنِ اَكُورُ فَلْمَا كَفَرَ قَالَ إِنِّ بَرِئَةً مِنكَ إِنِّ أَخَافُ الله رَبَّ الْعَلَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مِن الله التحذير من تعلّم السحر، وينهيانه أعظم بنص الآية يحذران المتعلم أشد التحذير من تعلّم السحر، وينهيانه أعظم النهي عن الوقوع بما يتسبب بكفره؟ ثم هما لا يعلمان إلا من أبئ أن ينزجر عما زجراه عنه، فلو كانا شيطانين لرحبا به أيما ترحيب، فهو قد أقبل عليهما بكلّيته لا يريد إلا غاية ما يسعيان لأجله، وهو إضلال الناس.

#### أخي القارئ الكريم:

هذا ما وفقني الله تعالى لاختياره من اجتهاد أهل العلم في هذه المسألة، ولا أجزم بترجيح فيه، إلا أنه – كما ذكر آنفًا – هو قول الجمهور منهم، ولغيرهم اجتهاده، ولكلِّ منهم أدلته وتعليله، والله أعلم بمراده.

المسألة الثانية: قد يلتبس على البعض جواز تعليم الملائكة الناس التفريق بين المرء وزوجه، مع ما ثبت من الدلائل على عصمة الملائكة عن المعصية، فكيف يمكن التوفيق بين هذا وذاك؟

[إن السحر مما قد نهى الله عباده من بني آدم عنه، فغيرُ منكرٍ أن يكون جلّ ثناؤه علّمه الملكين الذين سمّاهما في تنزيله، وجعلهما فتنة لعباده من بني آدم - كما أخبر عنهما أنهما يقولان لمن يتعلم ذلك منهما: ﴿إِنّمَا غَنُ فِتَنَةٌ فِي الْمَرْ فَلَا تَكُفُرُ البَيْسَرَة؛ ١٠٠٦، ليختبر بهما عباده الذين نهاهم عن التفريق بين المرء وزوجه، وعن السحر، فيمحِّصَ المؤمنَ بتركه التعلم منهما، ويخزي الكافر بتعلمه السحر والكفرَ منهما، فيكون الملكان في تعليمهما مَنْ علّماه ذلك لله مطيعين، إذ كانا - عن إذن الله لهما - يعلمان. وقد عُبد من دون الله جماعة من أولياء الله، فلم يكن ذلك لهم ضائرًا، إذ لم يكن ذلك بأمرهم إياهم به، من أولياء الله، فلم يكن ذلك منهما، بعد نهيهما إياه عنه، وعِظتهما له بقولهما: بل عُبد بعضهم والمعبود عنه ناهٍ. فذلك الملكان غير ضائرهما له بقولهما: ﴿إِنّمَا غَنُ فِتَنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾ إذ كانا قد أدّيا ما أمرا به بقيلهما ذلك] (١)، كذلك التفريق بين المرء وزوجه عليهما، فيكون هذا تخصيص لهما من جملة التفريق بين المرء وزوجه عليهما، فيكون هذا تخصيص لهما من جملة الملائكة ﷺ، فلا تعارض حينئذ، وذلك كما سبق في علمه تعالى من أمر إبليس من استكباره عن السجود لآدم، مع كونه في الملأ الأعلى وقد

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري (۱/ ٥٠١).

٧- يقول تعالى: ﴿ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولَا إِنَّمَا غَعَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾
 [البَقَرَة: ١٠٢].

[تأويل ذلك: وما يعلم الملكان أحدًا من الناس الذي أنزل عليهما من التفريق بين المرء وزوجه، حتى يقولا له: إنما نحن بلاء وفتنة لبني آدم، فلا تكفر بربّك، فيأبَوْن قبول ذلك منهما، فيتعلمون منهما السحر الذي يفرقون به بين الرجل وامرأته] [وفي معنى ويُعَلِمَانِ قولان؛ أحدهما: أنه من باب التعليم، الثاني: أنه من الإعلام لا من التعليم، فويُعَلِمَانِ بمعنى يعلمان، وقد جاء في كلام العرب تعلم بمعنى: أعلم] أعلم] في يكون المعنى على القول الثاني: [أن الملكين يعلمان الناس تعليم إنذار من السحر لا تعليم دعاء إليه] (٤)، فيخبرانهم أن تعلمه والعمل به موجب لكفرهم، ولحرمانهم من نصيبهم من التنعم في الآخرة.

[وأما الفتنة، فهي المحنة والاختبار، كما قال تعالى إخبارًا عن موسى الله : ﴿إِنَّ هِيَ إِلَّا فِنْنَكُ ﴾ [الأعراف: ١٥٥]، أي ابتلاؤك واختبارك وامتحانك] (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير ص ١٢٤، ط - بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (١/ ٥٠٦-٥٠٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير القرطبي (٢/٥٤).

 <sup>(</sup>٤) المرجع السابق (٢/٣٥).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير ابن كثير (١٤٨/١).

٨- يقول تعالى: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْمِهِ البَقَرَةِ: البَقَرَة: البَقَادَة: رَقَالَ اللَّهُ اللَّاللَّالَا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللّل

الأولى: هل ما أُنزل على الملكين من تفريق بين المرء وزوجه، هو عينه السحر الذي تُعلِّمه الشياطين، أم هو معنى غير السحر؟ وهل يقدر الساحر على أكثر من التفريق؟

قال قتادة كَالله: (السحر سِحران: سحر تعلّمه الشياطين، وسحر يعلّمه هاروت وماروت)<sup>(۱)</sup>، وعلى ذلك يكون السحر الذي أنزل على الملكين هو سحر خاص بالتفريق بين المرء وزوجه. [ويكون عطف: ﴿وَمَا أَنزَلَ على لفظ ﴿السِّحرَ ﴾، لتنزيل تغاير المفهوم منزلة تغاير الذات]<sup>(۲)</sup>، فما أنزل على الملكين هو مغاير في ذاته لما تعلمه الشياطين الناس من ضروب السحر، ثم تفتري على ملك سليمان بأنه كان يسخّر من يسخّر بالسحر.

والثانية: كيف يمكن للساحر التفريق بين المرء وزوجه، مع عِظم ما بينهما من الخِلْطة والائتلاف؟!

[إن سبب التفريق بين الزوجين بالسحر ما يخيَّل إلى الرجل أو المرأة من الآخر من سوء منظر أو خُلُق أو نحو ذلك، أو عَقْدٍ أو بَغْضَةٍ، أو نحو ذلك من الأسباب المقتضية للفُرقة] (٣). ذلك أن [السحر تخييل الشيء إلى المرء بخلاف ما هو به في عَيْنه وحقيقته، فتفريق الساحر بين المرء وزوجه يكون بإحداثه السبب الذي كان منه فُرْقَةُ ما بينهما] (٤). حيث لا يرى كل منهما إلا مساوئ صاحبه، ولو كانت غير ذات بال، فإن الساحر يعمل بسحره على

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير الطبري في تفسيره (١/ ٤٩٨)، بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٢) انظر: نور الإيمان في تفسير القرآن للشيخ محمد أبي العلا ص ١٤٧ .

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن كثير ١٢٨، ط - بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير الطبرى (١/ ٥٠٨).

تبغيض كلِّ منهما بالآخر، ليرى كلاهما تلك المساوئ البسيطة الهيِّنة عظيمةً مَهُولة، حتى يكاد كل منهما لا يطيق احتمالاً لذلك ولو لمرة واحدة، فما الحال إذًا عند تكرار ذلك؟ عندها تستحيل بنظر كل منهما الحياة الزوجية، فيتم فِراق ما بينهما، والعياذ بالله تعالى.

٩- يقول تعالى: ﴿وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنَ أَحَدِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [البَقرَة: ١٠٠٥]، فمَنْ هؤلاء؟ وكيف يكون ضرر السحر؟ وهل (مِنْ) في الآية زائدة؟ وما معنى (بإذن الله)؟ في قوله سبحانه: ﴿وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنَ أَحَدِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾؟ ثم هل إن اليهود جميعًا قد توجّهوا إلى السحر وجحدوا تعاليم التوارة ، أم اختصّ بذلك علماؤهم وأحبارهم؟ وهل ثمة تعارض بين إثبات حصول أثر السحر بالتفريق، بقوله تعالى: ﴿وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنَ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ عَالَى: ﴿وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنَ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ عَالَى: ﴿وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [البَقرية: ١٠٠]، ثم نفي ذلك بقوله تعالى: ﴿وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [البَقرَة وَلَا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [البَقرَة وَلَا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [البَقرَة وَلَا اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

هذه ستُّ مسائلَ يَجْمُل بيانُها ليتبين المقصود من الآية الكريمة.

أ- أما الضمير في قوله تعالى: ﴿وَمَا هُم﴾، فهو يشير إلى: السحرة؛ سواء منهم من تعلم سحر الشياطين، أم سحر التفريق من الملكين، ويستوي في ذلك السحرة من اليهود أو من غيرهم.

[ففي قوله تعالى: ﴿وَمَا هُم﴾ إشارة إلى السحرة، وقيل إلى اليهود، وقيل إلى الشياطين](١).

والمعنى: (وما المتعلمون من الملكين هاروت وماروت المعنى الذي يفرّقون به بين المرء وزوجه، بضارين من أحد من الناس إلا

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرطبي (٢/٥٥).

من قضى الله عليه - بإرادته الكونية القدرية - أن ذلك يضرّه، فأما من دفع الله عنه ضُرّه، وحفظه من مكروه السحر والنفث والرقى - أى رقى الجاهلية - فإن ذلك غير ضارّه، ولا نائله أذاه](١).

ب-أما ضرر السحر، [ففي إسناد - الآية - التفريق إلى السحرة وجعلها السحر سببًا لذلك، دليل على أن للسحر تأثيرًا في القلوب بالحب والبغض والجمع والفرقة والقرب والبعد] (٢)، أما كيفية تأثير السحر بالتفريق، فقد سبق أن الساحر يُحدِث تخييلاً للمساوئ لكلِّ من الزوجين، بخلاف ما هو به على الحقيقة. لكن بعد ثبوت ذلك من ضرر السحر، هل يستطيع الساحر تجاوز هذا الحد من الضرر، أم أن ذلك هو غاية ما يمكنه فعله؟

[ذهبت طائفة من العلماء إلى أن الساحر ليس يقدر على أكثر مما أخبر الله عنه من التفرقة، لأن الله تعالى ذكر ذلك في معرض الذمّ للسحر وبيّن ما هو الغاية في تعليمه؛ فلو كان الساحر يقدِر على أكثر من ذلك لَذَكره، وقالت طائفة: إن ذلك خرج مخرج الأغلب، – أي أن أغلب عمل السحرة متعلق بالتفريق – لكن الساحر يقدر على غير المنصوص عليه] (٣). [فلا يُنكر أن يظهر الساحر يقد في العادات مما ليس في مقدور البشر؛ من مرض وتفريق وزوال عقل وتعويج عضو، ولا يبعد في السحر أن يستدق جسم الساحر حتى يتولّج في الكُوّات والخوخات والانتصاب على رأس قصبة، والجري على خيط مستدق،

(١) انظر: تفسير الطبري (١/ ٥٠٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الشوكاني (١/ ١٧٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير القرطبي (٢/٥٤).

**-[TT]** 

والطيران في الهواء، والمشي على الماء، وركوب كلب، وغير ذلك]<sup>(۱)</sup>. لكن [قد أجمع المسلمون على أنه ليس في السحر ما يفعل الله عنده إنزال الجراد والقُمَّل والضفادع وفلق البحر وقلب العصا وإحياء الموتى وإنطاق العجماء، وأمثال ذلك من عظيم آيات الرسل عليهم السلام. فهذا ونحوه مما يجب القطع بأنه لا يكون ولا يفعله الله عند إرادة الساحر]<sup>(۲)</sup>.

ج- أما كون «من» زائدة في قوله تعالى: ﴿مِنْ أَحَدِ ﴾ - في الموضعين -، كما ذكر عامّة المفسرين.

فليس مقصودهم بذلك – كما قد يفهم البعض أن أهل التفسير يدّعون أن ثمة ألفاظًا مزيدة لا عمل لها!! لكنّ مقصودهم أنها قد زيدت إلى السياق لإفادة معنى لا بدّ منه، كالتوكيد مثلاً<sup>(٣)</sup>، فيكون المعنى هنا: أنه ليس من أحد على الإطلاق يعلمه الملكان إلا بعد إنذاره وتبيين عاقبة أمر متعلم السحر والعامل به. كذلك فإن السحر، بعد أن يتعلمه السحرة ويعملوا به، ليس يضر مسحورًا على الإطلاق إلا من قضى الله عليه – بإرادته الكونية القدرية – أن ذلك يضره.

د- قد تقرر أن السحر لا يضر مسحورًا إلا بإذن الله، فهل الإذن هنا بمعنى السماح لهم بفعل ذلك الضر؟!

نقول: حاش لله تعالى أن يسمح بما فيه ضر لعباده، دون

<sup>(</sup>١) المرجع السابق (٢/٤٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرطبي (٢/٤٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الشوكاني (١/ ١٢٠). والقرطبي (٢/ ٥٥). والطبري (١/ ٥٠٩).

استحقاق منهم لذلك. فإن الله جل ثناؤه قد حرّم التفريق بين المرء وحليلته بغير سحر، فكيف بذلك على وجه السحر؟ ثم إن الله تعالى لا يأمر بالفحشاء ويقضي على الخلق بها. فإن تقرر ما سبق، فما معنى إذن الله بضر المسحور؟

قد ذكر أهل التأويل في ذلك وجوها محصّلها (١) أن الإذن، قد يكون بمعنى: إرادة الله تعالى الكونية والقدرية، وقضاؤه بذلك. وهذا يكون بتخلية الله تعالى بين المأذون له (الساحر) والمخلّى (المسحور) بما سبق في علم الله سبحانه ومشيئته وخلقه.

فيكون المعنى – على ذلك –: أن السحرة لا يضرون بسحرهم إلا من سبق في قضاء الله أن السحر يضره، ومَنْ سبق بعلمه تعالى وقوع ذلك له، فيخلّي سبحانه – عند وقوع السحر – بين ضرر سحر الساحر، وبين المسحور فيخلق سبحانه أثر السحر فيتأثر المسحور عندها فيضره السحر، وذلك بما سبق بمشيئة الله تعالى. وبذلك تحق الفتنة على المفتونين من السحرة إن هم أصروا على تعلم السحر والعمل به، ويختبر الله من سبق كذلك علمه سبحانه أن السحر يضره، فيبتليه بالصبر على ما أصابه ولم يكن ليخطئه، كذلك يبتلي الله الناس عامة – بوصول ضرر السحر إلى المسحور بعضهم أنهم سحرة – والعياذ بالله – فيكفر بذلك الاعتقاد، ثم يزداد كفرًا بتعلّمه السحر والعمل به؟ أم يثبت الناس على جادة الحق فيميز أحدهم بين النبيّ والساحر، والمعجزة والسحر، فيكون

(١) انظر: تفسير فتح القدير للإمام الشوكاني (١/ ١٢١)، وتفسير الطبري (١/ ٤٨٩).

ذلك من مزيد إيمانه وعظيم يقينه، فيعظُم أجره ومثوبته بذلك؟ لذا فقد كان تعليم الملكين للسحر تعليم تحذير بوجوب اجتنابه، ونذارة منه، ونهي شديد عنه، لا تعليم دعاء إليه، أو حثّ على طلب تحصيله، فهما في الحقيقة ممتثلان طاعة الله في التحذير من الفتنة، وإزالة الشّبَه في ثبوت المعجزة، وإماطة الأذى عن طريق النبوّات، وهذا - كما لا يخفى - بخلاف تعليم الشياطين للسحر، النبوّات، وهذا الكذب على سليمان، بل دَعَوا إلى تعلم السحر، والعمل به، والدعوة إليه، واستبداله بشريعة الله، ومعجزات أنبيائه عليهم السلام، فهرع إليهم أولياؤهم من يهود ومن ترسم خطاهم، فنبذوا تعاليم التوراة وكفروا بالنبيّين عليهم السلام وبمعجزاتهم، ثم عمدوا إلى تعلم السحر والعمل به، وآمنوا بالسحرة وأباطيلهم، وعظموا أمرهم!!

ه- هؤلاء اليهود - الذين نبذوا عهود التوراة ونسَوْا ميثاق الله الذي واثقهم به، بأخذ تعاليم كتابه بقوة، واتبعوا السحر فصدقوا به وتعلموه وعملوا به - هل كانوا جميعًا بهذا الوصف؟ أم هم الأكثرون منهم؟

إن المتأمل في نص الآية الكريمة يجدها تشير - مع سباقها - إلى أنّ [جُلّ اليهود أربع فِرَق:

- فرقة آمنوا بالتوراة وقاموا بحقوقها، كمؤمني أهل الكتاب، وهم الأقلون المدلول عليهم بمفهوم قوله تعالى: ﴿بَلُ أَكْثَرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [التقيرة: ١٠٠].
- وفرقة جاهروا بنبذ عهود التوراة، وتخطي حدودها، تمردًا وفسوقًا،
   وهم المعنيون بقوله تعالى: ﴿ نَبُذُهُ فَرِيقُ مِنْهُمُ ﴾ [البَقرَة: ١٠٠].

- وفرقة لم يجاهروا بنبذ تلك العهود، ولكن نبذوا لجهلهم، وهم الأكثرون المدلول عليهم بمنطوق قوله تعالى: ﴿ بَلُ أَكْثَرُهُمْ لَا يُوْمِنُونَ ﴾ [النقية: ١٠٠].
- وفرقة، وهم العاملون بالسحر، تمسكوا بتلك العهود ظاهرًا ونبذوها خفية، عالمين بالحال، بغيًا وعنادًا، وهم المتجاهلون مع كونهم يعلمون وقد دل عليهم قوله تعالى: ﴿كَانَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [البَقرَة: ١٠٠]، وهذا الفريق هو الأعظم خطرًا، والأشد كفرًا] (۱)، ذلك أن [هؤلاء من علماء اليهود الذين نقضوا عهد الله بتركهم العمل بما واثقوا الله على أنفسهم العمل بما فيه، كأنهم لا يعلمون ما في التوراة من الأمر باتباع محمَّد على فخالفوا أمر الله على علم منهم بوجوبه عليهم] (٢).
- و- أخيرًا، قد يتبادر إلى الفهم، وقوع تعارض بين ظاهر ما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّوُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْ وَرُوْجِهِ عَلَى قوله سبحانه: ﴿ وَمَا هُم بِضَازِينَ بِهِ مِنْ آلَهُ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [البَقرَة: ١٠٠]، فالأول يثبت للسحرة التأثير بالتفريق، والثاني ينفي قدرتهم على الضرّ إلا بإذن الله، [والحق أنه لا تنافي بينهما، فإن المستفاد من جميع ذلك: أن للسحر تأثيرًا في نفسه، ولكنه مع ذلك لا يؤثر ضررًا إلا فيمن أذن الله بتأثيره فيه ] (٣).

(١) انظر: نور الإيمان في تفسير القرآن للشيخ محمد مصطفى أبي العلا ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرطبي (٢/٥٥)، وتفسير الشوكاني (١/ ١٢١) وتفسير الظلال (١/ ٩٦).

<sup>(</sup>٣) وهو ما رجّحه إمام المفسرين الطبري بقوله: كأنه قال جلّ ثناؤه: وما هم بضارّين بالذي تعلّموا من الملكين، من أحد إلا بعلم الله. يعني: بالذي سبق له في علم الله يضرّه. اهـ. انظر: تفسيره (١/٩٠٩).

١٠ يقول تعالى: ﴿وَيَنَعَلَمُونَ مَا يَضُرُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ [البَقرَة: ١٠٧]. فهل
 يخلو تعلَّمُ السحرِ من أي نفع؟ وما هو أعظم ضررِ السحر؟

[الآية الكريمة فيها تصريح بأن السحر لا يعود على صاحبه بفائدة، ولا يجلب إليه منفعة، بل هو ضرر محض وخسران بحت](١) إذًا، فلِمَ يتعلم الناس السحر؟! الواقع أن المنفعة المنفية هنا هي المنفعة في الآخرة، وقد بيّن المولى كل ضر السحر على صاحبه في الآخرة، فقال سبحانه: ﴿ وَلَقَدُ عَكِلُمُوا لَمَنِ ٱشْتَرَىٰنُهُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍّ ﴾ [الـبَــــَـرَة: ١٠٠]، فأي ضرر أعظم من تيئيس الساحر من رحمة ربه، وحسن ثوابه؟! [فالسحر يضر متعلمه في دينه، ولا ينفعه في معاده، فاما في العاجل في الدنيا، فإن السحرة قد كانوا يكسبون به ويصيبون به معاشًا](٢)، لكن هذه المنفعة العاجلة في الدنيا - غير المباركة - لا يمكن مقارنتها بنفع الآخرة، كما أن الضر المترتب على تعلم السحر في الآخرة لا يوازيه بحالي عَرَضٌ من حطام الدنيا قليل، [ويكفى أن يكون هذا الشر المترتب على السحر هو الكفر، ليكون ضرًا خالصًا لا نفع فيه](٣)، حتى لو توهم السحرة أن فيه نوع منفعة لهم. والحاصل: أن السحر يضر السحرة في دينهم، وليس له نفع لهم يوازي ضرره، [بل إن ضره يشمل دنياهم، فالساحر إذا عثر عليه فإنه يؤدب ويُزجر ويلحقه شؤم السحر]<sup>(٤)</sup>.

 ١١-يـقـول تـعـالـى: ﴿ وَلَقَدْ عَكِمُوا لَمَنِ ٱشْتَرَائُهُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ خَلَقً وَلَيْلُسُ مَا شَكَرُوا بِهِ ۚ ٱنفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [البَقتَرَة: ١٠٦]. وهنا

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الشوكاني (١/ ١٢١).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (١٠/٥١٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الظلال لسيد قطب (١/ ٩٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير القرطبي (٢/٥٥).

خمس مسائل مهمة، تُوصِلُنا - إن شاء الله - إلى نهاية مطافنا مع أقوال أهل العلم، في فقه هذه الآية العظيمة، وهذه المسائل هي:

هل تضمّن قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَكِلْمُوا لَمَنِ ٱشْتَرَىٰتُ﴾ معنى القَسَم؟ وما الذي يُستفاد من ذلك؟ وما المراد بالشراء هنا؟ وما معنى الخَلَاق؟ وما الذي ذمّه الله من فعل أحبار اليهود في الآية؟

أ - [إن تحقيق «مَنْ» بـ «لام اليمين» في قوله تعالى: ﴿ لَمَنِ ﴾، دال على أن قوله تعالى: ﴿ لَمَنِ الْكلام: واللهِ قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ عَلِمُوا ﴾ ، بمعنى القسم، فيكون معنى الكلام: والله لَمَنِ اشترى السحر ما له في الآخرة من خلاق، فقد عبر عن الفعل بقوله تعالى: ﴿ اَشْتَرَنْهُ ﴾ ، ولم يقل: يشتروه، وذلك لدخول «لام القسم»، على «مَنْ»، وذلك كما يقال: أقسِم لَمَنْ قام خير ممن قعد، وكما يقال: قد علمت لَعمرُ و خيرٌ من أبيك.

- ويستفاد من تضمن الآية معنى اليمين: مزيد توكيد علم أحبار اليهود بما تضمنته التوراة من عهد الله إليهم: أن الساحر – وقد اشترى السحر وترك دين الله – لا خلاق له عند الله يوم القيامة، والنار مثواه ومأواه](١).

ج- أما [المراد بالشراء هنا فهو: الاستبدال، فيكون المعنى: من استبدل ما تتلو الشياطين - أي فضّل ذلك واختاره وآثره - على كتاب الله تعالى] (٢).

د - [وأما الخلاق، فقد ذكروا معاني له؛ منها: النصيب، والحُجَّة، والدِّين، والقِوام (٣)، وأولى هذه الأقوال بالصواب قول من قال: معنى

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (١/ ٥١٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير الطبري (١/ ٥١١).

<sup>(</sup>٣) قِوام الأمر، بالكسر: نظامُه وعِماده، يقال: فلان قِوام أهل بيته، وقِوام الأمر أيضًا مِلاكه الذي يقوم به. انظر: مختار الصحاح مادة ( ق و م).

"التَخلاَق" في هذا الموضع: النصيب. لأن ذلك هو معناه في كلام العرب، فيكون المعنى: ما له في الدار الآخرة حظٌ من الجنة، من أجل أنه لم يكن له إيمان ولا دين ولا عملٌ صالح يجازَىٰ به، فلا نصيب لهم في الآخرة من الخيرات، أما من الشرور فإن لهم فيها نصيبًا [(1).

أما المذموم بقوله تعالى: ﴿ وَلَيْشَ مَا شَكَرُوا بِهِ الْفُسَهُمُ السَمَةِ الْمُسَهُمُ المَعَلِّمِين المرء وزوجه، وهذا خبر منه جل ثناؤه عن هؤلاء: أنهم بئس ما شروا - أي باعوا - به أنفسهم، برضاهم بالسحر عوضًا عن دينهم الذي به نجاة أنفسهم من الهَلَكة، جهلاً منهم بسوء عاقبة فعلهم، وخسارة صَفْقة بيعهم] (٢٠) كذلك، فإن الله تعالى قد ذم أحبار اليهود في ختام الآية بقوله: ﴿ وَلَوَ يَمْلُونَ ﴾ البَقَرَة: ١٠٠٣، بأنهم إما أن يكونوا لا علم لهم بمغبة ما كُلُوا يَمْلُونَ ﴾ البَقرَة: ١٠٠٤، بأنهم إما أخبرت الآية: ﴿ وَلَقَدَ عَلِمُوا لَمَن تعلم السحر وسوء عاقبة ذلك، أو أنهم علموا ثم تركوا العمل بعلمهم، والواقع - كما أخبرت الآية: ﴿ وَلَقَدَ عَلِمُوا لَمَن السحر على العمل المنهم آثروا اتباع الشياطين والعمل بما أحدثته من السحر على العمل بكتاب الله ووحيه وتنزيله، عنادًا منهم، وبغيًا على رسله، وتعديًا منهم لحدوده، على معرفة منهم بما عند الله من العقاب والعذاب لمن فعل ذلك] (٣).

[ولبئس البديل ما استبدلوا به من السحر عوضًا عن الإيمان ومتابعة الرسول على له له علم بما وُعِظوا به](٤)، [فهم قد باعوا أنفسهم

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبري (١/ ٥١١).

 <sup>(</sup>٢) المرجع السابق (١/ ٥١٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري أيضًا (١/ ٥١٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير أبن كثير ص ١٢٩، ط- بيت الأفكار.

بما لا يزيدهم إلا تبارًا وهلاكًا، حيث أوجب لهم هذا البيعُ النار، وهي عذاب أليم؛ فلو أنهم كانوا يعلمون حقيقة ما يصيرون إليه – من العذاب الأليم – ما تعلموا السحر، ولا عملوا به، ولا كفروا](١).

(١) انظر: نور الإيمان في تفسير القرآن، للشيخ محمد مصطفى أبي العِلا ص: ١٥٠ .

#### ب- النص الثاني: حديث «الشخر».

أولاً: ثبوت الحديث، وتعدُّد رواياته.

ثانيًا: إيراد بعض روايات الحديث.

ثالثًا: بيان غريب الألفاظ.

رابعًا: جملة من دعاويٰ منكري الحديث، وردّها.

خامسًا: مسائلُ مهمة متعلقة بالحديث.

أولاً: ثبوت الحجيث:

هذا الحديث صحيح متفق عليه (١)، فهو في أعلى درجات الصحيح

<sup>(</sup>۱) يُطلق أهل الحديث - نضَّر اللهُ وجوهَهم - مصطلحَ: متفق عليه، ويعنون به اتفاق البخاري ومسلم، وذلك لاتفاق الأمّة على تلقّي ما اتفقا عليه بالقبول. فيكون اتفاق الأمّة عليه لازم من ذلك وحاصل معه. انظر: مقدمة ابن الصلاح ص: ۲۳.

أما درجات الصحيح السبع، فقد ذكرها ابن الصلاح في مقدمته (ص: ٢٣-٢٤) بقوله: ذِكْر رُبِ الصحيح، وأن أعلاه ما اتفق عليه البخاري ومسلم، الثانية: صحيحٌ انفرد به البخاري، الثالث: صحيحٌ انفرد به مسلم، الرابع: صحيحٌ على شرطهما، الخامس: صحيحٌ على شرط البخاري، السادس: صحيحٌ على شرط مسلم، السابع: صحيحٌ عند غيرهما، وليس على شرط أحدهما. ومعنى انفرد به البخاري، أي: عن مسلم. وانفرد به مسلم، أي: عن البخاري، والمراد على شرطهما: أن يكون رجال إسناد الحديث في مسلم، أي البخاري ومسلم -، لأنه ليس لهما شرط في كتابيهما ولا في غيرهما. انظر: النكت على مقدمة ابن الصلاح لبدر الدين الزركشي (١٩٨١). وقيل: شرط البخاري المعاصرة مع اللقيا، ومسلم المعاصرة وحسب، كل راوٍ عمن روى عنه هذا، وقد ذكر الحاكم - في خطبة كتابه «المستدرك» أنه لا يشترط نفس الرجال المخرج لهم في الصحيح، بل رواة احتج بمثلهم الشيخان أو أحدهما. انظر: المستدرك (١٤٦١). والمقصود بقول ابن الصلاح: صحيح عند غيرهما، أي ما حكم بصحته غير البخاري ومسلم، من أصحاب الكتب الستة. وهم الأربعة المعبّر عنهم بأهل السنن: (أبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه). انظر: النكت على مقدمة ابن الصلاح للزركشي (١٧٣/١).

السبع، وله حكم المتواتر (۱)، وقد تعددت روايات الحديث تعدادًا بالغًا؛ من ذلك ما أخرجه البخاري في ثمانية مواضع من صحيحه، وما أخرجه مسلم في موضع واحد من صحيحه، بطريقين (۲)، ومن أهل السنن أخرجه كلٌ من النسائي، وابنُ ماجَهُ، كما أخرجه من غير أصحاب الكتب الستة جمّ غفير من أعلام العلماء منهم الأئمة: أحمد في خمس مواضع من مسنده، والحُميدي في مسنده، وابن سعد في طبقاته الكبرى، وابن أبي شيبة في مصنفه، والبيهقي في دلائله، واللالكائي في شرح اعتقاد أهل السنة، وغيرهم رحم الله الجميع. ومما يجدر ذكره في هذا المقام أن تعدد الروايات وكثرتها، يفيد تكاملاً في معانيها، وذلك لما حوته هذه الروايات من اختلاف في الألفاظ، وزيادات في العبارات، تجعل المتأمل بها يحيط بمعنى الرواية المتفق عليها، كما أنه يدرك تفصيلات في الحديث، هي ضرورة لفهمه فهمًا دقيقًا، وهاك – مكرمًا – نصَّ هذه الروايات بتمامها، فلا تَكلَّ عن مطالعتها ولا تَمَلٌ من تدبّرها؛ محبة بالنبيُّ عليه طلبًا لتبلغ حديثه، ووعيًا له.

ثانيًا: إيراك بعهن روايات الحكيث.

### ا- قَرْوِي الإمام البخاري كَلَّلَهُ:

وقد بلغ ثمانية أحاديث - كما سبق - وصل الإمام سبعة منها عن عائشة وروى أحدها معلقًا (٣)، وهذا تمام نصّ الروايات، بترتيب الإمام في صحيحه:

(١) انظر: زاد المسلم فيما اتفق عليه البخاري ومسلم (٤/ ٢٢٢)، للشيخ محمد حبيب الله الشنقيطي كتلله.

<sup>(</sup>٢) روايتا مسلم؛ كلاهما عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة رسي الكن الأولى منهما من طريق ابن نمير عن هشام، والثانية: برواية أبي أسامة (حماد بن أسامة)، عنه.

<sup>(</sup>٣) المراد بالتعليق: ما حُذِف من مبتدأ إسناده واحد فأكثر، ولو إلى آخر الإسناد. انظر: هدي الساري مقدمة فتح الباري، لابن حجر ص: ١٩ .

- ١- سئل ابن شهاب أي الزهري ﷺ: أَعَلى من سَحَر من أهل العهد قَتْلٌ؟ قال: بَلَغنا «أن رسول الله ﷺ قد صُنِع له ذلك فلم يقتل من صَنَعه»، وكان من أهل الكتاب<sup>(۱)</sup>.
  - ٢- «أن النبي ﷺ سُحِرَ، حتى كان يُخيّل إليه أنه صنع شيئًا ولم يصنعه» (٢).
- ٣- «سُجِر النبيُّ ﷺ، حتى كان يُخيَّل إليه أنه يفعل الشيء، وما يفعلُه، حتى كان ذات يومٍ دعا ودعا، ثم قال: «أَشَعَرْتِ أن الله أفتاني فيما فيه شفائي؛ أتاني رجلان، فقعد أحدهما عند رأسي والآخر عند رِجُليَّ، فقال أحدهما للآخر: ما وَجَعُ الرَّجُلِ؛ قال: مطبوب، قال: ومَنْ طَبَّه؟ قال: لَبِيدُ بنُ الأعصم، قال: فيما ذا؟ قال: في مُشْطٍ ومُشَاقَةٍ وَجُفِّ طَلْعَةٍ ذَكُرٍ، قال: وأين هو؟ قال: في بئرِ ذَرْوَانَ». فخرج إليها النبيُّ ﷺ مرجع، فقال لعائشة حين رجع: «نَخْلُها كأنه رؤوسُ الشياطين»، فقلت: أستخرجتَه؟ فقال: «لا، أما أنا فقد شفاني الله، وخشيتُ أن يشر ذلك على الناس شرًا». ثم دُفِنَتِ البئرُ (٣).
- ٤- «سَحَر رسولَ الله ﷺ رجلٌ من بني زُرَيْقٍ، يقال له: لَبيدُ بنُ الأعصم، حتى كان رسول الله ﷺ يُخَيَّل إليه أنه يفعل الشيء وما فَعَلَه، حتى إذا كان ذات يوم أو ذات ليلةٍ وهو عندي، لكنه دعا ودعا، ثم قال: «يا عائشةُ، أَشَعَرْتِ أن الله أفتاني فيما استفتيتُه فيه، أتاني رجلان، فقعد أحدهما عند رأسي، والآخر عند رِجْلَيَّ، فقال أحدهما لصاحبه: ما وَجَعُ الرَّجُلِ؟ فقال: مطبوب، قال: من طَبَّه؟ قال: لَبيد بنُ الأعصم، قال: في أي شيء؟ قال: في مُشْطٍ ومُشَاطَةٍ، وَجُفِّ طَلْع نخلةٍ ذَكرِ، قال: في أي شيء؟ قال: في مُشْطٍ ومُشَاطَةٍ، وَجُفِّ طَلْع نخلةٍ ذَكرِ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري - معلقًا -؛ كتاب: الجزية والموادعة، في ترجمة باب: هل يُعفىٰ عن الذمّى إذا سَحَر؟.

<sup>(</sup>٢) التخريج السابق، برقم (٣١٧٥)، عن عائشة رضاً.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري؛ كتاب: بدء الخَلْق، باب: صفة إبليسَ وجنودِه، برقم (٣٢٦٨)، عن عائشة ﷺ.

قال: وأين هو؟ قال: في بئر ذُرْوَانَ». فأتاها رسول الله على في ناسٍ من أصحابه، فجاء فقال: «يا عائشة، كأن ماءها نُقَاعَةُ الحِنَاء، أو كأن رؤوسَ نخلِها رؤوسُ الشياطين». فقلت: يا رسول الله: أفلا استخرجتَه؟ قال: «قد عافاني الله، فكرهت أن أثوّر على الناس فيه شرًا». فأمر بها فدُفِنَتْ(۱).

- «كان رسول الله على سُحِرَ، حتى كان يرى أنه يأتي النساء ولا يأتيهِنَ - قال سفيانُ: وهذا أشد ما يكون من السحر إذا كان كذا - فقال: «يا عائشةُ، أَعَلِمْتِ أن الله قد أفتاني فيما استفتيتُه فيه؛ أتاني رجلان، فقعد أحدُهما عند رأسي، والآخرُ عند رِجْلَيَّ، فقال الذي عند رأسي للآخرِ: ما بالُ الرجل؟ قال: مطبوب، قال: ومَنْ طَبَّه؟ قال: لَبِيد بنُ أعصمَ رجل من بني زُرِيْقِ حليف ليهود، كان منافقًا - قال: وفيمَ؟ قال: في مُشْطِ ومُشَاقَةٍ، قال: وأين؟ قال: في جُفِّ طلعةٍ ذكرٍ، تحت رَعُوفَةٍ في بعر ذَرْوَانَ». قالت: فأتى النبيُّ على البئرَ حتى استخرجه، فقال: «هذه البئر التي أُريتُها، وكأن ماءها نُقاعَةُ الحِنّا، وكأن نخلَها رؤوسُ الشياطين». قال: فاستُخرِج، قالت: فقلت: أفلا؟ - أي: تنشرت - الشياطين». قال: فاستُخرِج، قالت: فقلت: أفلا؟ - أي: تنشرت فقال: «قال: «أما الله فقد شفاني الله، وأكره أن أثير على أحدٍ من الناس فقال: «مرًا»(٢).

٦- سُحِرَ النبيُّ ﷺ، حتى إنه ليُخَيَّلُ إليه أنه يفعل الشيء وما فَعَلَه، حتى إذا
 كان ذات يوم، وهو عندي، دعا الله ودعاه، ثم قال: «أَشَعَرْتِ يا عائشةُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري؛ كتاب: الطب، باب: السحر، برقم (٥٧٦٣)، عن عائشة الله البخاري عقب الرواية: قال الليث وابنُ عيينة - أي سفيان -، عن هشام (بن عروة): «في مُشطٍ ومُشاقة». يقال: المُشاطة: ما يَخْرج من الشعر إذا مُشِطَ، والمُشَاقة: من مُشَاقة الكتَّان. اه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخارى؛ كتاب: الطب، باب: هل يستخرج السحر؟ برقم (٥٧٦٥) عن عائشة ،

أن الله قد أفتاني فيما استفتيته فيه». قلت: وما ذاك يا رسول الله؟ قال: «جاءني رجلان، فجلس أحدهما عند رأسي، والآخر عند رِجْلَيَّ، ثم قال أحدهما لصاحبه: ما وَجَعُ الرَّجُلِ؟ قال: مطبوب، قال: ومَنْ طَبَّه؟ قال: لَبيد بنُ الأعصم اليهوديُّ من بني زُرِيْقٍ، قال: فيما ذا؟ قال: في مُشْطٍ ومُشَاطَةٍ وَجُفِّ طلعةٍ ذَكرٍ، قال: فأين هو؟ قال في بثر ذي أَرْوَانَ». قال: فذهب النبيُّ في أناس من أصحابه إلى البئر، فنظر إليها وعليها نخلُ ، ثم رجع إلى عائشة فقال: «واللهِ لكأن ماءها نُقاعَةُ الحِنَّاء، ولكأن نخلَها رؤوسُ الشياطين». قلت: يا رسول الله، أفأخرجته؟ قال: «لا، أما أنا فقد عافاني الله وشفاني، وخشيتُ أن أُثورً على الناس منه شرًا» وأمر بها فدُفِنَتْ (١).

٧- «مكث النبي على كذا وكذا، يُخيَّل إليه أنه يأتي أهله ولا يأتي، قالت عائشة: فقال لي ذات يوم: يا عائشة، إن الله أفتاني في أمر استفتيته فيه: أتاني رجلان، فجلس أحدُهما عند رِجْلَيَّ والآخرُ عند رأسي، فقال الذي عند رِجْلَيَّ للذي عند رأسي: ما بالُ الرَّجُل؟ قال: مطبوب، يعني: مسحورًا، قال: ومَنْ طَبَّه، قال: لبيد بن أعصم، قال: وفيم، قال: في جُفِّ طَلْعَةٍ ذَكَرٍ في مُشْطٍ ومُشَاقَةٍ، تحت رَعُوفَةٍ في بثر ذَرُوانَ». فجاء النبيُّ على فقال: «هذه البثر التي أُرِيتُها، كأن رؤوس نخلها روؤس الشياطين، وكأن ماءها نُقَاعَةُ الحِنَّاء» فأمر به النبيُّ على فأخرج، قالت عائشة: فقلت: يا رسول الله فَهَلاً، تعني تَنشَرْت؟ فقال النبيُّ على: «أما الله فقد شفاني، وأما أنا فأكره أن أثير على الناس شرًا». قالت: ولبيد بن أعصمَ، رجل من بني زُرِيْق، حليف ليهودَ (٢).

(١) أخرجه البخاري؛ كتاب: الطب، باب: السحر، برقم (٥٧٦٦)، عن عائشة على ال

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري؛ كتاب: الأدب، باب: قول الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِنِ...﴾ [التحل: ٩٠]، برقم (٦٠٦٣)، عن عائشة ﴿إِنَّا اللهِ تعالى: ٩٠].

٨- أن رسول الله ﷺ طُبّ، حتى إنه لَيُخَيَّلُ إليه أنه صنع الشيء وما صَنَعه، وأنه دعا ربّه، ثم قال: أَشَعَرتِ أن الله قد أفتاني فيما استفتيتُه فيه»، فقالت عائشة: وما ذاك يا رسول الله؟ قال: «جاءني رجلان فجلس أحدهما عند رأسي، والآخر عند رِجْلَيَّ، فقال أحدهما لصاحبه: ما وجع الرَّجُل؟ قال: مطبوب، قال: مَنْ طَبّه؟ قال: لبيد بن الأعصم، قال: فيماذا؟ قال: في مشط ومشاطة وجُفت طلعة، قال: فأين هو؟ قال: في ذَرْوَانَ»، وذروان بئر في بني زُرَيْق، قالت: فأتاها رسول الله شخ ثم رجع إلى عائشة بين، فقال: «والله لكأن ماءها نُقَاعَةُ الحِنَّاء، ولكأن نخلها رؤوس الشياطين». قالت: فأتى رسول الله شخ فأخبرها عن البئر، فقلت: يا رسول الله فهلا أخرجتَه؟ قال: «أما أنا فقد شفاني عن البئر، فقلت: يا رسول الله فهلا أخرجتَه؟ قال: «أما أنا فقد شفاني الله، وكرهت أن أثير على الناس شرًا» (١).

# ٢- قَرْوِيُّ الْإِمامِ مسلم كَلَّهُ (٢):

«سَحَر رسولَ الله عَلَيْ يهوديُّ من يهود بني زُرِيْقٍ، يقال له: لَبِيدُ بنُ الأعصم، قالت – أي عائشة على المحتى كان رسول الله على يُخيَّلُ إليه أنه يفعل الشيء، وما يفعلُه، حتى إذا كان ذات يوم، أو ذات ليلة دعا رسول الله على ثم دعا، ثم دعا، ثم قال: «يا عائشةُ، أَشَعَرْتِ أن الله أفتاني فيما استفتيتُه فيه؟ جاءني رجلان، فقعد أحدُهما عند رأسي، والآخر عند رِجْلَيَّ،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري؛ كتاب: الدعوات، باب: تكرير الدعاء، برقم (٦٣٩١)، عن عائشة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) ما أوردته في المتن، هو نص رواية مسلم، من طريق عبدالله بن نمير، عن هشام، عن أبيه، عن عائشة هي الماروايته من طريق أبي أسامة – حماد بن أسامة – عن هشام، ففيه: «فذهب رسول الله البير، فنظر إليها وعليها نخل، وقالت: قلت يا رسول الله، فأخْرِجه، ولم يقل: أفلا أحرقته. ولم يذكر: «فأمرتُ بها فَدُوْنَتْ». اه.

والمعنى: أن أبا كريب الراوي عن أبي أسامة لم ينقل عنه قول عائشة رضا: أفلا أحرقته، بل نقل عنه قولها: فأخرجه. كما أنه لم ينقل عنه قوله رضا الله الخرجه. كما أنه لم ينقل عنه قوله المحمد الله الجميع.

فقال الذي عند رأسي للذي عند رِجْلَيَّ، أو الذي عند رِجْلَيَّ للذي عند رِجْلَيَّ للذي عند رَبْلَيَ للذي عند رأسي: ما وَجَعُ الرَّجُلِ؟ قال: مطبوب، قال: مَنْ طَبَّه؟ قال: لبيد بن الأعصم، قال: في أي شيء؟ قال: في مُشْطِ ومُشَاطةٍ، قال: وَجُفَ طلعةِ ذكرٍ، قال: فأين هو؟ قال: في بئر ذي أَرْوَانَ». قالت: فأتاها رسول الله ﷺ في أناسٍ من أصحابه، ثم قال: «يا عائشة، واللهِ لكأن ماءها نُقَاعَةُ الحِتّاء، ولكأن نخلَها رؤوسُ الشياطين». قالت: فقلت يا رسول الله، أفلا أحرقتَه؟ قال: «لا، أما أنا فقد عافاني الله، وكرهت أن أثير على الناس شرًا، فأمرتُ بها فدُفِنَتُ»(١).

# ٣- مرويُّ النِّسائي ﷺ:

وهو في موضع واحد من سننه عن زيد بن أرقم، ولفظه: سَحَرَ النبيَّ وَجُلُ مِن اليهود، فاشتكىٰ لذلك أيامًا، فأتاه جبريل على فقال: إن رجلاً من اليهود سَحَرك، عقد لك عُقدًا في بئر كذا كذا، فأرسل رسولُ الله على فاستخرجوها، فجيئ بها، فقام رسول الله على كأنما نُشِط من عِقالٍ، فما ذكر ذلك لذلك اليهودي، ولا رآه في وجهه قَطُّ(٢).

## ٤- مرويّ ابن ماجَهُ كَلَّهُ:

وهو كذلك في موضع واحد من سننه، عن عائشة إلى قالت: سَحَر النبيّ في يهوديّ من يهود بني زُرَيْقٍ، يقال له: لبيد بن الأعصم، حتى كان النبيّ في يُخيّل إليه أنه يفعل الشيء ولا يفعله، قالت: حتى إذا كان ذات يومٍ، أو كان ذات ليلةٍ، دعا رسول الله في ثم دعا، ثم قال: «يا عائشةُ، أشعرتِ أن الله قد أفتاني فيما استفتيته فيه؟ جاءني رجلان، فجلس أحدهما

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم؛ كتاب: السلام، باب: السحر، برقم (٢١٨٩)، عن عائشة علىاً.

<sup>(</sup>٢) سنن النَّسائي، كتاب: المحاربة، باب: سَحَرة أهل الكتاب، برقم (٤٠٨٥).

عند رأسي والآخر عند رجليّ، فقال الذي عند رأسي للذي عند رجليّ، أو الذي عند رجليّ للذي عند رجليّ للذي عند رأسي: ما وجع الرَّجُلِ؟ قال: مطبوب، قال: مَنْ طَبَّهُ؟ قال: لبيد بن الأعصم، قال: في أي شيء؟ قال: في مشطٍ ومُشاطةٍ وجُفّ طلعةٍ ذكرٍ، قال: وأين هو؟ قال: في بثر ذي أروانَ»، قالت: فأتاها النبيُّ عَيِّ في أناسٍ من أصحابه، ثم جاء فقال: «واللهِ يا عائشةُ لكأنَّ ماءها نُقَاعَةُ الحِنَّاء، ولكأنَّ نخلها رؤوس الشياطين»، قالت: يا رسول الله، أفلا أحرقته؟ قال: «لا، أما أنا فقد عافاني الله، وكرهتُ أن أثير على الناس منه شرًا» فأمر بها فدُفِنَتُ(١).

## ٥- مروي الإمام أحمد نقلة:

- «سُحِر النبيُّ ﷺ، فيُخَيَّلُ إليه أنه قد صنع شيئًا ولم يصنعه»(٢).

"سحر رسولَ الله على يهوديُّ من يهود بني زُرَيْقٍ، يقال له: لبيد بن الأعصم، حتى كان رسول الله على يخيل إليه (أنه) يفعل الشيء وما يفعله، قالت: حتى إذا كان ذات يومٍ، أو ذات ليلةٍ، دعا رسول الله على ثم دعا، ثم قال: "يا عائشةُ، شعرتُ أن الله عزّ وجلّ قد أفتاني فيما استفتيتُه فيه، جاءني رجلان، فجلس أحدهما عند رأسي والآخر عند رِجْلَيَّ، أو الذي عند رِجْلَيَّ، أو الذي عند رِجْلَيَّ للذي عند رأسي: ما وَجَعُ الرَّجُلِ؟ قال: مطبوب، قال: مَنْ طَبَّهُ؟ قال: لبيد بن الأعصم، قال: في أي شيء؟ قال: في مشطٍ

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجَهْ، كتاب: الطب، باب: السحر، برقم (۳۵٤٥). ويُلحظ – هنا – مطابقة هذه الرواية لما عند مسلم ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١/٦).

ومُشاطةٍ وجُفِّ طلعةٍ ذكرٍ، قال: وأين هو؟ قال: في بئر أروانَ»، قالت: فأتاها رسول الله ﷺ في ناس من أصحابه، ثم جاء فقال: «يا عائشةُ كأنَّ ماءها نُقَاعَةُ الحِنَّاء، ولكأنَّ نخلَها رؤوس الشياطين»، قالت: يا رسول الله، فهلا أحرقتَه؟ قال: «لا، أما أنا فقد عافاني الله عزّ وجلّ، وكرهتُ أن أثير على الناس منه شرًا» فأمر بها فدُفِنَتْ (١).

«لبث رسول الله ﷺ أشهر يرى أنه يأتي النساء ولا يأتي، فأتاه ملكان، فجلس أحدهما عند رأسه والآخر عند رجليه، فقال أحدهما للآخر: ما باله؟ قال: مطبوب، قال: مَنْ طَبَّه؟ قال: لَبيد بن الأعصم، قال: فيم؟ قال: في مُشْطِ ومُشَاطَةٍ في جُفِّ طلعةٍ ذكرٍ، في بئر ذَرْوَانَ تحت راعوفةٍ، فاستيقظ النبيُ ﷺ من نومه، فقال: «أيْ عائشةُ ألم تَرَيْ أن الله أفتاني فيم استفتيته، فأتى البئر، فأمر به فأخرِج، فقال: هذه البئر التي أُرِيتُها، واللهِ كأن ماءها نُقَاعَةُ الحِنَّاء، وكأن روؤس نخلِها رؤوس الشياطين»، فقالت عائشة: لو أنك – قال: كأنها تعني أن يَنتَشِرَ – قال: الشياطين»، فقالت عائشة: لو أنك – قال: كأنها تعني أن يَنتَشِرَ – قال: «أما والله قد عافاني الله، وأنا أكره أن أثير على الناس منه شرًا»(٢).

"سُجِر رسول الله ﷺ حتى إنه ليخيل إليه أنه يفعل الشيء وما يفعله، حتى إذا كان ذات يوم وهو عندها دعا الله عزّ وجلّ، ودعاه، ثم قال: "أَشَعَرْتِ أَن الله أفتاني فيما استفتيتُه فيه"، قلت: وما ذاك يا رسول الله؟ قال: جاءني رجلان فجلس أحدهما عند رأسي والآخر عند رِجْلَيَّ، ثم قال أحدهما لصاحبه: ما وَجَعُ الرَّجُلِ؟ قال: مطبوب، قال: مَنْ طَبَّه؟ قال: لبيد بن الأعصم اليهودي، قال: في ماذا؟ قال: في مُشْطٍ ومُشَاطَةٍ، وجُفِّ طلعةٍ ذكر"، قال: فأين هو؟ قال: "في بئر (ذي

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٦/٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد، (٦٣/٦).

أَرْوَانَ). فذهب النبيُّ ﷺ إلى البئر، فنظر إليها وعليها نخل، ثم رجع إلى عائشة فقال: «والله لكأن ماءها نُقاعَةُ الحِنَّاء، ولكأن نخلَها رؤوس الشياطين»، قلت: يا رسول الله فأُحْرِقْه، قال: «لا، أما أنا فقد عافاني الله عزّ وجلّ، وخشيتُ أن أُثوّر على الناس منه شرًا»(١).

أن رسول الله على أن الله على أن الله الله أنه يصنع الشيء ولم يصنع، حتى إذا كان ذات يوم رأيته يدعو. فقال: «شَعَرْتُ أن الله عز وجل قد أفتاني فيما استفتيتُه فيه، فقال: أتاني رجلان، فقعد أحدهما عند رأسي، والآخر عند رِجْلي، فقال أحدهما: ما وَجَعُ الرَّجُلِ؟ قال الآخر: مطبوب، قال: مَنْ طَبَّه؟ قال: لبيد بن الأعصم، قال: في ماذا؟ قال: في مُشْطِ ومُشَاطَةٍ، وَجُبِّ أو جُفِّ طلعةٍ ذكرٍ، قال: فأين هو؟ قال: في ذي أَرْوَانَ»، قال: فانطلق رسول الله على أخبر عائشة، قال: «وكأنها رؤوس الشياطين، وكأن ماءها نُقاعة الحِنَّاء»، فقلت: يا رسول الله، فأخرجتَه للناس، فقال: «أما الله عزّ وجلّ فقد شفاني، وخشيتُ أن أُثوِّر على الناس منه شرًا» (٢).

# 1- ما رواه الحُهَيديُّ في «مسنجه»:

مكث رسول الله ﷺ كذا وكذا يخيل إليه أنه يأتي أهله ولا يأتيهم، قالت: فقال ذات يوم: «يا عائشة، أعلمتِ أن الله عزّ وجلّ أفتاني في أمر استفتيته فيه: أتاني رجلان فجلس أحدهما عند رِجْلَيَّ، والآخر عند رأسي، فقال الذي عنه رجليَّ للذي عند رأسي: ما بالُ الرَّجُلِ؟ قال: مطبوب. قال: ومَنْ طَبَّه؟ قال: لبيد بن أعصمَ. قال: وفيم؟ قال: في جُفِّ طلعةِ ذكرٍ، في

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد، (٦/ ٦٣ - ٦٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد، (٦/٦).

مشط ومشاقة، تحت راعوفة في بئر ذروان قالت: فجاءها رسول الله على فقال: «هذه البئر التي أُرِيتُها، كأن رؤوس نخلها رؤوس الشياطين، وكأن ماءها نُقَاعَةُ الحِنّاء»، قالت: فأمر به رسول الله على فأخرج، فقلت: يا رسول الله فهلاً؟ قال سفيان – أي ابن عيينة – يعني تنشَّرتَ؟ فقال: «أما والله فقد شفاني، وأما أنا فأكره أن أثير على الناس منه شرًا قالت: ولبيد ابن أعصمَ رجل من بني زُرَيْقِ حليفٌ ليهود (۱).

## ۷- ما رواه ابن سعدٍ في «الطبقات الكبرى»:

وقد أخرجه في ثلاثة مواضع فيها:

الأول: عن عائشة والم يصنعه، حتى إذا كان ذات يوم رأيتُه يدعو، فقال: إليه أنه يصنع الشيء ولم يصنعه، حتى إذا كان ذات يوم رأيتُه يدعو، فقال: «أشعرتِ أن الله قد أفتاني فيما استفتيته؟ أتاني رجلان فقعد أحدهما عند رأسي والآخر عند رِجْلَيَّ، فقال أحدهما: ما وجع الرَّجُلِ؟ فقال الآخر: مطبوب. فقال: مَنْ طَبَّه؟ فقال: لبيد بن الأعصم، قال: فيمَ؟ قال: في مُشط ومُشاطة، وجُبِّ طلعةٍ ذكرٍ، قال: فأين هو؟ قال: في ذي ذروان»، قال: فانطلق رسول الله عليه المراجع أخبر عائشة فقال: «كأن نخلها رؤوس الشياطين وكأن ماءها نُقاعَةُ الحِنَّاء»، فقلت: يا رسول الله: فأخرِجُه للناس، قال: «أما الله فقد شفاني، وخشيت أن أثور على الناس منه شرًا» (٣٠).

<sup>(</sup>١) مسند الحميدي، برقم (٢٦١)، عن عائشة رضياً.

<sup>(</sup>٢) من طريق وهيب عن هشام، عن أبيه.

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى لابن سعد (٢/ ١٥١)، ذِكر من قال: إن اليهود سحرت رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>٤) من طريق جُويْبِر، عن الضحّاك، عنه. ولا يخفى ما في السند من ضعف، لانقطاعه بين ابن عباس والضحاك، فضلاً عن ضعف جويبر.

الثالث: عن زيد بن أرقم رضي قال: عقد رجل من الأنصار - يعني للنبي على المناف وكان يَأْمَنُه، ورمى به في بئر كذا وكذا، فجاء الملكان يعمودانه، فقال أحدهما لصاحبه: تدري ما به؟ عقد له فلان الأنصاري ورمى به في بئر كذا وكذا، ولو أخرجه لعوفي، فبعثوا إلى البئر فوجدوا الماء قد اخضر فأخرجوه فرمَوا به، فعوفي رسول الله على فما حدّث به ولا رئي في وجهه (٢).

## ٨- ما رواه ابن أبي شيبة كله في مصنَّفه: وذلك في موضعين منه:

الأول: عن زيد بن أرقم فيه، قال: سَحَر النبيّ عَلَيْ رجلٌ من اليهود، فاشتكى النبي عَلَيْ لذلك أيامًا، فأتاه جبريل فقال: إن رجلاً كذا من اليهود

<sup>(</sup>۱) الطبقات الكيرى لابن سعد (۱۵۳/۲).

<sup>(</sup>٢) العزو السابق نفسه.

سَحَرك، عقد لك عُقدًا، فأرسل إليها رسول الله عليها، فاستخرجها، فجاء بها، فجعل كلما حل عقدة وجد لذلك خفة، فقام النبي عليه كأنما نُشِط من عِقالِ، فما ذكر النبي عليه ذلك لليهودي، ولا رآه في وجهه قط(١).

الثاني: عن عائشة أنه الته المتحر رسول الله يهودي من يهود بني زُرِيْقٍ يقال له: لبيد بن الأعصم، حتى كان رسول الله الله يُخيل إليه أنه يفعل الشيء ولا يفعله، حتى إذا كان ذات يوم، أو كان ذات ليلة، الله يفعل الشيء ولا يفعله، حتى إذا كان ذات يوم، أو كان ذات ليلة، دعا رسول الله يلله، ثم دعا، ثم دعا، ثم قال: «يا عائشة، أشعرتِ أن الله قد أفتاني فيما استفتيته فيه، جاءني رجلان فجلس أحدهما عند رأسي، والآخر عند رجلي، أو الذي عند رجلي للذي عند رأسي للذي عند رجلي، أو الذي عند رجلي للذي عند رأسي: ما وجع الرجل؟ قال: مطبوب، قال: مَنْ طَبّه؟ قال لبيد بن الأعصم، قال: في أي شيء؟ قال: في مُشطٍ ومُشاطةٍ وجُفّ طلعةِ ذكر، قال: وأين هو؟ قال: في بثر ذي أروانَ فأتاها رسول الله يلله في أناس من أصحابه، ثم جاء فقال: يا عائشة كأنما ماؤها نُقاعة الحِنّاء، ولكأن نخلها رؤوس الشياطين فقلت: يا رسول الله، أفلا أحرقته؟ فقال: «لا، أما أنا فقد عافاني الله، وكرهت أن أثير على الناس منه شرًا»، فأمر بها فلُفنت."

## ٩- ما رواه البيهقي في «الدلائل»، وهو عنده في موضعين أيضًا:

الأول: عن عائشة: أن النبيَّ ﷺ طُبَّ حتى إنه ليُخيّل إليه أن صنع الشيء وما صنعه، وأنه دعا ربّه ثم قال: «أشعرتِ أن الله قد أفتاني فيما

<sup>(</sup>١) المصنف لابن أبي شيبة، (٥/٤٠)، برقم (٢٣٥٠٨).

<sup>(</sup>٢) العزو السابق، برقم (٢٣٥٠٩)، وقد روى ابن ماجه الحديث - كما سبق - من طريق ابن أبي شيبة عن ابن نمير، عن هشام، عن عروة عن عائشة. ونص الرواية مطابق لمروي مسلم، كما سبق الإشارة إليه.

استفتيته فيه؟» فقالت عائشة: وما ذاك يا رسول الله؟ قال: «جاءني رجلان، فجلس أحدهما عند رأسي، والآخر عند رِجْلَيَّ، فقال أحدهما لصاحبه: ما وَجَعُ الرَّجُل؟ قال الآخر: مطبوب، قال: مَنْ طَبَّه؟ قال: لبيد بن الأعصم، قال: فيماذا؟ قال: في مُشطٍ ومشاطةٍ وجُفِّ طلعةٍ ذكرٍ، قال: فأين هو؟ قال: هو في ذروانَ، وذروانُ بئرٌ في بني زُريْق». قالت عائشة: فأتى رسول الله ﷺ ثم رجع على عائشة فقال: «واللهِ لكأن ماءها نُقَاعَةُ الحِنَّاء، ولكأن نخلَها رؤوس الشياطين»، قالت: فقلت له: يا رسول الله، هلا أخرجته ؟ قال: «أما أنا فقد شفاني الله، وكرهت أن أثير على الناس منه شرًا»(۱).

الثاني: عن عبدالله بن عباس أنها، قال: مَرِض رسول الله الله مرضا شديدًا، فقال الذي عند رجليه للذي عند رأسه: ما ترى؟ قال: طُبّ، قال: وما طِبّه؟ قال: سُحِرَ، قال: وما سَحَرَه؟ قال: لبيد بن أعصم اليهودي، قال: أين هو؟ قال: في بئر آل فلان، تحت صخرة في رَكِيّة، فأتُوا الركيَّ فانزحوا ماءها، وارفعوا الصخرة ثم خذوا الكربة، فاحرقوها، فلما أصبح رسول الله الله الله على بعث عمّار بن ياسر في نفر فأتَوا الركيَّ، فإذا ماؤها مثل ماء الحِنّاء، فنزحوا الماء، ثم رفعوا الصخرة وأخرجوا الكربة فأحرقوها، فإذا ويه وَتَرٌ فيه إحدى عشرة عقدة، فأنزلت عليه هاتان السورتان، فجعل كلما قرأ آية انحلّت عقدة: ﴿ قُلُ أَعُودُ بِرَبِّ الْفَلَقِ اللهَ المَاهِ الْولْ (٣)، وهُ وَاللهُ اللهُ ال

(١) دلائل النبوة، ومعرفة أحوال صاحب الشريعة ﷺ للبيهقي (٦/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>٢) العزو السابق نفسه.

<sup>(</sup>٣) قول البيهقي ﷺ: الاعتماد على الحديث الأول، وهو من طريق أنس بن عياض، عن هشام بن عروة، عن أبيه، عن عائشة ﷺ. وقد ذكر البيهقي – عقب روايته الحديث –

### · ١- ما أوركه اللالكائي في «الإعتقاك»، في موضعين منه.

الأول: «سُحِر رسول الله ﷺ حتى إنه يخيّل إليه أنه فعل الشيء وما فعَله»(١).

الثاني: كان رسول الله على أصابه شيء حتى كان يرى أنه يأتي النساء ولا يأتيهن، فانتبه من نومه، فقال: «يا عائشة، إن الله تعالى أفتاني فيما استفتيته: أتاني آتيان، فقعد أحدهما عند رأسي والآخر عند رجليّ، فقال أحدهما للآخر: ما بال الرجل؟ قال: مطبوب. قال: ومن طَبّه؟ قال: لبيد ابن أعصم، قال: فيم؟ قال: في جُفّ طلعةٍ تحت رعوفةٍ في بثر ذروان». قالت: فأتى النبي على فاستخرجه، وقال النبي على: «هذه البئر التي رأيتها، كأن ماءها نُقَاعةٌ من الحِنّا، وكأن نخلها رؤوس الشياطين»، قالت عائشة: فقلت له: ألا تنتصر؟ قال: «أما أنا فقد شفاني الله، وأكره أن أثير على أحد شيئًا، قالت: ونزلت: ﴿فُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ فَي مِن شَرِّ مَا خَلَقَ فَي السورة (٢).

ثالثًا: بياق غريب الألفاظ:

- «أَشَعَرْتِ» أي أَعَلِمْتِ<sup>(٣)</sup>.

أن البخاري في صحيحه قد رواه من هذا الطريق. أما الحديث الثاني، فلم يصححه الإمام،
 لكون محمد بن السائب الكلبي - أحد رواة الحديث عن أبي صالح عن ابن عباس شي - ضعيف. انظر: ميزان الاعتدال للذهبي (٢/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>۱) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، للإمام اللالكائي مج ٤/ ج٧/ ص ١٢٨٥، برقم (٢٢٧١).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، برقم (٢٢٧٢).

<sup>(</sup>٣) كما جاء مصرّحًا به في البخاري، برقم (٥٧٦٥)، وفي مسند الحميدي، برقم (٢٦١). كلاهما من رواية سفيان بن عيينة 湖،

- "أَفْتَانِي" قال ابن حجر ﷺ (۱): (في رواية الحميدي (۲): "أفتاني في أمر استفتيته فيه"، أي: أجابني فيما دعوته، فأطلق على الدعاء استفتاء؛ لأن الداعي طالب والمجيب، مُفْتِ، أو المعنى: أجابني بما سألته عنه، لأن دعاءه كان أن يطلعه الله على حقيقة ما هو فيه لِما اشتبه عليه من الأمر، ووقع في رواية عمرة عن عائشة: "أن الله أنبأني بمرضي"، أي: أخبرني). ويتحصل من كلامه ﷺ: أن "أفتاني" هي بمعنى: أجابني فيما دعوته به وطلبته منه، أو أجابني بما سألته أن يطلعني عليه مما لم أتبينه من حقيقة ما أشكو منه، أو أخبرني بما ألم بي، والله أعلم.
  - «رجلان»، أي: ملكان (٣)، وهما جبريل وميكائيل عليهما السلام (٤).
- «مطبوب»، (أي: مسحور، والطَّبّ بالفتح السِّحر، وبالكسر العلاج، ويطلق على الطبيب، وقيل: هو من الأضداد<sup>(ه)</sup>. و(يقال: طُبَّ الرجل إذا سُحِر، يقال: كَنُّوا عن السحر بالطِّبِّ تفاؤلاً كما قالوا للَّديغ: سليم)<sup>(٦)</sup>.
- «مُشْطِ ومُشَاطَةٍ»: (أما المشط، فهو الآلة المعروفة التي يُسرَّح بها شعر الرأس واللحية، وهذا هو المشهور)(٧)، (وأما المشاطة، فهي: ما

<sup>(</sup>۱) انظر: الفتح (۱۰/۲۳۸).

<sup>(</sup>٢) انظر: مسند الحميدي، برقم (٢٦١).

 <sup>(</sup>٣) كما جاء مصرّحًا به، عند أحمد في مسنده (٦٣/٦)، وابن سعد في الطبقات (١٥٣/٢)،
 والبيهقي في الدلائل (٦/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>٤) قال ابن حَجر: سماهما ابن سعد - في رواية منقطعة عن عمر مولى غُفْرة -: جبريل وميكائيل. انظر: الفتح (١٥٢/١٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: هدي الساري - مقدمة فتح الباري - لابن حجر ص: ١٥٧.

<sup>(</sup>٦) انظر: فتح الباري (١٠/ ٢٣٩).

 <sup>(</sup>٧) ذكره ابن حجر في الفتح (١٠/ ٢٣٩)، ثم ذكر للمشط معاني خمسة، ثم عقب بقوله: (ومع ذلك فالمراد بالمشط هنا هو الأول). اه. أي: آلة تسريح الشعر المعروفة.

- يخرج من الشعر إذا مُشِط)(١).
- «مُشَاقَةٍ»: (هي من مشاقة الكَتَّان)<sup>(٢)</sup>، أي: (ما يخرج من الكَتَّان إذا سُرِّح، وقيل: المشاقة هي المشاطة بعينها، والقاف تبدل من الطاء، لقرب المخرج، والله أعلم)<sup>(٣)</sup>. وقيل: (المشاقة ما يُغزل من الكتَّان)<sup>(٤)</sup>.
- «جُفِّ طَلْعَةِ ذكرٍ»: (الجُفَّ جُف الطلعة (٥)، وهو وعاؤها) (٦)، أي: (وعاء طلع النخل، وهو الغشاء الذي يكون عليه، ويطلق على الذكر والأنثى، فلهذا قيّده في الحديث بقوله: «طلعةِ ذكرٍ») (٧).
- «رَعُوفَةٍ»: الرعوفة: (حجر يوضع على رأس البئر لا يُستطاع قلعُه، يقوم عليه المستقي. وقد يكون هذا الحجر في أسفل البئر) (^^). (فإذا حُفِرت البئر تكون ناتئة هناك، فإذا أرادوا تنقية البئر جلس

(۱) كما بيَّنه الإمام البخاري كلله عقب ذكره الرواية، انظر: الصحيح برقم (٥٧٦٣). وقال ابن حجر في الفتح (٢٤٢/١٠): وهذا لا اختلاف فيه بين أهل اللغة. قال ابن قتيبة: المشاطة ما يخرج من الشعر الذي سقط من الرأس إذا سُرِّح بالمشط، وكذا من اللحية.

(٢) انظر: البخاري، برقم (٥٧٦٣).

(٣) انظر: الفتح لابن حجر (١٠/ ٢٤٢).

(٤) انظر: صحيح البخاري بشرح الكرماني (١٢/ ٣٨).

(٥) الطَّلع: ما يطلع من النخلة؛ ثم يصير ثمرًا إن كانت أنثى، وإن كانت النخلة ذكرًا لم يصر ثمرًا، بل يؤكل طريًا ويترك على النخلة أيامًا معلومة حتى يصير فيه شيء أبيض مثل الدقيق وله رائحة زكية، فيلقح به الأنثى. انظر: المصباح المنير للفيومي ص: ١٤٢، مادة (طلع).

- (٦) انظر: معجم مقاييس اللغة لابن فارس (١/ ٢١٣)، مادة (جفّ). والنهاية في غريب الحديث والأثر، لابن الأثير (٢٦٩/١)، مادة (جفف).
- (٧) انظر: المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجّاج، للنووي (٣٩٨/١٤). قال النووي كله: (وجب): هكذا في أكثر نسخ بلادنا - يعني في نسخ صحيح مسلم - جب بالجيم والباء الموحدة، وفي بعضها: (جف) بالجيم والفاء، وهما بمعنى. اه.
- (٨) انظر: الفتح لابن حجر (١٠/ ٢٤٥)، وقد ذكر كله أربع لغات فيها مروية، وهي: (راعوفة أُرْعُوفة رعوثة زعوبة). اه. وفي النهاية لابن الأثير (٢/ ٢٧٤) أيضًا: (زعوفة).

المُنَقِّي عليها)(١).

- «ذَرْوان» أو «ذي أَرْوان» (٢): (هي بئر لبني زريق في المدينة)(7).
- «نُقاعة الحِنَّاء»: (نقاعة كلِّ شيءٍ: الماء الذي ينتقع فيه)<sup>(1)</sup>، والمراد هنا: (الماء الذي يُنقع فيه الحِنَّاء)<sup>(۵)</sup>، (أي: أن لون ماء البئر لون الماء الذي ينقع فيه الحناء)<sup>(٦)</sup>.
- «تَنَشَّرْتَ»: (التنشّر هنا يحتمل معنيين؛ الأول: من النَّشْرة، والثاني: من النَّشْر بمعنى الإخراج) (٧) ، أما النشرة، فهي: (ضرب من الرقية والعلاج، يُعالج به من كان يُظن أن به مسّا من الجن، سميت نشرة لأنه يُنْشَر بها عنه ما خامره أي خالطه من الداء: أي يُكشف ويُزال، ونشره، أي: رقاه (٨). وأما النَّشْر بمعنى الإخراج: فهو (استخراج ما حواه الجُف)، من سحر (٩) ليراه الناس، ومن ثم إحراقه (١٠)، وقد عُمِل

(١) انظر: النهاية لابن الأثير (٢/٢١٥)، مادة: (رعف).

<sup>(</sup>Y) قال النووي كتله: (هكذا هو في جميع نسخ مسلم "ذي أَرْوان"، وكذا وقع في بعض روايات البخاري، [أي: في موضع واحد، برقم (٥٧٦٦) كما سبق إيراده]، وفي معظمها "ذَرُوان"، وكلاهما صحيح، والأول أجود وأصح، وادعى ابن قتيبة أنه الصواب، وهو قول الأصمعي، وهي بئر بالمدينة في بستان بني (زريق). اه. انظر: المنهاج بشرح مسلم (١٤/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٣) النهاية لابن الأثير (١٤٨/٢)، مادة (ذرا).

<sup>(</sup>٤) المصباح المنير للفيومي ص: ٢٣٨، مادة (نقع).

<sup>(</sup>٥) المنهاج شرح مسلم، للنووي (١٤/ ٣٩٩).

 <sup>(</sup>٦) الفتح لابن حجر (١٠/ ٢٤١). وقد نقل ﷺ بعده روايات في تغير لون الماء ومحصلها قولان؛
 الأول: أنه قد (احمرً)، والثاني: أنه قد (اخضرً)، ثم قوّى القول الثاني، مستدلاً له، وأفاد ﷺ بأن تغيّر لون البئر لم يكن لرداءته بطول إقامته، إنما لما خالطه من الأشياء التي ألقيت فيه.

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق (١٠/٢٤٦).

<sup>(</sup>٨) النهاية لابن الأثير (٥/٤٦)، مادة (نشر).

<sup>(</sup>٩) الفتح لابن حجر (١٠/٢٤٦).

<sup>(</sup>١٠) وهو ما صرحت به رواية مسلم ﷺ ﴿أَفَلَا أَحْرَقْتُهُ».

هذا السحر (في إحدى عشرة عقدة)<sup>(١)</sup>، (جعلت في وَتَر)<sup>(٢)</sup>.

- «نُشِطَ من عِقَال»، - والصحيح: أُنشِط - قال ابن الأثير: في حديث السحر «فكأنما أُنشِط من عقال»، أي: حُلَّ، وقد تكرر في الحديث، وكثيرًا ما يجيء في الرواية: «كأنما نشط من عقال»، وليس بصحيح. يقال: نشطتُ العقدة إذا عقدتَها، وأنشطتُها وانتشطتُها إذا حللتَها (٣).

(وأنشطتُ العقال: حللتُه، ويقال: الشُّفْعة كنَشْطة العقال، وهذا تشبيه لها بذلك في سرعة بطلانها بسبب التأخير، والعقال: حبل – يجعل في وسط الذراع – يُشدّ به وظيف<sup>(3)</sup> البعير مع ذراعه)<sup>(0)</sup>. والمراد في الحديث: أن النبي على لم يلبث أن عوفي من مرضه، وحُلِّ عنه أثر السحر حال إخراج ذلك من البئر، كأنْ لم يكن به بأس على.

- «الرَّكِيُّ»: أو الرَّكِيَّة (هي: البثر، وجمعها ركايا)<sup>(١)</sup>.
- «فنزحاها» ، أي: (أخذا ماءها واستقياه، ويقال: بئر نَزَحٌ لا ماء فيها،
   أي: أُخذ ماؤها، حتى نفذ)(٧).

(١) الطبقات لابن سعد (١٥٣/١).

 <sup>(</sup>٢) الدلائل للبيهقي (٢٤٨/٦). والوَتر: وتر القوس، جمعه أوتار، تقول: أوترت القوسَ شددت وترَها. انظر: المصباح المنير للفيومي ص ٢٤٧ (وتر).

<sup>(</sup>٣) النهاية لابن الأثير (٥/٤٩)، مادة: (نشط).

<sup>(</sup>٤) الوظيف: ما فوق الرُّسْغ إلى الساق، وبعضهم يقول: مُقدَّم الساق. انظر: مصباح الفيومي ص: ٢٥٥، مادة (وظف).

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق ص: ١٦٠ مادة (عقل)، وص: ٢٣١ مادة (نشط).

<sup>(</sup>٦) النهاية لابن الأثير (٢/ ٢٣٧)، مادة (ركا).

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق (٥/ ٣٤) مادة (نزح)، وانظر: أيضًا: المصباح للفيومي ص: ٢٢٩، مادة (نزح).

### رابعًا: ذكر جملةٍ من كاوي منكري الحديث، وردّها.

أنكر جماعة من أهل العلم ثبوت هذا الحديث، بل قد زعم بعضهم وضعَه (١٠)!! وكان مبنى دعواهم إنكارهم ابتداءً لحقيقة أثر السحر في نفس المسحور، وكذلك لإمكان تأثيره في حقائق الأشياء، واعتقادهم بأن أصل السحر لا يعدو كونه تمويهًا وتخييلاً، وأن الروايات قد أثبتت تأثيرًا بالنبيِّ ﷺ بمرض ووجع، وأنه عليه الصلاة والسلام دعا ربّه فاستجاب له، فأنبأه تعالى بمرضه، وأن ذلك كان بأثر السحر، ثم دلَّه سبحانه على كيفية التخلص من ذلك التأثير، فلما أن فعل ﷺ عافاه ربه عزّ وجلّ، وهذا يناقض - في نظرهم - كون السحر من لطيف أمور التخاييل وخفيِّها، ثم إنهم زعموا -بناء على ما سبق - أن حصول مثل هذا التأثير يحطّ من منزلة النبوة، ويشكُّك بما بلُّغه النبيُّون عن ربهم، حيث يكون من المحتمل أنهم تخيُّلوا سماعًا للوحي ورؤية لجبريل، وليس ثُمَّ، وقالوا: إن تجويز تأثير السحر فيهم، يلزم منه الإقرار بزعم الكفار أن النبيَّ عَلَيْ كان رجلاً مسحورًا، كما حكاه عنهم تعالى بقوله: ﴿ وَقَالَ الظَّلِلُونَ إِن تَنَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَّسْحُورًا ﴾ [الفران : ٨]، ثم إن السحرة - فيما نصّ عليه القرآن - لا يتأتّى لهم الفلاح فيما رَمَوْا إليه، وذلك بقوله تعالى: ﴿وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَنَّ﴾ [ك: ٦٩]، وكيف – والحال هذه – قد تأتى لهم إنفاذ تأثير سحرهم برسول الله ﷺ؟!

ثم إن المنكرين زعموا كذلك ضعفًا في إسناد الحديث، واضطرابًا في متنه، يقضيان – بما رأوا – بردّه، وترك التمسك به.

أخي القارئ: إن ما سبق هو غاية ما استند إليه منكرو هذا الحديث، وهاك – مكرمًا – وجوهًا في ردّ هذه الدعاوى، أوردها ذبًّا عن حياض السنَّة

<sup>(</sup>۱) ممن أنكر هذا الحديث أبو بكر الجصّاص، وأبو بكر الأصمّ، والقاسمي وغيرهم رحم الله الجميع. انظر: أحكام القرآن (۱/ ٤٩)، وتفسير القاسمي (١٧/ ٢٣٠٨).

المطهَّرة، وإظهارًا لوجه الحق الذي أقرَّه جمَّ غفير من أهل التفسير والسنن والفقهاء من الأعلام العلماء رحمهم الله تعالى. فأقول – مستعينًا بالله تعالى –:

يمكن رد هذه الدعاوى من وجوه أربعة:

الأول: إثبات صحة إسناد هذا الحديث.

الثاني: إثبات سلامة متن الحديث من الاضطراب.

الثالث: النظر فيما ادّعَوه من إنكار حقيقة تأثير السحر.

الرابع: النظر فيما زعموه من شبه في أن وقوع تأثير السحر قادح في منزلة النبوة، ومشكّك في صحة الوحي.

أما إسناد هذا الحديث؛ فإن روايته في الصحيحين، لكافية في تلقيه بالقبول، بل هو في أعلى درجات الصحة، حيث اتفق عليه إماما أهل الحديث [والحديث إذا اتفق عليه الشيخان صار له حكم المتواتر، كما صرّح به الحافظ ابن الصلاح وغيره من الحُفّاظ؛ كالعراقي، وابن دقيق العيد، وابن حجر، والمحقق العلّامة العَيْني، والجلال السيوطي، والقسطلاني، رحم الله الجميع. ثم إن رواة حديث سحر لبيد بن الأعصم للنبي على في الصحيحين ليس فيهم واحد مُتكلم فيه بعدم العدالة، فالحديث صحيح بإجماع المحدّثين](١).

أما ادعاء المنكرين تضعيف هذا الحديث لوجود هشام بن عروة – الراوي عن عائشة الله المنكرين تضعيف هذا الحديث إنما تدور عليه في الصحيحين، وفهو مردود عند أهل العلم، فإن هشامًا من أوثق الناس وأعلمهم، ولم يقدح فيه أحد من الأئمة بما يوجب ردَّ حديثه، وقد رواه غير هشام، عن عروة، عن عائشة، – كما في دلائل البيهقي عن عَمْرة عن عائشة – والقصة مشهورة عند

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المسلم للعلّامة محمد بن أحمد الشنقيطي (٢٢٣/٤).

أهل التفسير والسنن والحديث والتأريخ والفقهاء](۱) يضاف إليه أن عائشة والله التفسير والسنن والحديث بل رواه – كما سبق إيراده – جمع من الصحابة، منهم: ابن عباس كما في طبقات ابن سعد، وزيد بن أرقم كما عند الحاكم مصحّحًا، وابن أبي شيبة عنه أيضًا.

والحاصل في ذلك: أن رواية الحديث في الصحيحين، ورواية غير هشام له عن عائشة، ثم رواية غير واحد من الصحابة له، كلُّ ذلك يجعل الحديث بمنأى عن تضعيفه، كما يجعل دعوى الإنكار بهذا التضعيف غايةً في الوَهْن والتهافت، وهي رَدُّ على القائلين بها.

نأتي بعدها إلى إثبات سلامة متن هذا الحديث من الاضطراب؛ فنقول: إن المتأمل في مجموع رواياته يتبين له وقوع اختلاف ظاهر بينها من وجوه، لكن ذلك لا يقتضي وجود اضطراب في الروايات، حيث إن ذلك الاختلاف في ألفاظها لا يُفضِي إلى التناقض في معانيها، بل إلى التبيين والتكامل، وسوف أفصّل في ذلك – إن شاء الله – بما يتسع له المقام:

أولاً: اختلاف الروايات في بعض ألفاظها؛ نحو: [«أَشَعَرْتِ»، «أَعَلِمْتِ»] - [«مُشَاطَةٍ»، «مُشَاقَةٍ»] - [«وَجُفِّ طَلْعَةٍ ذَكَرٍ»، «وَجُبِّ طَلْعَةِ ذَكَرٍ»، «وَجُبِّ طَلْعَةِ ذَكَرٍ»] - [«بِئْرِ ذَرْوَانَ»، «بِئْرِ ذِي أَرْوَانَ»]، [فَهَلَّا أَخْرَجْتَهُ»، «أَفَلَا أَحْرَقْتَهُ»] - [«أَن أُثِيرَ»، «أَن أُثَوِّرَ»].

إن مثل هذا الاختلاف الظاهر في ألفاظ الروايات لا يترتب عليه اختلاف في المعنى، بل هو ناتج من رواية المحدثين له بالمعنى، وهو يؤدي غالبًا إلى تكامل في معاني ألفاظ الحديث لا إلى تناقض في فحوى الروايات. أما الاختلاف الظاهر الذي يُبدِي تعارضًا في الروايات، فإن

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير القيم، للإمام ابن القيم ص ٥٦٦.

المحدثين وشُرّاح الحديث لم يَدَعوا لمثل ذلك مسلكًا للطعن في صحة الأحاديث، حيث إنهم يعمدون إلى الجمع بين الروايات؛ إما بترجيح إحداها لمزيد ضبط الراوي لها ورسوخ قدمه في الإتقان في جملة الرواية وتأديته لها، أو بحمل المراد من اللفظ العام في رواية على ما جاء من لفظ خاص في أخرى، أو باحتمال تكامل المعاني في ألفاظ الروايات، أو بجعل الاختلاف في بعض الألفاظ ناشئًا من رواية الحديث بالمعنى، بما لا يغير المعنى المقصود، وهذا جارِ من سنّة المحدثين، ولا يقدح ذلك في صحة الحديث. والمعوّل عليه عندهم: هو العمل على الجمع بين الروايات، فإن أمكن الجمع فلا مسوّع عندها لرد الحديث أو تضعيفه. وهاك - إن شئت -مصداق ذلك في متن الحديث الذي بين أيدينا، فالجفّ والجبّ بمعنى، وهو: وعاء الطلعة - كما سبق بيانه في موضعه - (وذروان) هي عينُها (ذي أروان)، والمشاطة هي المشاقة، حيث تبدل القاف من الطاء لقرب مخرجهما. أما استخراج عمل السحر الذي ثبت في بعض الروايات، وانتفى حصوله في بعضها، فإنه يمكن الجمع بين الأمرين على أن الاستخراج حصل حتى رآه النبيُّ ﷺ وعَلِمه، لكن الاستخراج المنفي، والذي كره رسول الله ﷺ حصوله، وهو الذي طلبته السيدة عائشة، فذاك استخراج ما وقع به السحر من جف الطلعة وما حواه ذلك الجف، ثم إظهاره للناس حتى يعاينوه، فكره على ذلك الاستخراج لما قد يثيره من فتنة بين المسلمين الغاضبين من جهةٍ، وبين قوم الساحر (بني زريق) ويهود مِن بعدِهم من جهة أخرى، فيُهراق دم كثير بسبب ذلك، والحال أن الله تعالى قد أحدث الشفاء لنبيِّه ﷺ، فلا داعي إذًا لإخراج السحر كيما يعاينه الناس، مع علمه ﷺ بما في معاينة الناس لهذا السحر من كشف للساحر، ومعرفة شدة عداوته وقومه ومن وراءهم، ومع ما فيه كذلك من مصلحةٍ في التحذير من أمر السحر وبيان قبحه، لكن - وكما هو مقرر - فإن درء المفسدة مقدّم على جلب المصلحة، وبخاصة إذا كانت المفسدة المتوقعة: فتنة عظيمة كما هو الحال هنا، فَكرِه رسول الله على أن يثير تلك الفتنة بين الناس، حتى إنه عليه الصلاة والسلام لم يذكر ذلك لذلك المنافق، ولا رآه في وجهه قط، وكل ذلك مرده إلى بالغ حكمته على فهو الأسوة الحسنة في تعليم الصبر لمن ابتلي من أمته بمثل ذلك، ليعمد إلى الدعاء بعظيم إخلاص، ثم لا يغضب لنفسه فيسعى للانتصار لها، فيكون بذلك سببًا لإثارة شر على الناس، فإن اقتدى بنبيه على بذلك كان ذلك سببًا متيقنًا لحصول شفائه ومعافاته، والله أعلم.

ومما اختلفت به الروايات كذلك ورود بعضها بلفظ عام، والآخر مخصوصًا، ومثاله: «حتى كان يُخيَّل إليه أنه يفعل الشيء، وما يفعله»، و وهتى كان يرى أنه يأتي النساء ولا يأتيهن»، وهذا – كما هو معلوم – لا يستلزم ضعفًا في الحديث أو اضطرابًا في ألفاظ متنه، فإن لفظ الرواية الثانية جاء مخصِّصًا لما في الأولى، ومبينًا لما أجمِل فيها، فالمراد بالشيء: مباشرة النساء، وقد ذكرت السيدة عائشة عائشة من ما يفيد معرفة السامع للمراد، دون التصريح بما يخص الجماع، وذلك فيه مزيد تأدب واستحياء منها، وتعظيم لمقام النبي على لكن التصريح في بعض الروايات يبين المجمل منها، حتى لا يُظنّ أن التخيّل الذي وقع لرسول الله كان عامًا في كل أفعاله على فيكون ذلك مسلكًا لطاعن في مقام النبوّة الكريم، من أنه يحتمل عندئذ أن يتخيل نزول جبريل بالوحي، وليس ثمة ذلك. فتأمل – رحمك الله – كيف تكامل معنى الروايات، وكيف صدّق نغضها بعضًا.

كما أنه لم يَرِد – فيما تتبعتُه من روايات الحديث – ما يفيد تلميحًا أو تصريحًا نسبةَ التخيل في القول إلى النبيِّ ﷺ حتى يكون لذلك التخيل مدخلاً

في أمر التشريع. وبذلك يتحصل – مما سبق – سلامة متن هذا الحديث من الاضطراب، بحسب ما قرره علماء هذا الفن من ضبط للحكم باضطرابٍ أو عدمه، ولله الحمد والمنة.

وفي مثل ذلك يقال: إن ظاهر نصوص الشريعة تقرر حصول أثر الساحر إذا قال الساحر عزائم، أو نفث في عقد، بل بحصول أثر العائن والحاسد من غير تلفظ، بل بمجرد التشهّي لحصول نعمة، أو إعجاب بما حظي به المَعين من نعمة !! فكيف يُنكر حصول أثر السحر عن بُعد، وقد قال تعالى: ﴿فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْ وَرَوْجِهِ اللّهَ وَاللّه الله عليه الله عليه الله عليه العين، وقال سبحانه: وقال رسول الله عليه: «ٱلْعَيْنُ حَقَّ، وَلَوْ كَانَ شَيْءٌ سَابَقَ ٱلْقَدَر سَبَقَتْهُ ٱلْعَيْنُ، وإذا استُغسِلتم فاغسلوا (١٠)، ثم إن النبيّ عليه الصلاة والسلام قد أذن بالاسترقاء من العين، وبالتداوي بعجوة المدينة للسحر (٢). كل ذلك دال – ولا

<sup>(</sup>۱) هذا الحديث بتمامه مما انفرد بروايته مسلم؛ كتاب: السلام، باب: الطب والمرض والرقى، برقم (۲۱۸۸)، عن عبدالله بن عباس في وعند الشيخين من حديث أبي هريرة وفي: «العين حق». أخرجه البخاري؛ كتاب: الطب، باب: العين حق، برقم (٥٧٤٠)، ومسلم؛ كتاب السلام، باب: الطب والمرض والرقى أيضًا – برقم (٢١٨٧).

<sup>(</sup>۲) كما في الصحيحين: «أمرني رسول الله هيئ، أو: أمر أن يسترقى من العين». انظر: البخاري برقم (٥٧٣٨)، ومسلم برقم (٢١٩٥). وفيهما أيضًا: «من تصبّح سبع تَمَرات عجوةً لم يضرّه ذلك اليوم سبم ولا سحر». انظر: البخاري برقم (٥٧٦٩)، ومسلم برقم (٢٠٤٧).

ريب - على أن للسحر أثرًا في المسحور، ولا يقتصر أثره على سحر الأعين عند إيقاع الساحر لعمله، فيرى الناظر غير ما هو واقع، وإنما ذلك نوع من السحر، لا جميعه. وكما لا يخفى فإن نفس الساحر الخبيثة، أشد تأثيرًا من نفس العائن والحاسد، حيث إن العائن قد يعين صاحبه من غير قصد إيقاع ضرر به، والحاسد يوقع شرًا بمن حسده دون أن يعاينه فضلاً عن أن يماسه، فلا شأن للمماسة في إحداث الأثر إذًا، لكن غاية ما هنالك أن حصول الضر في جميع ذلك لا يكون إلا بإذن الله، وقد قال سبحانه: ﴿ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِن شَرِ مَا خَلَقَ ﴿ وَمِن شَرِ عَاسِةٍ إِذَا وَقَبَ ﴿ وَمَا تَعَلَى : ﴿ وَمَا هُم بِصَارِينَ الْفَلَقِ ﴾ ومن شَرِ عاسِةٍ إِذَا وَقَبَ ﴿ وَمِن شَرِ النَّفَكُونَ إِنَهُ النَّفَكُونَ إِن النَّفَكُونَ وَمِن شَرِ عالِهِ إِذَا حَسَدَ ﴾ والمنتو في من شَرِ مَا خَلقَ ﴿ وَمِن شَرِ عاسِةٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ والمنتو إلى المنتو في ال

[والتحقيق الذي عليه جماهير العلماء من المسلمين: أن السحر منه ما هو أمر له حقيقة لا أنه مطلق تخييل لا حقيقة له، ومما يدل على أن منه ما له حقيقة قوله تعالى: ﴿فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيِّنَ ٱلْمَرْ وَزَوْجِهِ اللهِ اللهِ اللهِ قوله تعالى: ﴿فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيِّنَ ٱلْمَرْ وَزَوْجِهِ اللهِ اللهِ فهذه الآية تدل على أن السحر شيء موجود له حقيقة تكون سببًا للتفريق بين الرجل وامرأته. وقد عبر الله عنه بـ (ما) الموصولة وهي تدل على أنه شيء له وجود حقيقي. ومما يدل على ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿وَمِن شَرِّ ٱلنَّفَّنَاتِ فِى وَجود حقيقي. ومما يدل على ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿وَمِن شَرِّ ٱلنَّفَّنَاتِ فِى المُوسُونَ في سحرهن وينفثن في عقدهن. فلولا أن للسحر حقيقة لم يأمر الله بالاستعاذة منه.

أما قوله تعالى: ﴿ يُغَيِّلُ إِلَيهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّمَا تَسْعَىٰ ﴾ [طنه: ٢٦]، وقوله سبحانه: ﴿ وَلَمَمَّا اللَّقَوَا سَكَرُوّا أَعْيُنَ النَّاسِ ﴾ [الاعراف: ٢١٦]، فالآيتان تدلان على أن من السحر ما لا حقيقة له في نفس الأمر، وإنما هو تخييل لأعين الناظرين وحسب، وبذلك يتضح عدم التعارض بين الآيات الدّالة على أن له حقيقة،

والآيات الدالة على أنه خيال](١).

الوجه الرابع في الرد على منكري الحديث: استبعد هؤلاء أن يكون النبيُّ عَلَيْ قد سُحِر، وقالوا: إن في الاعتقاد بحصول ذلك تصديقًا لمقولة النبيُّ عَلَيْ قد سُحِر، وقالوا: إن في الاعتقاد بحصول ذلك تصديقًا لمقولة الكفار وزعمهم أن النبيَّ عَلِيْ رجل مسحور، كما حكاه الله عنهم: ﴿وَقَالَ الظَّلِلُونِ إِن تَنَيِّعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسَحُولً الفرون: ٨]. كذلك قد زعم المنكرون أن تأثير السحر على النبيين عليهم السلام يحط من مقام نبوتهم، ويقدح بصحتها، وهو يُعدِم الثقة - بزعمهم - بما أتى به هؤلاء الأنبياء عليهم السلام من عقائد وشرائع.

والردّ على هذين الزعمين يتطلب بسطًا لا يتسع له المقام لكن سأبين ما بوسعي بيانه، فأقول مستعينًا بالله تعالى: ما القصد بوصف الكفار للنبيِّ على بأنه رجل مسحور؟ إن الكفار يعيبون بذلك على المؤمنين اتباعهم وتصديقهم لرجل مسحور قد أثر السحر في اتزان عقله، بل قد أذهبه عنه بالكلية، وهو مثل قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ يَكَأَيُّا الَّذِى نُزِلَ عَلَيْهِ الذَّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴾ [الحجر: ٦]، مثل قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ يَكَأَيُّا الَّذِى نُزِلَ عَلَيْهِ الذَّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴾ [الحجر: ٦]، وقوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ يَكَأَيُّا الَّذِى نُزِلَ عَلَيْهِ الذَّكُ الله السحر قد يصل أثره أن يبلغ بالمسحور حدَّ الجنون، فإن وقوع أثر السحر على هيئة مرض جسدي النبي على الرجل المسحور، فإن وقوع أثر السحر على هيئة مرض جسدي حال بينه على وبين إتيانه نساءه، لا يتطابق؛ بل لا يتوافق مع زعم الكفار بأن السحر قد أخذ بعقله، أو سلبه القدرة على التفكير، فلا يكون – على العقيدة – مُصِرًّا – أن الحديث قيه تصادم لظاهر نص القرآن، في قولهم المنعية، أن قول الكفار ذلك وادعاؤهم به كان قبل قصة سحر اليهودي للنبيً على الذي مرض بسببه، وبذلك تعلم أنه لا منافاة بين الآية المذكورة للنبيً على النبي الذي مرض بسببه، وبذلك تعلم أنه لا منافاة بين الآية المذكورة

<sup>(</sup>١) انظر: أضواء البيان للعلّامة الشنقيطي (٤/٤٧٤).

وبين إثبات سحر اليهودي له عليه الصلاة والسلام]<sup>(١)</sup>.

أما الزعم بأن وقوع أثر السحر على الأنبياء يحطُّ من مقام نبوَّتِهم، [فإن وقوع المرض لهم بسبب السحر، لا يجرّ خللاً لمنصب النبوة، لأن المرض الذي لا نقص فيه يقع للأنبياء في الدنيا ويزيد في درجاتهم في الآخرة، فإذا خُيّل إليه - بسبب مرض السحر - أنه يفعل شيئًا من أمور الدنيا وهو لم يفعله، ثم زال ذلك عنه بالكلية بسبب إطلاع الله تعالى له على مكان السحر وإخراجه إياه من محله ودفنه، فلا نقص يلحق الرسالة من هذا كله، لأنه مرض كسائر الأمراض، لا تسلّط له على عقله؛ بل هو خاص بظاهر جسده كبصره حيث صار يخيل إليه فعل الشيء من ملامسة بعض أزواجه، وهو لم يفعله، وهذا في زمن المرض لا يضر، والعجيب ممن يظن هذا الذي وقع من المرض بسبب السحر لرسوله ﷺ قادحًا في رسالته، مع ما هو صريح في القرآن في قصة موسى مع سحرة فرعون، حيث صار يخيل إليه من سحرهم أَنْ عَصيُّهُم تَسْعَى، فَثُبَّتُهُ الله، كما دلَّ عليه قوله تعالى: ﴿ قَالَ بَلْ أَلْقُوا ۖ فَإِذَا حِبَالْمُتُمْ وَعِصِينُهُمْ يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِخْرِهِمْ أَنَّهَا نَسْعَىٰ ۞ فَأَرْجَسَ فِي نَفْسِهِ، خِيفَةُ مُوسَىٰ ۞ قُلْنَا لَا تَخَفُّ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴿ وَأَلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ نَلْقَفْ مَا صَنَعُوَّأُ إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ العلم ولا من أهل الذكاء أن ما خُيّل لموسى عليه الصلاة والسلام أولاً من سعي عِصِيّ السحرة قادح في رسالته، بل إن وقوع مثل هذا للأنبياء عليهم الصلاة والسلام يزيد قوة الإيمان بهم، لكون الله تعالى ينصرهم على أعدائهم، ويخرق لهم العادة بالمعجزات الباهرة ويخذل السحرة والكفرة، ويجعل العاقبة للمتقين، كما هو مبين في آيات الكتاب المبين](٢).

بقي أن دعواهم في أن تأثير السحر على النبيِّ على فيه جنس فلاح

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المسلم للعلّامة محمد بن أحمد الشنقيطي (٢٢٢/٤).

<sup>(</sup>٢) زاد المسلم أيضًا (٢/٢٢).

للساحر، حيث استطاع الإمراض بسحره، فيرده [أن مرض النبي على دام مدة ثم أطلعه الله عليه، فأخبر أصحابه بمحلّه، فوجدوه في المحل الذي أخبر به، فكان ذلك من أعلام نبوته، وشفى الله رسوله عليه الصلاة والسلام من المرض، وباء الساحر بالخزي ولم يفلح في مسعاه، كما قال تعالى: ﴿وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَنَى الله ولمن كان على قدمهم من أممهم](١).

وملخص ما سبق جميعه: هو أن الحديث ثابت، وهو في أعلى درجات الصحيح، وقد سلم متنه من اضطراب وإسناده من تضعيف، وأن السحر الذي وقع قد أثّر في بعض قوة النبيِّ عَلَيْ الجسمية، دون أن يمس قدرته الفكرية بشيء، فهو من جنس المرض الذي يعتري سائر البشر، وليس ذلك قادحًا في منصب النبوة، بل هو دليل من دلائلها(٢)، حيث أثبت الحديث صدق النبيِّ عَلَيْ فيما يُخبِر به عن حال نفسه الشريفة، فضلاً عما يخبر به من خبر السماء، وإلا فلو أنه كان مُخفِيًا شيئًا لأخفىٰ مثل هذا عن الناس مخافة أن يتنقصوا من مقامه، ثم إن إثبات ذلك دالّ بالمحصّلة على إثبات النبوّة من حيث إن الله سبحانه قد استجاب دعاءه وأعلمه بجنس مرضه، وعيّن له إكرامًا أن أوحى إليه بدواء السحر: المعوذتين، وقد فقهَتْ مثلَ ذلك أخت الساحر لبيد بن الأعصم، حيث قالت: (إن يكن نبيًا فسيُخبَر، وإلا فسيذهله السحر حتى يُذهِب عقله) (١)، وقال الحافظ ابن حجر: (فوقع الشّق الأول كما في هذا الحديث الصحيح) أي أخبره الله بذلك، وهذا – أي

<sup>(</sup>١) زاد المسلم أيضًا (٢٢٣/٤).

<sup>(</sup>٢) يشار هنا إلى أن من عظيم فقه الإمام أبي بكر البيهقي اعتبارَه هذا الحديث من أعلام نبوته على انظر: دلائل النبوة (٦/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>٣) كما ذكره ابن سعد في طبقاته (٢/ ١٥٢)، مرسلاً عن عبدالرحمن بن كعب بن مالك.

<sup>(</sup>٤) انظر: الفتح (١٠/ ٢٣٧).

وقوع مرض له ﷺ بسبب السحر – نظير ما كان يعتريه ﷺ من المرض بسبب تلك الشاة المسمومة التي أتت بها يهودية فأكل عليه الصلاة والسلام منها(١)، وقد أدرك يهود خيبر أن نجاته عليه الصلاة والسلام من الموت بالحال من أثر ذلك السمِّ الفتاك الذي دُسَّ له، هو دليل دامغ على صدق نبوته، حيث سألهم على الله عليه: «هل جعلتم في هذه الشاة سمّا؟» فقالوا: نعم، فقال: «ما حَمَلكم على ذلك»؟ فقالوا: أردنا إن كنت كاذبًا نستريح منك، وإن كنت نبيًا لم يضرّك (٢). فلم يضره ذلك السمّ على الوجه المعهود، -وبخاصة أن اليهودية التي أهدت الشاة كانت قد أكثرت السم في الكتف والذراع؛ لأنه بلغها أن ذلك كان أحبّ أعضاء الشاة إليه على النه على أثره مع ذلك كان بصورة ألم ناشئ عن ذلك الأكل ومرض كان يعتريه على من تلك الأكلة أحيانًا، وقد أخبر أنس في عن أثر ذلك السم بقوله: (فما زلت أعرفها في لهوات (٣) رسول الله ﷺ)(٤)، كذلك هنا، فإن أشد أنواع السحر لم يُذهِب بعقله، بل أثّر في ظاهر جسده مرضًا حتى صار كالذي ينكر بصره وأُخِذ عن النساء فترة يسيرة. وعلى ذلك كلِّه لا يبقى لمن ادعى تنقُّصًا من مقام النبوَّة بإثبات حديث السحر حجّة، بل إن فيه من دلائل نبوَّته على ما فيه، وأن من دلائلها الباهرات عصمة الله تعالى لنبيِّه ﷺ من قتل الناس له بسُمِّ، ولو كان فتاكًا، أو ذهول عقل بسِحر ولو كان أشد أنواع السحر، وكذلك عصمته ﷺ عن مطلق تسليطٍ مُهلِكٍ من الناس، وهو القائل سبحانه: ﴿ وَأَلَّكُ يُعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٧].

<sup>(</sup>۱) كما في صحيح البخاري، برقم (٢٦١٧)، عن أنس في ، وعند مسلم من حديثه أيضًا، برقم (٢٦١٧)، بزيادة: «فسألها عن ذلك»؟ فقالت: أردت لأقتلك، قال: «ما كان الله ليسلطك على ذاك»، أو قال: «على».

<sup>(</sup>٢) كما في صحيح البخاري؛ برقم (٥٧٧٧)، من حديث أبي هريرة ظليه.

 <sup>(</sup>٣) اللَّهَوات، جمع لَهاةٍ، وهي اللحمة المعلَّقة في أصل الحَنك – والحنك: ما تحت الذقن –،
 وقيل: هي ما بين مُنقطع اللسان إلى منقطع أصل الفم. انظر: الفتح لابن حجر (١٠/ ٢٥٨).

<sup>(</sup>٤) قول أنس ﷺ، هو في الصحيحين، وقد سبق تخريجه آنفًا بالهامش ذي الرقم (١).

فائدة: إن ما ذكر سابقًا من أن أثر السحر الذي أصاب النبي على هو من جنس الأمراض التي تتسلط على ظاهر الجسد قد جاءت الإشارة إليه في لفظ النبي على فإنه [لم يُرو عنه على إلا الحديث الدالّ على المرض، بدليل قوله في مراجعة الملكين الكائنين في صفة رجلين: ما وجع الرجل، فقال المجيب منهما: مطبوب؛ وقوله على بعدما أخرج المشط والمشاطة وما معهما مما عمل فيه السحر: (قد عافاني) وفي رواية (وشفاني). ففي نفس الحديث التصريح بالوجع وبالمعافاة منه، فدلّ هذا على أنه مجرد مرض وليس في لفظ رسول الله على أنه صار يخيل إليه فعل ما لم يفعله، وتعبير عائشة على انما هو على حسب ما ظهر لها أنه تخيّل](١).

كذلك فإن في قوله ﷺ: "من تصبّح سبع تَمْرات عجوةً لم يضرُّه ذلك اليوم سُمّ ولا سِحر "(٢). تلميح إلى مشابهة أثر السحر والسم في أن كلاً منهما ضارّ بالإمراض، وأنه يتداوى منهما، وليس بالضرورة أن يُذهِب السحرُ بالعقل، أو يُزهِق السمُّ الروح. وانظر بعدها - رحمك الله - إلى فقه الإمام البخاري ﷺ، حيث جعل حديث السحر في كتاب الطب في صحيحه، ثم جعل بابًا في كتاب الطب: الدواء بالعجوة من السحر، ما يشير إلى أن من أثر السحر والسم إحداث ما يُمرِض، وأن عجوة المدينة يتداوى بها من جميع ذلك، والله أعلم.

# مسألة: متى عُمِل السحرُ للنبي ﷺ

[لمّا رجع رسول الله ﷺ من الحديبية في ذي الحجة، ودخل المحرَّمُ من سنة سبع جاءت رؤساء يهودَ الذين بقوا بالمدينة ممن يُظهِر الإسلام، وهو

<sup>(</sup>١) انظر: زاد المسلم للعلامة الشنقيطي (٤/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه من حديث سعد بن أبي وقاص والله المخاري؛ كتاب: الطب، باب: الدواء بالعجوة للسحر، برقم (٥٧٦٩). ومسلم؛ كتاب: الأشربة، باب: فضل تمر المدينة، برقم (٢٠٤٧).

منافقٌ إلى لبيد بن الأعصم اليهودي، وكان حليفًا في بني زُريق، وكان ساحرًا قد علمَتْ ذلك يهودُ وأنه أعلمهم بالسحر وبالسموم، فقالوا له: يا أبا الأعصم أنت أسحرُ منا، وقد سحَرْنا محمدًا، فسحَره منا الرجال والنساء ولم نصنع شيئًا، وأنت ترى أثره فينا وخلافه ديننا، ومَنْ قتل منا وأجلى، ونحن نجعل لك على ذلك جُعلا على أن تسحره لنا سحرًا ينكؤه، فجعلوا له ثلاثة دنانير على أن يسحر رسولَ الله على أن الله على أن يسحر رسولَ الله يسحر رسولَ الله على أن يسحر رسولَ الله يسعر الله يسحر رسولَ الله يسعر الله ي

# مسألة: كم كانت مدة مرض النبي ﷺ بهذا السحر؟

[ورد في ذلك روايتان، أفادت الأولى أنه ﷺ أقام في ذلك المرض أربعين يومًا، والثانية أنه ﷺ لبث ستة أشهر في ذلك. ويمكن الجمع بأن تكون الستة أشهر من ابتداء تغيَّر مزاجه، والأربعين يومًا من استحكامه – أي: أثر السحر –](٢)، [وهذا الجمع هو المتعيّن، لأنه لم يشتهر أن مرضه هذا عليه أتم الصلاة والسلام قد طال به، ولو طال به لنقل ذلك متواترًا لتوفّر الدواعي على نقله لشدة شأنه عند أصحابه وتابعيهم، لكنه لم يطل، ولم يتعدّ حالَ مَن عُقِد عن النساء مدةً يسيرة](٣).

أخي القارئ المكرم، أكتفي بما أوردته من بعض فقه أهل العلم لهذين النصين الجامعين – عنيت: آية السحر وحديثه –، مع أن كلاً منهما هو أهل لأن يُفرَد بمصنف تام لسعة ما حواه من معان وأحكام وعظات، سائلاً الله تعالى أن يرزقني وإياك فقها في دينه، وأن يهدينا لما اختُلِف فيه من الحق بإذنه.

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد (٢/ ١٥٢)، يرويه بسنده إلى عمر بن الحكم، مرسلاً.

<sup>(</sup>۲) أورد ذلك ابن حجر في الفتح ((777))؛ الرواية الأولى: عن أبي ضمرة عند الإسماعيلي – في مستخرجه – والثانية من رواية وهيب عن هشام عند أحمد ((777))، وقد سبق إيرادها ص (777).

<sup>(</sup>٣) انظر: زاد المسلم للعلّامة الشنقيطي (٢/ ٢٢٤).

الفصل الثاني

بيان معنى السعر، وما يتعلق به من مصطلحات

## الفصل الثاني

#### بيان معنى السحر، وما يتعلق به من مصطلحات

درج المصنِّفون في بيان معنى السحر على الاقتصار على ذكر التعريفين اللغوي والاصطلاحي له، وقد أحببت – إتمامًا للفائدة – بيان مصطلحات لها تعلق وثيق بمعنى السحر، وعليه فإن محتوى هذا الفصل سيكون على بابين: الباب الأول في التعريف بالسحر لغة واصطلاحًا. والثاني: في بيان مصطلحات متعلقة بالسحر.

الباب الأول: بيان معنى السحر؛ وفيه مبحثان:

الأول؛ في التعريف اللغوي للسحر.

الثانى؛ في تعريفه اصطلاحًا.

المبحث الأول: التعريف اللغوي.

السَّحْر مصدر سَحَر يَسْحَرُ. وله معان عديدة في أصل اللغة، منها: صرف الشيء عن حقيقته إلى غيره، فكأن الساحر لما أرى الباطل في صورة الحق وخَيِّل الشيء على غير حقيقته، قد سَحَر الشيء عن وجهه، أي: صَرَفَه. وإنما سمَّت العرب السِّحْر سِحْرًا لأنه يزيل الصحة إلى المرض، وإنما يقال: سَحَره، أي: أزاله عن البغض إلى الحب](١). [ومن الصرف: البيان في فطنةٍ، والفصاحة في الكلام واللِّسانةِ فيه، كما في الحديث: "إن من البيان لسحرًا"(٢)، ومعناه – والله أعلم – أنه يبلغ من ثنائه أنه يمدح

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب، لابن منظور (٤/ ٣٤٨) [فصل السين من باب الراء]. مادة (سحر).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري؛ كتاب: الطب، باب: «إن من البيان لسحرًا». برقم (۷۲۷)، عن ابن عمر على وفي لفظ له: «إن بعض البيان لسحرٌ»، وعند مسلم - من حديث عمّار بن ياسر على -؛ كتاب: الجمعة، باب: تخفيف الصلاة والخُطبة، برقم (۸۲۹): «إن طول صلاة الرجل، وقِصَر خُطبته، مَئِنَّةٌ من فقهه، فأطيلوا الصلاة، واقصُروا الخطبة، وإن من البيان سحرًا». ومناسبة ورود الحديث: (أنه قدم رجلان من المشرق فخطبا، فعَجب الناسُ =

الإنسانَ فيصدُقُ فيه حتى يصرفَ قلوب السامعين إليه، أو يبالغ في ذمّه فيصدقُ فيه حتى يصرف قلوبهم أيضًا عنه، فكأنه سَحَر السامعين بذلك](١). ومن معاني السحر: [الخِداع والاستمالة، وكلُّ من استمال شيئًا فقد سحره، ومنه إطلاق الشعراء سِحْرَ العيون لاستمالتها النفوس، حتى قالت الأطباء: الطبيعة ساحرة](٢)، ومنها: [اللطف والدقة، فكل ما لَطُف – أي: خفي – مأخذُه ودق سمي سحرًا، والجمع: أسحار وسُحور](٣)، [لذلك تقول العرب في الشيء الشديد الخفاء: أخفىٰ من السحر، ومنه قول مسلم بن الوليد الأنصاري:

جعلتُ علاماتِ المودّة بيننا

مصائد لَحْظِ هن أخفى من السُّحْر

ولهذا قيل لملاحة العينين: سحر؛ لأنها تصيب القلوب بسهامها في خفاء. ومنه قول المرأة التي شُبَّبَتْ (٤) بنصر بن حجّاج السُّلَمي:

وانظر إلى السِّحْر يجري في لواحظه

وانظر إلى دَعْجِ (٥) في طَرْفه الساجي](١)

ابيانهما، فقال رسول الله على: "إن من البيان لسحرًا" والرجلان هما: الحصين بن بدر، ولقبه الزّبْرِقان – والزّبْرقان: من أسماء القمر، وسمي به الحصين لمزيد حسنه -، وعمرو ابن الأهتم، والرجلان تميميان قدما في وفد بني تميم على النبيّ على سنة تسع مع الهجرة. انظر: الفتح لابن حجر (٢٤٧/١٠).

<sup>(</sup>١) انظر: القاموس المحيط، للفيروزآبادي ص١٩٥. مادة (سحر).

<sup>(</sup>٢) انظر: المفردات، للراغب الأصفهاني ص ٢٣٢. مادة (سحر).

<sup>(</sup>٣) انظر: تاج العروس، للزَّبِيدي (٣/ ٢٥٨)، مادة (سحر).

<sup>(</sup>٤) شُبَبُتْ به، أي: توقَّدت نار حبَّه في قلبها حتى قالت فيه شعرًا غزلاً. انظر: المصباح المنير للفيومي ص١١٥ (شبب).

<sup>(</sup>٥) دَعَجِت العين دَعْجًا، إذا كان فيها سعة مع سواد، وقيل: شدة سوادها في شدة بياضها، فالرجل أدعج والمرأة دعجاء. انظر: المصباح المنير للفيومي ص٧٤ (دعج).

<sup>(</sup>٦) انظر: لسان العرب، لابن منظور (٤/ ٣٥٠)، مادة (سحر).

ومنها كذلك: الفساد، [تقول: طعام مسحور، إذا أُفسِد عملُه، ونَبْت مسحور: مفسود، وأرض مسحورة: أصابها من المطر أكثر مما ينبغي فأفسدها، فهي لا تُنبِت، وغيث ذو سِحْر إذا كان ماؤه أكثر مما ينبغي، وسَحَر المطر الطينَ والترابَ سِحْرًا: أفسده، وتقول غنم مسحورة: إذا كانت قليلة اللبن](۱)، وأخيرًا من معاني السحر: العِضَه، والعِضَهُ عند العرب: شدة البَهْت وتمويه الكذب، وقال ابن مسعود في السحر في المجاهلية: العِضَه، وقال الشاعر:

أعوذ بربّي من النافشا

تِ في عِضَهِ العاضِهِ المُعْضِه](٢)

والمعنى: ألتجيء إلى الله تعالى وأستجير به من شر السواحر اللواتي ينفثن في كذب الساحر وبهتانه في عُقَده، والله أعلم.

[ثم السِّحْرُ يُطلق ويُراد به الآلة التي يُسحر بها، سواء كانت معنوية كالرقى والنفث في العقد، أو حسية كتصوير الصورة على صورة المسحور (٣)، وتارة يطلق ويراد به فعل الساحر] (٤).

هذه معان خمسة للسحر في أصل اللغة، أوردتُها من أجل أن يعاين القارئ ما حوته مادة هذا اللفظ من خفاء وتمويه وخداع وتخييل وفساد وكذب وبَهتِ، فالسحر – حتى في أصله اللغوي – مبني على خلاف الحق والظهور والصدق والصلاح، فمعانيه لغة متناسبة تمامًا مع ما سيأتي حالاً من معنى للسحر شرعًا.

<sup>(</sup>١) انظر: أضواء البيان للعلّامة محمد الأمين الشنقيطي (٤/ ٤٨٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرطبي (٢/٤٤).

 <sup>(</sup>٣) وهو المسمّىٰ - عند السَّحَرة - بالشِّعباذ.

<sup>(</sup>٤) انظر: الفتح لابن حجر (١٠/ ٢٣٣).

## المبحث الثاني: التعريف الاصطلاحي.

قبل الشروع بسرد تعريفات اصطلاحية للسحر؛ لابد من تبيان الخلاف الحاصل في أمر السحر؛ وجوده وماهيته وأثره، وهل له حقيقة كغيره من الأشياء، أو هو مجرد تخييل وتمويه، [ومذهب أهل السنة وجمهور العلماء من الأمة على إثبات السحر، وأن له حقيقة كحقائق غيره من الأشياء الثابتة، لأن الله تعالى قد ذكره في كتابه، وذكر أنه مما يُتعلم، وذكر إشارة إلى أنه مما يُكفَّر بتعليمه والعمل به، وأنه يفرَّق به بين المرء وزوجه، وهذا كله مما لا يمكن أن يكون فيما لا حقيقة له، وكيف يُتعلم ما لا حقيقة له، وفي الحيث السحر، تصريح بإثباته، وأنه أشياء دُفِنت وأخرِجت، والذي يُعرَف بالعقل من هذا: أن إحالة كونه من الحقائق مُحالٌ، وغير مستنكر في العقل أن يكون الباري سبحانه يخرق العادات عند النطق بكلام مُلفّق أو تركيبِ أجسام؛ منها قتّالة كالسموم، ومنها مُسقِمة كالأدوية الحادّة، ومنها مُصِحّة أجسام؛ منها قتّالة كالسموم، ومنها مُسقِمة كالأدوية الحادّة، ومنها مُصِحّة كونً قتّالة أو كلام مهلك، أو مؤدٍ إلى التفرقة](١).

[وقيل: هو تخييل فقط ولا حقيقة له، وهذا اختيار أبي جعفر الأستراباذي من الشافعية، وأبي بكر الرازي من الحنفية، وابن حزم الظاهري وطائفة (٢)؛ قال النووي: والصحيح أن له حقيقة وبه قطع الجمهور وعليه عامّة العلماء، ويدل عليه الكتاب والسنة الصحيحة المشهورة. انتهى] (٣). تأسيسًا على ما ذكر آنفًا فإنك ستلحظ تباينًا فيما يأتي من عبارات العلماء في تعريفهم للسحر؛ وذلك تبعًا

<sup>(</sup>۱) انظر: المُعلم بفوائد مسلم، للإمام المازري (۹۳/۳). وقد نقل ذلك عنه كلُّ من الإمامين ابن حجر في الفتح (۱۰/ ۲۳۳)، والنووي في المنهاج شرح مسلم (۲۹۲/۱٤).

 <sup>(</sup>۲) المقصود بالطائفة: المعتزلة، فقد ذهب عامتهم إلى أن السحر لا حقيقة له، وإنما هو تمويه وتخييل وإيهام لكون الشيء على غير ما هو به. كما ذكر ذلك القرطبي في تفسيره (٢/ ٤٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح الباري لابن حجر (١٠/ ٢٣٣).

لما تقرر عند صاحب التعريف من كون السحر له حقيقة مؤثرة أم أنه مجرد خُدَع وتخييلات لا أثر لها (١). وسأشرع بذكر تلك التعريفات، مستعينًا بالله تعالى:

السحر: عبارة عن عُقد ورقًى وكلام يتكلّم به الساحر، أو يكتبه، أو يعمل شيئًا يؤثر في بدن المسحور أو قلبه أو عقله من غير مباشرة له (۲)، ولم حقيقة، فمنه ما يقتل، وما يُمرِض، وما يأخذ الرجل عن امرأته فيمنعه وَطْأها، ومنه ما يفرِّق بين المرء وزوجه، وما يُبغِّض أحدهما إلى الآخر، أو يحبّب بين اثنين] (۳).

٢- [السحر: نوعٌ يستفاد من العلم بخواص الجواهر<sup>(٤)</sup>، وبأمور حسابية في مطالع النجوم<sup>(٥)</sup>، فيتخذ من تلك الجواهر هيكل مخصوص على صورة

<sup>(</sup>۱) قد يستغرب المرء ابتداء ذهاب بعض أهل العلم لإنكار حقيقة السحر مع كونه ثابتًا في الكتاب والسنة الصحيحة - كما سبق - [لكن محلّ النزاع في المسألة: أنه هل يقع بالسحر انقلاب عين - جسم محسوس - أم لا؟ فمن قال إنه تخييل فقط منع ذلك، ومن قال إن له حقيقة منهم قَصَر تأثيره على تغيير المزاج فيكون نوعًا من الأمراض - لأن النظر إلى واقع الحال ينفي إقامة البرهان على قدرة الساحر على تصيير الجماد حيوانًا مثلاً وعكسه - وهو الذي عليه جمهورهم - وذهبت طائفة قليلة إلى الثاني]. انظر: فتح الباري (١٠/ ٢٣٣). والمقصود بالقول الثاني: أن السحر قد يقلب الأعيان فيُحيلها من صورة إلى أخرى.

<sup>(</sup>٢) معنى: (من غير مباشرة له)، أي: أنه لا يشترط مماسة الساحر لبدن المسحور، أو لأثر منه، بل يمكن للسحر أن يعمل بمجرد العَقْد مثلاً مع النفث أو التكلم، أو الكتابة، ونحو ذلك.

<sup>(</sup>٣) التعريف للإمام ابن قدامة المقدسي كلله. انظر: المغنى له (١٠٤/١٠).

<sup>(3) [</sup>الجواهر، ج/ جوهر، وهو لفظ يطلقه المتكلمون والفلاسفة، يقصدون به كل متحيز بذاته، وقد يتركب منه غيره، وهو خلاف العَرَض، وهو جزء من غيره ليس له حقيقة بذاته]. انظر: موسوعة الكشاف للتهانوي، (١٠٢) [الجوهر]. والمقصود هنا بخواص الجوهر: ما جُعِل في المواد التي يستعملها السحرة من نحو زئبق وبخور وحلتيت وزعفران وغير ذلك، من صفات يدّعون تناسبها مع مزاج الأفلاك والكواكب السبع السيارة، وكذلك مع ما تحبه الموكلون بها - بزعمهم - من ملائكة، حاش لهم ذلك عليهم السلام.

<sup>(</sup>٥) مطالع النجوم، ج/ مطلع بمعنى زمان طلوعها من جهة الأفق الشرقي. انظر: موسوعة الكشاف أيضًا. (٢/١٥٦٦) [المطلع].

الشخص المسحور، ويُترصَّد له وقت مخصوص في المطالع، وتُقرَن به كلمات يُتلفَّظ بها من الكفر والفحش المخالف للشرع، ويُتوصَّل في تسميتها إلى الاستعانة بالشياطين، وتَحصُل من مجموع ذلك – بحُكم إجراء الله العادة – أحوال غريبة في الشخص المسحور](١).

- [السحر: خارق للعادة يظهر من نفس شريرة بمباشرة أعمال مخصوصة] $^{(\Upsilon)}$ .
- ٤- [السحر: أصله طِلَّسْمٌ يُبنى على تأثير خصائص الكواكب، كتأثير الشمس في زئبق عصيّ فرعون، أو تعظيم الشياطين ليسهلوا للساحر ما عَسُر عليه] (٣).
- السحر: هو خُدعٌ ومخاريقُ ومعانِ يفعلها الساحر، حتى يُخيّل إلى المسحور الشيءُ أنه بخلاف ما هو به، نظير الذي يرى السراب من بعيد فيخيل إليه أنه ماء، ويرى الشيء من بعيد فيُثبته بخلاف ما هو على حقيقته]<sup>(3)</sup>.
- ٦- السحر: أصله التمويه بالحيل والتخاييل، وهو أن يفعل الساحر أشياء ومعاني، فيُخيّل للمسحور أنها بخلاف ما هي به]<sup>(٥)</sup>.
- السحر: هو ما يفعله الساحر من الحيل والتخييلات التي يحصل بسببها للمسحور ما يحصل من الخواطر الفاسدة الشبيهة بما يقع لمن يرى السراب فيظنه ماء، وما يظنه راكب السفينة أو الدابة من أن الجبال تسير (٦).

(٢) التعريف ذكره الألوسي في «روح المعاني» له، ونسبه إلى الجمهور (١/ ٣٤٥).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق كذلك (١/ ٩٣٦)، ينقله عن الفتاوى الحمّادية.

<sup>(</sup>٣) التعريف ذكره القرطبي في تفسيره (٢/ ٤٤)، ونسبه إلى الغَزْنُوي الحنفي في مؤلّفه «عيون المعاني».

<sup>(</sup>٤) ذكر التعريف الإمام الطبري في تفسيره (١/ ٥٠٨)، ودلّل على هذا المعنى، ثم قال: وبنحو الذي قلنا في ذلك قاله عدد من أهل التأويل. اهـ.

<sup>(</sup>٥) التعريف ذكره الإمام القرطبي في تفسيره (٢/ ٤٣)، وعقب بقوله: وعندنا أنه حق وله حقيقة يخلق الله عنده ما شاء. اهـ

<sup>(</sup>٦) التعريف للإمام الشوكاني في فتح القدير (١/٩١١)، وبمثله عرّف العلّامة صديق خان كما في نيل المرام له (١/٧٥).

٨- [السحر: كل أمر خَفِيَ سببُه وتُخُيِّل على غير حقيقته، ويجري مجرى التمويه والخداع](١).

٩- [السحر: علم يستفاد منه حصول مَلَكةٍ نفسانية، يُقتدر بها على أفعال غريبة، لأسباب خفية] (٢).

• 1-[السحر والطلسمات: علوم بكيفية استعدادات تقتدر النفوس البشرية بها على التأثيرات في عالم العناصر (٣)، إما بغير مُعين (٤) أو بمعين من الأمور السماوية، والأول - أي الذي هو بغير معين - هو: السحر، والثانى: هو: الطلسمات] (٥).

## نظرة تدبّر في هذه التعريفات العشرة؛

لو تأملت أخي القارئ فيما سبق من تعريفات متعلقة بالسحر - والحال أن ثنايا كتب التوحيد والتفسير والفروع حافلة بأكثر من ذلك -، أقول: لو تدبّرت هذه التعريفات لظهر لديك جليًا أنها - على كثرتها - لم تف بمعنى جامع مانع للسحر، حيث إن بعضها أثبت حقيقة أثر السحر، ونفى بعضها ذلك، وفرق أحدها بين السحر والطلسم بينا سوّى آخرُ بينهما، وطابق

<sup>(</sup>۱) التعریف للإمام الجصّاص. انظر: أحكام القرآن له (۱/ ٥٠)، وبمثل هذا التعریف عرّف الفخر الرازي، ونصه: (لفظ السحر في عرف الشرع مختص بكل أمر يخفى سببه، ويتخيّل على غير حقيقته، ويجري مجرى التمويه والخداع). انظر: تفسير الرازي (۳/ ۱۸۷).

<sup>(</sup>٢) التعريف للإمام ابن عابدين - الحنفي - انظر: حاشيته المسماة: ردّ المحتار على الدرّ المختار (١/ ٣١).

<sup>(</sup>٣) عالم العناصر: اصطلاح يقصد به ما هو خلاف عالم الأفلاك أو العالم العلوي، فهو العالم الأرضي المادي، وفيه - عند الفلاسفة - أربع طبائع: التراب، النار، الهواء والماء.

<sup>(</sup>٤) المقصود بمعين: مزاج الأفلاك أو العناصر، أو خواص الأعداد، وطبائع الحروف، وغير ذلك مما يستعين به أهل العمل بالطّلسمات..

<sup>(</sup>٥) التعريف لابن خلدون. انظر: مقدمته ص ٤٩٦.

البعض تعريفَ السحر لغةً، ومايَزَ آخرُ بينهما، واقتصر أحدها على بيان نوع من أنواعه كالتنجيم، واختصر آخر أعماله المخصوصة فلم يُمثِّل لها، كما لم يُبيِّن أثرها.

### التعريف المختار:

إن هذا التباين بين هذه التعريفات هو ما حدا بالعلامة التهانوي في كشافه - على كثرة بحثه وسعة اطلاعه - إلى القول: [لم يصل إليّ تعريف يعوّل عليه في كتب الفقه]، ثم إنه عرّف السحر بما يجمع غالبًا بين جميع ما سبق من تعريفات، فقال: [والأقرب أنه الإتيان بخارق عند مزاولة قول أو فعل محرّم في الشرع، أجرى الله سبحانه سنته عنده ابتلاءً](١). ولو جاز لنا توضيحًا - تعديل طفيف على تعريفه هذا، لقلنا إن التعريف المختار للسحر هو: إتيان نفس شريرة أمرًا خارقًا - ضارًا غير نافع - عند مزاولتها قولاً أو فعلاً محرّمًا في الشرع، أجرى الله سبحانه سُنّته - الكونية - عنده ابتلاءً.

شرح وجيز للتعريف، مع بياق محترزاته:

(إتيال): دلت على مباشرة الساحر السحر، لا مجرّد تعلّمه، أو تعليمه.

ا نفس شريرة ا: دلت على أن من شرط إعمال السحر أن يقوم بمزاولته [نفس خبيثة، ينفصل عنها نَفَس ممازج للشر والأذى مقترن بالريق الممازج للنلك، والحال أن تلك النّفس قد تساعدت والروح الشيطانية على أذى المسحور. قال تعالى: ﴿وَمِن شَرِّ النّفَائَتِ فِى المُقَدِ فَى اللّفَائِة: ٤]، فإن النفاثات هنا: هن الأرواح والأنفس الخبيثة، لا النساء النفاثات وحسب، لأن تأثير السحر إنما هو من جهة تلك الأنفس الخبيثة والأرواح الشريرة، وسلطانه إنما يظهر منها، فلهذا ذكرت النفاثات هنا بلفظ التأنيث

<sup>(</sup>١) انظر: موسوعة كشَّاف اصطلاحات الفنون والعلوم للعلَّامة، محمد على التهانوي (١/ ٩٣٥).

دون التذكير، والله أعلم]<sup>(١)</sup>.

( أمرًا ): المقصود شأن ذو بال، فإن من السحر ما يؤثر في القلوب والعقول والأبدان؛ فيُمرِض ويقتل ويُذهِل فيُذهِب باللبّ، ويفرّق بين المرء وزوجه، ويحبّب بين اثنين أو يأخذ أحدهما عن الآخر.

( خارقاً ) : المعنى حصول أمر بخلاف ما عُهِد حصولُه ، وفيه إثبات حقيقة تأثير السحر ، لا أنه مجرد تمويه وتخييلات ، [ولا يُستنكر في العقل أن الله سبحانه وتعالى يخرق العادة عند النطق بكلام ملفّق ، أو تركيب أجسام ، أو المزج بين قوى على ترتيب لا يعرفه إلا الساحر ، وإذا شاهد الإنسان بعض الأجسام منها قاتلة كالسَّموم ، ومنا مُسقِمة كالأدوية الحادة ، ومنها مُضِرّة كالأدوية المضادة للمرض ، لم يستبعد عقله عندئذ أن ينفرد الساحر بتعلّم قُوى قتالة أو كلام مُهلِك أو مؤد إلى التفرقة](٢).

# وهنا مسألتاه:

الأولى: إذا جاز خرق العادة على يدي الساحر، فبم يقع الفرق بينه وبين النبيِّ الصادق؟ والجواب: أن العادة تنخرق على يد النبيِّ والساحر، والفرق أن النبيَّ عليه السلام يتحدى بها ويُعجز بها الخلق فتدلَّ على صدقه؛ والساحر لا يتحدى بها ولا يستعجز بها الخلق، ولو تحدى بها لم تنخرق له] (٣).

والثانية: هل إن خرق العادة بإتيان الساحر سحره، لازم الحصول؟

[الحق أن السحر مع كونه أمرًا خارقًا للعادة إلا أنه مسبَّبٌ عن سبب معتادٍ كونُه عنه] (٤) ، والمعنى: أن السحر هو علم بأمر عادي يتوصل إليه

<sup>(</sup>١) هذا ما ذهب إليه ابن القيم كلله. انظر: التفسير القيم له ص ٥٦٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: معارج القبول للعلّامة حافظ الحَكَمي (٢/ ٦٨٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: زاد المسلم للعلامة محمد بن أحمد الشنقيطي (٢٢٨/٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: زاد المسلم أيضًا (٢/ ٢٢٦).

الناقع ا: قال تعالى: ﴿وَيَنْعَلَمُونَ مَا يَصَٰرُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضِروه أَي: يضرهم في دينهم، وليس له نفع يوازي ضرره آلكنْ، هل للسحر نفع الواقع أن السحر شر محض وضر خالص على الساحر في دينه وعاقبة أمره، حيث إنه تعمَّدٌ لإيقاع أذى بالمسحور، وهو ضرّ عظيم له – عياذًا بالله – لكن مع ذلك كله فإن الساحر يُفتَن بتعلم السحر، ليجني بعمله متاعًا من الدنيا قليل من تحصيل مال، أو كسب جاه، ولو كان ذلك مقابل خسرانه نصيبه من نعيم الآخرة! بالمقابل فإن المسحور مع عظم ما نزل به من ضرّ، فإنه يبتليٰ بذلك، وهو يجني نفعًا عظيمًا بصبره على ذلك وتعلقه بقدرة الله في كشف الضر عنه.

أما تقييد الأمر الخارق بكونه ضارًا غير نافع، فذلك ليخرج به نحو معجزةٍ لنبيٍّ أو كرامةٍ لوليٍّ، فإن في المعجزة إظهار الحق بالتدليل على صدق دعوىٰ النبوة، وإثبات وجوب الإيمان بمن أتى بها، مع لزوم اتباعه، وفي ذلك ما لا يخفى من عظيم النفع في الدارين، كما أن في الكرامة للولي تصديق النبيِّ الذي سار الوليُّ بحسن اتباعه والتأسي به، وفي ذلك من النفع باستمرار اتباع الخلق للرسالة ما فيه، فضلاً عما تتضمنه الكرامة من بشرىٰ للوليِّ ودلالةٍ على محبة الله له، ومزيد عنايته به.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير ص ١٢٩، ط - بيت الأفكار.

(عنى مزاولتها قولاً أو فعلاً محرّقا في الشرع ا: أي أن من شرط تأثير السحر حصول استرضاء من الساحر لشيطانه، فإذا استرضاه بما يكون كفرًا بواحًا بنفسه كعبادة كوكب مثلاً، أو النطق بالاستعانة بغير الله، أو أطاعه باقتراف الكبائر محادّة لله ولرسوله، عندها فقط تقع معونة الشيطان لتلك النفس الشريرة فيمكنها بعدها أن تنفث شرها، محاولة إيقاع ضرّها بالمسحور. [فالسحر لا يظهر إلا على كافر أو فاسق، فهو توصل بمحظور إلى محظور. ويخرج باشتراط مزاولة قول أو فعل محرم: ما يفعله أصحاب الحيّل بمعونة الآلات والأدوية أو ما يُريه صاحب خفة اليد، فإن ذلك – وإن سمي سحرًا – فإنه على المجاز لا على الحقيقة، لما فيه من مشابهة السحر في الأصل موضوع لما خفي سببه](١).

(أجرى الله سبحانه سنته الكونية عنده): [المعنى أن السحر ليس بمؤثر بذاته نفعًا ولا ضرًا، وإنما يؤثر بقضاء الله تعالى وقدره، وخلقه وتكوينه، عند مزاولة الساحر سحره، لأنه تعالى خالق الخير والشر، والسحر من الشر، ولهذا قال تعالى: ﴿وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ الشهر، ولهذا قال تعالى: ﴿وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ الشهر، ولهذا قال تعالى: ﴿وَمَا هُم اللَّهُ الْكُونِيّ القدريّ، لا الشرعيّ، فإن الله البَعْرَة: ١٠٠٤، فيكون التأثير بقضاء الله الكونيّ القدريّ، لا الشرعيّ، فإن الله لم يأذن بذلك شرعًا](٢).

ويخرج بذلك - كما لا يخفى - المعجزة والكرامة، فإنهما تقعان بإذن الله الشرعي، فهما مما يختص بمرضاة الله سبحانه ومحابّه.

( ابتلاقم ) : أي: امتحانًا وفتنة للساحر، قال تعالى: ﴿وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَّىٰ يَقُولَا إِنَّمَا نَحَنُ فِتَـنَةٌ فَلَا تَكُفُرٌ ﴾ [البَقيَرة: ١٠٠]، فالساحر مع علمه القاطع بشدة النهي عن تعلم السحر فإنه يتعلمه، ثم يعمل به، فيفتن بذلك عن دينه،

<sup>(</sup>١) انظر: موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، للعلّامة التهانوي. (١/ ٩٣٥) السحر.

<sup>(</sup>٢) انظر: معارج القبول، للعلّامة حافظ الحَكَمي. (٢/ ١٨٥).

ويمتحن في إيمانه، فيستبدل الذي هو أدنى بالذي هو خير، ويشتري الحياة الدنيا بالآخرة، [فتحق الفتنة على المفتونين، فما أسوأ ما باعوا به أنفسهم لو كانوا يعلمون حقيقة الصَّفْقة](١)، ولعل في قول صاحب التعريف: ابتلاء، ما يشير أيضًا إلى أن المسحور يبتلى – أي يمتحن في تَمسّكه بدينه، ويقينه بقدرة الله وحكمته – بإجراء الإذن الكوني بإيقاع تأثير السحر به؛ ليؤجر بعدها فيكون ذلك تثبيتًا له ورفعًا لمنزلته وسببًا في شفائه، والله أعلم.



(١) انظر: في ظلال القرآن لسيد قطب (٩٦/١).

# الباب الثاني: بيان مصطلحات متعلقة بالسحر.

إن المصنفات التي تناولت أمر السحر - بيانًا وتحذيرًا - قد حفَلت بكمً لا بأس به من ألفاظ نُثرت في ثناياها، قد ذكرها المصنفون عَرَضًا عند تعريفهم بالسحر، أو عند التنفير من تعلمه أو تعاطيه، لكن هذه المصطلحات بقيت مرتبطة بالسحر دون أن يُكشف اللِّنامُ عن وجه معانيها، فقد يقع المرء في تعلمها أو يُلبّس ساحر ماكر بأمثالها على كثير من الناس دون أن يُتفطّن إليها؛ لذا فقد أردت بيانها بما يناسب المقام؛ ليعلم القارئ وجه تعلُّقها بالسحر ونسبتها إليه فيحذرها كما يحذر منها، وهي عشرة مصطلحات:

١- الطَّلِسْم، أو الطِّلَسْم، والشائع في نطقه طَلْسَم، بوزن جعفر، والمقصود به: [الخطوط المجهولة المعاني، وكذلك كل كلام أعجمي جُهِل معناه](١).

[ويزعم السحرة أن بهذه الطلسمات تقتدر النفوس البشرية على التأثيرات في عالم العناصر، بشرط استعانة تلك النفوس بالأمور السماوية] (٢)، [فهذه الطلسمات مُحدِثة – عندهم – لأمر خارق يكون مبدؤه القوى السماوية الفعّالة، فإذا مُزجت بالقوى الأرضية المنفعلة، حدثت عندئذ أمور غريبة وآثار مخصوصة] (٣)، والحاصل أن الطلسمات هي: ما يكتبه الساحر بإيحاء من شيطانه، ويكون محتويًا – غالبًا – على حروف وأعداد يستعين عند كتابتها بما يدعيه من تأثير روحانية الكواكب على ما يقابلها من أسرار الحروف وخفايا ترتيب الأعداد، مع مناسبة ذلك لخواص العناصر والموجودات، بما يُحدِث

<sup>(</sup>١) انظر: أحكام العزائم والرقى للعلّامة عبدالرحمن الأهدل ص٦٦.

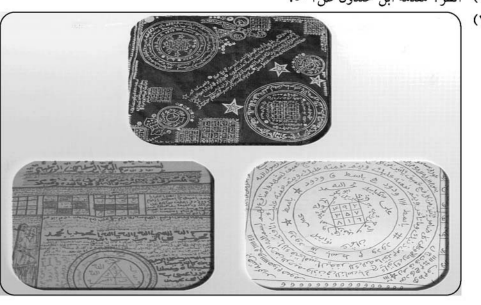
<sup>(</sup>٢) انظر: مقدمة ابن خلدون ص ٤٩٦، وتعريفه نصًا: [علوم بكيفية استعدادات تقتدر بها النفوس البشرية على التأثيرات في عالم العناصر إما بغير معين أو بمعين من الأمور السماوية، والأول هو السحر، والثاني هو الطلسمات].

<sup>(</sup>٣) انظر: موسوعة الكشّاف للعلّامة التهانّوي. (٢/ ١١٣٨) (الطلسم).

تأثيرًا عجيبًا بها؛ من تآلف وتنافر، وغضب ورضى، وتيسير أمر أو توقيف حال، ونحوه. وهو أمر يتكلف الساحر لعمله الجهد الجهيد، ويبذل في إتقانه العمر المديد، حيث إن نفسه لم تبلغ أن تؤثر بهمتها فقط في الموجودات، لذا فهو مضطر للجوء إلى حمى الكواكب السبع السيارة، ليستنزل روحانيتها، ويستعلم أمزجتها، لتقوم هي بدورها بالتأثير في قوى أرضية، وذلك عند قيام المُطلسِم بكتابة أعداد وحروف تناسب أمزجة تلك الكواكب!! فاعجب أخي القارئ – لتلك الاستعانة الظاهرة بتلك الأجرام السماوية، وذلك التزلّف لجنابها المعظم، لذا [فإن الشريعة لم تفرّق بين السحر والطلسمات، وجعلته لم بابًا واحدًا محظورًا](١).

وهاك مصوّرًا (٢) لنماذج من طلاسم وجدت في أحجبة يعلّقها أهلُها، ولا علم لهم بما حوته من طلسمات شركية وأعمال سحرية!! فالحذر كل الحذر من التسهّل في تعليق الأحجبة.

<sup>(</sup>١) انظر: مقدمة ابن خلدون ص٥٠٢.



٢- التنجيم (١): وهو [الاستدلال على الحوادث الأرضية بالأحوال الفلكية، والتمزيج بين القوى الفلكية والقوابل الأرضية كما يزعمون [(٢)، وهذا العلم قد يوهم ظاهر اسمه أنه لا تعلق له بالسحر، وأنه داخل في الكهانة أو العرافة، فالمنجّم يستدل بالتشكلات الفلكية وأوضاع الكواكب على ما يكون - بزعمه - من حوادث في الكون، لكن الناظر في حال كثير من المنجّمين يدرك أنهم لم يقتصروا على إخبار الناس بما يكون من حوادث أرضية عامة، كخسف أو قحط أو فيضان أو هلاك بحرب ونحوه، بل تعدُّوا ذلك إلى ما يختص الآدميين، فزعموا أن لحركة الكواكب في أبراج السماء، تأثيرًا بذواتها على إحداث حسن طالع المرء أو شؤمه، ولهم في ذلك جداول مقررة بالغة في الدقة يحكمون بها - بزعمهم - من خلال حساب حروف الاسم، واسم الأم، وزمن الولادة، ومكانها، بإعمال ما يعرف بحساب الجُمّل الكبير، ثم إنهم يُسقطون من الجمع عددًا بعينه، وبحساب ما يفضل ينسبون صاحب الاسم إلى برج من الاثني عشر برجًا المعروفة - من الحَمَل إلى الحوت - ليحكم بعدها المنجّم تبعًا البرج، بطالع المرء من الكواكب السبعة السيارة، وبها يعرف سعوده أو نحوسه، وطبعه - مزاجه -وغير ذلك، والواقع أن حكمه يكون بما يوحيه إليه شيطانه، فترى كثيرًا من الناس يسارعون إليهم، وقد يغيّر أحدهم اسمه، أو يفترق عن زوجه بسبب أنهما من طبائع كواكب مختلفة؛ فهذا ناري وتلك مائية، وذاك هوائي وزوجُه ترابية، أو أنه يولد له لكن امرأته عاقِرٌ، بحكم الكواكب عيادًا بالله، فيفارقها، وغيره مما يدّعونه من تحكم بمصائر الناس، وكأن ذلك الساحر المنجّم قد سبق الملك الموكّل بكتابة الرزق والأجل والعمل والشقاوة أو السعادة للجنين، ونحن نعلم - كما في الحديث - أن ذلك الملك يسأل ربّه إعلامَه بحال الجنين، حتى يأمره ربُّه بما شاء سبحانه، فمالِ هؤلاء الدجاجلة

<sup>(</sup>١) انظر: في هذا المبحث: معارج القبول للعلّامة الحكمي (٧٠١/٢).

<sup>(</sup>٢) التعريف لشيخ الإسلام ابن تيمية كلله. انظر: مجموع فتاواه (٣٥/ ١٩٢).

قد اختلق لهم الشيطان أكذوبة صناعة، فأيقنوا بصدقها ثم زعموا علمًا بغيب استأثر الله بعلمه؟! وما بال أقوام هرعوا إلى أبوابهم يصدقونهم فيما يقولون، فيبغضون فلانًا لأجلهم ويحبون آخر بحكمهم، ولا يفعلون أشياء في أيام بعينها مخافة نحوسهم، ولا يتزاوجون إلا بليلة سعد، وفي ساعة سعيدة بعينها، يكون كوكب فيها في ساعة سعيدة!! أو يكون القمر مقترنًا فيها بمنزلة تكون الزهرة فيها في شرفها ناظرة إلى القمر ما يوجب التآلف والتوادّ!! وهذا التصديق والاعتقاد بقدرة المنجّم الساحر على التحكم بذلك كله، هو وهذا التصديق والاعتقاد بلله. فالحذر الحذر من إتيان هؤلاء المنجّمين ولا ريب - كفر، والعياذ بالله. فالحذر الحذر من إتيان هؤلاء المنجّمين السحرة، الذين لم يَدَعوا أكاذيب إلا اختلقوها، ولا علمًا بغيب إلا ادّعوا تملّك مفاتحه، بصناعة اخترعتها لهم شياطينهم، ثم ألقتها في رُوْعهم، فصاروا عبّادًا للنجوم من دون الله، وتكلّفوا ما لا علم لهم به، فضلّوا وأضاعوا نصيبهم من الآخرة، والعياذ بالله تعالى.

٣- النَّفْث في العُقد: وهو نفخ مع ربق خفيف، أو دونه، يقوم به من له نفس ساحرة مؤثرة، من رجال أو نساء، ينفثون في عقدة أو أكثر من عُقد الخيوط حين يسحرون بها وأكثر من يقوم بذلك السواحر، وهن النساء اللواتي يتعاطين السحر، ويقمن بذلك خاصة في حال طمثهن (المحيض)، فيعقدن في سحرهن، ثم ينفثن في عقدهن ألا قال تعالى: وَمِن شَرِّ النَّفَّيْتِ فِي المُقيدِ فَي السحر إنما هو من جهة الأنفس الأرواح والأنفس النفاثات، لأن تأثير السحر إنما هو من جهة الأنفس الخبيثة، والأرواح الشريرة، وسلطانه إنما يظهر منها، فلهذا ذكرت النفاثات هنا بلفظ التأنيث دون التذكير، والله أعلم](٢). وفي الأثر: «مَنْ عَقَدَ عُقْدَةً ثُمَّ نَفَتَ فِيهَا فَقَدْ سَحَرَ، وَمَنْ سَحَرَ فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ تَعَلَّقَ شَيْعًا وُكِلَ

(١) انظر: الجامع لأحكام القرآن، للإمام القرطبي (٢/ ٥٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: التفسير القيم، للإمام ابن القيم ص٦٣٥.

إِلَيْهِ (١). [وهذا النفث من السحرة وأهل الباطل هو المذموم، ولا يلزم منه ذمّ النفث مطلقًا، ولا سيما بعد ثبوته في الرقية المشروعة - بأحاديث صحيحة](٢).

٤- التميمة: وهي - في الأصل - [خرزات كانت العرب تعلّقها على أولادهم، يتقون بها العين في زعمهم، فأبطله الإسلام]<sup>(٣)</sup>، لكنها تعم كل رقية مكتوبة معلّقة على أولاد أو غيرهم، وتسمى أيضًا الحجاب، أو الجامعة، لدفع العين أو أذى جن، أو مرض، ونحو ذلك؛ وهي نوعان:

الأول: ما يكون فيها من أسماء الشياطين، أو احتوى على عظم أو خَرَز أو مسامير أو طلاسم ونحوه. وهذا النوع لا شك بتحريمه، وهو من أنواع الشرك الأصغر، إن لم يحو استقسامًا أو استعانة صريحة بمخلوق، فيكون الاعتقاد به عندها شركًا أكبر، والعياذ بالله تعالى، وذلك لعموم قوله ﷺ: "إِنَّ الرُّقَىٰ وَالتَّوَلَةُ (٤) شِرْكَ» ولتوعّده ﷺ من تعلّق قلبه بحفظ تميمة

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي - في سننه -؛ كتاب: المحاربة [تحريم الدم] باب: الحكم في السَّحَرة، برقم (٤٠٨٤)، عن أبي هريرة وشيد. ويشار هنا إلى أن مرويّ النسائي لهذا الحديث مرفوعًا، من حديث أبي هريرة وشيد: ضعيف الإسناد؛ لأن فيه عَبَّاد بن ميسرة المِنْقَرِيّ، وهو ليّن الحديث، ضعّفه أحمد، فضلاً أنه عنعن هذا الحديث عن الحسن البصري. والحديث - دون جملته الأخيرة - ضعّفه الألباني. انظر: ضعيف سنن النسائي برقم (٢٧٦). أما جملة: «ومن تعلّق شيئًا وكل إليه،، في آخر الحديث، فقد أخرجها الترمذي (٢٠٧١)، وأحمد (٤/ ٢١١)، كلاهما من حديث عبدالله بن عكيم وقد حسّن الألباني كله إسناد هذا الجزء من الحديث، وذكر له شاهدًا عن الحسن البصريّ مرسلاً، وكذلك مرفوعًا. انظر: 'غاية المرام'، ص١٨٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: الفتح للإمام ابن حجر (١٠/ ٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: النهاية لابن الأثير، (١/١٩٧) مادة (تمم).

<sup>(</sup>٤) التُّوَلَة: بكسر التاء، وفتح الواو -: ما يُحبّب المرأة إلى زوجها من السحر وغيره.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الطب، باب: في تعليق التمائم، برقم (٣٨٨٣)، وابن ماجَهُ؛ كتاب: الطب، باب: تعليق التمائم، برقم (٣٥٣٠)، عن زينب زوج ابن مسعود رائل مسعود رائل الله وأخرجه أحمد في مسنده (١/ ٣٨٠)، من حديث ابن مسعود رائله. وصحّحه الألباني في «الصحيحة» برقم (٢٩٧٢).

أو وَدَعَة، بقوله: «مَنْ تَعَلَّقَ تَمِيمَةً فَلَا أَتَمَّ ٱللهُ لَهُ، وَمَنْ تَعَلَّقَ وَدَعَةً (١)، فَلَا وَدَعَ ٱللهُ لَهُ» (٢).

والنوع الثاني من التمائم: هو ما يعلّق من الآيات القرآنية والتعوّذات والأدعية النبوية، وتعليق ذلك اختلف في جوازه العلماء، فأجازه البعض، مُلحِقًا له بجنس الرقية الجائزة، ومنعه آخرون، [ومن حجة المانعين: أن الرقى قد جاء ما يقيد مطلق جوازها، في قوله ﷺ: "لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك" ، بينا لم يُستَثُنَ من تحريم التمائم شيء، وكذلك احتج المانعون بالقول بسد الذرائع المفضية إلى الشرك، وقالوا: [لو أنا جوّزنا التمائم المحتوية على دعوات مباحة، لانفتح باب عظيم أدخل فيه من شاء ما شاء، ولاشتبهت عندها التميمة الجائزة بالممنوعة، وتعذّر التمييز بينهما إلا بمشقة عظيمة، لذا فقد وجب سد ذلك الباب وقفل هذا الطريق حماية لجانب التوحيد مما قد يشوبه من دَخَل وشبهات. هذا، فضلاً عن احتمال امتهان تلك التمائم من القرآن أو السنة، بحملها في حال لا تليق كدخول خلاء بها، أو حصول جماع ونحو ذلك] (3).

٥- الاستحضار، وهو من أنواع الاستعانة الشركية من قِبَل الساحر أو العرّاف، وهو استنزال الأرواح في قوالب الأشباح – الأجساد –، أي: ادعاء حلول روح ما في جسم مادي، وهو نوعان: وسيلة الأول منهما ادعاء طلب استنزال روح من أرواح الملائكة عليهم السلام!! والآخر طلب تلبّس جني بجسد إنسي؛ وذلك لتدل الملائكة أو الجِنة – بزعمهم – على أمر مغيّب كاسم

<sup>(</sup>١) الودعة: صدفة لحلزونات بحرية، وهو معروف. كانت العرب في الجاهلية تعلَّقها، تستبشر بها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده (٤/ ١٥٤)، من حديث عقبة بن عامر الجُهَني ﴿ والحاكم في مستدركه (٢) أخرجه أحمد في مسنده (٢٦٦)، من حديث ابن مسعود ﴿ الحديث ضعّفه الألباني في «الضعيفة» برقم (١٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم؛ كتاب: السلام، باب: لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك، برقم (٢٢٠٠)، عن عوف بن مالكِ رفيها.

<sup>(</sup>٤) انظر: الفتاوى الذهبية في الرقى الشرعية. إعداد المؤلف ص ٢٥١. نقلاً من فتاوى اللجنة الدائمة.

سارق ما، أو تعيين مكان لمسروق، وذلك محرّم لاشتماله على اعتقاد ما لا يصح في حق الملائكة عليهم السلام من معصية الله تعالى، ولتضمنه استعانة صريحة بهم أو بالجن، وهم يسمون الملائكة هنا (الموكّلون)، والجن المتعاون معهم خُدّام العزائم، والعزائم: علم يُتعرّف منه كيفية تسخير الأرواح واستخدامها كتسخير المَلك والجن، فالعزيمة كلام – يكون غالبًا غير مفهوم يتوافق عليه الساحر وشيطانه، بحيث يلتزم الشيطان معونة الساحر كلما نطق بالعزيمة، فيكون مسخرًا لذلك، ويكون الساحر قد تقرّب مسبقًا من شيطانه بأنواع القُرَب المحرمة، وكلما بالغ الساحر في طاعة شيطانه، فلم يتورع عن ارتكاب الشركيات والمحرمات القبيحة، كلما تعهد شيطانه بمزيد معونته له. واعلم – رحمك الله – أن تسخير الجن أو المَلك من غير تجسّدها وحضورها يسمى علم العزائم، بشرط تحصيل المقاصد بواسطتها. وأما حضور الجن وتجسدها فإنه يسمى علم الاستحضار، ولا يشترط تحصيل المقاصد بها](۱).

7 - الرقى: وقصدت بها هنا معنى خاصًا، وهو الرقى الممنوعة كرقى الجاهلية ورقى الهند والفارسية، وغيرهم، التي ربما احتوت على طلاسم، واستعانة بمخلوقين، وربما كانت كفرًا (٢)، [وعلم الرقى: علم باحث عن مباشرة أفعال مخصوصة تترتب عليها بالخاصية آثار مخصوصة، كعقود الخيط والشعر وأمثالهما، وإنما سميت رقية لأنها كلمات رقيت من صدر الراقي، زعموا أنها كُشِفت من الجن أو سُمِعت في المنام] (٣). ووجه تعلق هذا العلم بالسحر ظاهر، حيث احتوى على عُقَدٍ ورقي عليها بألفاظٍ تكون في غالبها محتوية لكلمات كفرية، أو استعانة بمخلوق، بما يسخّر شيطانَ الساحر لخدمته في إيقاع أذى بمن رُقِي له.

<sup>(</sup>١) انظر: موسوعة مصطلحات مفتاح السعادة ومصباح السيادة، للعلّامة طاش كبرى زاده ص ١٦٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإعلام بقواطع الإسلام، لابن حجر - الهيتمي الفقيه - (٢/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: موسوعة مصطلحات مفتاح السعادة، للعلامة طاش كبرى زاده. علم الرقي. ص ٤٧٨.

٧-٨-٩ العيافة والطَّرْق والخطِّ؛ أما العيافة فالمقصود بها: [زجر الطير والتفاؤل بأسمائها وأصواتها وممرها، وهو من فعل أهل الجاهلية](١)، وفي الأثر: «العيافة والطِّيرة، والطَّرْق من الجبْت»(٢)، أي من السحر(٣)، أما الطِّيرة: وفي التشاؤم بالشيء، وأصلها التطيّر بالسوانح والبوارح(٤) من الطير والظّباء وغيرهما، وكان ذلك يصدّهم عن مقاصدهم، فنفاه الشرع وأبطله ونهى عنه، وأخبر أن ليس له تأثير في جلب نفع أو دفع ضرّ](٥) ومن صور الطيرة أيضًا التشاؤم بالأسماء والأماكن والأشخاص، وهو داء دبّ في سائر الأمم إلى

(١) انظر: النهاية لابن الأثير (٣/ ٣٣٠) (عيف).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في سننه؛ كتاب: الكهانة والتطيّر، باب: في الخطّ وزجر الطير، برقم (٣٩٠٧)، وأحمد في مسنده، (٣/ ٤٧٧)، من حديث قَبِيصَةَ بنِ مُخَارِقٍ ﷺ.

والحديث: ضعيف لا يثبت؛ وذلك لاختلاف الرواة في إسناده عن عوف - وهو ابن أبي جميلة الأعرابي - فقد اضطربوا في تحديد اسم من روى عنه عوف، فقال بعضهم حيّان بغير نسبة له، وقال بعضهم حيّان أبي العلاء، أو حيّان بن عمير أو ابن مخارق، مما يشير إلى عدم الضبط، وهو موجب لضعف الحديث. انظر: غاية المرام برقم (٣٠١).

<sup>(</sup>٣) [هذا ما يؤثر عن عمر ﷺ، في معنى الجبت، وقال العلّامة الجوهري في الصحاح: «الجبت»: كلمة تقع على الصنم والكاهن والسّاحر، ونحو ذلك، وهذا ليس من محض العربية، لاجتماع الجيم والتاء في كلمة واحدة من غير حرف ذَوْلَقِيّ]. انظر: تفسير ابن كثير ص ٤٣٤، ط - بيت الأفكار. وحروف الإذلاق - كما هو معلوم - مجموعة في قولك: [فِرْ مِنْ لُبّ].

<sup>[</sup>وهذه المعاني للجبت لا منافاه بينها، لأن العيافة والطّرق من عمل الكهان، والكاهن عامل بالسحر، والسحر من عمل الشيطان، كما أن عبادة الصنم هي شرك من عمل الشيطان]. انظر: معارج القبول للعلّامة الحكمى (٢٠٦/٢).

<sup>(</sup>٤) البوارح، جمع بارح، وهو الطير أو الظباء الذي يتشاءم به إذا ظهر وبرز، يقال: هو كبارح الأروى، وهو مثل يضرب للمشؤوم، وذلك أن الأروى مساكنها الجبال، فلا تكاد تُرى إلا نادرًا فإذا ظهرت عَظُم التشاؤم بها. أما السوانح: جمع سانح، وهو الطير أو الظباء الذي يتشاءم بعدم ظهوره، ومنه قول الراجز:

وهن يَبُوخُن له بُرُوخًا وتارة يأتِينَه سُنُوخًا انظر: معجم المقاييس لابن فارس (١٢٦/١) [مادة: برح].

<sup>(</sup>٥) انظر: النهاية لابن الأثير (٣/ ١٥٢).

عصرنا هذا، فترى أحدهم يمقت رقمًا بعينه. وإنْ تعجب بعدها فاعجبْ لتشاؤم قوم برسلهم! قال تعالى: ﴿إِنَّا نَطَيَّزَنَا بِكُمِّ لَين لَمْ تَنتَهُواْ لَنَرَّمُنَكُمْ وَلِيَكُمْ مِنَا لَمْ عَذَابُ الْمِدْ وَالله الله وقال سبحانه: ﴿وَإِن نُصِبْهُمْ سَيِّنَهُ يَقُولُواْ هَذِهِ مِنْ عِندِكَ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ

أما الطَّرُق، فمعناه: [الضرب بالحصا الذي يفعله النساء، وقيل: هو الخطّ بالرمل] (٣)، فعلى الأول يكون الطرق: رمي عدد من الحصيات غير محدد، أو من الوَدَع (صدف لحلزونات بحرية)، يرميها العرّاف في زاوية، ثم يشرع باستعادتها حصاتين حصاتين، أو ثلاثًا ثلاثًا، ثم ينظر ما تبقى منها، فإن كان شفعًا (عددًا مزدوجًا) استدل بذلك على حسن الطالع، وإن كان وترًا (مفردًا) دلّه على سوء الطالع! فإن كان استدلال الرامي بالحصى كان وترًا (مفردًا) دلّه على سوء الطالع! فإن كان استدلال الرامي بالحصى كان عرّافًا وحسب، وإن كان بإخبار شيطانه له، فهو كاهن (٤).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه من حديث أبي هريرة هي أخرجه البخاري؛ كتاب: الطب، باب: الطيرة، برقم (٥٧٥٤)، ومسلم؛ كتاب: السلام، باب: الطيرة والفأل، برقم (٢٢٢٣). وعندهما، عن أنس هي ( ويعجبني الفأل الصالح».

<sup>(</sup>٢) انظر: مفتاح دار السعادة، للإمام ابن القيم (٢/ ٥٦٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: النهاية لابن الأثير (٣/ ١٢١) (طرق).

<sup>(</sup>٤) انظر: القول المعين لأسامة المعاني ص ٣١٣، ينقله عن نص فتوى للعلامة ابن جبرين حفظه الله.

وأما الخطّ بالرمل: [وهو المسمى بالخط، والضرب، فطريقته: أن يقوم الخاطّ برسم خطوط كثيرة متفرقة على أرضٍ ليّنة، يرسمها بخفة بالغة وعجَلة متعمّدة، فلا يُعرف عند ذلك عددها، ثم يمحوها خطين خطين، فإن بقي خطان مثلاً كان علامة عنده على النجاح، وإن بقي خط واحد فهو بزعمه دليل على الخيبة والحرمان](١).

وقد يسأل المرء بعدها – على فرض ثبوت الحديث – عن إعلام النبيّ بكون العيافة والطرق من جملة السحر، مع أن ظاهر معناهما العرافة أو الكهانة على أبعد تقدير؟ والجواب: [أن المتأمل في حال العائف والخاط، يجد أنهما مشتركان مع الساحر في أمور منها: انتكاس الفطرة بالاعتقاد بدعوى مشاركة الله باختصاصه بعلم الغيب، وأن أفعالهما تتم غالبًا – كما السحر – بأنواع التقرب لشياطينهم بأنواع الشرك والمحرمات، واعتقادهما إمكان نزول ضر بعبد بغير إذن الله بذلك، وخوفهما – كما الساحر – من مخالفة أوامر شياطينهما، وفي ذلك كله عبادة صريحة لغير الله، وشك ظاهر بحكمة الله في قضائه وتقديره](٢).

فصلاة ربي وسلامه على من أوتي جوامع الكلم، وحاز أقطار العلم، وحوى مجامع الفهم، ولم يدع بابًا للخير إلا أرشد أمته إليه، ولا بابًا للشرّ إلا حذرها منه.

مسألة: الخطّ بالرمل علم معروف مشتهر، فهل هو الضرب على الرمل بعينه، أم أنهما متغايران؟

الظاهر، والله أعلم، أنهما متغايران، فالخط بالرمل، هو الرسم ثم الإزالة على ما سبق بيانه، - وهو المسمى بالطّرق - أما الضرب على

<sup>(</sup>١) انظر: معالم السنن للخطّابي ص ٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد. د. صالح الفوزان ص ٨٤.

الرمل، فهو رسم مجموعات من خطوط يحيط بها نقاط يدل كلَّ منها على طبع من الطبائع الأربعة - النار والهواء والماء والتراب - فالنارية مثلاً هي: 

هي: 

ب ن الطبائع الأربعة هي: 

هي: 

ب الهوائية هي: 

هي: 

ب الهوائية هي: 

هي:

فائدة: جاء في صحيح مسلم كله، سؤال معاوية بن الحَكَم السُّلَمي هائدة بله عليه عن أمور منها: الخط، فقال هيه: ومنا رجال يخطُّون، فقال عليه: «كَانَ نَبِيُّ مِنَ ٱلْأَنْبِيَاءِ يَخُطُّ، فَمَنْ وَافَقَ خَطَّهُ فَذَاكَ»(٢).

<sup>(</sup>۱) حساب الجُمّل، أو حساب الأبجد، هو اسم لحساب مخصوص تكون الأرقام فيه تبعًا لحروف الأبجد، وسيأتي تفصيل له - إن شاء الله - عند مبحث الأوفاق، انظر: ص١٤٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث، أخرجه مسلم، كتاب المساجد، باب: تحريم الكلام في الصلاة ونسخ ما كان من إباحته، برقم (٥٣٧)، وفي كتاب السلام، أول باب: تحريم الكهانة وإتيان الكهان عن معاوية بن الحكم المله المله

قال الإمام النووي كله: [اختلف العلماء في معنى الخط، والصحيح أن من وافق خطّه خطّ ذلك النبيّ فهو مباح له، ولكن لا طريق لنا إلى العلم اليقيني بالموافقة، فلا يباح، والمقصود: أنه حرام، لأنه لا يباح إلا بيقين الموافقة، وليس لنا يقين بها ...](١). فحذار أخي المسلم الحصيف، من تلبيس إبليس وجنده الضعيف، بقولهم: ما دام قد فعله نبي من الأنبياء، فما المانع من فِعُله في حقنا؟! والإجابة كما سلف: (ذلك النبيّ لا منع في حقه، وكذا لو علمنا موافقته، ولكن لا علم لنا بها، وقد حصل اتفاق من العلماء على النهي عنه الآن)(٢).

1- النيرَنْجات - أو سحر الاستعانة بالخواص الطبيعية بواسطة الكتابة-: وهي جمع نيرَنْج، [وهو معرّب نيرَنْك، وهو: التمويه والتخييل، وهو إظهار غرائب الامتزاجات بين القوى الفاعلة والمنفعلة، وذلك بقصد صدور آثار مطلوبة من الحبّ والبغض، والإقبال والإعراض، وأمثال ذلك، بكتابات مخصوصة مؤلفة من الروحانيات المبثوثة في العالم] (٣). ولا شك بأن عمل النيرنجات هو من فعل السحرة الذين يعتقدون قدرة المخلوقات الروحانية - بزعمهم - على التأثير في عالم الطبيعة، بل والتحكم فيه. [وطريقهم إلى ذلك كتابات مجهولة الدلالات، فكأنها أرقام وحروف للأوائل] (٤). فتكون النيرنجات - على ذلك - أشبه بسحر الطلسمات، إلا أن الطلسمات مختصة بتمزيج القوى الفاعلة السماوية فقط، بمقابلها من القوى المنفعلة الأرضية، والنيرنجات لا تختص، بل تعم القوى الفاعلة المبثوثة في العالم أجمع، والله أعلم.

(١) انظر: صحيح مسلم بشرح النووي (٥/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح النووي أيضًا بالعزو السابق عينه.

<sup>(</sup>٣) انظر: موسوعة مصطلحات مفتاح السعادة ومصباح السيادة، لطاش كبرى زاده (علم النيرنجات) ص ٩٧٣.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق بالعزو ونفسه.

11- الشعوذة، أو الشعبذة: [وهي معرب شعباذة، وهو اسم رجل ينسب إليه هذا العلم، وهو علم مبني على خفة اليد، بأن يُري الناسَ الأمر المكرر واحدًا لسرعة تحريكه، والواحد مكررًا، ويري الجماد حيًا، ويخفي المحسوس عن أعين الناس، بلا أخذِ من عندهم باليد، إلى غير ذلك من الأحوال، وهذا - كما يظهر - ليس من السحر في شيء، وإنما هو من قبيل تعلم الأسباب اليقينية الموصلة إلى ذلك، وأن كل من اطّلع عليها قدر على مثلها، وإن كان لعدّه من السحر نوع سبيل](١). وهو أكثر ما يفعله من يسمّون سحرة في عصرنا في السيرك وغيره، إلا أن بعضهم قد يتفق مع شيطانه أن يعاونه في التخييل في قدرة الرائين لا في حقيقة المرئي، فإن كان كذلك فهو – بلا ريب – نوع من سحر الأعين، والله أعلم.

أخي القارئ، أقتصر على ذكر هذه المصطلحات الإحدى عشر، علمًا أن ما يتعلق بأمر السحر من ألفاظ يتداولها أهلها ويخطّونها في مصنفاتهم لا تكاد تنحصر، لكن أردت بيان ما اشتهر منها، كما سأبين - إن شاء الله - في الفصل التالي - أنواع علوم متعلقة بالسحر، تفنى أعمار أهل الشر في تلقيها وإتقانها والعمل بها قد سمَّوْها - زورًا - علومًا عُلُوية روحانية، وأسرارًا مكتومة لَدُنِّية!!



<sup>(</sup>۱) انظر: موسوعة مصطلحات مفتاح السعادة ومصباح السيادة، لطاش كبرى زاده. (علم الشعبدة والتخيلات)، ص ٤٩٩ .

# الفصل الثالث

بيان أنواع السعر، وعلاقتها بما يسمى (علومًا روحانية)

#### الفصل الثالث

## بيان أنواع السحر، وعلاقتها بما يسمى (علومًا روحانية)

### تمهيد: الغموض يكتنف عالم السحر:

إن المتتبع لما ألّف عن السحر؛ من مصنفات تبحث في ماهيته وطرائقه وتأثيره، أو تلك التي تذكر أنواعه عَرَضًا بغية التعريف بها، ومن ثم بيان خطرها وذمّها بغرض التحذير منها، إن المستقرئ لذلك كله -أو لكثير منهليجد غموضًا يكتنف عالم السحر، وضبابية ترتسم من حوله، ما يجعل محاولة استقصاء أنواعه، ومعرفة ضروبه وفنونه أمرًا عسيرًا، دونه عقبات كؤود، قد يكون مرجعها إلى أمور أربعة:

أولها: ندرة المصنفات الأمهات في هذا العلم، والتي إن وُجد بعضها ضنّ أهلها بالتصريح فيها بطرائق أعمال السحر، فلا يُتاح لكل قارئ معرفتها، وآثروا – ولله الحمد – إبقاء مخبوء يكتمونه عمن هو ليس أهلاً لمعرفته!! ومما اشتهر من تلك المصنفات: كتاب (غاية الحكيم) للمجريطي (١)، وكتاب (سحر النّبَط)

<sup>(</sup>۱) مسمى الكتاب تامًا: (غاية الحكيم وأحق النتيجتين بالتقديم)، ألفه صاحبه المجريطي: أبو القاسم مَسْلمة بن أحمد القرطبي [المتوفى سنة ٣٩٥ه]، في السحر على طريقة اليونان، فرغ منه سنة ٣٤٨ه، ذكر فيه أنواع الطلسمات وفنون أنواع السحر، ورتبه على أربع مقالات، قال فيه: جمعت هذا الكتاب من ١٣٤ كتابًا للحكماء وتَفَحْتُه في مدة ستة سنين]. انظر: كشف الظنون لحاجي خليفة (٤/ ٣٠٠). ومجريط: بلدة في الأندلس، وهي مدريد عاصمة أسبانيا اليوم. وقول المجريطي (نفحته)، أي: أعطيته لقارئه هبة ومعروفًا، وهو قد فاض من عندي كنفخ الطيّب ونشره. انظر: معجم المقاييس لابن فارس (نفح). قلت: ليته ما فعل، وما جهد نفسه بنفحه، فقد حوى كتابه الطامّات مما لا يحسن بالمسلم معرفته، فضلاً عن حرمة اعتقاده أو العمل به.

لابن وحشية (۱)، وكتاب (الجمهرة)(۲) للخوارزمي، وكتاب (العَماء)(۳) للدَّسْتُميساني، وكتاب البُّوني المسمّى (شمس المعارف الكبرى)(٤)، وغيرها مما قد يُطَّلع عليه بقصد الحذر لما فيه، لا لعلمه ولا للعمل به.

والثاني: أن من تعرض لبيان هذه الأقسام من علماء الأمة، ذكرها ضمن مسائل عديدة تعرض فيها لتفسير آية كريمة، أو شرح حديث شريف، أو تفصيل مسألة فقهية، ونحو ذلك، مما حصر ذكر هذه الأنواع في بوتقة البحث العلمي المراد به تأصيل مسائل ومناقشتها وتحرير محل النزاع فيها، ومن ثم تقرير ما ذهب إليه الكاتب. وقد اكتفى بعضهم بكونه ناقلاً أمينًا لما دوّنه سابقه من هذه الأقسام بقصد التعليق على ما ذهب إليه، وتقرير خلافه أحيانًا. والمثال عليه: ما دوّنه الإمام الجصّاص في (أحكام القرآن)، ومن بعده الفخر الرازي في تفسيره الكبير، والأئمة: النووي في شرحه لصحيح مسلم، وابن حجر في شرحه لصحيح البخاري، وابن كثير في تفسيره، وغير هؤلاء العلماء

<sup>(</sup>۱) ابن وحشية: هو أحمد بن علي، أبو بكر (المتوفى ٢٩٦هـ)، انظر: معجم المؤلفين لعمر كحالة (٢/ ٢٣).

<sup>(</sup>٢) مسمّى الكتاب تامًا: (جمهرة في علم السحر على طريقة العرب والقِبْط) للخوارزمي: المنصور بن علي، أبو نصر (المتوفى ٤٢٥هـ). انظر: دائرة المعارف الإسلامية (٣/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٣) ومسمّاه بتمامه: (العماء في علم السحر على طريقة العرب والعبرانيين)، لخلف بن يوسف الدَّستُميساني، لا يُعرف زمن وفاته. انظر: هديَّة العارفين لإسماعيل باشا البغدادي (١/ ٣٤٨).

<sup>(3)</sup> ومسمّاه: شمس المعارف ولطائف العوارف، لأحمد بن علي البوني (المتوفى سنة ٩٩٢ه). تنبيه: ذكر حاجي خليفة في كشف الظنون (٤/ ٧٥) أن أول كتاب البُونيّ قوله: «الحمد لله الذي أطلع شمس المعرفة...إلخ»، والمطبوع المتداول اليوم أوله: «شهادة أزل، فمن نور هذه الشهادة اغترف المضعِفون علمًا...إلخ»، مما يشير إلى أن الكتاب الأصل مغاير لما هو عليه اليوم، وقد حوى الأخير أوفاقًا (جداول) مثلثة ومربعة إلى مثمنة ودوائر فيها استدعاء للجن، يُزعم أن فيها الاسم الأعظم، وفي بعضها خلط أسماء لله تعالى بأسماء مخلوقين، وبمنازل القمر، وبأرقام مكررة وبحروف كذلك، وجعل جميع ذلك تماثم يعلقها المرء يتحصن بها، ويقضي بها حوائجه! ويدل جميع ذلك على أن الكتاب قد داخله تحريف عن أصله بقصد نشر تلك العلوم المنحولة، ونسبتها إلى مؤلف الكتاب، والله أعلم.

الأفذاذ ممن كتب في الأنواع، أو اكتفى بالنقل عن سابقه، والتعليق عليه.

والأمر الثالث: أن الأنواع التي ذكرها المصنفون – قديمًا وحديثًا – منها ما تعلق بتقسيم أصل السحر بين حقيقة وتخييل، أو بتقسيمه من حيث أهله القائمون بعمله، وطرائقُهم في ذلك، وأدواتهم فيه، أو تقسيمه بحسب ما ترتب عليه من أثر بالمسحور، من تفريق أو تحبيب وغيرهما، وقد تجد أيضًا من نوّعه تبعًا للأحكام الشرعية في تعلمه والعمل به.

الرابع الأخير منها: أن بعض المصنفين المعاصرين - ممن ادعى حيازة علوم الأولين وربما الآخِرين ! - قد أغرق المكتبات في بعض البلاد بمصنفات حوت غثًا لا سمينًا من أسحار حمراء وسوداء، وأسرار العلوم المكتومة، وكيمياء القدماء المخزونة، ومجربات ما أنزل الله بها من سلطان وبركات الحروف، وقدرات الأعداد، وعلوم الأوفاق والزايرجات، وغيرها كثير مما تأنف الأنامل عن تسطير مثله، ثم نسب ذلك كله إلى علوم روحانية، اصطفاها من علوم أهل بابل، وحِكَم الإغريق، وأقلام الأولين وخطوطهم، بما جعل المطّلع عليها فضلاً عن العالم بها أو العامل بها -عيادًا بالله - في تعبِ مُضنِ دونه نيل شهادة علمية مرموقة، أو إتقان كثير من علوم الشريعة المطهرة!! وليس أدل على ذلك مثالاً كتب - الملقب ب(الأستاذ الكبير) مدير عام معهد الفتوح الفلكي !! - عبدالفتاح الطوخي، الذي ألقى بما يربو عن ثلاثين مؤلفًا فيما ادعاه كشفًا لتلك الأسرار الخفية، والعلوم اللدنية، من تنجيم، وكشف طالع، وتسخير، واستحضار، وصرف عُمّار، وفتح مندل، ودعوات، وأوفاق، وخواتم، وأرصاد، وفك طلاسم، ومجرّبات، وتعبير رؤى، وعلوم نفس، وتنويم، وعلم فراسة، وليس هو الوحيد المبرّز في هذا المضمار فقد نافسه خلق كثير - من الرافضة - غرقوا في بحور الغرائب وأسرار الأجفار، والحروز المنسوبة زورًا لأئمة آل البيت الأطهار، وأغرقوا معهم جِبلاً كثيرًا لا يزال كثير منهم يحتفظون بهذه الكتب في نفائس مقتنياتهم وخاصة مكتباتهم! أقول: قد أسهمت أمثال هذه المصنفات في إضفاء مزيد من التدليس في أمر السحر، حتى إنها قد خيلت للقارئ أن السحر صنوف لا تنحصر، وأن قدرات السحرة لا يحدها ضابط؛ فمن المجريات في طبهم التي ما تركت داء إلا وأحدثت له دواء، إلى خرص بحسن طالع أو نحسه، إلى تسخير روحانية كوكب وإلزام للملك المُوكَّل به، الذي يقوم بدوره بتسخير الجن المتحكم بالفيوضات الروحانية لذلك الكوكب، إلى صناعة حُجُب مطلسمة تجلب الصحة وتمنع السقم، وتقضي سائر الحوائح من تفريق وتهييج محبة، إلى فتح مندل يجلب الغائب ويحضر المسروق، إلى تحضير جان، وإخراجه بل وإحراقه أحيانًا، إلى آخر منظومتهم التي تكاد لا تنتهى!

أخي القارئ، هذه الأمور الأربعة – المذكورة آنفًا – قد تكون أسبابًا مهمة حالت بين المسلم المعاصر وفهمه لحقيقة السحر، وأنواعه، وقد يكون ذلك – بتقدير الله – من الخير لهذه الأمة المكرمة، حيث انحصر اهتمام جُلّ المسلمين بمطالعة ما دوّنه علماؤهم في أقسام السحر، دون الخوض في معرفة تفصيلات ذلك، ونحن – بعون الله تعالى – سنسلك مسلكهم في بيان تقسيم السحر، مع قصد كشف ستر الدجاجلة، وتصنيفهم علوم الشر التي دوّنوها في تلك الأقسام، ليُعلَم وثيقُ علاقتِها بالسحر، فيُتقىٰ تعلّمها ويُحذر أهلها، وعلى ذلك، فإن هذا الفصل سوف يحوي بابين:

# الأول: في مراتب السحر وأقسامه.

وفيه أربعة مباحث: ١- مراتب السحر من حيث الحقيقة والمجاز.

٢- أقسام السحر، من حيث طرائقه وأهله.

٣- أنواع السحر، من حيث تأثيره.

٤- تقسيم السحر من حيث الحكم الشرعى.

والباب الثاني: في بيان علاقة السحربما يسمى علومًا روحانية.

وفيه مبحثان:

١- التعريف ببعض هذه العلوم، وبيان تعلُّقِها بالسحر.

٢- في التحذير من مصنفات حوت هذه العلوم.



#### الباب الأول: مراتب السحر وأقسامه

أولاً: مراتب السحر من حيث ماهيته، حقيقة ومجازًا.

إن أشهر من تعرّض لمراتب السحر من حيث الحقيقة والمجاز ابنُ خلدون في مقدمته (١)، حيث يقول: (والنفوس الساحرة على مراتب ثلاث يأتى شرحُها: فأولها: المؤثّرة بالهمة فقط من غير آلة ولا معين، وهذا هو الذي تسميه الفلاسفة السحر، والثاني: بمعين من مزاج الأفلاك أو العناصر أو خواصٌ الأعداد، ويسمّونه الطّلّسمات، وهو أضعف رتبةً من الأول، والثالث: تأثير في القوى المتخيلة؛ يَعمَد صاحب هذا التأثير إلى القوى المتخيّلة فيتصرف فيها بنوع من التصرف، ويلقى فيها أنواعًا من الخيالات والمحاكاة، وصورًا مما يقصده من ذلك، ثم يُنزلها إلى الحِسّ من الرائين بقوة نفسه المؤثرة فيه، فينظر الراؤون كأنها في الخارج وليس هناك شيء من ذلك، كما يُحكى عن بعضهم أنه يري البساتين والأنهارَ والقصورَ وليس هناك شيء من ذلك، ويسمى هذا عند الفلاسفة: الشعوذة أو الشعبذة)(٢). يتبين مما سبق أن إعمال السحر - بمراتبه الثلاثة - لا بد فيه من تأثير نفس ساحرة قوية، سواء كان تأثير السحر بهذه النفس وحسب، أو باستعانتها بتوجه إلى من تستعين به من مخلوق، أو بصرف تأثيرها إلى قدرات التخيل لدى الرائين، ومنها إلى قدرة الإبصار لديهم، كل ذلك اعتبره - تلله -سحرًا لأن التعويل فيه إنما يكون على اقتدار النفس البشرية على التأثير بالهمة، وقَد بيّن أن هذه القوة هي قوة كامنة في تركيب الإنسان، لكنها إنما تظهر بالدِّربة على ذلك شأنها في ذلك؛ شأن سائر القوى البشرية الموهوبة

<sup>(</sup>١) المقصود مقدمة كتاب ابن خلدون المسمى: كتاب العِبَر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر، ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر.

<sup>(</sup>٢) مقدمة ابن خلدون، ص٤٩٧.

للإنسان، وفي ذلك، يقول: [ثم هذه الخاصية - أي اقتدار النفس البشرية على التأثير بالهمة والإرادة - تكون في الساحر بالقوة شأن القوى البشرية كلها، وإنما تخرج إلى الفعل بالرياضة (١)، ورياضة السحر كلها إنما تكون بالتوجّه إلى الأفلاك والكواكب والعوالم العلوية والشياطين بأنواع التعظيم والعبادة والخضوع والتذلل، فهي لذلك وِجْهة إلى غير الله وسجود له، والوجهة إلى غير الله كفر](٢). أما المراتب الثلاثة فأحسب أنك أدركت أن سحر الهمة، وسحر الاستعانة، مرتبتان للسحر الحقيقي، وأن الثالث هو سحر تخييل لا حقيقة له. وقد قرر ذلك ابن خلدون عند تعليله لاختلاف العلماء في حقيقة السحر، فقال كله :

[ولما كانت المرتبتان الأوليان من السحر لها حقيقة في الخارج، والمرتبة الأخيرة الثالثة لا حقيقة لها؛ اختلف العلماء في السحر، هل هو حقيقة أو إنما هو تخييل، فالقائلون بأن له حقيقة نظروا إلى المرتبتين الأوليين، والقائلون بأن لا حقيقة له نظروا إلى المرتبة الثالثة الأخيرة، فليس بينهم اختلاف في نفس الأمر، بل إنما جاء من قِبَل اشتباه هذه المراتب، والله أعلم] (٣). وعلى ذلك يكون ابن خلدون كله قد جعل أصولاً عامة يمكن أن يندرج تحتها صنوفًا تكاد ألا تحصى من أنواع السحر، قد تشعّب في ذكرها بعض أهل العلم. وإذا جاز لنا إجمال مذهبه – بما ييسر فقه ذلك على القارئ – فإن ذلك منحصر في ستة أمور:

<sup>(</sup>۱) إن للسحرة بالطلسمات، صحيفة يسمونها (الخَزِيريّة)، يتدارسونها، تحوي دعواتٍ كفرية، وإشراك لروحانيات الجن والكواكب، يزعمون أنهم بهذه الرياضة والوِجْهة يصلون إلى حصول الأفعال لهم، انظر: مقدمة ابن خلدون ص ٥٠١.

<sup>(</sup>٢) انظر: ص ٤٩٨ من مقدمة ابن خلدون أيضًا.

<sup>(</sup>٣) انظر: المرجع نفسه، بالعزو السابق.

- ١- أن النفس القوية المؤثرة هي شرطٌ لحصول السحر.
- ٢- هذه النفس، لا بد من تدريبها لتقوى مَلَكة التأثير فيها.
- ٣- هذه الدِّرْبة إنما تكون بصنوف من التقرب لغير الله والعياذ بالله -.
- ٤- فإن كملت قوة هذه النفس بالتأثير بالإرادة، فاستغنت عن معين لها كان ذلك أشد ما يكون من السحر، وهو سحر له حقيقة في الخارج، أي: يؤثر تفريقًا وتحبيبًا واختلاطًا في عقل المسحور، وتغييرًا في مزاجه، وإمراضًا لبدنه.
- ٥- أما النفس التي لم تتكامل قوتها بالتأثير بالهمة فقط، فهي تبقى قاصرة عن إعمال السحر، إلا إذا استعانت بمخلوق من مزاج لأفلاك، أو خواص لعناصر أو تأثير لأعداد، ويسمى فاعل ذلك ساحر بالطلسمات، وهو سحر له حقيقة أيضًا، وهو مؤثر، لكنه لا يبلغ بتأثيره كما سابقه.
- وتأثير هذين النوعين بإيقاع الضر إنما يكون بأمر عادي أي ليس محتمًا حصوله، لكن يكون بإذن الله الكوني القدري، فيخلق الله إن شاء أثرَ هذا السحر عند عمل الساحر له فيبتلي به الساحر فتنة، والمسحور صبرًا وامتحانًا.
- ٣- فإن عجزَتْ تلك النفس عن التأثير حقيقة بإرادتها وهمتها، وكذلك باستعانة بغيرها، عمد صاحبها إلى روحانية ملك بزعمهم أو كيد شيطان، أو إلى التأثير بطريق التخييل؛ وسبيل ذلك: محاولة السيطرة على مخيّلة الرائي النفسية، ومن ثم إسقاط ذلك على رؤيته الحسية البصرية، ليريَه ما ليس موجودًا حقيقة، وهذا الأخير هو سحر المجاز أو التخييل، وهو ما يسمى بالشعوذة.

وهنا تنبيه إلى أن المرتبة الثالثة، وهي سحر التخييل - إذا اعتمد فيها

**-**[[[]]

الساحر على الخفة الفائقة، والسرعة الباهرة، والكلام المؤثر بالناظر، مع صرف بصره إلى ما يريده الساحر عما لا يريده، كان ذلك شعوذة وسحر مجازٍ لا على الحقيقة، أما إن عمد الساحر إلى تقديم الولاء والتعظيم لشيطانه (وهو ما يسمى بالقُمْرة)، مع التمتمة بعزيمة أو إقسام ونحوه قاصدًا عون ذلك الشيطان فيما يخيِّلُ به للناظر، فهو – ولا ريب – سحر على الحقيقة لا على المجاز.

#### ثانيًا: اقسام السحر، باعتبار اهله وطرائق حصوله.

إن تقسيم أعمال السحر من حيث طرقه وأهله القائمون به، هو التقسيم الأكثر تشعبًا، الذي يكاد لا يخلو منه مصنف معتبر من المصنفات التي تعرضت لبيان أنواع السحر، بغرض التحذير منه، لكن يبقى أن تقسيم الإمام الفخر الرازي (٢٠٤هـ)، في تفسيره (١)، هو الأشهر من بينها حيث نقل عنه ذلك التقسيم جمّ غفير من أهل العلم من بعده، ومن هؤلاء مَنْ أثبت تعقيبًا على تقسيماته، كالحافظ ابن كثير في تفسيره (٢)، والعلامة التهانوي في كشاف اصطلاحات الفنون (٣)، والعلامة الشنقيطي في أضواء البيان (٤)، وغيرهم، في حين اكتفى كثير من المصنفين قديمًا وحديثًا - حين التعرض لذكر أقسام السحر - إلى الاقتصار على ذكر تقسيم الرازي كله. وإتمامًا للفائدة - إن شاء الله - سأعمد إلى ذكر هذا التقسيم مشفوعًا بتعليقات الإمام البن كثير كله عليه، كما سأورد - بعون الله - بعض تقسيمات لمن سبق الرازي، ومن لحق به؛ من أجل استخراج مجمل أنواع السحر، ومن ثم معرفة ما يدخل منها في سحر الحقيقة أو سحر التخييل، - بحسب إيراد ابن

<sup>(</sup>١) هو المسمى: التفسير الكبير، أو مفاتيح الغيب.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم، له. ص ١٣٠، ط- بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٣) انظر: موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، للتهانوي. (١/ ٩٣٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: أضواء البيان، له (٤/ ٤٨٢).

خلدون كَلَّهُ لمراتب السحر الثلاث. تأسيسًا على ما سبق، فإن مطالب هذا المبحث تكون كالآتى:

- أ- ذكر تقسيمات لأنواع السحر سابقة لتقسيم الإمام الرازي كَلله.
  - ب- إيراد تقسيم الرازي وتعليق ابن كثير عليه.
  - ج- ذكر تقسيمات للسحر بعد تقسيم الرازي 磁條.
- د- ذكر مجمل الأنواع، مع بيان إمكان انضباطها تحت مراتب السحر؛ حقيقة ومجازًا.
  - أ- ذكر تقسيمات لأنواع السحر سابقة لتقسيم الإمام الرازي كلله.
    - \* تقسيم الإمام أبي بكر الجصّاص(١) المتوفى (٣٧٠هـ) كلله:
      - قسم الإمام تلله ضروب السحر إلى خمسة أقسام (٢):
- ۲- سحر (الشعوذة) أو التخييلات التي مظهرها على خلاف حقائقها، فمنها ما يعرفه الناس بجريان العادة بها وظهورها، ومنها ما يخفى ويَلْطُف، ولا يعرف حقيقته ومعنى باطنه إلا من تعاطى معرفة ذلك، وتكلّف فعله والبحث عنه.
- ٣- ما يدّعيه السحرة من حديث الجن وطاعاتهم لهم بالرقى والعزائم

<sup>(</sup>۱) سبق في الفصل الأول ص ٦٠ وما بعدها ذكرُ إنكار بعض أهل العلم - منهم الإمام الجمّاص كلُّه - حديث السحر، وتضاربه في دعواه تلك، فراجعه إن شئت.

<sup>(</sup>٢) انظر: أحكام القرآن، له (١/ ٥٢-٥٧).

ومنه سحر النيرنجيّات<sup>(۱)</sup>. ويتوصّلون إلى ما يريدون من ذلك بتقدمة أمورٍ ومواطأة قومٍ قد أعدّوهم لذلك. وضرر أصحاب العزائم وفتنتهم على الناس غير يسير، وذلك أنهم يدخلون على الناس من باب أن الجن إنما تطيعهم بالرقى التي هي من أسماء الله تعالى.

- السعي بالنميمة والوشاية بها والبلاغات، والإفساد والتضريب من وجوه خفية لطيفة، وذلك عام شائع في كثير من الناس، وقد يتم التفريق بين الزوجين بمثل ذلك من إفساد ذات البين.
- ٥- الاحتيال في إطعام المسحور بعض الأدوية المبلدة المؤثرة في العقل، والدُّخن (التدخينات) المُسدِرة (٢) المسكرة، نحو دماغ الحمار أو غير ذلك مما يُذهِب فطنته، فيقول الناس: إنه مسحور.

#### ★ تقسيم الراغب الأصفهاني المتوفى (٥٠٢هـ) كله.

#### قسم الراغب السحر إلى ثلاثة معان<sup>(٣)</sup>:

١- سحر الخداع والتخييلات التي لا حقيقة لها، نحو ما يفعله النمّام المشعبذ بصرف الأبصار عما يفعله لخفة يد، وما يفعله النمّام بقولٍ مُزخرَف عائق للأسماع(١٤)، وعلى ذلك قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) سبق بيان معنى النيرنجيات أو النيرنجات، وأنه: سحر الاستعانة بالخواص الطبيعية بواسطة كتابات مجهولة الدلالات. انظر: تفصيل ذلك ص ٩٨.

<sup>(</sup>٢) المُسدرة: أي الباعثة على التحيّر، والسادر المتحير، وهو أيضًا الذي لا يهتم ولا يبالي ما صنع. انظر: مختار الصحاح (س د ر).

<sup>(</sup>٣) انظر: المفردات في غريب القرآن له، ص٢٣٢، لفظ (سحر).

<sup>(</sup>٤) عائق للأسماع، المقصود: ما يمنع سبيل الإصلاح بسماع محاسن الخصم؛ لاعتقاد شدة عداوته.

#### وسَحَوْوا أَعَيْنَ ٱلنَّاسِ وَاسْتَرْهُبُوهُمْ ۗ [الاعراف: ١١٦٠]

- ٢- السحر باستجلاب معاونة الشيطان بضرب من التقرب إليه، كقوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ ﴾ [البَقَرَة: ٢٠٠].
- ٣- السحر بما يذهب إليه الأغتام<sup>(۱)</sup>، وهم يزعمون أنه من قوته يغير الصور والطبائع، فيجعل الإنسان حمارًا، ولا حقيقة لذلك عند المحصّلين، أي: أهل تحصيل العلم.

# \* تقسيم الإمام ابن حزم الظاهري (المتوفى ٤٥٦هـ)، كَالله: ذكر الإمام أربعة أقسام للسحر، هي(Y):

- ١- سحر يكون من قبل الكواكب، كالطابع المنقوش فيه صورة عقرب في وقت كون القمر في العقرب (أي في برج العقرب)، فينفع إمساكه من لدغة العقرب، ومن هذا الباب كانت الطلسمات.
- ٢- سحر يكون بالرقى أي: الضارة وهي: كلام مجموع من حروف مقطعة في طوالع معروفة، يحدث لذلك التركيب قوة تستثار بها الطبائع وتُدافِع قوى أخرى.
- ٣- سحر يكون بالخاصة، أي: بالصفة الملازمة لبعض الأشياء؛
   كالحجر الجاذب للحديد، وهو المغناطيس، وما أشبه ذلك.
- ٤- سحر يكون بلطفِ يدٍ، وهي أعمال لطيفة لا تُحيل طبعًا أصلاً، أي:

(۱) الغُتمة في المنطق مثل العُجمة وزنًا ومعنى، والأغتام والغُتْم، جمع أغتم، وهو الذي لا يُفصح شيئًا. انظر: المصباح المنير للفيومي (غتم). ص١٦٨، والمقصود هنا: نُطق هؤلاء بكلمات غير مفهومة، على وجه السرعة.

<sup>(</sup>٢) انظر: الفصل في الملل والنحل، له (٥/٥).

لا تغير طبيعة شيء إلى طبيعة أخرى؛ وذلك كما يفعل العجائبي الذي يضرب بسكينة في جسم إنسان فيظن من رآه ممن لا يدرك حيلته أن السكين غاصت في جسد المضروب، وليس كذلك، بل كان نِصاب السكين مثقوبًا فقط، فغاصت السكين في النصاب.

ب- تقسيم الإمام الرازي المتوفى ١٠٦هـا، كله، وتعليق الإمام ابن كثير عليه:

يعتبر تقسيم الرازي للسحر هو الأشهر في ذلك، وقد عوّل عليه أكثر من لحقه؛ وقد قسّم تشله السحر ثمانية أقسام (١)، هي:

1- سحر الكِلْدانيين والكَسْدانيين، وهم قوم يعبدون الكواكب - السبعة السيّارة - ويزعمون أنها هي المدبّرة لهذا العالم، ومنها تصدر الخيرات والشرور والسعادة والنُّحُوسة، وهم الذين بعث الله تعالى إبراهيم عليه السلام مُبطِلاً لمقالتهم ورادًا عليهم في مذهبهم.

وقد ذكر الإمام ابن كثير، أن الإمام الرازي قد استقصى – في كتاب: «السر المكتوم في مخاطبة الشمس والنجوم» المنسوب للرازي، وقد صنفه على وجه إظهار الفضيلة لا على سبيل الاعتقاد – طرائق هؤلاء في مخاطبة كلِّ من هذه الكواكب السبعة، وكيفية ما يفعلون، وما يلبسونه، وما يتنسّكون به (۲).

Y- سحر أصحاب الأوهام والنفوس القوية، ذلك أن النفوس خُلقِت مطيعة للأوهام، وأن الأحوال الجسمانية تابعة للأحوال النفسانية، ويكون تأثير النفوس بالأوهام بقدر قوة هذه النفوس، وكلما فارقت هذه النفوس ملذاتها، كلما عظمت قوة تأثيرها. وهذا الذي ذكره الرازي قد تعقبه ابن كثير

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير الكبير، له (٢/ ١٨٧)، وقد ذكرت الأقسام الثمانية، بتصرُّف.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم، ص ١٣٠، ط بيت الأفكار.

ببيان أن ذلك - أي: ترك النفوس ملذاتها - هو التصرف بالحال، وهو على قسمين: تارة يكون حالاً صحيحةً شرعية، وهذه مواهب من الله تعالى وكرامات للصالحين من هذه الأمة، ولا يسمى هذا سحرًا في الشرع. وتارة تكون الحال فاسدة، فهذه حال الأشقياء المخالفين للشريعة، ولا يدل إعطاء الله إياهم - أي: السحرة بقوة النفس - هذه الأحوال على محبته لهم، كما أن للدجّال لعنه الله من الخوارق للعادات ما دلت عليه الأحاديث الصحيحة، لكنه مذموم شرعًا، وكذلك كل من شابهه من مخالفي الشريعة المحمدية على صاحبها أفضل الصلاة والسلام (۱).

٣- سحر الاستعانة بالأرواح الأرضية أو الشفلية، وهم الجن: مؤمنهم وكافرُهم، والاتصال بهم عامة أسهل شأنًا من الاتصال بالأرواح السماوية، فهو يحصل بأعمال سهلة من الرقى والدخن والتجريد، وهذا النوع هو المسمى بالعزائم وعمل تسخير الجن.

3- سحر التخيّلات والأخذ بالعيون: وكيفيته أن المشعبذ الحاذق يعلم أن أغلاط البصر كثيرة، وأن القوة الباصرة إنما تدرك المحسوسات إذا تسنى لها زمنًا كافيًا لذلك، وأنها قد تختلط عليها المُبْصَرات إذا توالى عرضها بأزمان صغيرة غير كافية لإدراك كل منها على حدة، ويدرك المشعوذ كذلك أن انشغال النفس بما تهتم به قد يذهلها عن إدراك شيء آخر يقل في أهميته عن الأول باعتقاد الناظر، كما أن السرعة بعمل شيء ما – حال انشغال الناظر بغيره – يُظهر للناظر شيئًا لم يكن يتوقع ظهوره، فيتعجب منه جدًّا، والحال أن مبنى خفاء أعمال الشعوذة على شيئين: أحدهما إشغال الناظر والأخذ بعينيه إلى أمر غير مراد، من صورة أو حركة أو كلام، والثاني: الإسراع بالإتيان بعمل ثانٍ، مع التركيز على مؤثرات خارجية كشدة الإضاءة أو العمد إلى ألوان مظلمة، مما

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ص ١٣٠؛ ط - بيت الأفكار.

يُضعِف القوة الباصرة، أو صرف الأذهان بكلام تنشغل النفس به ريثما يُتِمّ المشعوذ عمله بسرعة، فيخيل للناظر غير ما ينظر إليه. يقول الإمام ابن كثير عَلَهُ المشعوذ عمله بسرعة، فيخيل للناظر غير ما ينظر إليه. يقول الإمام ابن كثير عَلَهُ اوقد قال بعض المفسرين: إن سحر السحرة بين يدي فرعون إنما كان من باب الشعبذة، ولهذا قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا آلَقُواْ سَحَـرُواْ أَعَيْبَ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُو بِسِحْرٍ عَظِيمٍ الاعراف: ١١٦]، وقال تعالى: ﴿ يُغَيِّلُ إِليّهِ مِن سِحْرِهُمْ أَنَّا تَسْعَى في نفس الأمر، والله أعلم] (١٠).

٥- سحر الأعمال العجيبة التي تظهر من تركيب الآلات المركبة على النسب الهندسيَّة تارة، وعلى ضروب الخيلاء أخرى، كفارس على فرس في يده بوق كلما مضت ساعة من النهار ضرب البوق من غير أن يمسه أحد، وهذا في الحقيقة لا ينبغي أن يُعدَّ من باب السحر(٢)، لأن لها أسبابًا معلومة يقينية من اطلع عليها قدر عليها، لكن لعسر تعلم ذلك عَدِّ أهل الظاهر ذلك من باب السحر.

قال الإمام ابن كثير بعد ذكره لهذا النوع: [ومن هذا القبيل حيل النصارى على عامتهم مما يُرُونهم إياه من الأنوار؛ كقضية القُمامة التي لهم ببيت المقدس، وما يحتالون به من إدخال النار خفية إلى الكنيسة وإشعال ذلك القنديل بصنعة لطيفة تروج على العوام منهم، أما الخواص منهم فيعترفون بذلك، ولكن يتأولون أنهم يجمعون شمل أصحابهم على دينهم!!] (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير ص١٣٠ . ط - بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٢) يدخل في ذلك ما استجد في عصرنا من عجائب الصنائع وباهر المخترعات، منها أدوات الاتصال، والحواسيب الآلية، ووسائل الإعلام المسموعة والمرثية، وآلات التنقل، ورفع أثقال هائلة بمبدأ «الهيدروليك»، وذلك باستخدام الطاقة الحركية للسوائل، وغيره كثير مما يصعب حصره، والحال أن أسبابه قد صارت معلومة عند الناس، لكنها لو عُرِضت على أسلافنا لجزموا – لخفاء سببها – بأنها من عجيب السحر، وأنه لا يقدر عليها إلا من تولى كِبْر السحر وسَبَر غَوْره!!.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن كثير ص ١٣١. ط - بيت الأفكار.



7- سحر بالاستعانة بخواص الأدوية والموادّ، مثل أن يُجعل في طعام المسحور بعض الأدوية المبلّدة نحو دماغ الحمار، أو المزيلة للعقل نحو الدخن المسكرة، وهذا النوع لا يمكن إنكار أثره، ذلك أن أثر التصرف بخواص المواد مشاهد، ومن ذلك أثر المغناطيس الجاذب للحديد، إلا أن الناس قد أكثروا فيه وخلطوا الصدق بالكذب، والباطل بالحق<sup>(۱)</sup>.

يقول الإمام ابن كثير بعد نقله لهذا النوع: [يدخل في هذا القبيل كثير ممن يدّعي الفقر<sup>(۱)</sup>، ويتحيل على جهلة الناس بهذه الخواص، مدعيًا أنها أحوال له، من مخالطة النيران ومسك الحيات، إلى غير ذلك من المُحالات]<sup>(۱)</sup>.

٧- سحر تعليق القلب، وهو أن يدعي الساحر أنه قد عرف الاسم
 الأعظم لله تعالى!! وأن الجن يطيعونه وينقادون له فى أكثر الأمور، فإذا

<sup>(</sup>۱) مما يندرج في هذا النوع استغلال بعض المشعوذين معرفتهم بخصائص المواد التي كُشِف أكثرها في عصرنا، ومنه - مثالاً لا حصراً - الخصائص الكيميائية لبعض المواد كالفوسفور الذي يشتعل تلقائيًا عند اتحاده مع أكسجين الهواء، فيشعل به المشعوذ منديلاً، أو استغلالهم خصائص المادة الفيزيائية كحصول ليونة في بعض الخلائط المعدينة التي تنثني تلقائيًا عند وصولها درجة معينة من الحرارة، فإذا أمسك بها المشعوذ - فاكتسبت من يده حرارة الجسم ٣٧ درجة مئوية - بفعل قانون الانتقال الحراري - انحنت في يده، مُلبِّسًا على الحضور بأن هذا الأثر كان بقدرته الفائقة على التركيز البصري النابع من نفسه الخارقة!! وغير ذلك مما يصعب حصره، ويدركه من له إلمام بهذه العلوم. انظر: السحر والسحرة من منظار القرآن والسنة. د. إبراهيم أدهم ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) المقصود بالفقر هنا: حال الزهد والصلاح والافتقار إلى الله تعالى. لا الفقر إلى المال، كما هو متبادر.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن كثير ص ١٣١، ط-بيت الأفكار. وقول الإمام: مخالطة النيران ومسك الحيات، فإن طريقتهم في ذلك أن يعمد أحدهم إلى دُهن خاص يدّهن به، فيحجز ذلك عنه أثر النار أو لسع الحيات. وقوله كلله: من المحالات، المقصود به: في الأحوال العادية غير الخارقة، أو من المُحال في حق هؤلاء الدجاجلة من غير استعانتهم بتلك الخواص للمواد، والله أعلم.

اتفق أن كان السامع لذلك ضعيف العقل قليل التمييز اعتقد أنه حق، وتعلق قلبه بذلك، وحصل في نفسه نوع من الرعب والمخافة، وإذا حصل الخوف ضَعُفت القُوى الحساسة، فحينئذ يتمكن الساحر أن يفعل ما يشاء.

قال الإمام ابن كثير معلقًا على هذا النوع: [هذا النمط يقال له: التَّنْبَلة، وإنما يَرُوج على الضعفاء العقول من بني آدم، وفي علم الفراسة (۱) ما يرشد إلى معرفة كامل العقل من تافهه، فإذا كان المُتنبِل – أي الساحر – حاذقًا في علم الفراسة عرف من ينقاد له من الناس من غيره](۲).

۸- سحر، بالسعي بالنميمة، والتضريب، من وجوه خفية لطيفة، وذلك شائع بين الناس.

فائدة جليلة للإمام ابن كثير في التعليق على هذا النوع: [النميمة على قسمين؛ تارة تكون على وجه التحريش وتفريق قلوب المؤمنين، فهذا حرام متفق عليه. فأما إذا كانت على وجه الإصلاح وائتلاف كلمة المسلمين، كما جاء في الحديث: «ليس بالكذاب من يَنِمُّ خيرًا» (أو يكون على وجه التخذيل والتفريق بين جموع الكفرة، فهذا أمر مطلوب، كما جاء في

<sup>(</sup>۱) علم الفِراسة: هو علم يُتعرف فيه أخلاقُ الإنسان من أحواله الظاهرة من الألوان والأشكال والأعضاء. وبالجملة هو: الاستدلال بالخَلْق الظاهر على الخَلْق الباطن، وموضوعه ومنفعته ظاهران، ومن الكتب المؤلفة فيه كتاب «الفراسة» للإمام الفخر الرازي، صاحب التفسير. انظر: موسوعة مصطلحات مفتاح السعادة، لطاش كبرى زاده ص ٥٣٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم، ص ١٣١. ط - بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه من حديث أم كُلْثوم بنت عقبة على أخرجه البخاري؛ كتاب: الصلح باب: ليس الكذاب الذي يُصلح بين الناس، برقم (٢٦٩٢). ومسلم؛ كتاب: البر والصلة والآداب، باب: تحريم الكذب وبيان المباح منه، برقم (٢٦٠٥). بلفظ: «لَيْسَ ٱلْكَدَّابُ ٱلَّذِي يُصْلِحُ يَيْنَ ٱلنَّاس، فَيُنْمِي خَيْرًا ٱلْ يَقُولُ خَيْرًا».

الحديث: «الحرب خَدْعة» (۱) ، وكما فعل نُعَيْمُ بن مسعود (۲) – الغطفاني والمحديث: «الحرب خَدْعة» (۱) وي تفريقه بين كلمة الأحزاب وبين قريظة ، وجاء إلى هؤلاء فنمى إليهم عن هؤلاء كلامًا ، ونقل من هؤلاء إلى أولئك شيئًا آخر ، ثم لأم بين ذلك ، فتناكرت النفوس وافترقت ، وإنما يحدو على مِثْل هذا الذكاء والبصيرة النافذة ، والله المستعان] (٤).

#### ج- ذكر تقسيمات للسحر بعد تقسيم الإمام الرازي كله.

يعتبر تقسيم الإمام الرازي ﷺ عمدة كثير من أهل العلم ممن جاء بعده، لكنْ ذَكَر بعض منهم تعليقًا كالإمام ابن كثير – وقد سبق ذكر ذلك – واكتفى البعض بنقلها سردًا، كما وُجِد من استقل بذكر تقسيمات للسحر، وافق بعض منها ما ذكره الإمام الرازي ومن قبله، في حين استقل البعض الآخر عنها، وقد اخترت من ذلك ستة تقسيمات للسحر لعلماء أعلام، سأوردها مقتبسة من كلامهم؛ وذلك لما حوته من مزيد فائدة في معرفة تلك الأقسام.

## ★ تقسيم الإمام القرطبي (المتوفى ١٧١هـ) ﷺ (۵):

١- سحر يكون بخفة اليد كالشعوذة، وهي خفة في اليدين وأُخذة كالسحر.

٢- سحر يكون بكلام يحفظ، ورقى من أسماء الله تعالى.

٣- سحر يكون من عهود الشياطين.

<sup>(</sup>۱) متفق عليه من حديث جابر بن عبدالله المنظم: أخرجه البخاري؛ كتاب: الجهاد والسيّر، باب: الحرب خَدْعة برقم (۳۰۳۰). ومسلّم؛ كتاب: الجهاد والسير، باب: جواز الخِداع في الحرب، برقم (۱۷۳۹).

<sup>(</sup>٢) القصة أخرجها ابن هشام في السيرة (٣/ ١٨٥-١٨٧)، وابن جرير في تاريخه (٢/ ٥٧٧- ٥٧٩)، وغيرهما. وهذه القصة في روايتها ضعف. انظر: ما قاله الدكتور أكرم ضياء العمري في كتابه: السيرة النبوية (٢/ ٤٣٠).

<sup>(</sup>٣) العبارة المعترضة مستفادة من معارج القبول للعلامة الحكمي (٧٠٩/٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير القرآن العظيم، ص ١٣١. ط - بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٥) انظر: الجامع لأحكام القرآن له، (٢/٤٤).

٤- سحر يكون بأدوية وأدخنة وغير ذلك.

\* تقسيم الإمام شهاب الدين القرافي المالكي (المتوفى سنة ١٨٤هـ)(١):

ويلحظ بهذا التقسيم أنه باعتبار الآلة التي يتم فيها السحر، وهو ثلاثة أنواع:

- 1- السِّيمياء (٢)، وهي ما يُركَّب من خواص أرضية كدهن خاص أو كلمات خاصة، توجب إدراك الحواس الخمس أو بعضها بما له وجود حقيقي، أو بما هو تخيّلٌ صرف من مأكول أو مشموم أو غيرهما.
- ٢- الهيمياء، وهي ما يوجب ذلك أي ما ذكر في السيمياء مضافًا لآثار سماوية لا أرضية، أي: يحصل بأثر سماوي لا بخواص أرضية.
- ٣- سحر باستخدام بعض خواص الحقائق، ومن مجرّبات ذلك بزعم السحرة، أن نوعًا من الكلاب إذا رمي بسبع أحجار، فعض كلا منها وطرحت هذه الأحجار بعدها في ماء، فمن شربه ظهرت عليه آثار خاصة.
  - $\star$  تقسيم الإمام الفيروزآبادي مجد الدين (المتوفى ۱۷۸هـ) $^{(7)}$ .
- ١- سحر الخداع والتخييلات التي لا حقيقة لها، نحو ما يفعله

(۱) انظر: أنوار البروق في أنواء الفروق، المشتهر بكتاب «الفروق» للقرافي (۱۳۸/٤)، عند بيان الفرق الثاني والأربعين بعد المائتين، وانظر: كذلك حاشية ابن عابدين (۱/ ۳۱).

<sup>(</sup>۲) لفظ سيمياء عبراني معرب، أصله سيم يه، ومعناه اسم الله. انظر: موسوعة مصطلحات مفتاح السعادة لطاش كبرى زاده ص ٤٨٩.

 <sup>(</sup>٣) انظر: بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، له. (١٩٨/٣). ويلحظ هنا تطابق تقسيم الفيروزآبادي لتقسيم الراغب الأصفهاني، وقد سبق ذكره ص: ١١٣.

المشعوذ من صرف الأبصار عما يفعله بخفة يد، وما يفعله النمّام بقول مزخرف عائق للأسماع.

- ٢- سحر باستجلاب معاونة الشيطان بضرب من التقرب إليه.
- ٣- ما يذهب إليه الأغتام، مما يزعمون أنه من قوته يغير الصور والطبائع، ولا حقيقة لذلك عند المحصلين.

### ★ تقسيم الإمام ابن حجر العسقلاني المتوفى (٨٥٢هـ) ﷺ

- ١- سحر الاستمالة، فكل من استمال شيئًا فقد سحره، ومنه سحر العيون، لاستمالتها النفوس.
- ٢- سحر يقع بخداع وتخييلات لا حقيقة لها، نحو ما يفعله المشعوذ
   من صرف الأبصار عما يتعاطاه بخفة يده.
- ۳- سحر بالاستعانة بخواص المواد، كالحجر الذي يجذب الحديد
   المسمى المغنطيس، وهو سحر لا حقيقة له كسابقه.
  - ٤- سحر يحصل بمخاطبة الكواكب واستنزال روحانيتها بزعمهم.
- ٥- سحر يحصل بالجمع بين الاستعانة بالشياطين ومخاطبة الكواكب،
   فيكون ذلك أقوى بزعمهم.

وهذه الأقسام الخمسة يطلق لفظ السحر عليها باعتبار فعل الساحر.

- ٦- سحر بالرقى أي: رقى الجاهلية والنَّفْث في العقد.
- ٧- سحر بتصوير الصورة على صورة المسحور، وهو المسمى بالشِّعْباذ.

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح الباري (۱۰/ ۲۳۲).

وهذان الضربان الأخيران، سحر باعتبار الآلة التي يُسحَر بها. فالأولى منهما معنوية، والأخيرة حسية.

## ★ تقسیم العلّامة احمد بن مصطفی الشهیر بطاش كبری زادَهُ (المتوفی ۹۶۸هـ) ﷺ (۱):

قسّم طاش كبرى زاده السحر باعتبار طرق السحرة فيه، وهي أربع طرق:

- ١- طريق الهند، وهو طريق السحر بتصفية النفس.
- ٢- طريق النَّبَط (٢)، وهو بعمل عزائم في أوقات مناسبة.
- ٣- طريق اليونان، ويكون بتخيُّر روحانية الأفلاك والكواكب.
- ٤- طريق العبرانين والقبط والعرب، ويكون بذكر أسماء مجهولة المعاني كأنها أقسام وعزائم، كأنهم يزعمون أنهم يُسخِّرون بها ملائكة قاهرة للجن.

### ★ تقسيم العلّامة حافظ الحَكَمي (المتوفى ١٣٧٧هـ) ﷺ:

١- سحر باستخدام علم التنجيم، ومن أعظم أنواع التنجيم ما يفعله عَبَدة النجوم، ويعتقدونه في السبعة السيّارة وغيرها.

٢- سحر بزجر الطير والخطّ بالأرض.

٣- سحر بالعقد بالخيوط، والنَّقْث على كل عقدة، من أجل أن ينعقد
 - أي يتم ويثبت - ما يريده الساحر من السحر، والعياذ بالله.

<sup>(</sup>١) انظر: موسوعة مصطلحات مفتاح السعادة (علم السحر) ص ٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) النَّبَط والنَّبيط: قوم ينزلون بالبطائح بين العراقَيْن. انظر: مختار الصحاح (نبط).

<sup>(</sup>٣) انظر: معارج القبول (٢/ ٧٠١).

البيان على التخييل في قلب الأعيان، ومن ذلك: حسن البيان في المفاخرة والخصومات بالباطل، كذلك منه العَضْهُ، وهي الحديث - «النميمة القالة، بين الناس»<sup>(۱)</sup>. وهذا النوع وإن لم يكن سحرًا حقيقة، فإنه يعمل عمل السحر.

ح ذكر مجمل الأنواع، وإمكائ انضباطها بحسب مراتب السحر حقيقة ومجازًا.

أخي القارئ، تلك جملة من أنواع السحر، مما ذكره أهل العلم، وإنك لتلحظ فيها تطابقًا تارة وتداخلاً أخرى، وقد يدخل فيها ما ليس معتبرًا في السحر أصلاً، وهذه الأنواع منها ما تعلق بأهل السحر، أو بصنوف أعمالهم، أو بطرقهم بالتوصل إلى اكتساب السحر، أو بالآلة التي يسحرون بها، مما استدعى كثرة في الأنواع من غير أن ينضم بعضها إلى بعض لعلة جامعة بينها، وقد يكون نافعًا – إن شاء الله – إدراج جميع تلك الأنواع في مراتب السحر من حيث الحقيقة والمجاز، بحسب ما قرّره العلّامة ابن خلدون كله. فنقول: إن تعداد هذه الأصناف – بانضمام ما تجانس منها باعتبار الساحر أو عمله أو آلته – يصل إلى تسعة عشر نوعًا، هي:

- ١- سحر بتصفية النفس القوية المؤثرة بالهمة والإرادة.
- ٢- سحر التنجيم، وهو سحر الصابئة من أهل بابل عَبَدة الكواكب.
- ٣- سحر الطلسمات، بكتابة خطوط وكلام مجهول المعنى، مع الاستعانة بمعين من مزاج الأفلاك أو العناصر أو خواص الأعداد.
- ٤- سحر بعزائم ورقى، يزعم أهلها تسخير ملائكة قاهرة للجن بها،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم؛ كتاب: البرّ والصلة والآداب، باب: تحريم النميمة، برقم (٢٦٠٦)، عن ابن مسعود فيه.

أو تسخير ملوك الجن بها.

- ٥- سحر بعهود شيطانية، يتحصل الساحر عليها بعد تقديمه ضروبًا من التقرب لشيطانه، عياذًا بالله تعالى من ذلك.
- ٦- سحر بألفاظ لا يتبين معناها، ولا يفصح عنها أهلها، وهو سحر الأغتام، الذين يزعمون أن قوته تغير الصور والطبائع.
- ٧- سحر بخواص حقائق الموجودات، وهو كما يزعمه السحرة بأن ثمة خصائص لبعض الحقائق لها تسلّط على النفوس، كالمشط والمشاطة وجُفّ طلع ذكر كما سبق ذكره في قصة سحر اليهودي للنبيِّ عَيِيرٌ ومن ذلّك أيضًا بزعمهم وجود تناسب بين بعض الموجودات، كرمي سبع حجارة لنوع من الكلاب، فإن عضّ كلَّ واحدة منها، ثم وضعت في ماء فشربه شارب شُحِر بذلك.
- ٨- سحر معتمد على خصائص المادة، كجذب المغنطيس الحديد، وغيرها
   كثير مما تقرر في علم الكيمياء الحديث من أثر مواد تنتج ألوانًا بعينها
   أو دخانًا، أو نارًا عند تفاعلها مع مواد أخرى.
- ٩- سحر الأخذ بالعيون، وهو سحر الشعوذة أو خفة اليد -، ومنه النيرنجيات، ومنه كذلك سحر يظهر من تركيب آلات على نسب هندسية، وهو شائع في عصرنا لما توصل إليه العلم والتقنية الحديثة بما يوهم الرائي سحرًا.
- •١-سحر بعقد خيوط، والرّقي عليها، بتلاوة رقى بكلمات ضارة من رقى الهند أو رقى الجاهلية ونحوها، ثم النفث بها باستحضار إرادة إيقاع ضرّ بالمسحور.
- 11-سحر السيمياء، أو تركيب بعض الخواص الأرضية، أو قول كلماتٍ خاصة.

- ١٢-سحر الهيمياء، أو سحر بآثار الخواص السماوية.
- ١٣-سحر التَّنْبَلة، أو سحر تعليق القلب، بادعاء معرفة اسم الله الأعظم، وطاعة الجن للساحر بذلك.
  - ١٤-سحر بالاستعانة بخواص الأدوية المبلِّدة، أو التدخينات المُسكِرة.
- ١٥-سحر تخييل الباطل في صورة الحق، ومنه سحر البيان، وسحر العَضْهِ،
   وهي النميمة بالقالة بين الناس.
- 17-سحر الكهانة بادعاء معرفة شيء من الغيب، بالاستعانة بزجر الطير، أو الخط بالأرض، أو الضرب بالحصى، أو حساب الطالع ونحو ذلك مما يفعله الدجاجلة وما أكثرهم.
  - ١٧-سحر استمالة النفس، ومنه سحر العيون، وسحر الطبيعة ونحو ذلك.
- 1۸-سحر بالجمع بين الاستعانة بالشياطين بالتقرب إليهم، ومخاطبة الكواكب وعبادتها.
- 19-سحر بتصوير الصورة على صورة المسحور، وهو المسمّىٰ بالشُّعْباذ وقد يغرز فيها أبر ونحو ذلك.

أخي القارئ، تلك جملة من أنواع السحر، تدلّك بحالها على كثرة الأنواع المختلفة الداخلة فيه، وأن قدرًا مشتركًا بينها جميعًا لا يتحقق، بما يفسر اختلاف عبارات العلماء في تعريف السحر اصطلاحًا جامعًا لأنواع مانعًا لغيرها، لكن مع ذلك فإنه يمكن تقرير أن جميع أنواع السحر لا بد فيها من همة وإرادة نفس بشرية قوية تؤثر بنفسها، أو بمعين لها، أو تقدر على التخييل في نفس الرائي أو في هيئة المرئي، وأن خطر هذا السحر يكون بالترتيب السابق، فما كان باقتدار النفس فقط فهو الأعظم خطرًا، ومنه السحر بعقد خيوط والرَّقْي عليها ثم النفث بها، ومنه كذلك سحر أهل بابل

مما أنزل على الملكين هاروت وماروت فيها، أو مما تقولت به الشياطين على سبب ملك سليمان، مما يؤثر - بإذن الله الكوني - تفريقًا أو تحبيبًا، لكن هذا النوع من السحر قد دَرَس العلمُ به، وكادت المعرفة به أن تكون مستحيلة، لكن إن وجدت، ووجد من علمها، فإن خطرها يبقى هو الأكثر ضرًا من بين أنواع السحر، لذا فقد ذُكِر هذا الأثرُ في كتاب الله وفي سنة نبيِّه ﷺ، وهو غاية ما يقتدر عليه ساحر أثيم، ولا ينحل أثر ذلك إلا برقى مشروعة، من أعظمها تلاوة المعوذتين، وقول التعوذات النبوية الكريمة. ولو أنك تأملت سائر أنواع السحر من بعد ذلك لوجدتها أسحارًا معتمدة على تنجيم وطلسمات - في تمائم وأحجبة - وعزائم مسخرة وعهود شيطانية، واستعانة بهم في إحداث وسوسة أو مس، أو دلالة على مسروق ونحوه، أو كانت معتمدة على كلام معجم حوى كفرًا، أو اعتمدت على تركيب خواص أرضية أو أدوية أو تدخينات، أو كانت تخييلاً وشعوذة وعلمًا خفيًا بحقائق علمية، أو إيحاءات نفسية بحيازة معرفة الاسم الأعظم، أو بطريق التخاطر الفكري المعروف بالتلباثي، أو كهانة بخط في الرمل، أو رصدًا للحفاظ على مخبوء، أو أنه سحر في اللغة وحسب كسحر البيان وسحر العَضْه، مع كونهما يُخيِّلان كما يعمل السحر. وعلى ذلك كله نجد أن تقسيم العلّامة ابن خلدون تلله السحر إلى تلك المراتب الثلاثة التي سبق ذكرها، يمكن إدراج جميع أنواع السحر فيها بما يمايز بينها، ويزيل اللبس عن مفهوم السحر، فيكون السحر المؤثر بهمة الساحر وتصفية نفسه مع قوله رقى ضارة أو نفث في عقد، أو تصوير المسحور، هو من مرتبه السحر الحقيقي بغير مُعين، وكذلك سحر الطلسمات والتنجيم بمخاطبة الكواكب واستنزال روحانيتها المزعومة، والعزائم المسخرة على خواص حقائق بعض الموجودات، وكذلك سحر الهيمياء بآثار الخصائص السماوية - بزعمهم - والكهانة بأنواعها، كل ذلك سحر على الحقيقة لكن بمعين، وتكون الشعوذة وما شاكلها من تخييل، كالسيمياء، والنيرنجيات، وسحر الأغتام، وسحر الأدوية والتدخينات، كل ذلك وإن عمل عمل السحر في التخييل وإيقاع الضر إلا أنه لا يسمى سحرًا حقيقة، بل مجازًا، ومن باب أولى في ذلك أن يكون سحر الاستمالة والبيان والعِضَهِ تخييلاً لا حقيقة، والله أعلم.

ثالثًا: انواع السحر من حيث أثره على المسحور.

قسّم بعض المصنفين المعاصرين<sup>(۱)</sup> السحر باعتبار تأثيره إلى أقسام عديدة، منها:

1- سحر التفريق وهو المسمّىٰ (الصرف)، وهو: عمل السحر للتفريق بين الزوجين، أو لبثّ البغض والكراهية بين صديقين أو شريكين. قال تعالى: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَآرِينَ بِهِ مِنْ أَحَالِي إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [البَقَرَة: ٢٠١].

وفي الحديث: «إِنَّ إِبْلِيسَ يَضَعُ عَرْشَهُ عَلَى ٱلْمَاءِ ثُمَّ يَبْعَثُ سَرَايَاهُ، فَأَدْنَاهُمْ مِنْهُ مَنْزِلَةً أَعْظَمَهُمْ فِتْنَةً، يَجِيءُ أَحَدُهُمْ فَيَقُولُ: فَعَلْتُ كَذَا وَكَذَا، فَيَقُولُ: مَا تَرَكْتُهُ حَتَّى فَرَّقْتُ فَيَقُولُ: مَا تَرَكْتُهُ حَتَّى فَرَّقْتُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ ٱمْرَأَتِهِ، قَالَ: فَيُدْنِيهِ مِنْهُ، وَيَقُولُ: نِعْمَ أَنْتَ»(٢).

ويدخل في سحر التفريق، سحر الرَّبْط (العَقْد أو العَصْب)، ويسمى بالصَّرْف، وله صور عديدة، منها: الحِسِّي، كأن يؤخذ الرجل عن زوجته فلا يستطيع جماعها إما بعُنّة يجدها عند إرادة الجماع، وإما بحدوث قذف

<sup>(</sup>۱) منهم الشيخ وحيد عبدالسلام بالي، في كتابه «الصارم البتار» وقد استفدت هذا المبحث من كتابه القيم، ومنهم ماهر كوسا، في كتابيه: فيض القرآن، والسيف الفالق، وقد أوصل هذه الأنواع في الباب الرابع من الكتاب الأخير إلى ثمانية عشر نوعًا، ومنهم أيضًا: إبراهيم عبد البر في كتابه الرد المبين في الباب الثاني منه، وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه ص٢٤، بالهامش ذي رقم (١).

سريع، ونحو ذلك. ومن الربط ما يكون معنويًا: كانعدام شهوة أو تقبيح صورة، أو وجود غَيْرة غير مبررة شرعًا، أو الإحساس براحة نفسية عند الابتعاد عن أهله، وقد يحدث الربط أيضًا للمرأة بطرق منها ما يسمى بالتغوير، وهو شعور الرجل بأن امرأته ليست بكرًا عند شروعه بجماعها أول مرة، ومنه التصفيح فلا يتمكن الرجل معه من الجماع، ومنه النزيف، بحيث أنه كلما أراد جماعًا أعاقه عن ذلك جريان دم في عرق الرحم بركضة يركضها شيطان الساحر، وكما يكون الربط معنويًا للرجل، فإن ذلك ينطبق على المرأة أيضًا، ومن ذلك شعورها بالتبلّد التام حال الجماع، وهو المسمى بربط البرود أو التبلّد، ومما يجدر التنبه إليه هنا إلى أن أمراضًا عضوية أو نفسية تلمّ بالرجل أو المرأة قد تكون سببًا في إضعاف القدرة الجنسية لديهما، لذا ينبغي عدم التسرع بالحكم بوجود سحر ربط إلا بعد استشارة أهل الطب في ذلك بما يقطع الشك باليقين، فإذا ما سَلِما من أي علة عضوية أو نفسية غلب على الظن عندها حصول ربط، سَلِما من أي علة عضوية أو نفسية غلب على الظن عندها حصول ربط، فيعمد إلى علاجه.

٧- سحر المحبة (التولة): وهو المسمى بالعطف، ويكون - غالبًا - بطلب المرأة من ساحر أن يوقع محبة بل شغفًا بها في قلب زوجها، فيأمرها عندئذ بإحضار أثر من ثياب زوجها، غير طاهر ولا منظف، ثم يأخذ خيوطًا منه، فيعقدها وينفث بها، ثم تدفنه في مكان مهجور، أو يقرأ ما يأمره به شيطانه من أقوال مُعجَمة تتضمن شركًا بالله، يقرأها على ماء نجس، أو على قطرات من دم ونحوه، ثم تخلطه المرأة بما يَطْعمه زوجها أو يشربه، فيصير الزوج عندها كخاتم في إصبعها لا يعصي لها أمرًا ولا يرد لها طلبًا، وهو مبالغ في غَيْرته عليها، مُفرط في جماعها، غير صابر على فراقها ولو للحظات، وبئسما صنعت تلك المرأة، ولو أنها عمدت إلى التحبب إلى وجها فكانت عَرُوبًا تكثر التزين له، وتريه جميل فعالها، لوجدت - بإذن



الله - تعلقًا منه متزنًا عاقلاً حكيمًا، يُؤثِر فيه محبتها، ويُحسن به عشرتها. قال النبي على: «إن الرقى والتمائم والتولة شرك»(١).

وهنا مسألة: قد يُشكِل التعارض - فيما يظهر - بين قول النبيِّ ﷺ: "إِنَّ الرُّقَىٰ وَٱلتَّمَائِمَ وَٱلتِّوَلَةَ شِرْكُ»، وبين «ترخيصه عليه الصلاة والسلام في الرقية من العين، والحُمَةِ، والنَّمُلة» (٢)، والجواب: أن الرقى المنهي عنها هي التي فيها شرك أو استغاثة بغير الله تعالى، أو ألفاظ جُهِل معناها، لاحتمال تضمنها كفرًا، وقد دل الحديث على جواز الرقى عامة إلا ما حوى شركا منها، فقد قال عليه الصلاة والسلام: «مَنِ ٱسْتَطَاعَ أَنْ يَنْفَعَ أَخَاهُ فَلْيَنْفَعُهُ، اعْرُضُوا عَلَيَّ رُقَاكُمْ، لَا بَأْسَ بِٱلرُّقَىٰ مَا لَمْ يَكُنْ فِيهِ شِرْكَ (٣).

٣- سحر التخييل، وقد سبق بيانه، وأنه على ضربين؛ إما بالتأثير في القوى المتخيّلة للرائي وهي التي تكون في نفسه، أي: بالتأثير المعنوي والإيحاء لهذه القوى بصور يريدها الساحر، أو بالتأثير في قوة الإبصار المحسوسة بالاعتماد على أخطاء البصر بصرفه إلى مُبصَر معين حتى إذا حدّق فيه انصرف عن غيره، أو بإمهال البصر زمنًا غير كاف فيُشكِل عليه

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه ص ٩١ بالهامش ذي الرقم (٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم؛ كتاب: السلام، باب: أستحباب الرقية من العين والنملة والحُمة والنظرة، برقم (۲۱۹۲)، عن أنس رهيه والبخاري من حديث عمران بن حصين رهيه موقوفًا، قال: (لا رقية إلا من عين أو حُمةٍ). ومعناه: لا رقية أولى وأشفى من الرقية من هذه الأمور، والحُمة بالتخفيف: السَّمُ، وقد يشدد، ويطلق على إبرة العقرب للمجاورة، لأن السم يخرج منها. انظر: النهاية لابن الأثير (۱/٤٤٩) [حمه].

أما النَّمْلة: فهي قروح تخرج في الجَنْب، وغيره من الجسد، وهي أيضًا: بثرة تخرج بالتهاب واحتراق ويرم مكانُها يسيرًا ثم يَدُبُّ إلى موضع آخر كالنَّمْلة. وإن داء النملة سمي بذلك لكون المصاب به يحس كإحساس من تدبّ عليه نملة وتعضّه.

انظر: "النهاية" لابن الأثير (٥/ ١٠٥)، والتاج للزبيدي (٨/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم؛ كتاب: السلام، باب: لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك، برقم (٢٢٠٠)، عن عوف بن مالك الأشجعي فلله.

المُبصَر، ونحو ذلك مما يعمد إليه المشعوذ الحاذق، ولسحر التخييل طريق آخر – هو الأخطر – حيث يقوم الساحر فيه بإحضار شيء يعرفه الناس ثم يتمتم بعزيمته الشركية وطلسماته الكفرية، حتى يعينه شيطانه فيري الناس الشيء على غير حقيقته، وقد يدخل هذا النوع في سحر التفريق، حيث يري الشيطانُ الرجلَ امرأته الجميلة قبيحة المنظر، وفي سحر المحبة يريه عكس ذلك، فيحببه بها. وهذا ليس من الشعوذة بل هو سحر على الحقيقة بالاستعانة بالشياطين.

قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا الْقَوْا سَحَكُوا أَعَيْثِ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءُو بِسِمْ عَظِيمٍ ﴾ [الاعراف: ١١٦]. وقال تعالى: ﴿ فَإِذَا حِبَالْهُمْ وَعِصِيْهُمْ يُحَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِمْرِهِمْ أَمَّا تَعَالَى اللهُ عَلَيْهُمْ وَعِصِيْهُمْ يُحَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِمْرِهِمْ أَمَّا تَعَالَى اللهُ عَلَيْهُمْ وَعِصِيْهُمْ يُحَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِمْرِهِمْ أَمَّا تَعَالَى اللهُ عَلَيْهُمْ وَعِصِيْهُمْ يُحَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِمْرِهِمْ أَمَّا تَعَالَى اللهُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلِيهُمْ اللهُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهِمْ اللّهُ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهِمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهِمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهِمْ وَعَلَيْهِمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهِمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَيْهُمْ وَعِلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهِمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعِيمُهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعِلَيْهِمْ وَعِمْ عُلِيهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعَلَيْهُمْ وَعِلَيْهُمْ وَعَلَيْهِمْ وَعِلَيْهُ وَعِلَيْهُمْ وَعَلَيْهِمْ وَعِلْهُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَالْعَلَيْهِمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَالْعَلَيْمِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُمُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُمُ وَالْمُعُمْ وَاللَّهُمُ وَالْمُعُلِمُ وَاللّ

3- سحر الجنون: ومن أعراضه الشرود والذهول والنسيان الشديد، والتخبّط في الكلام ومنها شخوص البصر - جموده - وزوغانه، مع عدم القدرة على الاستقرار في مكان واحد، أو الاستمرار بعمل معين، وعدم الاهتمام بالمظهر، وفي الحالات الشديدة ينطلق على وجهه لا يلوي على شيء، وربما نام في الأماكن المهجورة.

ويكون هذا النوع بتسليط الساحر جنًا موكلاً بالسحر، فيؤثر في قدرة المسحور الفكرية وبخاصة القدرة على التذكر، والتركيز في عمل الأمور ونحو ذلك.

عن خارجة بن الصّلت، عن عمّه، أنه أتى النبيّ عَلَيْ فأسلم، ثم أقبل راجعًا من عنده، فمرّ على قوم عندَهم مجنون مُوثق بالحديد، فقال أهله: إنا حُدِّثنا أن صاحبكم هذا قد جاء بخير، فهل عندكم شيء تداوونه به؟ فرقيتُه بفاتحة الكتاب، فبرأ، فأعطوني مائة شاة، فأتيت رسول الله عَلَيْ فأخبرتُه، فقال: «هل إلا هذا؟» أو قال: «هل قلتَ إلا هذا؟»، قلتُ: لا، قال: «خذها،

فَلَعَمْرِي لَمَن أَكُل برقيةِ باطلٍ، لقد أَكَلتَ برقيةِ حقِّ». وفي رواية: (فرقاه بفاتحة الكتاب ثلاثة أيام، غُدُوةً وعشيةً، كلما ختمها جمع بُزَاقه، ثم تفل)(١).

٥- سحر الخُمول: ومن أعراضه الميل إلى العزلة والانطواء الكامل، والصمت المستديم، والشرود الذهني، وكثرة الصداع، والهدوء والسكون والخمول الدائم. ويحصل هذا النوع بالتسليط أيضًا، فيرسل الساحر الجني إلى الشخص المراد سحره، ويأمره بأن يتسبب بهذا الأذى له.

7- سحر الهواتف: ومن أعراضه رؤية أحلام مفزعة، وكأن مناديًا يناديه، وقد يسمع أصواتًا تخاطبه يقظةً، لكنه لا يرى أشخاصًا، وهو يعاني كثرة الوسوسة، والشك في أصدقائه وأحبابه، وقد يرى في منامه كأنه سيسقط من عَلٍ، أو يرى حيوانات تطارده في المنام. ويكون هذا النوع بإرسال الساحر جنيًا، ويكلفه إشغال هذا الشخص يقظة ومنامًا، وقد يصل بالمسحور الأمر إلى الجنون، وقد يقتصر الأمر على المعاناة من الوسوسة.

٧- سحر المرض، أو الإمراض: ومن أعراضه حدوث ألم مستمر في عضو من أعضاء الجسد، أو حصول نوبات صرع (تشنجات عصبية)، أو شلل في عضو من الأعضاء، أو حتى شلل كلي للجسد، أو قد تتعطل إحدى الحواس عن العمل. ويكون هذا السحر بإرسال الساحر جنيًا إلى مراكز الحواس في مخ المسحور فيعبث بها حتى يمنع عملها أو يؤثر فيها.

۸− سحر النزیف، وهو سحر یتسبّب فیه الساحر، بتسلیطه لشیطان علی امرأة یرید سِحرها، ویکلفه بالتسبب فی إنزال الدم من رحمها باستمرار،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الطب، باب:، كيف الرقى؟ برقم (٣٨٩٦)، وصحّحه النووي في الأذكار برقم (٨٧٨). كما صحّحه الألباني في صحيح أبي داود برقم (٣٢٩٧).

متعديًا في ذلك زمن تحيّضها المعتاد، فإذا وصل الجني إلى عِرْق معروف في الرحم، ركضَهُ ركضةً فسال العِرْق دمًا، فتعاني تلك المرأة معاناة الحائض من النساء بسبب تلك الجِرْية الشيطانية، وقد يستمر النزيف أشهرًا، وقد يكون مقدار الدم قليلاً أو كثيرًا.

هذا، ومما يجدر ذكره هنا أن ركضة الشيطان هذه قد تحصل من غير تسليط ساحر بذلك، ويكون ذلك ابتداء وتلاعبًا من الشيطان من أجل أن يمنع تلك المرأة عن إتمام عباداتها - من صلاة وطواف وصيام وتلاوة ومكث في مسجد - فإذا جرى الشيطان بقوة عند عرق في الرحم تسبب باستمرار تدفق الدم مهراقًا متعديًا زمن الحيضة المعتاد، فتظن المرأة أن حيضها مستمر، فتمتنع عما ذكرناه، لكن الشرع المطهر - كما هو مقرر في كتب الفروع - قد اعتبر ذلك استحاضة (۱) لا تحجز المرأة عن إتمام عباداتها، وقد جرى مثل ذلك لبعض الصحابيات رضي الله عنهن، منهن: أم حبية حَمْنة بنت جحش زوج عبد الرحمن بن عوف ، وهي أخت زينب أم المؤمنين ، ومنهن فاطمة بنت أبي حبيش أن وكذا سهلة بنت سهيل والسلام بأن الأمر لا يعدو أن يكون داءً عَرَض للمرأة، فهي تُستحاض، أو والسلام بأن الأمر لا يعدو أن يكون داءً عَرَض للمرأة، فهي تُستحاض، أو هو عِرْق انقطع، بسبب ركضة من ركضات الشيطان فيه، كما في حديث: هو عِرْق انقطع، بسبب ركضة من ركضات الشيطان فيه، كما في حديث: هو عِرْق انقطع، بسبب ركضة من ركضات الشيطان فيه، كما في علم الله، ألله، ألله، أقتَسَلِي ... ومنهن الشيطان - كما في الصحيح - : "يَجْرِي مِن آئين أَنْ وَسَبَعَة أَيَّامٍ فِي عِلْمٍ الله، ألله، ألله، أقتَسَلِي ... ومنهن فإن الشيطان - كما في الصحيح - : "يَجْرِي مِن آئين أَنْ وَسَالِي الله عَلْمَ الله الله الشيطان - كما في الصحيح - : "يَجْرِي مِن آئين المؤسنية أَنَّامٍ أَنْ المؤسنية المؤسنية المؤسنية المؤسنية أَنَّامٍ في عَلْمٍ آلله، ومنهن آئين الشيطان - كما في الصحيح - : "يَجْرِي مِن آئين المؤسنية المؤ

<sup>(</sup>۱) الاستحاضة: أن يستمر بالمرأة خروج الدم بعد أيام حيضها المعتادة. انظر: النهاية لابن الأثير [١/ ٤٦٩] (حيض).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذيُّ؛ كتاب الطهارة؛ باب: ما جاء في المستحاضة، برقم (۱۲۸)، عن حَمْنة بنت جحش الله وحسّنه الألباني. انظر: صحيح الترمذي (۱۱۰). وأخرجه أبو داود؛ كتاب: الطهارة، باب: من قال: تجمع بين الصلاتين وتغتسل لهما غُسلاً، برقم (۲۸۸) مختصرًا، وبرقم (۲۹۲)، من حديث أسماء بنت عُمَيْس اللها.

آدَمَ مَجْرَىٰ ٱلدَّمِ»(١)، وهذه الركضة قد تكون بتسليط ساحر لشيطان على تلك المرأة، فإن كان ذلك فهو ما يعبّر عنه بـ(سحر النزيف) فتُرقى المرأة بالمشروع، فتشفى بإذن الله، وإلا فهو داء استحاضة عضوي يمكن علاجه عند أهل الطب. ثم إن رسول الله على بيّن لمن شكت مثل ذلك طُرقًا للقيام بالعبادة فعلى أيهما قويت المرأة، فهي أعلم بحالها، وهذه الطّرُق ثلاثة مستفادة من أحاديث صِحاح، وهي كالآتي:

- أ أن تغتسل لكل صلاة، بعد انقضاء مثل أيام حيضها، حتى تحيض فترى دم الحيض الذي يَعْرِف (له رائحته المميزة)، ويُعْرَف (تعرفه النساء).
- ب- إنْ شقَّ عليها ذلك، فإنها تغتسل لصلاة الفجر، وتؤخر الظهر، وتقدم العصر، وتغتسل لأداء الصلاتين، كذلك تفعل للمغرب والعشاء، فتؤخر المغرب وتعجل العشاء، وتغتسل وتصلي الصلاتين.
- ج- فإن وجدت حرجًا في ذلك أيضًا، فإنها تغتسل إذا انقضت مثل أيام حيضها (ستة أو سبعة أيام)، ثم تتوضأ بعدُ لكل صلاة، ثلاثًا وعشرين ليلة أو أربعًا وعشرين ليلة، فإن ذلك يجزئها، ولو استمر تدفق الدم، وكان لونه مختلفًا عن دم الحيض، ليس بأسود مثله، وذلك الحكم غاية في التيسير عليها.

(۱) جزء من حديث أخرجه البخاري بنحوه؛ كتاب: الاعتكاف، باب: هل يخرج المعتكف، برقم (۲۰۳٥) عن صفية بنت حيي أم المؤمنين رضي الله عنها. ومسلم – واللفظ له – كتاب: السلام، باب: بيان أنه يُستحب لمن رُئي خاليًا بامرأة....، برقم (۲۱۷۵)، عنها أيضًا. وكذا أخرجه أحمد في مسنده بلفظه، (۳/ ۲۸٤)، من حديث أنس بن مالك ﷺ.

فائدة: لم يكن عند مسلم من حديث صفية في إلا هذا الحديث. وقد أورده البخاري في ست مواضع، والله أعلم.

ولفظ الحديث بتمامه: (عَلَى رِسُلِكُمَا، إِنَّهَا صَفِيَّةُ بِنْتُ حُيَيّ، إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَجْرِي (يبلغ) مِنَ ٱلْإِنْسَانِ مَجْرىٰ ٱلدَّم، وَإِنِّي خَشِيتُ أَنْ يُقْلَفَ فِي قُلُوبِكُمَا شَرًّا» قاله النبيُّ ﷺ لرجلين من الأنصار لما رأياه ﷺ منصرفًا من مُعتَكَفه، ترافقه صفية ﷺ، فسلّما وأسرعا ﷺ.

وقد استحب النبي على للمرأة المستحاضة أن تفعل الأمر الأول إن هي قويت عليه، وقد فعلت ذلك حمنة على كما سيأتي من قول السيدة عائشة أم المؤمنين الله المؤمنين المؤمنين الها.

وهاك أخي القارئ أدلة من السنة المطهرة دالَّة بمجموعها على ما أسلفت بيانه:

- سألت أم حبيبة حَمْنَةُ بنت جحش رسولَ الله ﷺ عن الدم؟ فقال لها رسول الله ﷺ عن الدم؟ فقال لها رسول الله ﷺ: «سُبْحَانَ ٱللهِ!، إِنَّ هَذَا مِنَ ٱلشَّيْطَانِ»(۱) «إِنَّمَا هِيَ رَكْضَةً مِنَ ٱلشَّيْطَانِ»(۲). «ٱمْكُثِي قَدْرَ مَا كَانَتْ تَحْبِسُكِ حَيْضَتُكِ، ثُمَّ ٱغْتَسِلِي وَصَلِّي، (۵)، قالت عائشة ﷺ: فكانت تغتسل لكل صلاة (٤).
- وكانت سهلة بنت سهيل في قد استُحيضت، فأتت النبي في « فَأَمَرَهَا أَنْ تَغْتَسِلَ عِنْدَ كُلِّ صَلَاقٍ، فَلَمَّا جَهَدَهَا ذَلِكَ أَمَرَهَا أَنْ تَجْمَعَ بَيْنَ ٱلظُّهْرِ وَٱلْعَصْرِ بِغُسْلٍ، وَٱلْمَغْرِبِ وَٱلْعِشَاءِ بِغُسْلٍ، وَٱلْمَغْرِبِ وَٱلْعِشَاءِ بِغُسْلٍ، وَتَغْتَسِلَ لِلصَّبْح » (٥).

(١) سبق تخريجه ص١٣٣، بالهامش ذي الرقم (٢).

(٢) سبق تخريجه أيضًا ص١٣٣، بالهامش ذي الرقم (٢).

<sup>(</sup>٤) قول السيدة عائشة رضياً، أخرجه أبو داود، كتاب: الطهارة، باب: ما روي أن المستحاضة تغتسل لكل صلاة، برقم (٢٨٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود، كتاب الطهارة، باب: من قال تجمع بين الصلاتين وتغتسل لهما غُسلاً، برقم (٢٩٥)، عن عائشة رابع ومعنى جَهَدها ذلك، أي: شقّ عليها. هذا، وقد أخرج الإمام أحمد كله في مسنده، أربع روايات، تبين حكم المستحاضة أيضًا، وجميعها من مسند النساء، فلتنظر بأرقامها (٢٧٦٨٥ - ٢٧٩٠٤ - ٢٨١٨٢) لمن شاء مزيد علم في ذلك.

- وقالت فاطمة بنت أبي حبيش لرسول الله ﷺ: يا رسول الله! إني لا أطهر، أَفَأَدع الصلاة، فقال رسول الله ﷺ: "إِنَّمَا ذَلِكَ عِرْقٌ وَلَيْسَ إِلَّا خَيْضَةِ، فَإِذَا أَقْبَلَتِ ٱلْحَيْضَةُ فَٱتْرُكِي ٱلصَّلَاة، فَإِذَا ذَهَبَ قَلْرُهَا [قدر بِٱلْحَيْضَةِ، فَإِذَا أَقْبَلَتِ ٱلْحَيْضَةُ فَٱتْرُكِي ٱلصَّلَاة، فَإِذَا ذَهَبَ قَلْرُهَا [قدر الأيام التي كنت تحيضين فيها]، فَأَغْسِلِي عَنْكِ ٱلدَّمَ وَصَلِّي (1). زاد هشام بن عروة عن أبيه رحمهما الله قولَه ﷺ: "ثُمَّ تَوَضَّيْي لِكُلِّ صَلَاقٍ، حَتّى يَجِيءَ ذَلِكَ ٱلْوَقْتُ (٢).

هذا، ومحلّ تفصيل أحكام ذلك كتب الفروع، إلا أني أردت بيانه لشرف تعلُّقه بأعظم العبادات البدنية، ركن الدين: (الصلاة).

9- سحر تعطيل الزواج، ومن أعراضه صداع بين الحين والآخر، وضيق شديد في الصدر، ورؤية كل خاطب بمنظر قبيح، مع كثرة الشرود الذهني، والقلق في أثناء النوم، وقد يصاحب ذلك ألم دائم في المعدة أو في فقرات الظهر، وسبيله أن يوكل الساحر جنيًا بحجز فتاة عن الزواج، فيلازمها، فيؤثر فيها بحيث تنفر من كل زوج يتقدم لخطبتها، أو يلقي في القوة المتخيِّلة عند الخاطب صورة قبيحة لتلك الفتاة فلا يرغب بخطبتها، وقد يخيل ذلك للفتاة أيضًا فترى كل خاطب لها بصورة قبيحة. ولو فرض أن تقدم لها خاطب فإنه سرعان ما يتراجع عن ذلك بفعل وسوسة ذلك الجني له. وفي حالات سحر التعطيل تجد الرجل الخاطب يشعر بضيق شديد إذا ما تخطى عتبة دار المخطوبة، وكأنه في سجن يتطلع بشوق للخروج منه.

(۱) أخرجه البخاري واللفظ له؛ كتاب: الحيض، باب: الاستحاضة، برقم (٣٠٦)، ومسلم؛ كتاب: الحيض، باب: المستحاضة وغُسلُها وصلاتُها، برقم (٣٣٣)، عن عائشة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) الزيادة عند البخاري، من رواية هشام بن عروة عن أبيه، وهي في كتاب: الوضوء، باب: غسل الدم، برقم (٢٢٨). والعبارة المفسِّرة بين معقوفتين هي: جزء من رواية عند البخاري أيضًا، كتاب: الحيض، باب: إذا حاضت في شهر ثلاث حِيَض، برقم (٣٢٥)، عن عائشة على الله المحيض، عن عائشة على الله المحيض، الم

هذا، وقد أوردت هذا التقسيم النافع لآثار السحر، قاصدًا بذلك التعريف بأن هذه الأنواع التسعة تدخل جميعها في مرتبة السحر الحقيقي، حتى إن سحر التخييل – وهو النوع الثالث منها – يدخل من وجه بالسحر حقيقة من أجل أن الساحر قد يوكّل جنيًا بأن يُرِيَ الزوجة قبيحة في نظر الزوج أو العكس، حتى يبغض كلُّ منهما زوجَه، وقد يؤدي ذلك إلى التفريق بينهما، والعياذ بالله.

## مسألة مهمة: كيف يقوم السحرة بأعمالهم تلك، فيؤثروق بها على المسحور؟

إن أهمية بيان هذه المسألة تكمن في ضرورة تبصير المسلم المعاصر بهذه الطرق، ليشتد حذره منها، فلا يدع للسحرة مسلكًا إليه، وهذا من باب الأخذ بالأسباب، فإن «ٱلْمُؤْمِنَ كَيِّسٌ فَطِنٌ حَذِرٌ»(١).

هذا، وإن للسحرة العشرات من الوسائل يعمدون إليها، بقصد التأثير بسحرهم، من ذلك (٢):

- ١- دفن أعمالهم في تراب مقبرة.
- ٢- دفن العمل السحري فيما اتصل بالدار من حديقة ونحوها.
- ٣- كتابة السحر في كاغد جلد ميتة -، وجعله في قبضة الساحر، وهو لا يغلقها تمامًا، ثم يشير بها إلى ناحية من أراد سحره، من جهة لا يراه المسحور منها.

<sup>(</sup>۱) هذا نصّ حديث مرويِّ ضعيف. انظر: سلسلة الأحاديث الضعيفة للألباني كلله (٧٦٠)، وفي الصحيح: ﴿إِنَّ آنسًا غُلامٌ كَيِّسٌ»، متفق عليه. (والكَيْس: العقل، والكَيْس في الأمور يجري مجرى الرفق فيها). انظر: النهاية لابن الأثير (٢١٨/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: في وسائل السحرة هذه: «شموس الأنوار» لابن الحاج التلمساني، و«منبع أصول الحكمة» للبوني، و«شمس المعارف الكبرى» له أيضًا، وقد ذكرتها هنا للتحذير منها، وحسب.

= المعمل المعمل

٤- كتابة ما يريد من سحر في شقف طاجن قديم، ثم يدقُّه ناعمًا، ويتكلم عليه بما يريده، ثم يذرّه بين اثنين ليفترقاً.

- ٥- رش الماء الذي مُحي به أثر الكتابة السحرية عند عتبة الدار، المراد سحر أهلها.
- ٦- إعطاء المراد سحره ما يكتحل به، وهو في حقيقته مما جفف من عيون
   بعض الحيوان كالقنفذ والبومة ونحوهما، وقد تمتم عليها الساحر بما أراد.
- ٧- طلب الساحر من المراد سحره شيئًا من أثره، كشعر، أو قطعة من ثوبه، ثم يجعل ذلك في حجاب يعلقه المسحور، فلا يفارقه أثر ذلك ما دام معلقًا الحجاب، والحجاب يحوي غالبًا أوفاقًا، وخواتم، ودوائر شركية، ونحوه.
- ۸- تمتمة الساحر، في مجلسٍ ما، بتعاويذ سحرية، ثم الإشارة بيده إلى المراد سحره.
- ٩- إعطاء الساحر المراد سحره ما يأكله أو يشربه، والحال أنه قد قرأ عليه طلاسمه، وبخره ببخور عنده في ساعة يعرفها مناسبة لعمله.
- •١-جعل سحره في صُرَّةٍ من ثوب المسحور، ثم تعليقها في مهب ريح، أو على غصن شجرة، أو على نعل فرس معلقة على باب، ليؤثر بسحره ذلك كلما هبت الريح، أو اهتز الغصن، أو كلما فتح الباب.
- 1۱-صنع شعباذ (صورة للمسحور على شكل صنم)، وغرز أبرٍ فيه، وجعله في أسفل بئر مثلاً، أو مدفونًا في تراب، ونحوه.

هذا، وطرقهم في ذلك تبلغ المئات، ليس القصد هنا إحصاءها، إنما التحذير الشديد من التسهل في قصد هؤلاء الدجاجلة، أو السماح لهم بأخذ شيء من الأثر، أو أخذ حجاب وتعليقه دون النظر إلى ما فيه، والتنبه عند أخذ مأكول أو مشروب أو كحل، والحذر ممن يشير بقبضته في مجلس إلى

جهة ما، وضرورة العمد إلى إزالة كل أثر لمرشوش في مكان يتخطاه أهل البيت، كعتبة الدار مثلاً، أو عند باب السيارة، ونحو ذلك. فالحذر الحذر من التهاون في ذلك، فإن المؤمن حصيف متفرِّسٌ ينظر بنور الله تعالى.

وهاك أخي القارئ طرقًا - بإجمال - تبطل هذه الأسحار بما يناسب المقام، وسيأتي تفصيل لها عند بيان طرق إبطال السحر(١):

- ١- الحجامة، وهي من أنفع ما يستخرج به عمل السحر من بدن المسحور.
  - ٢- إزالة المرشوش على الأرض بماء طهور.
- ٣- إتلاف عمل السحر إن عثر عليه مدفونًا أو معلقًا ونحوه إتلافه:
   بتمزيقه، أو حرقه، أو رميه في ماء جارٍ طهورٍ، أو إتلاف عُقَدِ بعد القراءة عليها.
- ٥- قراءة سورة البقرة بتمامها إذا شك أهل الدار بوجود أثر للسحر في دارهم.
- ٦- إخراج كل ما يمنع دخول الملائكة عليهم السلام الدار، من مثل شُخوص منحوتة، أو كلب، أو صور مُنَفَّرة، أو صور لعورات، ونحو ذلك.
- ٧- فتح كل حجاب قبل تعليقه علمًا أن مطلق تعليق التمائم والحجب لا يشرع، إلا عند بعض أهل العلم بضوابط ذكروها (٢) -، فكل حجاب حوى أوفاقًا رقمية أو حرفية -، أو طلاسم، أو دوائر، أو مثلثات، أو أسهمًا، أو خواتم، أو أسماء سريانية، أو رسم شعباذ، أو الأشكال السبعة التي يدعي السحرة أنها الاسم الأعظم (٣)، أو آيات كتبت معكوسة الترتيب، أو كتبت مختلطة بطلاسم، أو كتبت مقطعة الحروف، أو أنقص منها بما يغير

<sup>(</sup>١) انظر: ما سيأتي ص ٢٧٩، وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) راجع - إن شئت - مبحث التميمة ص٩١، وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) انظر: ما سيأتي ص ١٤٩، وما بعدها .

#### معناها، والعياذ بالله، أو حوت أسماء الكواكب السبعة السيارة(١)،

(۱) الكواكب السبع السيارة التي يزعم المنجمون السحرة استنزال روحانياتها، بأوقات مناسبة معلومة لديهم، هي: زحل، والمشتري، والمريخ، والشمس، والزهرة، وعطارد، والقمر. انظر: - رحمك الله - كيف خلط هؤلاء الدجاجلة بين تأثير الكواكب بالمفهوم العلمي (فيزيائيًا وكيميائيًا) تأثيرًا ماديًا صِرْفًا؛ كالمدّ والجَزْر، وآثار مغناطيسية وإشعاعية، مؤثرة على حالة الجو العامة والاتصالات اللاسلكية، وبين اعتقادهم بإمكانها تغيير مجريات حياة الناس، والتحكم بمصائرهم حين يكتب الساحر المنجّم رموزًا، ويحرق لها بخورًا، في أوقات معينة، حين يكون كوكب معين في برج معين!!. انظر: السحر والسحرة من منظار القرآن والسنة. د/إبراهيم أدهم ص٣٧ وما بعدها.

هذا، وإن الخلط بين الشمس والقمر من جهة والكواكب الخمسة المتبقية من جهة أخرى، لا يتوافق في التسمية مع مُسلَّمات علم الفلك، فذانك نجم وتابع، والأخرى كواكب سيارة، ولقد وصل عدد الكواكب السيارة حول الشمس - فيما تقرر من علم حديث – إلى أحد عشر كوكبًا، وذلك باكتشاف كوكبين بعد كوكب (نبتون) الذي اكتشفّ عام ١٨٤٦م، وقد أطلق على الأخير منهما مؤقتًا اسم [٢٠٠٣- يوبي - ٣١٣]، وذلك بعد اكتشاف كوكب أصغر من كوكب بلوتو كان قد أطلق عليه اسم [٢٠٠٣- إي يو - ٦١]. وقد تم اكتشافهما عام ٢٠٠٣م، باستخدام أحدث المراصد الفلكية، المتميزة بحساسية خاصة للأشعة الحرارية. فأين هذه الجهود العلمية المكثفة من دجل أولئك المنجمين، الذين ما فتئوا يعتقدون القوة الروحية في أجرام سماوية إنما خلقها الله عز وجلَّ؛ زينة للسماء، وعلاماتِ هدايةٍ للمسافر في ظلمات البر والبحر، ورجومًا لمسترقى السمع من الشياطين. فبعد أن داست أرجل الإنسان القمر، وبعد أن حطت مركبة – غير مأهولة – على المريخ، وبعد هبوط مسبار (هويجنز) على أرض قمر (تيتان)، التابع لكوكب زحل، ما زال السحرة المنجمون مصرّين على أن لهذه الأجرام روحانيات تُستنزل وسعود تُرتجى ونحوس تُتقى، وملوكًا من الجن مقهورين لرؤساء من الملائكة، لا يعصون لهم أمرًا، وأن الجميع - باعتقادهم - محكومون بعزائم وإقسامات وعهود تتلى، فلا يتخلُّف عن الامتثال لها جنُّ ولا مَلَك!!. والحق أن عامة السحرة – من منجمين وغيرهم – إنما هم عابدون - على الحقيقة - لشياطين الجن يرجون لديهم نفعًا أو ضرًا، فهؤلاء لا يمتون بصلة إلى التقرب لمَلَكِ - ولو ادّعوا زورًا ذلك - فالملائكة عليهم السلام من جميع ذلك بـراء، قــال تــعــالــى: ﴿وَيَوْمَ يَحَشُرُهُمْ جَيِعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَتِكَةِ أَهَـٰٓوُلَآ ۚ إِيَّاكُمْ كَافُواْ يَعْبَدُونَ ۞ قَالُواْ شَبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيْنَا مِن دُونِهِمْ بَلَ كَانُوا يَعْبُدُونَ ٱلْجِئَّ أَكِيْمُهُم بِهِم تُؤْمِنُونَ ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا يَمَلِكُ بَعْشُكُمْ لِبَعْضِ نَفْعًا وَلَا صَرَّا وَنِقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذُوقُوا عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي كُشُمُ بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴿ ﴾ [سَيَا: ١٠-٤١].

أو أسماء سبعة للقمر (١)، وغير ذلك، فإن الواجب الحذر البالغ من التهاون في تعليقها، فهي مظنة الأعمال السحرية، أعاذنا الله والمسلمين والمسلمات من شر ذلك.

رابعًا: قسما السحر، من حيث الحكمُ الشرعي<sup>(٢)</sup>.

[السحر - من هذه الحيثية قسمان -:

أ- شرك، وهو ما يكون سحرًا حقيقة بعُقد ورقى، وقراءات وطلاسم، يتوصل بها الساحر إلى استخدام الشياطين، أو عبادة كواكب ونحو ذلك.

ب- فسق وعدوان، وهو الذي يكون بواسطة الأدوية والعقاقير ونحوها،
 مما يؤثر على بدن المسحور وعقله وإرادته وميله.

وتأسيسًا على ذلك، فإن من كان سحره بواسطة الشياطين، فإنه يكفر لأنه لا يتأتى ذلك له إلا بالشرك غالبًا، ومن كان سحره بالأدوية والعقاقير ونحوها، فإنه لا يكفر، ولكن يعتبر عاصيًا معتديًا] (٣).

#### \*\*\*

(۱) أسماء القمر – عندهم –: لياخيم، ليالغو، ليافور، لياروث، لياروغ، لياروش، لياشلش، والسحرة يدعون أن لها خواصًا عجيبة وأسرارًا غريبة، وهي لا تعدو كونها أسماء لشياطين مردة، كما تدل عليه عبارات إقسامهم وعزائمهم التي امتلأت كتبهم بها، ومنها: «منبع أصول الحكمة» للبوني، كما في ص ٢٩٣ منه.

<sup>(</sup>٢) سيأتي - بعون الله - فصل مختص بأحكام السحر والسحرة، لكن ذكرت النوعين هنا إتمامًا للتقسيمات في هذا الفصل.

<sup>(</sup>٣) انظر: القول المفيد على كتاب التوحيد (١/ ٤٨٩)، للعلَّامة ابن عثيمين كلله.

# الباب الثاني: بيان علاقة السحر بما يسمى علومًا روحانية المبحث الأول: التعريف ببعض هذه العلوم، وبيان تعلُّقِها بالسحر.

إن مما تقرر، وصار مسلّمًا فيه - بما تضافرت عليه نصوص الشريعة، وما بات إجماعًا بين أهل الإنصاف من علماء التجريب ورواد الفكر قديمًا وحديثًا - أن دين الإسلام دعا في أصول تعاليمه إلى إعمال العقل والتدبر طريقًا أمثل للتوصل إلى حقائق هذا الكون، ومن ثم التسليم بحقائق الإيمان، والدعوة إليه. فالعلم نتاج المنطق والحجة والبرهان، ولا يمكن لمؤمن التسليم لتخرّص في نظرية، أو لاحتمال في فرض علمي، إلا بعد تمحيص ذلك مرارًا، وعرضها على مُسلَّمات العقل والواقع تكرارًا، لتصير بعدها (معلومة) يمكن الوثوق بها، والتسليم لها. والعلم بهذا المعنى إما أن يكون محسوسًا تجريبيًا، أو غيبًا إيمانيًا؛ أما الأول فطريقه أهل العلوم التطبيقية، وقد دعا الإسلام إلى توقير هؤلاء والأخذ بيدهم ليكونوا سببًا لبيان الحجة على ما أشارت إليه النصوص الشرعية لحقائق كونية كبرى، بثها الله سبحانه في نفس الإنسان وفيما حوله من خلق الله، وقد ظهرت آثار هذا العلم جلية فيما اشتهر في عصرنا بالإعجاز العلمي في القرآن والسنَّة، بما أبهر عقول المناوئين للإسلام قبل الموالين له. وأما الثاني وهو العلم الغيبي الإيماني، فطريقة الأوحد: الوحى من الله تعالى، بالسماع من رسله عليهم السلام، ولا سبيل إلى معرفة شيء من هذه المغيبات عنا إلا بذلك، لكن -في الوقت عينه - كان للتوثق من وصول هذا العلم إلينا قواعد قررها علماء الإسلام، وهو ما اشتهر بعلم الإسناد، فالقرآن العظيم وصل إلينا متواترًا تكفّل الله سبحانه بحفظه، أما السنة المطهرة فقد قيّض الله لها رجالاً جهابذة نَفُوا عنها ما ليس منها، ومحّصوا أسانيد وصولها إلينا، فمنها متواتر ومنها آحاد، حتى إنهم حكموا – بتصنيف لم يوجد مثله في أمة – بصحة أو حسن أو ضعف، بما عرف في علم مصطلح الحديث عند أهله. والقصد من إيراد ما تقدم إظهار أن وصف (علوم)، لا ينطبق على المسماة علومًا روحانية ألبتة؛ فهي لا ينطبق عليها أسس التجريب العلمي ولا السماع الصحيح، ولن يعدو قدرُها أن تكون تخرّصات ورجمًا بالغيب ارتضاه أهله من شياطين الإنس والجن، واستبدلوا ذلك بالعلم اليقين، وبالوحي الصادق المبين. وعلى ذلك فإني سأقتصر على إيراد بعض منها، علمًا أنها قد تفوق المئة!! وذلك من باب تبيين علاقتها الوطيدة بأنواع السحر، وتقرير افتراء أهلها على دين الله تعالى، مع التحذير من سلوك مسلكهم أو تصديق شيء مما عندهم، أو حتى تصفح شيء من كتبهم، فإن الله تعالى قد أبدل المؤمنين ما يجعلهم في غُنية عن مثل ذلك: كتاب الله وسنة رسوله على

وإليك أخي القارئ بيان بعض من ذلك من خزائن أهله المكنونة - بزعمهم - بيد أنها في واقعها مشرعة الأبواب على أرصفة الشوارع ينادي عليها كل ناعق، متوسلاً إلى كل غاد أو رائح أن يقتنيها!! وهذه المسماة - زورًا - كتب العلوم الروحانية لا تعدو كونها أحد نوعين؛ الأول: كتب تدل قارئها على معرفة كتابة حروز وأحجبة قد حوت صنوفًا من الاستغاثات الشركية، أو الطلسمات المبهمة الخفية، أو الأشكال والجداول المحتوية أرقامًا وحروفًا، وهي محاطة بأسماء ملائكة تارة، وبأسماء شياطين أخرى، أو هي أحجبة حوت دوائر حوت - بزعمهم - اسم الله الأعظم، وقد وضع فيها مزيجًا عجيبًا من أرقام وحروف - عربية وسريانية - وأسماء لله تعالى، وأسماء لملائكة، وأسماء لشياطين، وآيات قرآنية، ودعوات شركية، بما يجعل المرء يدهش لجرأة هؤلاء القوم على محادة الله ورسوله على المرء يدهش لجرأة هؤلاء القوم على محادة الله ورسوله الله ولعل ما

يدعو لمزيد من العجب وضع أقوام مثل هذه الأحجبة على صدورهم أو صدور أولادهم مدّعين أن فيها حفظًا تامًا، وحرزًا عامًا، وحجابًا نافعًا مانعًا لكل ضر قد ينزل بهم!!

أما النوع الثاني من هذه الكتب الرخيصة ثمنًا ومحتوى، فإنها تدل قارئها على معرفة كيفية ممارسة السحر بطرق شتى منها: التنجيم، ومنها الدعوات الشركية، والاستنزالات العلوية – أي لأرواح ملائكة – والاستحضارات السفلية – أي لأرواح شياطين –، ومنها تعلم كتابة الطلاسم وفكها، ومنها ما يعرف القارئ بعلوم الرمل والكيمياء وما يسمونه مجربات، وفتح مندل، وقرعة، وإرسال جنّ، وإخراجه، وتعلم الرصد وحله!! وإنك لتجد في ثنايا هذه المصنفات دواء لكل داء، بما تعجز عنه جهابلة الأطباء الحذاق، حتى لو حازوا الزمالات العلمية من كافة أنحاء المعمورة!! وغير ذلك الكثير مما تفنى فيه أعمار طوال، وينشغل فيه الفكر والبال، وهو برمّته مدعاة إلى الهلاك والوبال، وها أنا ذا أشرع بذكر ما يلزم المسلم المعاصر معرفته، مما حوته هذه الكتب مما سمّوه علومًا روحانية، ليكون المعاصر معرفته، مما حوته هذه الكتب مما سمّوه علومًا روحانية، ليكون المعاصر معرفته، منهم ومن فعالهم، والله المستعان.

١- الأوفاق(١): جمع وَفْقِ، وهو عبارة عن مربع تنقسم أضلاعه

<sup>(</sup>۱) انظر: في هذا المبحث: قدرة الخلّاق في علم الأوفاق ص ٤٥ لعبد الفتاح الطوخي، والبداية في علوم الحرف والأوفاق، له أيضًا، (١/٠١٠) وما بعدها. وله أيضًا: هداية العباد في أسرار الحروف والأعداد، ص ٤٩ وما بعدها – وكان الأولى تسمية هذا الكتاب: إضلال العباد في أسحار الطلاسم والأرصاد، فقد حوى ما حواه منها والعياذ بالله – وانظر كذلك: شموس الأنوار، الباب الأول من الجزء الأول، للمسمى ابن الحاج التلمساني، ومنبع أصول الحكمة لأحمد البوني ص ٥٥ وما بعدها.

بخطوط مستقيمة يحصل من تقاطيعها مربعات صغار متساوية الطول والعرض، عدتها كعدة ما يخرج من ضرب أقسام أحد الأضلاع في مثله، ثم ينزل في تلك المربعات أعدادًا متوالية تنزيلاً مخصوصًا، بحيث يصير ما يجمع في كل صف من الصفوف؛ طوله وعرضه وقطريه مساويًا بعضه لبعض في الحساب ويكون العدد في كل منها خاليًا عن التكرار، والخطوط مستقيمة والبيوت - أي المربعات الصغيرة - متساوية، والأعداد على نظام واحد: الآحاد تحت الآحاد، والعشرات تحت العشرات، وهكذا. ولتخطيط الوفق صفة عند أهله، فإنْ بدأ برسم خطوطه من أعلى اليمين فقد قصد به الخير من تحبيب وجلب رزق ونحوه، وإنْ بدأ برسم خطوطه من أسفل الشمال، فهو لعمل الشر من تفريق وتعسير ونحوه، والعياذ بالله من جميع ذلك. ويشترط فيه كذلك أنه لو زيد على مفتاح الوفق - وهو أول عدد فيه - لو زيد واحدًا فيه كذلك أنه لو زيد على مفتاح الوفق - وهو أول عدد فيه - لو زيد واحدًا جميع مربعاته، ولو زيد اثنان زيد كذلك في جميع مربعاته.

والأوفاق قد تكون مثلثة، أي عدد المربعات فيها طولاً وعرضًا وقطرًا ثلاثة. هكذا،

وقد تكون مربعة أي عدد مربعات الوفق في جميع الاتجاهات أربعة هكذا

وهكذا تتعدد الأوفاق بتعداد مربعاتها فتسمى وفقًا مثلثًا، مربعًا، مخمسًا... إلخ. وهم يختارون لهذه الأوفاق حروفًا وجُمَلاً، ثم يدخلون

أعداد هذه الحروف والجمل بحسب طريقة الجُمَّل (١) واختيار هذه الحروف والجمل، وكتابة ما يوافقها في طريقة أبجد أو حساب الجُمّل، يكون بحسب ما يريده كاتب الوفق من عمل والعياذ بالله تعالى. هذا، ويشترط هؤلاء - فضلاً عن صحة كتابة الوفق بالشكل الذي ذكر - شروطًا منها: أن يُدخَّن حال الكتابة بتدخين مناسب للعمل من البخور، ولن نلج هذا الباب من معرفة ما يناسب كل عمل من تدخينات، لكن نذكر من التدخينات إجمالاً: لبان ذكر جاوي، زعفران، مستكي، حلتيت، كُنْدُر، عوسج، زرنيخ، كافور، إلى آخر الدُّخن التي تناسب العمل المراد، بحسب الزمن (الليلة) التي كتب فيها الوفق، وحال الكوكب السيار من الكواكب السبعة التي يقدسونها.

هذا، أخي القارئ، ما تَحْسُن معرفتُه من قبح عمل هؤلاء القوم، الذين

<sup>(</sup>۱) طريقة الجُمّل، أو حساب الأبجد، هي اسم لحساب مخصوص، وذلك أنهم عيّنوا من حروف: أبجد هوز حطي كلمن سعفص قرشت ثخذ ضظغ، وهي جامعة - كما لا يخفى - جميع حروف الهجاء، جعلوا من الألف إلى الطاء المهملة أي غير المنقوطة للآحاد التسعة المتوالية، ومن الياء المثناة أي بنقطتين إلى الصاد للعشرات، ومن القاف إلى الظاء المعجمة أي المنقوطة، لآحاد المثات التسع، وعيّنوا الغين المعجمة للألف. فيكون الترتيب كالتالي:

أب ج د ه و ز ح ط ي ك ل م ن س ع ف ص ٩٠ ٨٠ ٧٠ ٦٠ ٥٠ ٤٠ ٣٠ ٢١ ٩٠ ٨٠ ٧٠ ٢٠ ١٥ ١٥ ٢٠ ٢١

ق ر ش ت ث خ ذ ض ظ غ ۱۰۰۰ ۹۰۰ ۸۰۰ ۷۰۰ ۲۰۰ ۹۰۰ ۲۰۰ ۱۰۰۰

انظر: موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون، للعلَّامة التهانوي (الحساب) ص ٦٦٣.

اتخذوا أرقامًا وحروفًا وكواكب أربابًا من دون الله، فضَلُّوا وأَضَلُّوا.

وخلاصة القول أن كتابة الأوفاق بالحروف أو بالأرقام التي تناسبها، بقصد التأثير بها على شخص بعينه، والاعتقاد بتأثيرها، إنما هو ضرب من ضروب السحر الحقيقي، وبخاصة إذا عرفت أنهم يزيدون حولها توكيلاً لجان أو لملك قاهر، يدّعون أنهم خُدّام لهذه الحروف ولتلك الأعداد!!

٧- الطوالق<sup>(۱)</sup> السليمانية؛ إن كثيرًا من الحروز والأحجبة الشركية تحفل بذكر هذه الطوالق،: والمقصود بهم، اثنا عشر رجلاً من رجال المجن، يزعم المعتقدون بهم أنهم ممن دخل على سيًدنا سليمان رسولِ الله المجن، وقد سيطر بهم – بزعم هؤلاء – على جميع قبائل الجن، ويقصّون في ذلك عجبًا من أن كل طَوْلق من هؤلاء لما دخل حاوره سليمان النبيُّ الله طالبًا اسمه وفِعاله ومسكنه، فأعلمه ذلك الجنيُّ بعظيم قدرته على التأثير بأبناء آدم، فاستفسر النبيُّ سليمان الله عن دواء ذلك، فدله الطولق على أمور منها: أدوية يدهن بها، وأحجبة تعلق على الصدور، وتعاويذ حوت طلسمات واستغاثات شركية، كتبت مجاورة لآيات قرآنية وأدعية نبوية!! مع معرفة هؤلاء الطوالق الاثني عشر بطالع الشخص (٢) الذي لهم سيطرة عليه، فمنهم – مثلاً – الطولق صفصف بن مروان الذي يؤثر بمن كان طالعه الأسد هؤلاء الطوالق موكلين بخلق الله، ولا نجاة لهذا الخلق إلا بتعلم ما تعلمه سليمان على – بزعمهم – من هؤلاء، فاعجبُ لمن يصنع حجابًا حوى مثل ذلك، وازدد في العجب لمن يقصده أو يصدقه أو يعلق ذلك

<sup>(</sup>١) انظر: في ذلك الطوالق السليمانية، - من غير ذكر اسم مؤلِّف - من منشورات دار الفنون، بيروت.

<sup>(</sup>٢) الطالع: جزء من منطقة البروج الاثني عشر، يكون على الأفق الشرقي في وقت مخصوص. فإن كان ذلك الوقت زمان ولادة شخص ما يقال له طالع ذلك الشخص. انظر: موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون للعلامة التهانوى (١١٣٩/٢).

الحجاب. وللمعرفة وحسب سأسرد أسماء هذه الطوالق المزعومة، علمًا أن كتبًا كاملة ألفت في شرح هذه القصة الخرافة المدسوسة على تأريخ بني إسرائيل، ومن ثم نُجِلت زورًا وبهتانًا على نبي الله سليمان على ثم إن أصحاب هذه الكتب يَدْعون - بكل صفاقةٍ - أمَّة خاتم النبيِّين على لتعتقد بها وتدع ما سواها!!

أما الطوالق فهم بالترتيب الذي دخلوا فيه على سليمان ﷺ - كما زعموا - كالآتى:

۱- زوبعة. ۲- ميمون. - جابر بن مروان. - ميمون بن زكية. - صفصف بن مروان (ويبدو أنه أخ شقيق لجابر!). - دقعش. - زوبعة ابن مروان. (كذلك هو أخ لمن سبقاه على ما يظهر!). - سهورا. - أبو البشر. - مكيل. - منذر. - منذر. - شمت.

أخي القارئ؛ لا ريب أنك قد استشفيت مما سبق أن كتبة الحروز والأحجبة المحتوية لاستغاثات شركية بهؤلاء الطوالق، مع الاعتقاد بروحانية ما دلوا عليه من طوالع الكواكب، قد عملوا سحرًا حقيقيًا، حيث تتوكل شياطين الجن بإعمال ذلك وإيقاعه، أعاذنا الله والمسلمين من شر ذلك.

٣- الدوائر الشركية: وهي مما تحويه عامّةُ الأحجبة (السحرية) أيضًا؛ وتلك الدوائر منها ما يسمونه الدائرة العظمى، وهي دائرة كتب عند محيطها آية الكرسي إلا أنهم حذفوا من أولها اسم الله تعالى، وادعوا أن ذلك - أي آية الكرسي من غير ذكر اسم الله في أولها - هي الاسم الأعظم!!، ومنها ما قُطّع مساحات كتب في وسطها آية قرآنية ومن حولها حروف كتبت بلغات غير عربية، مما يحوي شركًا غالبًا، ومنها دائرة جعل في وسطها اسمُ حامل الحجاب، ومن حولها أشكال يزعم هؤلاء أنها كانت منقوشة على خاتم الحجاب، ومن حولها أشكال أو خواتم سبعة، سيأتي رسمها قريبًا،

والحاصل أن تلك الدوائر مما يكاد لا يحصى محتواه (١) ، لذا فإن كل حجاب حوى دوائر فيها حروفًا وأعدادًا ، وآيات قرآنية - وبخاصة آية الكرسي - قد كتبت معكوسة أو مزجت كلماتها بما هو من غيرها أو أدغمت فيها أسماء لله تعالى بأسماء لا يُعلَم معناها ، أو حوت أشكالاً لا يُدرك المراد منها كنجوم وخطوط ، فإن ذلك جميعه علامات دالة على أن هذا الحجاب شركي ، قصد به أذى حامله ، واسترضاء كاتبه لشيطانه ، بإشاعته الشرك بين العباد ، وصرفهم عن الاستغاثة برب العباد .

3- الأشكال السبعة (٢)، ولا يكاد يخلو حجاب أو أي عمل سحري منها وهي المسماة عندهم - الخواتم السبعة، أو الأحرف السبعة يجعلونها في أوفاق أو دوائر، وهي حروف ذكر أن عليًا هذه وجدها على صخرة منقوشة فأخبر أنها اسم الله الأعظم، وفسّرها بهذه الأبيات - وهي قصيدة أبياتها ستون - جاء فيها:

ثلاثُ عِصِيٍّ صُفِّفَتْ بعد خاتِم

على رأسها مثلَ السِّنان المقوَّم

ومية طميس أبتر، ثم سُلَّمٌ

إلى كل مأمول وليس بسُلم

وأربعة شبه الأنامل صُفّفت

تشير إلى الخيرات من غير معصم

<sup>(</sup>۱) من شاء الاطلاع على رسوم بعض هذه الدوائر، فدونه ما سمي: منبع أصول الحكمة للبوني (ص۱۰۳، ۱۰۷)، وليطّلع على المصنف المسمى: اسم الله الأعظم، لعبدالفتاح الطوخي. فقد حوى الكتابان على الغثّ الكثير منها.

<sup>(</sup>٢) انظر: في ذلك - إن شئت - منبع أصول الحكمة للبوني ص ١٠٠، وقد ذكرها ضمن ما يسمى الدعوة الجَلْجُوتية، وهي ستون بيتًا، سيأتي ذكرٌ مفصل لها مع غيرها من الدعوات - إن شاء الله - في المبحث التالى.

وهـــاءٌ شـــقــــــقٌ ثـــم واوٌ مــقـــؤسٌ كــأنـبـوب حــجّــامٍ ولـيـس بـــِــخ فــهـــذا هـــو الاســم الــمـعــظّــم قـــــــرُه

فإن كنت لم تعلمه من قبل فاعلم

9- الطّلّسمات؛ وهي كذلك من أشهر ما تحويه الأحجبة، ويكاد لا يخلو حجاب منها، وهي - كما سبق - خطوط مجهولة المعاني، وكلام معجم لا يُلرى تفسيره [وقيل معنى الطلسم: عَقْد لا ينحلّ، وقيل: هو مقلوب اسمه، أي: مسلط، لأنه من جواهر القهر والتسلط](۱)، والذي يعنينا من ذكر الطلسم هنا أن تلك المصنفات المشبوهة قد حوت فيما حوته على رسوم لطلاسم، ترسمها، وتحث على كتابتها، لأعمال هي غاية في الضرر، ثم يدعي مصنفوها بعد ذلك أنهم إنما دلوا على ذلك من أجل أن يكتب هذا الحجاب لمُسترحقه، وينزّهون أنفسهم عن قصد الظلم ويَدْعون الله - بعد تعليمها والحث على كتابتها - أن يرزقهم النجاح والقلاح!! والحاصل أن هذه الخطوط ليس مستحيلاً فك قراءتها، حيث إنها تكتب بحروف أقلام تسمى روحانية (۱)،

<sup>(</sup>١) انظر: موسوعة مصطلحات مفتاح السعادة، لطاش كيرى زاده (علم الطلسمات)، ص ٢٦هـ

 <sup>(</sup>٢) أوصل بعض أهل هذه الطلاسم عدد الأقلام الروحانية إلى تسعين قلمًا، من أهمها: القلم
الداودي، والقلم المشجر الهندي، وقلم السروك، والقلم اليوناني، وقلم هرمس الحكيم،
وقلم هرمز الفارسي، وغيرها. ولكل من هذه الأقلام ترتيبان، فمنها ما رتب على (أبتث)،

ومنها ما رتب على ترتيب (أبجد). يكتب السحرة بها طلاسمهم المحتوية غالبًا على شرك،

ولا يستطيع فك قراءتها إلا من تعلم هذه الأقلام جميعها. انظر: بعض رسم حروف هذه الأقلام في كتاب: الخزائن لأحمد التّراثي، بتعليق حسن زاده الآملي ص ٣١٦ وما بعدها. ملحوظة: قد يكتب أهل الطلاسم، طلسمًا حرفيًا يخلطون فيه حروفًا من أقلام متعندة، وبترتيبين مختلفين (أبجد وأبتث)، فيلزم عندها لقراءته المعرفة بالأقلام التسعين جميمًا، كأن تكون هذه الأقلام التسعون مكتوبة في صحيفة كبيرة واحدة ليتسني فك ظك الطلسم. وهاك أخي القارئ مصورًا لأربعة من هذه الأقلام المزعومة، لتنبين صورة حروف الطلسمات، ولتعلم إذا صادفتها أو ما شاكلها في ورقة أنها قد حوت عملاً سحريًا، أعافنا الله والمؤمنين والمؤمنات من شو ذلك.

> ع ن سر ق ر سر ت ک ج د من ظع سعدا المنام السايع والستون تلح اعتقى لعماد ع 学是你不不不行之是是是三三十 一支人もことがいることをかり - الما المنام الماك من والما المن مام اليام الماكا الله 第四年至大的高等等的品品 سدد المدم المناسع والاستون وجورد بؤياً كاس 五光 安美美国马克亚人 从而以至于中产业产品 (TE) 东 مَهُون مُنْ عَلَيْ مُنْ اللَّهُ السَّمِونَ مَا عِلَيْهِمُ الْكُلِّمِ لِهِ - ﴿ اللَّهُ السَّمِونَ مَا عِلَيْهِمُ الْكُلِّمِ لَهُ - ﴿ اللَّهُ السَّمِونَ مَا عِلَيْهِمُ الْكُلِّمِ لَهُ السَّالِيمُ اللَّهُ السَّمِونَ مَا عِلَيْهِمُ الْكُلِّمِ لَهُ اللَّهُ السَّمِينَ مَا عِلَيْهُمُ الْكُلِّمِ لَهُ اللَّهُ السَّمِينَ مَا عِلَيْهُمُ اللَّهُ السَّمِينَ مَا عِلَيْهُمُ اللَّهُ السَّمِينَ مَا عَلَيْهُمُ اللَّهُ السَّمِينَ مَا عِلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل of 中国的高级的人的 MON HI WIT WAY WE SEE TO

تكون معروفة عند أهلها؛ فهي طلاسم لمن لا يعرف هذه الأقلام وهي حروف لها أشكال محددة، تقابل الحروف العربية؛ يتألف منها كلام يقرؤه أهله كما يقرأ أحدنا حروف لغة يعرفها، وكلما ازداد الساحر معرفة برموز الأقلام الروحانية كان عندها أقدر على كتابة أعمال سحرية مطلسمة، كما أنه يكون متمرسًا في فك عبارات تلك الطلسمات.

7- ما يدّعون أنه الاسم الأعظم: تحوي بعض الحروز على ألفاظ أو أشكال رمزية ادعى أهل الأسرار المخفية أنها اسم الله الأعظم، الذي إذا دعي به أجاب وإذا سئل به أعطى، ثم هم قد اختلفوا في تحديده على ثلاثة مدّعيات، وذلك تبعّا لطرائقهم العجيبة في استخراجه، وخلاصة ذلك عندهم أن الاسم الأعظم قد يكون هو: أهم كَسَقْ حَلَعْ يَصْ !!! أو أهيًا شَرَاهْيَا أَدُونَايْ أَصْبَاوُتْ آلُ شَدَايْ!! أو هو المرموز إليه بالأشكال السبعة السابقة (٢). ولنر ما تأويل هذه الألفاظ المشكلة عندهم:

- أما (أهم كسق حلع يص) فهي أحد عشر حرفًا؛ فالألف منها ترمز لاسم الله، والهاء: لاسم الهادي، والميم: لاسم المالك، والكاف: لاسم الكافي، والسين: لاسم السلام، والقاف: لاسم القهار، والحاء: لاسم الحليم، واللام: لاسم اللطيف، والعين: لاسم العليم، والياء: لاسم [يمين

<sup>(</sup>۱) انظر: اسم الله الأعظم لعبدالفتاح الطوخي ص ۲۸، ولا شك أنك تلحظ أن الحروف المختارة مطابقة لفواتح بعض السور لكن بترتيب مختلف ﴿كهيعص - حم - حمعسق ألم﴾، وهو أمر قصده هؤلاء إرضاءً لشياطينهم، والعياذ بالله.

<sup>(</sup>۲) قد تضارب هؤلاء - ومنهم البوني - في تحديد هذا الاسم الأعظم في مصنفاته، فتراه يذكر تارة أنه الأشكال السبعة، وأخرى أنه أهم كسق حلع يص، وتراه ينص أحيانًا عليه بقوله: [وهذا هو الاسم الشريف: اللهم إني أسألك كحع كهكجع كهيج ملهيج مكهيج يسعطاط تلبحد مهلهاه سهلمي وروره ياهو هو كباسعيد سرطعه طهطيال مهطيوله، وهو اسمك العظيم الأعظم الذي إذا دعيت به أجبت وإذا سئلت به أعطيت...]. فانظر - رحمك الله - مدى جرأة هؤلاء وصفاقتهم على أسماء الله تعالى، حتى جاؤوا بهذه الألفاظ المعجمة ليجعلوها اسم الله الأعظم، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا. انظر: شمس المعارف للبوني (١٨/٣) ومنبع أصول الحكمة له ص ١٤٣.

اليمين](١)، والصاد: لاسم الصمد.

- وأما: أهيا شراهيا أدوناي أصباوت آل شداي، فهي ألفاظ بالعبرانية، أبقوها كذلك لئلا يعرفها أحد!! وقيل معناها: يا قديم يا دائم يا أحد يا واحد يا صمد. لكنهم فيما يكتبون من دوائر في أحجبتهم يُصِرُّون على إثباتها بالعبرانية، ثم هم يُتبِعونها بلفظ استحضار الجن وتسخيرهم بقولهم: الوَحَا الوَحَا، العَجَل العَجَل، الساعة الساعة.

كما يكتبون حولها آيات قرآنية، متبعة بنص استحضار واضح لخُدّام الأسماء الحسنى، وإقسام عليهم بالإجابة، فهل يكون بعد الاستعانة الصريحة بالجن مكان للطلب باسم الله الأعظم!! (٢)

- وأما الرموز في الأشكال السبعة - وقد سبق رسم لها - التي يزعم زاعمهم أنها نقشت على خاتم سليمان عليه الله الله مي منقوشة عند باب الكعبة (٣) ، والواقع يكذب زعمهم ، وشرح هذه الأشكال عندهم: [أن الله تعالى يقول: أنا الله الواحد الأحد الملك الحي ، أنا الله يسبح لي الظلال والفي ، أنا الله الصانع لا يدركني الفي ، أنا الله الذي ليس كمثله شي ، أنا السميع البصير خالق كل حي [(٤).

ولنا هنا أسئلة بدهية متعلقة بتفسيرهم لهذه الأشكال؛ من ذلك: كيف استدل هؤلاء من هذه الأشكال على هذه العبارات؟! وما الفرق بين الظلال والفي؟ أليس من الأولى أن تكون: الحرور والفي؟ ثم ما معنى: لا يدركني الفي، وصفةً مَنْ هذه؟! وكيف يكون الخلق للأحياء، ماداموا أحياءً؟! – والخلق كما تقرر هو إيجادً

<sup>(</sup>۱) لا يخفى أن [يمين اليمين]، ليس من أسماء الله تعالى، فالأسماء الحسنى تعلم بالتوقيف، لا بالاجتهاد. ومعنى يمين اليمين، أي كثير الخير والإنفاق.

<sup>(</sup>٢) انظر: الدائرة التي أثبتها البوني في مصنفه شمس المعارف ص ٣٨.

<sup>(</sup>٣) كما ذكر البوني في منبع أصول الحكمة ص ١٧٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: مجربات الدَّيْربي بتحقيق محسن عقيل، ص ١٧١ وانظر: الاسم الأعظم للمولى. د. حسن قريب الله. ص ١٠٥.

من عدم - ثم هل إن الخلق مقتصر على الحياة، أم أن الله تعالى خالق كل شيء؟! خلق الموت والحياة، والجماد والنبات، والأرض بما فيها والسموات بما فيها، والكرسي والعرش. ﴿ سُبِّكِنَ رَبِّ السَّكَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبِّ الْفَرْشِ عَمَّا يَعِيقُونَ ﴿ } [الرِّعرْد].

هذا، وقد وردت تفسيرات لهذه الأشكال لا إسناد لها يعتد به، فهي ضروب من التخرص في تأويل ذلك، ومنها أن الخاتم ذا الأركان خمسة، يشير إلى التطواف بأركان الملكوت. وأن الألفات الثلاثة ترمز إلى الجمع لمعنى الشفع والوتر، والألف الممدود فوقها دل على كمال القهر والغلبة، والألفات الأربع لكل ذي قوائم أربع، والميم المنظمسة دلت على انطماسها بمداد العباد والعلماء والزهاد، والسلم يعني معراج السموات السبع الطباق، والهاء المقوسة تدل على إحاطة العلم والأمر، وثمة تأويلات أخرى نضرب صفحًا عن ذكرها، ولا ندخل في اختلافات أهلها بها فقد صرح كبيرهم البوني في منبع أصول الحكمة بما نصه (۱): وأما الأحرف السبعة التي هي والحق أنها من غوامض الأسرار التي لا ينبغي التصريح بها حتى يكشفه الله والحق أنها من غوامض الأسرار التي لا ينبغي التصريح بها حتى يكشفه الله تعالى للطالب إلهاما أو منامًا!! فلينظر منتظرهم كشفًا أعظم بإلهام أو بمنام، ونحن ننتظر رحمة الله باتباع رسوله خير الأنام على أقوال كثيرة،

أخي القارئ، أكتفي بهذه النماذج التي هي أمَّات ما قد تجده في كثير من الأحجبة، وأضرب صفحًا بعدها عن تفصيل لما يسمى حروزًا وختومًا تعددت عند أهلها؛ منها ما تعلق بالأسماء الحسنى فجعلوا لكل اسم حرزًا حوى وفقًا بحروفه وأعداده وقد توكل به - بزعمهم - مَلَك عُلُوي وملك سُفْلي، ومن حمل هذا الوفق استُحسِن له القيام برياضات روحية مضنية من صيام وخلوة وتكرار قول الاسم مئات المرات في أوقات عينوها له، ما أنزل الله بذلك من سلطان، كما جعلوا حروزًا مختصة بالنبئ عنيه، وبأم المؤمنين خليجة واللها،

<sup>(</sup>١) انظر: ص ١٠١ من المصنّف المذكور.

وآخر مختص بفاطمة الزهراء وينها، وكذلك فإن لديهم لكلِّ من الأئمة الاثني عشر (١) حجابًا مختصًا به، وعُوَدًّا وهياكل سبعة، مما لا يتسع المقام لذكره، وقد لا يمكن حصره (٢).

### المبحث الثاني: في التحذير من مصنفات حوت هذه العلوم:

ولنشرع بعدها في ذكر بعض المصنفات المسماة روحانية، ولسان حالها ناطق بأنها إنما جعلت من أجل تعليم ممارسة السحر بطرق متنوعة، ونحن نذكر تلك المصنفات كيما يحذر القارئ من اقتنائها مغترًا بزخرف جمال مظهرها المخالف لقبح مخبرها، ومن هذه الكتب:

1- شمس المعارف ولطائف العوارف، المشتهر بشمس المعارف الكبرى، لمؤلفه أحمد بن علي البُوني، وهو من أكثر الكتب المتعلقة بطريق التنجيم، بل والأمرِ بعمله - لكن لمستحقه بزعمه -، فهو يحدد ساعات فلكية تصلح لأعمال الشر، ويُصرِّح فيه بمُعتقده بتقديس الكواكب السبع السيارة، ومن قوله في ذلك: (وقوى هذه السبع الدراري مأخوذة من قوى التقطعيات الباطنة، وهي: لا إله إلا الله؛ فهذه مستمدة من هذه العلويات الأقدسيات) (٣). كما حوى الكتاب أوفاقًا، وقرر أن لها تأثيرًا عظيمًا في كل ما يريده كاتبها، وهو يفعل بها ما يشاء، ووضع شروطًا لصحة كتابة كل وفق

<sup>(</sup>۱) الأثمة الاثني عشر هم الذين يعتقد الرافضة عصمتهم ووجوب اتباعهم، وهم على الترتيب، الأثمة: ١- علي ﷺ. ٢- الحسن بن علي. ٣- الحسين بن علي. ٤- علي بن الحسين (زين العابدين). ٥- محمد بن علي (الباقر). ٦- جعفر بن محمد (الصادق). ٧- موسى بن جعفر (الكاظم) ٨- علي بن موسى (الرضا). ٩- محمد بن علي (الجواد). ١٠- علي بن محمد (الهادي). ١١- الحسن بن علي (العسكري)، ١٢- محمد بن الحسن (المهدي). وهم أثمة أهل البيت المطهّرين رحمهم الله تعالى، وكانوا قدوة في التمسك بالحق والتواصي به والدعوة إليه. فانظر - رحمك الله - ما نسب إليهم زورًا وبهتانًا ﴿ سُبُحَنَكَ هَذَا بُهُتَنُ عَظِيمٌ ﴾ [الشور: ٢٦].

 <sup>(</sup>۲) انظر: غياث المستغيثين لمحمد آل طعمه، ص ٣١٥، وما بعدها. وانظر: الكشوف في
 الإعجاز القرآني وعلم الحروف لرضوان فقيه، ص ٢٦٠ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) انظر: (١٤/١) من المصنف المذكور.

منها، وحاصل ذلك أن تكون الأعمال مرتبة في أوقات محددة موافقة لسعود الكواكب أو نحوسها، وادعى فيه معرفته بالأسماء التي كان عيسى الكي يحيي بها الموتى بإذن الله! كما ادعى فيه معرفة الاسم الأعظم وجعل أوفاقًا لكل من الأسماء الحسنى، وأوفاقًا للحروف من فواتح السور، وأوفاقًا تعمل لما يخطر ببالك وما لا يخطر من قضاء حاجات، حتى استنطاق ما في القلوب، وحَجْب الأبصار، وعَقْد الألسنة، ورؤية الأرواح من غير حجاب! وأعمالاً لتفريق المجتمعين، ولتهييج المحبة (التيولة)، وهذه مما اتيفق على كونه من أعمال السحر، كما حوى ذكر أعمال السحر الخاصة بحقائق الموجودات، والعقاقير والتدخينات، وغير ذلك الكثير مما يُنبي عن مَشْرب صاحب الكتاب في تعليم السحر وإيهام القارئ بالقدرة غير المتناهية للأعمال السحرية من استحضار الجن والملائكة والطلب منهم، فينصرف بعدها عن الطلب من الله تعالى، ويفني عمره في تعلم رياضات السحر، وأعماله.

هذا، وإن خطر الكتاب لجسيم، لكونه من أكثر الكتب رواجًا في هذا الباب، ولأن كاتبه يدس في ثنايا كتابه السَّمَّ في الدَّسَم، فبينا يتقبل القارئ مبدأ فضل الأسماء الحسنى ووجوب دعاء الله بها، إذا به يجعل لها أوفاقًا حرفية وعددية، ويصاحب كتابتها تقربُّ إلى الكواكب السبع بكتابتها في طالع سعيد، مع استدعاء خادم كل اسم من الملائكة بزعمه، فهيطال مثلاً خادم اسمه تعالى (الحي)(۱)، وتفصيل الأمر فيما حواه هذا المصنف لا يحسن في هذا المقام، لكنِ القصدُ التحذير منه وعدم الاغترار بثناء كثير من الناس عليه، وقد كان أول من أثنى عليه – بما هو ليس أهله – صاحبه، حيث قال في ختام كتابه ما نصه: [واعلم أن كتابي هذا لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه . . . فإن كنت تنكره أو تلقيه فللبيت رب يحميه، . . . فيا حسرتا على من كان في نهار غفلته مفرطًا، وعن رفقته ذوي المعارف مثبَّطًا، لقد بان

(١) انظر: (٤/ ٩٥) من المصنف المذكور.

خسرانه عند إرباح العالمين ونُسِخ اسمه من لوح المقربين . . . ]. انظر – رحمني الله وإياك – هل بعد هذه العبارات من تجرؤ على دين الله؟! فكتاب البوني موصوف عنده بوصف القرآن العظيم، ومعظَّم لديه تعظيمَ بيت الله العتيق، ومن لا يقرّ بذلك يتولى البوني الحكم عليه بنفسه يوم الدين بالخسران المبين، ونسخ اسمه من لوح الأبرار في علّين!!! كما وطرده من ملأ المقربين!!

Y- منبع أصول الحكمة، للبوني نفسه، وهو مختصر مشابه في كثير من محتواه لسابقه، لكن البوني ضمّنه شرحين لدعوتين اشتهرتا بين أهل هذه الأسرار؛ الأولى بمسمّىٰ (الدعوة البِرْهَتِيَّة)، والثانية المدعوة (الدعوة البحدوتية الكبرى)، أما الأولى فهي - بزعمه [قسم عظيم لا يتخلف عنه ملك ولا يعصيه جن ولا عفريت ولا مارد ولا شيطان، وهي تغني عن جميع ما عداها من العزائم والأقسام وتتصرف في جميع الأعمال من استنزال أملاك واستحضار أعوان وجلب ودفع وصرع وقهر وإخفاء وإظهار، وغير ذلك من كل ما يريده الإنسان من خير أو شر] (۱۱). والبرهتية نسبة إلى بِرْهَتِيْهِ بالعِبْريّة ومعناه - بزعمهم الإنسان من خير أو شر] (۱۱). والبرهتية نسبة إلى بِرْهَتِيْهِ بالعِبْريّة ومعناه - بزعمهم الأسماء المعجمة ادَّعُوا أنها أسماء الله تعالى، وهي غريبة في لفظها غاية الغرابة، وهي حقيقتها من العهود والاستحضارات الشيطانية، والتوكيلات السفلية، والاستخائات الشركية، كما هو مصرح به في كيفية القسم بهذه الأسماء (۲).

أما الدعوة الثانية، فهي المسماة بالجلجوتية الكبرى، وقد ذكر لها طريقتين صغرى وكبرى، فكانت الصغرى قصيدة بستين بيتًا حوت وصف الأشكال السبعة التي سبق بيانها، وكانت الكبرى في أربعة وستين وثلاثمائة

<sup>(</sup>١) انظر: ص ٦٩، من المصنَّف المذكور.

<sup>(</sup>٢) هذا مصوّر من «منبع أصول الحكمة» يدلك أخي القارئ على مدى الإغراب والعجمة في هذه الأسماء، مع خلطها باستحضار، واستغاثات، ونسبة ذلك كلّه إلى نبيّ الله سليمان ﷺ، فإن لم يكن ذلك من اتباع ما تتقوله الشياطين وتكذب به على ملك سليمان، فما هو إذًا؟!

| 💳 ٱلُحِذُر مِن ٱلسِّحُر |        |  |
|-------------------------|--------|--|
| ••••••                  | ······ |  |

بيتًا، وقد سماها مباركة مع كونها حوت بنص قوله إعمالاً للسحر، ففيها: وبالطلسمات الساحرات وسحرها

سحرت عيون العالمين بما حوت

طلاسم أسماء وسحر طلاسم

سحرت بها كل العيون فأسحرت

كما أن القصيدة حوت استغاثة بمخلوقات، ومن ذلك قوله:

بعزة خُوطير له المجد والثنا

ويا قَلْنَهُ ود قاهر الجن إذ عصت

بسطوة بَرْشانِ قوي وقاهر

له الملك والأملاك جمعًا تواضعَتْ

ويا كَظُهَير، يا إلهي بجاهه

بعز نَمو شَلَخ به السعد أقبلَتْ

ويا فَزْمَز أسرع بنَجْج مقاصدي

بقزّ بمزّ فالملوك تسارعَتْ

إلى ما هنالك من طامات أطّت بها القصيدة وحُق لها أن تنطّ، فما نوع شركٍ إلا وله قد حَوَث!! مع هذا كله، فإن البوني يبارك هذه القصيدة، ويذكر أن خواصها لا تحصى وتصاريفها لا تستقصى!! ثم يأمر طالب السحر بقراءة هذه الدعوة – وهي ٣٦٠ بيتًا كما سبق – سبع مرات، وأحيانًا ثمان وعشرين مرة في جلسة واحدة، لا يفصل بينها سوى تأدية الفرائض من الصلاة!! ونحن نقول لهؤلاء: أما كان كتاب الله تعالى هو الأحق بالتلاوة والحفظ والتدبر من جلجوتيتكم هذه؟! أما كانت أسماء الله الحسنى أحق بأن يدعى بها من هذه الألفاظ المعجمة التي في بِرْهتيتكم تلك؟! فيا من اقتنى مثل هذه الكتب هلا بادرت إلى إتلافها، فإن العمر فرصة ثمينة لإعماره بطاعة الله تعالى، وهو بادرت إلى إتلافها، فإن العمر فرصة ثمينة لإعماره بطاعة الله تعالى، وهو

القائل سبحانه: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِّ قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَاتِ فَلَيْ قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَاتُ فَلَيْسَتَجِيبُوا لِى وَلَيُؤْمِنُوا بِى لَمَلَّهُم يَرْشُدُوكَ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ السواب، أو السعي في ولوج هذا الباب، مضيعة للأعمار مجلبة للدمار، أعاذنا الله والمسلمين من ذلك.

٣- مصنفات عبدالفتاح الطوخي: أغرق هذا الرجل أسواق المكتبات العامّة، بل أرصفة المارّة - ردهة من الزمن - بطوفان من تصانيفه التي ما تركت سبيلاً إلى إفساد عقول الناشئة بخاصة والناس بعامة إلا سلكته، وقد هالني حقًا هذا الكمّ الهائل من هذه الكتب، وقد بلغت عندي نيفًا وخمسين كتابًا، لن أعمد في هذا المقام إلى سرد أسمائها فإن شأنها عندي أهون من ذلك بكثير، لكن سأذكر واحدًا منها هو دالّ بمضمونه على منهج التأليف والقصد منه، وذلك ضنًّا منى بوقت القارئ من الانشغال بمثل ذلك.

ألم يدرك الطوخي - وهو من برّ أقرانه وسبق سابقيه وأعجز لاحقيه عن مقاربته، فضلاً عن اللحاق به أو التفوق عليه - أن الوصف تابع للموصوف، فقبح السحر جرّ إلى وصف التعظيم للسحر مبالغة في تقبيح شأنه وأمر أهله، لا للثناء عليه كما توهم صاحب المصنفات الخمسين. وإني قد سقت هذا الرد عليه قاصدًا أن لا يغترّ القارئ بكثرة المصنفات والعبقرية الحسابية الفذة، التي تظهر في أشكال جداول هذه الكتب، وإنما جميع ذلك هو من واسع المعرفة بعلوم الشر، ويحضرني هنا قول الشاعر:

إذا لم يكن عونٌ من الله للفتى فأوَّلُ ما يجني عليه اجتهادُه

ولنعد بعدها إلى ذكر شيء مما حواه كتابه «البداية والنهاية»، فمن ذلك:

- اعتقاد أن الحروف تتبع عناصر الموجودات، فمنها نارية وترابية وهوائية ومائية (١).
- اعتقاد أن لكل عدد خواص وأسرار، وأن بعضها يتحابُّ وبعضها يتنافر (٢٠).
- اعتقاد تقسيم جهات العالم بحسب كلمات أبجد هوز، وأنها منقوشة كذلك عند العرش، لكنها نُقِشت نقشًا معنويًا لا ماديًا، ولا يعقلها إلا العالِمون (٣)!
- يدل في كتابه على أمور تستعمل كلها في أعمال السحر: منها الأوفاق، حيث يفصّل في صفة تخطيطها من المثلث منها إلى المعشر، ومنها الأرصاد مع شروط كتابة ذلك من إطلاق بخور كوكب الساعة، والكتابة على معدن مناسب لعنصر الكوكب، في مكان خال عن الناس

<sup>(</sup>١) انظر: "البداية والنهاية" للطوخي (١/ ٣٨).

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق (٢٠٦/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: كذلك 'البداية والنهاية' للطوخي (١١٩/١).

والحيوانات، وبرسم شعباذ (١) يمثل هيئة العمل المراد من تباغض أو تنافر، وصورة الكتابة في الخير في الوفق، كما صورة الكتابة في الشر(٢). ومما دل عليه الكتاب أيضًا في جزئه الثاني: مظاهر الكواكب واتصالاتها وما تدل عليه، واعتقاده وجوب اتباع الناس لهيئات الكواكب، فيقول: حيثما رأيت السُّعود فقُلِ الخيرَ، وحيثما رأيت النُّحوس فقل الشر! . . . والسعود فاضلة كريمة، والنحوس جاهلة لئيمة، والسعد يعطي، والنحس يسترجع (٣)! ويعتقد الطوخي بتحكم الطوالع بمصير الإنسان، فيقول: ومن كان له المريخ والزُّهرة في السادس - أي في الطالع السادس عند مولده -: كان طبيبًا حاذقًا في الطب، ومن كان عطارد راجعًا في مولده والزهرة تتلقاه بنورها كان غنيًا محسنًا، ومن كان عطارد في مولده في الثاني عشر من الطالع كان ذكيًا حليمًا عليمًا، كما أن الزهرة - باعتقاده - تَحُلّ ما يعقده المرّيخ والمشتري يحلّ ما يعقده زحل، فما أعظم قوة الزهرة إذا كان في الربع الشرقى، وإن كانت في الجنوب دلت على عطايا جزيلة، كذلك إن كان المشتري في الشمال (٤)!! ثم يستخرج بعدها أسماء الملوك العلوية والملوك الأرضية (خدام الأيام والليالي)، حيث يرفض ما قرره غيره من أن ملك يوم الأحد مُذْهَب، ومن بعده الاثنين مُرّة ثم الأحمر وبرقان وشمهورش والأبيض وميمون، ويذهب إلى طريقة في الاستخراج ليكون اسم الملك مخالفًا لما تقرر عندهم فيكون عينيائيل مثلاً أو شحنمنيائيل!! ولو ذهبنا نتتبع ما في هذا الكتاب لطال بنا المقال، لكن ما سبق قد دل بوضوح على مدى إغراق الرجل في تعليم صنوف السحر

(١) الشُّعْباذ: ما كان في السحر من تصوير الصورة على هيئة المسحور، والعياذ بالله.

<sup>(</sup>٢) انظر: "البداية والنهاية" للطوخي (١/٠١٠).

 <sup>(</sup>٣) انظر: المرجع السابق (٢/ ٣٤-٣٦).

<sup>(</sup>٤) انظر: كذلك 'البداية والنهاية اللطوخي (٢/ ٣٧).

بالتنجيم والطلاسم والأوفاق، ولم يُخفِ ذلك في مطلع كتابه حيث قال: كتاب به جميع الطلاسم وحلُّ الرموز السحرية والروحانية، العُلْوية والسُّفْلية من عهد آدم ﷺ حتى عهدنا الحاضر، جمعنا فيه السحر القديم والحديث من سحرة الفراعنة، وسحرة الهنود، وسحرة المغاربة، وسحرة السودان، والسحرة المصريين والأجانب في جميع العصور والأزمان، ثم يقول بعد تعمَّده جَمْع هذه الموبقات: أسأل الله أن ينفع به المطيعين لله رب العالمين وأن يجازيني به خيرًا يوم الدين، إنه سميع مجيب الدعوات، آمين (۱)، وعلى هذا المنوال جميع مصنفاته الخمسين، فيها تعليم الاستحضار والتسخير والاستخراج، والدعوات الشركية، والتوكيلات الشيطانية، والسحر؛ الأحمر منه والأسود، وعلم الرمل، وعلم النجامة، وطب الحروف، وضرب المندل، وأعمال: إرسال الهواتف والفرقة والطلاق، وعقد اللسان وسلب العقل والعقد عن الزواج، وغيرها مما يصعب حصره، وكأني به قد أوتي علم الأولين والآخرين، فلم تفته فائتة، ولم تند عنه واردة ولا شاردة إلا وغاص في مكنونها وعرفها كُنْه المعرفة!!

3- المصنف المسمى (فتح الملك المجيد المُؤلَّف لنفع العبيد، وقمع كلِّ جبارٍ عنيد)، والمشتهر بمُجرّبات النَّيْرَبي الكبير، لأحمد النَّيْرَبي، وهو ستة وثلاثين بابًا في خواص الآيات والسور، وفي ذكر حجب مجرّبة تنفع - بزعمه - لكثير مما عجز عنه الطب الحديث، وفي رقى مشهورة النفع للحيات والعقارب، وطرد البق والبرغوث وجلب الحمام والسمك، وختامه شعوذة بحيل لإمساك النار وإدخال بيضة في قمقم، وإشعال النار في شمعة طين، ثم فيه فائدة للمقامرين ليتعرفوا على البيضة التي تكسر جميع البيض! إلى آخر ما فيه من مجربات يحث عليها أهلها،

<sup>(</sup>١) انظر: "البداية والنهاية" للطوخي (٢/٢).

والحق يقال: إن التساهل في أمر هذه المجربات قد فتح باب الفتنة على مصراعية لأعمال السحر، فقد احتج قوم بالتجريب لحصول المنفعة، فجرّوا على الأمة ما لا حصر له من المجرّباب، لكن الفيصل في ذلك - كما لا يخفى - [أن الأفعال إنما يثبت استحبابها واتخاذها دينًا، إذا وافقت كتاب الله تعالى وسنة نبيّه على وما كان عليه السابقون الأولون، وما سوى ذلك من الأمور المحدثة فلا يستحب، وإن اشتملت أحيانًا على فوائد، لأن مفاسدها تكون راجحة على فوائدها](١).

ولنعد بعدها إلى هذه المجربات والفوائد لنجد أن عامة ما ذكر فيها من خصائص الآيات والسور لم تصح، ثم إن التصرفات بها بكتابتها على هيئات مخصوصة، ككتابة في إناء زجاج ثم محوها بماء ورد، أو على شقفة طين نيئة لم تحرق، ثم سحق الطين، وخلطه مع تراب من مقبرة قديمة وتراب آخر من دار خربة، ثم رش ذلك في موضع دار عدو لخرابه يوم السبت، كل ذلك مما يُستشف منه نوع استهزاء بآيات الله تعالى، وإن لم يكن ذلك فالبدع المُضِلَّة، وإلا فهل تستعمل آيات الله تعالى، وإن تعالى: ﴿ وَلَمْ الله عَلَى عَلَيْهَا سَافِلْهَا وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلِ مَعْ مَن الطَّلِيبِ بِيعِيدِ ﴿ الله عَلَى المُحَلِيبُ الله عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المُحَلِيبُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله مع مع أن تكون سببًا في إصابة أمرئ بحمى، إن رسمت في قدر باسم شخص مع شيء من أثره، ويجعل القدر على نار حتى يغلي فالمعمول له تأخذه الحمى من حينه ووقته، هذا ما قاله الديربي فهل من نفع يفوق هذا النفع من مجرباته؟! كما حوى كتابه تلك الأشكال السبعة – المذكورة آنفًا – وأنها مجربة النفع أيضًا، وهكذا فهو كتاب غلب عليه الدلالة على أعمال سحرية مجربة، لا شأن لها ألبتة بالرقى الشرعية أو بخصائص السور وفضائل مجربة، لا شأن لها ألبتة بالرقى الشرعية أو بخصائص السور وفضائل مجربة، لا شأن لها ألبتة بالرقى الشرعية أو بخصائص السور وفضائل

<sup>(</sup>١) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم، لشيخ الإسلام ابن تيمية كلله ص ٣٢٢.

الآيات، وعلم الطب والكيمياء، مما ادُّعي - زورًا - أن الكتاب قد حَفَل به.

أخي القارئ، هذه نماذج لما قد يقع تحت يدك من أمثال هذه المصنفات المسماة روحانية، فاحذرها كل الحذر، ولا تغتر بعناوينها الطنانة وألفاظها الرنانة، ولا بثناء عليها، فإن المؤمن كيس فطن، واعلم - رحمك الله - أن الكتب من أمثالها قد بلغت مئات، كلها يسميها أهلها: علاجًا روحانيًا، وأسرارًا مكتومة مخفية، وكواكب درية، وعلومًا لدنية، ودعوات مباركات عليّة، ومجرّبات نافعة جليّة، وشموس أنوار، وكنوز أسرار، ومفاتيح غيبيّة، وطوالع فلكيّة، وقُرْعات مباركات، وشموس معارف، ومنابع حكمة،

<sup>(</sup>۱) المقصود بالقُرعة: ما يستخرج به الفأل، وما يستنطق به ما في الضمير، من نية مقصودة في فعل أمر أو تركه، وطريقتها - اختصارًا - أن يعمد أحدهم إلى صحيفة جهّزها أصحابها، حوت جدولاً على هيئة مستطيل حوى ستة عشر حرفًا في طوله، وعشرة في عرضه، وقد عُنونِ بطلب معين، نحو: عقد النكاح خير أم لا؟ هذه المرأة تتزوج أم لا؟ عاقبة هذا الأمر خير أم لا؟ وهكذا، ووضع بجانب الجدول خمس آيات كريمات، ثم يغمض مريد القرعة عينيه ويضع إصبعه السبابة على حرف، ثم يسير منه أربعة حروف فيحفظ هذا الحرف، ثم يسير منه أربعة حروف المنابعة على الحرف، ثم يسير منه أربعة حروف المنابعة على التي اختاره مغمضًا عينيه، فيخرج - بزعمهم - من مجموع الحروف المأخوذة آية من الآيات الخمس التي كتبت على جانب هذه الصحيفة، ترشد بمضمونها المستخير بهذه القرعة على ما يجب عليه فعله من إقدام أو إحجام، أو خيرية لأمر أو عدمها، وهكذا.

ومن أشهر هذه الصحائف ما ينسب - زورًا - إلى الإمام جعفر الصادق ﷺ، ولابن العربي وغيرهما. انظر: قرعة ابن العربي (مخطوط). بعنوان: قرعة شريفة.

هذا، وأنواع القرعة لا تقتصر على الاستخارة بالآيات القرآنية، فمنها أيضًا ما يسمونه: (قرعة الأنبياء)، وحاصلها جدول مرسوم في بيوته أسماء الأنبياء وأسماء الطيور! الجدول فيه تراجم، لكل اسم ترجمة خاصة به، يُذكر فيها أمور من المنافع والمضارّ، يقال للشخص غمّض عينيك وضع إصبعك في الجدول؛ فإذا وضعها على اسم قرئت له ترجمته ليعتقد أنه يكون له ذلك المذكور منها، وقد عدّ العلماء القرعة من باب الاستقسام بالأزلام الذي كان في الجاهلية. انظر: أضواء البيان للعلّامة محمد الأمين الشقيطي (٤/ ٤٩٣).

وأصولاً جَفْرية (١)، وحروفًا نورانية، وطبًا روحانيًا وحكمة علية، وهي في حقيقتها أبعد ما تكون عن الروح والعلم والحكمة والبركة والنفع، بل هي متسمة بأضداد ذلك، وقد اتصف أهلها كذلك بالزيغ والإفساد فكانوا ممن ألقت شياطينهم إليهم زخرف القول غرورًا، وأزّتهم على الإضلال أزّا، ومنتهم بقدرة فائقة على التحكم بمصائر الناس، بطريق أوحت به إليهم: أنْ راقبوا أوضاع الأفلاك، وناسبوا ذلك بأحرف وأعداد، واستجلبوا روحانية تلك الكواكب وخدامها من الجن والأملاك، فإنهم يسبغون عليكم من سحائب فضلهم كما يغيثونكم بوابل بركتهم، إن أنتم استدعيتموهم بأبخرة يحبونها، وبإقسامات وعهود يلتزمونها، لا يستطيعون فكاكًا منها ولا تحويلاً عنها!! هكذا صدّق إبليس عليهم ظنه، فاستخفّ عقولهم وعلّق قلوبهم بسراب يحسبه الظمآن ماءً، فهم يسعون إليه بكليتهم، يتعلمون منه فنون السحر بمشقة بالغة، وبرياضات وخلوات قاهرة، ولو يتعلمون منه فنون السحر بمشقة بالغة، وبرياضات وخلوات قاهرة، ولو يتعلمون منه فنون السحر بمشقة بالغة، وبرياضات وخلوات قاهرة، ولو يتعلمون منه فنون السحر بمشقة بالغة، وبرياضات وخلوات قاهرة، ولو يتعلمون منه فنون المخنى، فعاونهم فعاونهم

<sup>(</sup>۱) علم الجَفر: علم يُبحث فيه عن الحروف من حيث هي بناء مستقل بالدلالة، ويُعرف من هذا العلم - بزعمهم - حوادث العالم إلى انقراضه، ويُنسب فيه إلى علي وَهُهُ كتابان: الجفر والجامعة، قد ذكر فيهما على طريقة علم الحروف الحوادث التي تحدث إلى انقراض العالم. انظر: موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، للعلامة التهانوي (٢٨/١). هذا وقد توسع قوم في الخوض بهذا، ثم نسبوا كل ما بدا لهم إلى علي وَهُهُ؛ وصنفوا في ذلك مصنفات حوت أوفاقًا وحروزًا، ودوائر سمَّوها عروش الحروف وأبراج النجوم وحروفها وأملاكها وجداول تضمنت منازل القمر، حتى إنهم وصلوا إلى استنطاق جداول الحروف لمعرفة الغيب، مما هو من عمل المنجمين السحرة، وقد ادعوا أن ذلك كله من القواعد الجفرية، وقد عظموا شأن هذه القواعد حتى قال قائلهم: من علم هذه القواعد الجفرية لم تخف عليه ذرة من الوجود! ومن كتب الجفر وحمله معه أطاعته جميع المخلوقات ولم يعاده أحد، ومن عاداه انقاد له، ومن صحبه في سفر حصل مراده. انظر: «الكواكب الدرية في الأصول الجفرية» لعثمان العمري، وانظر: كذلك: «قواعد الجفر» لحسن الأخلاطي.

ابتداء، لكنه - نعوذ بالله من شياطين الإنس والجن - قصد إذلالهم، فاستعبدهم وأراق ماء وجوههم، كما أخسرهم إيمانهم، فخسروا باتباعه دنياهم مع أخراهم. أعاذنا الله من شر الشيطان وشِرْكه وشَرَكه، ومن شر أتباعه وفجورهم، وردَّ كيدَهم في نحورهم، وحفظ على الأمة دينها، وزادها إيمانًا مع إيمانها، آمين.



الفصل الرابع

السعر؛ باعتباره ظاهرةً اجتماعية

#### الفصل الرابع

# السحر؛ باعتباره ظاهرةً اجتماعية

تمهيد:

يعتبر علم السحر، والاشتغال به، من الأمور التي حظيت باهتمام المجتمعات الإنسانية قديمًا وحديثًا، حيث إنه من العلوم التي يكتنفها الغموض، وتحيط بها هالة من التعظيم، النابع من خوف الإنسان بعامة مما يكون خفيًا عن حواسه، وهو يعتقد مع ذلك أنه قد يتسبب له بخطر محدق. لذا، فإن معرفة شيء ما عن هذه الظاهرة سرعان ما يستهوي كثيرًا من الناس، وذلك بسبب ما يسمى – في علم النفس – بالوحدة النفسية بين البشر، فالشعوب على اختلافها تعرف طقوس السحر وطلاسمه وتعاويذه، والمجتمعات تنقسم فيما بينها بين من ينظر إلى هذه الظاهرة باعتبارها وسيلة لمعرفة آثارها، أو وسيلة للتسلية وإشباع رغبة النفس بالاستطلاع على المغيبات، وبين من يعتبرها أساسًا يبني عليها حياته، وتكون محور اهتمامه المغيبات، وبين من يعتبرها أساسًا يبني عليها حياته، وتكون محور اهتمامه السحر، مع بيان أثر السحرة وأعمالهم في المجتمعات، والعلاقة الوطيدة بين انحراف الشباب خاصة، وبؤر السحر والشعوذة، وسبيل الخلاص من ذلك.

وعليه، فإن الفصل يحوي أربعة مباحث تتناول الآتي:

أولاً: لمحة تأريخية عن السحر لدى الشعوب.

ثانيًا: الوظيفة الاجتماعية لظاهرة السحر.

<sup>(</sup>١) انظر: السحر والمجتمع، د.سامية الساعاتي ص ٧.

ثالثًا: السحر وشباب الأمة.

رابعًا: نظرة تربوية لاستنقاذ الشباب من أوكار الانحراف.

أولاً: لمحة تأريخية عن السحر لدى الشعوب(١):

عرفت الإنسانية فنون السحر منذ عهود قديمة، وظهر في ذلك مخطوطات ومنقوشات صخرية تدل بمجموعها على مبلغ اهتمام الإنسان بأداة السحر باعتبارها معينًا له في حل المشكلات المتعلقة بعالم الغيب، لرفع الأستار عنه، والوقاية من أخطاره المحدقة. وقد اختلف المؤرخون في تحديد أول من مارس طقوس السحر وأعماله، إلا أن بعضًا منهم يرجح أن يكون زرادشت (زوروستر)، في بلاد الفرس، والواقع أنه منذ القرن الأول الميلادي إلى ما بعده استخدمت كلمة (مجوس) للإشارة إلى السحرة والراجمين بالغيب الوافدين أساسًا من بابل، واعتبر المجوس البابليون غالبًا من السحرة. ثم لحق الفرس الكنعانيون حيث اعتقدوا اتصال الكلاب والقطط بالشياطين وتأثير أصواتها على الناس، أما الكلدانيون فقد اهتموا بدراسة الكواكب والنجوم، واعتقدوا جزمًا بتأثير حركتها على حياة البشر وهم ينسبون إليها أفعالاً كثيرة، ويعملون أعمالهم السحرية معتمدين على حركات الكواكب وأوقاتها ومواضعها، وعليه فإنهم أول من اعتمد النِّجامة كسبيل للسحر، أما المصريون القدماء فقد اعتبروا السحر علمًا من علوم الكهنوت، وربطوا كثيرًا من الطقوس الدينية بالسحر وتعاليمه، وعليه فقد كان السحر لديهم دينًا تطبيقيًا اشتغل به كبار رجال الدين.

<sup>(</sup>۱) انظر: السحر والمجتمع د. سامية الساعاتي ص١٥ وما بعدها. والسحر والسحرة من منظار القرآن والسنة، د. إبراهيم أدهم ص ٢٢٧، وكذلك انظر: فنون السحر لأحمد الشنتناوي ص١١٤.

أما الهنود القدماء فقد احتل السحرة لديهم – وما زالوا – مكانة كبيرة، واختلطت الطقوس السحرية لديهم بكثير من عاداتهم، فكثرت عندهم التعاويذ والرقى، وكان منها ما يُستخدم للضر أو للنفع بحسب اعتقادهم؛ فقد تُمرض أو تشفي أو تضمن السعادة أو تجلب النحس، وتعدى أثر السحر لديهم إلى إخصاب الأرض وإجدابها، ولهم كتب في ذلك منها ما يسمى (سر الأسرار)، ويعتقد الهنود أن معبوداتهم في الثالوث الهندي، وهو يتألف من برهما وفشنو وسيفا، تخضع للسحرة وتأتمر بأوامرهم؛ لأنها لا تقوى على مقاومة تعاويذ ورقى السحرة الهنود!!

كما قد ذاع صِيت السحر في أوروبا في عصورها المظلمة.

أما اليونان القدماء، فقد تعلموا السحر بالتنجيم، واعتقدوا بأن انتصار الإسكندر المقدوني على سائر الملوك كان بفعل معرفته بالأعمال السحرية، في حين أن الرومان عاش أباطرتهم الوثنيون في رعب من السحر، واتخذوا إجراءات تحميهم منه، وكان المتمرِّسون بالسحر في مجتمعهم يُعدون أشرارًا مشعوذين ويُحاكمون تبعًا لذلك.

وفي روما كانت شهرة الكلدانيين من بابل ذائعة في مضمار السحر، وكان يُعتقد أن في حوزتهم أسرار السحر والتنجيم.

أما اليهود فقد كانوا – وما زالوا – من أكثر الشعوب تعلمًا وممارسة للسحر، فقد ورثوه صاغرًا عن صاغر مما تقولته الشياطين على ملك سليمان عليه السلام، ويعرف سحرهم باسم مكايد بني إسرائيل وهي تسع وثلاثون مكيدة – أي عملاً سحريًا – فيها من الضر المقصود ما الله به عليم، عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين. أما السحر لدى أهل الصين فهو من أقدم ما عرفته الإنسانية منذ ثلاثة آلاف سنة قبل ميلاد المسيح عليه السلام، ويعتقد أن كتاب (التغيرات) لكونفوشيوس الصيني هو أقدم كتاب في هذا المضمار.

### ثانيًا: الوظيفة الاجتماعية لظاهرة السحر.

قد يسأل المرء متعجبًا: ما الذي يجعل من السحر ظاهرة اجتماعية مهمة مستمرة في حياة الناس، مع ما توصل إليه العلم الحديث من تقنيات متطورة بما يذهل العقول ويكاد يذهب بالألباب؟ فالعالم بات قرية صغيرة، يتناقل أهله فيها شتى المعارف في ثواني معدودة، بل يأتيك بالأخبار من لم تُزوِّد، فتلك الأقمار الصناعية في مئات المدارات تبث ما شاءت من غث وسمين، وتلك المركبات الفضائية تصطدم بنيازك عمدًا لتأخذ عينات منها فتحللها وتنبئنا بمكوناتها في مراكز وكالات الفضاء، وأخرى تحط غير مأهولة على سطح المريخ، لتنقل إلينا كثيرًا من طبيعة أرضه ومحيطه !! [ومعلوم أن هذا الكوكب هو من السبع الدراري السيارة التي ما زال أهل السحر بالتنجيم مصرين على أن له روحانية تُستنزَل مختصة به يُرضي مزاجَ الكوكب بلبسها، وبخورات تستجلب تأثيره، فيُعمل عندئذ الكوكب - بزعمهم - تفريقًا وتحبيبًا وإمراضًا ومعافاة، وحربًا وسلمًا، وسعدًا ونحوسًا، وخصبًا للأرض أو جدبًا، بل تعدى ذلك كله إلى التصرف بأسعار السلع التي من جنس معادنه إغلاء وإرخاصًا](۱)!!

<sup>(</sup>١) انظر: إحكام الحكيم في علم التنجيم، لعبد الفتاح الطوخي (٣/ ١٤٥).

ونعود بعدها إلى تعليل تواصل هذه الظاهرة في المجتمعات البدائية منها والمتقدمة، لنجد أسبابًا ثلاثة تكمن وراء ذلك(١):

1- شغف الإنسان بفطرته - إلى تفسير الظواهر الغامضة والغريبة في الكون، فلا تبقى في مخيلته مجهولة يتوجس منها خيفة، ويترقب أن تداهمه في كل لحظة، فإذا ما استكشف حقيقة هذا المجهول تسبب له ذلك باطمئنان نفسي، وجعل لهذه المجهولات قدرها الذي تستحقه دون المبالغة في جعل هالة حولها تقلق النفس وتؤرق الروح وتشغل الفكر.

٧- شعور الإنسان دومًا بحاجته لقوى خارقة تختصر له طريق البلوغ إلى مآربه، وبخاصة إذا ما بذل في تحصيل حاجاته قصارى جهده فأعجزه ذلك، عندها يبحث جادًا عن وسائل تنوّله - بأقل جهد ممكن - مراده، وتحقق له بتعويذة مثلاً أو بكتابة وَفْقِ جميع حاجاته!! فمن كانت عاقرًا فإنها تلد بحمل حجاب، ومن كان مبتلى بمرض عضال أعجز أهل الطب، تخلص منه بطلسم قاهر لا يرد أمره ولا يتخلّف وعده! وهذا الشعور بالقصور الإنساني تزيد نسبته عند الإنسان البدائي الأمي، لكنه قد يتعداه إلى من حاز أعلى الدرجات العلمية، بل وإلى حكام الشعوب أحيانًا، فينشئ أحدهم حربًا مثلاً أو يعقد سلمًا تبعًا لتكهن كاهن أو تنجيم ساحر أو نبوءة عراف!!

٣- استخدام بعض الناس السحر كوسيلة للدفاع من أذى الآخرين، وكذلك لحماية الممتلكات الخاصة، لاعتقادهم بذلك، وقد يستعمل البعض السحر لإيذاء الآخرين بالتفريق أو الأمراض ونحوه أو التنكيل بالأعداء، أو لجلب محبوب، أو حتى لجلب زبون، أو ترويج كاسد من سلعة، ولعل هذا الدافع هو الأقوى لاستمرار هذه الظاهرة، فالإنسان تتعدد حاجاته وهو يسعى حثيثًا لتحقيقها، ومن الناس من يعتقد أن السحر هو الطريق الوحيد لذلك.

<sup>(</sup>١) انظر: السحر والمجتمع، د. سامية الساعاتي. ص ١٦١ وما بعدها.

تلك هي الوظائف الاجتماعية – الحيوية والنفسية – التي تؤديها ظاهرة السحر، وهي تمثل جميع خصائص الظاهرة الاجتماعية، ما ضمن لها البقاء في المجتمعات، إما باعتبارها اعتقادات أو عادات، أو موردًا سخيًا للتكسب به، أو سبيلاً للوجاهة والسلطة عند من يمنح السحرة هالة، ويعتقد بهم قدرة فائقة.

## ثالثًا: السحر، وشباب الأمة.

إن من المسلّم به - في علم الاجتماع - أن الإنسان هو نتاج ثقافته، وأن التنشئة الاجتماعية هي عملية تحويل هذا الإنسان (الكائن الخام عند مولده) إلى كائن مثقف واع متفاعل بإيجاب مع تلك البيئة المحيطة به. كما أن الإنسان بحكم فطرته ينزع دومًا وبإصرار إلى مزيد من الاستقلال والحرية المتنامية سعيًا إلى تحقيق ذاته والسموّ بها، وهذا النزوع هو منبع متدفق لعملية التجديد الاجتماعي، ومن غير هذا التمرد - إن صحّ التعبير - يبقى المجتمع آسنًا آيلاً إلى التحلل الذاتي، ومن ثم الاندثار.

أخي القارئ، لقد سقت إليك هذا التمهيد لنخلص معًا إلى أن نَزعات الشباب المستمرة إلى التغيير ليست في ذاتها مذمومة، بل هي الأداة الأقوى إلى الحدّ من سطوة تلك العادات الاجتماعية، التي قد لا تكون دومًا متوافقة مع روح الدين وتعاليمه. وعلى ذلك؛ فإن الانفتاح لتقبّل كل حسن من الجديد، يزيد من كفاءة الأمة على عيش عصرها، بل واستباق كفاءته أحيانًا، وقد عاشت الأمة حِقَابًا من الزمن فاقت فيه بوعيها المتجدد أمم عصرها، فبينا كانت أوروبا تتناحر إماراتها، وتغرق في ظلمات جهالتها، كانت الأندلس تزهو حينها بمنارات معاهدها واختراعات علمائها، وكانت مثالاً يحتذى انبهر به كل من حولها!!

إن الثروة الهائلة في الشباب تستبق إليها مُستغربات من الثقافة من كل حَدَب وصوب، وتقف كثير من مجتمعاتنا – للأسف البالغ – موقف المتفرج العاجز عن التكيف مع الثقافات المستجدة، بما عطّل بشكل كبير دور الشباب في الإنتاج والرقي بالمجتمع،، ووجد كثير منهم نفسه بين خيارين أحلاهما مرّ، فبين الحَجْر على تفكيره وإلزامه العادات التي ما أنزل الله بها من سلطان، وبين دائرة الوارد عليه من سموم الأفكار وشائن السلوك، فأضحى كثير منهم فريسة هذا التناقض بما أوقعه في دائرة الفراغ القاتل، فتوجّه بعدها إلى ما يخطر ببالك وما لا يخطر، فتارة للخلاعة وطورًا لمخدرات، وثالثة لسحر وشعوذة، ورابعة لأفكار هدامة لبست لبوس الإسلام واحتجبت بستاره وظن أهلها أنهم يحسنون صنعًا.

إن ما يعنينا من ذلك كله أن نُشخِص توجُّه بعض الشباب إلى مسارح الشعوذة، وخلوات السحرة، ومعابد الشياطين الفجرة، نعم لقد وجد في بعض مجتمعات المسلمين من الشباب من يقيم قداسًا أسود يتقرب فيه إلى الشيطان بفض بكارة عذراء، أو بتعذيب طفل، وشرب من دمه، أو بممارسة شتى أنواع الرذيلة، بل والاستهزاء بالأديان كافة، ثم تعدى تلك الغرفات المظلمة التي تقام فيها هذه الطقوس الفاجرة، تعداها إلى حرمة القبور، لتُنبش ويُعبث بعظام أهلها، ثم تُرتكب الفواحش عندها (1)!!

هذه الجماعات الهدّامة - التي لم يعد أمرها خافيًا - قد عظم قوم من شأن خطرها على الدين، وادّعى بأنها ستكون معول هدم يفتّ في عضده

<sup>(</sup>۱) هذه الأفعال الفاجرة، وغيرها كثير مما يقوم به من يتسمون بعبدة الشيطان، وهم جماعة ارتضوا ما ابتدعَتْ لهم يهود من طقوس، فألفت لهم كتبها وأناشيدها وموسيقاها ورموزها، ثم رصدوا أموالاً مقنطرة لنشرها في العالم. انظر: كتاب عجائب الزمان في أخبار عبادة الشيطان. د. عبدالحميد هنداوي ص ٣١.

وينال منه. ونحن نقول: إن هذه الطقوس المشينة والرموز المهينة، ليست -في اعتقادنا - إلا تسخير الساحر لبعض الشباب لأجل إتمام تقربه لشيطانه، فإن ما يفعله هؤلاء يدخل في ما يشترطه شيطان الساحر من النيل من الدين وأهله، وامتهان مقدساته، وذلك ليتم الساحر عقد الاستعانة بشيطانه. ونحن لا ننكر هنا أن هذه الجماعة المنحرفة كانت حصيلة جهد مضن وإنفاق سخى من أعداء الأمة، لكن اختصاص إطلاق لفظ (عبدة الشيطان) على هؤلاء قد يوهم أن من عداهم من السحرة والكهان والمنجمون، وأصحاب الدعوات الشركية، والعزائم الشيطانية براء من هذه العبادة، إنهم جميعًا في ذلك سواء، وبخاصة إذا اطلعنا على صنوف التقرب للشيطان التي نص عليها أهل السحر في كتبهم، فهي تكاد تكون متطابقة مع طقوس هؤلاء، لكن غاية الفرق بينهم أن السحرة يستفيدون من هؤلاء الشباب كوسيلة لتقربهم إلى شياطينهم في حصول أعمالهم السحرية، أما الأتباع فهم أداة رخيصة وفريسة سهلة تُلتَهم على مذبح السحرة، فترى أحدهم ينهي حياته ملقيًا بنفسه من شاهق، أو قاطعًا عروق يده، أو محرقًا نفسه، عياذًا بالله تعالى من ذلك، فما الذي حدا بشاب في ريعان شبابه إلى هذه النهاية المفجعة، والخاتمة البائسة؟! إنه ذلك الضياع، فبعد أن فشل في تحقيق ذاته في مسرح الحياة، وبعد أن بقيت طاقاته منحصرة بين جنبيه، فلم تجد منفذًا إلى تثقيف واع يواكب العصر، ولم تتقن عملاً منتجًا يحقق الإبداع، ولم يلق ذلك الشاب أسرة تحيط به رعاية، وتسهم في حل مشكلاته، ولا مجتمعًا ينفض عنه باليَ عاداته، ويتمسك بعظيم عباداته،، عندها تلقفته صحبة السوء، وسحبته إلى دُور المشعوذين وخِرَب السحرة المجرمين، فغلب على ظنه أنه قد يحقق شيئًا ما بطريقهم، يحقق به ذاته ويتوصل به إلى تطلعاته، عجز فآوى إلى أوكارهم، حتى إذا استيأس من نفعهم وعلم بشاعة ما أقدم عليه، وعجزت كثير من مؤسسات المجتمع التربوية عن استيعاب معضلاته تلك، ازداد ضياعًا وحيرة فلم يجد سبيلاً عندها إلا ذلك السقوط المريع والنهاية البائسة.

هذا، وإننا في ذلك لا نبرئ ساحة نفر من الشباب لديه استعداد مسبق لهذا الانحراف، وهو يميل بطبعه إلى اتباع الهوى وتحكيم الشهوات، فيكون وقودًا لهؤلاء السحرة والكهنة، ولتلك الدعوات الهدامة المنحرفة.

رابعًا: نظرة تربوية لاستنقاذ الشباب من أوكار الانحراف<sup>(١)</sup>.

إن المنهجية العلمية تقتضي النظر إلى المشكلة المراد تشخيصها ووضع الحلول الناجعة لها؛ نظرًا يشمل جميع حيثياتها حتى يمكن بذلك معالجتها، والتخلص من أثرها، وإني لا أدعي في هذا أني قد أتممت تشخيص هذه المشكلة الاجتماعية المهمة، فإن ذلك قد يحتاج إلى عقلية فذة قد تقارب ما عند ابن خلدون كلله، وأنَّى لي مثل ذلك، لكني أحسب أني في هذه العجالة قد ألقيت الضوء على جانب مهم من أسباب ما وقع به أولئك الشباب، ولن نسلك في علاج ذلك مسلك الغربيين الذين قطعوا أشواطًا في العمران واستخدام الموارد وتصنيع الأدوات، لكنهم حسبما هو ظاهر من حالهم لم يرتقوا إلى البعد الداخلي للحضارة، ولم يلامسوا بحضارتهم ما وُجِدوا لأجله، لذا فإن مبلغ علمهم قد بقي منحصرًا في تحقيق القدر الأكبر من الترفُّة والتقدم المادي البحت، لكنْ والحق يقال إن أهل الغرب قد بذلوا جهودًا مضنية لتقرير فكرة التغيير والتقدم المستمر في أذهان شعوبهم فاستطاع مفكروهم عبر قرون متواصلة أن يفتحوا دائرة التفكير المنغلق إلى أفق الوعى الحضاري المتجدد، وأن يعزِّزوا الثقة بالقدرات الإنسانية للتطور نحو الأفضل، وفي هذا المضمار بالذات نرى أن أمة الإسلام المكرمة هي الأحق بهذا النمط من التفكير الجادّ والانفتاح على آفاق تحديث الحياة وتمدينها، ذلك أن ديننا الحنيف لم يَدَع مسلكًا يثبّت فيه مفهوم التمدين الإنساني الذي

<sup>(</sup>١) مستفاد - بتصرف - من كتاب: تجديد الوعى. أ. د. عبدالكريم بكّار. ص١١٥ وما بعدها.

يسخّر كل أنشطة الحياة لكسب رضوان الله تعالى في هذه الحياة إلا وسلكه.

ولنأت بعد تقرير ذلك إلى ما نحسبه مسهمًا في تخليص شبابنا من براثن تلك الدعوات الهدامة، وهو يتلخص في ضرورة توجيه موارد الأمة وثرواتها وجهة التنمية الإنسانية، أعني بذلك تنمية العقل والروح والمشاعر والطموح الخاص لدى الشباب، وأن يكون جميع ذلك متوازنًا وموازيًا لتوفير الحاجات المادية بتوفير فرص عمل مناسبة لهم، فإن هذا التوازن - وبخاصة إذا أطر بإطار المشروعية والاعتدال - أشعر الشباب بملئهم حيزًا مهمًا في المجتمع، وأكسبهم خبرة عملية يستنتجون من خلالها ما يسمى فقه الموازنات، وفقه الأولويات، فلا يكون أحدهم كتاجر خارج السوق، أو مهندس ينشئ المشاريع على صفحات الورق، فإذا طبق الشباب تعاليم الدين عمليًا في المجتمع، تعرفوا عندها على الموازنة بين هذه التعاليم، وتقديم أولوياتها في التطبيق، لكن لو بقى أحدهم أسير سماع محاضرات علمية، وهو يمارس دور المتلقّى دومًا، ويشعر بأنه قد أقصى عن مسرح الحياة العامة، فإنه بطبيعة الشباب التواقة دومًا إلى الانتقاد والتغيير سوف ينتقد ولا شك كل ما حوله، لما يجده من هوة سحيقة بين ما يتلقفه نظريًا، وبين ما يراه في أرض الواقع، ولو أنه شارك - ولو بقدر يسير - في بناء ما حوله لوجد أن طموحاته تلك تحتاج إلى جهد عظيم في البناء واستفراغ كل الطاقات في خدمة مجتمعه، فلم يجد عندئذ وقتًا ضائعًا أو غير ضائع ليصرفه فيما يعتبره هو إزهاقًا لطاقاته، واستخفافًا بإمكاناته، فلا مشعوذ دجال يستخف عقله، ولا صاحب يُمَنِّيهِ بقدرة الساحر فلان على تحقيق أمنياته، ولا جماعة منحرفة لها أن تبذر بذارها الفاسدة في أرض عقله.

وها هم رسل الله عليهم السلام كانت تأتيهم معونة الله تعالى من حيث لم يحتسبوا، وفي اللحظة الأخيرة الحاسمة، وبعد استفراغهم ومن معهم

كامل جهدهم، تأتيهم الثمرة لجهودهم تلك، ﴿ حَقَى إِذَا اَسْتَيْتَسَ الرُّسُلُ وَظَنُّواً أَنَّهُمْ قَدْ كَلِهُ الشَّرُنَا فَنُجِى مَن نَسْاَةً ﴿ اِيُوسُف: ١١٥. وقد كان الله عز وجل قديرًا على نصرهم ابتداء، لكن سنة الله تعالى في خلقه اقتضت أن يبذل العبد كل الوسع، وأن يستفرغ جميع الطاقة، ثم إذا ما عجز عن تحقيق مراده طلب العون أو جاءه المدد، فلو تقرر في أذهان شبابنا - عمليًا - مثل هذه المعاني الشرعية، فأي مشعوذ دجال له أن يستخف عقولهم؟! وأي ساحر فاجر يوهمهم بقدراته الخارقة؟ وأي جماعات منحرفة لها أن تبذر بذارها الفاسد في أرض عقولهم؟ لقد أضحوا شبابًا يعملون بجِدً على تحديث مجتمعاتهم والرقيّ بها، وفق توازن شرعي، وسلّم أولويات تحديث مجتمعاتهم وطنهم، ويحقق رسالتهم في الحياة.



# الفصل الخامس

علامات يُعرف بها كلُّ مِن الساهر والمسعور

#### الفصل الخامس

# علامات يُعرف بها كلُّ من الساحر والمسحور

لا ريب في أن القارئ الحصيف الذي أمعن النظر بما سبق عند بيان أنواع السحر(١)، قد أدرك يقينًا سبب إعراض أئمة أهلم العلم - عند تعرضهم لبيان هذه الأنواع - عن تفصيل ما يُعرف به العمل السحري، خشية أن يكون ذلك سبيلاً غير مقصود لتعلمه، أو العمل به؛ حيث اكتفوا من ذلك بالإشارة عن العبارة. إلا أنا قد بينا - فيما سبق - أن اشتمال أي مكتوب على أوفاق أو ذكر للطوالق السليمانية والدوائر الشركية والنِّجامة، أو تصوير لشِعْباذ (٢)، أو للأشكال السبعة أو تقديس للكواكب السبعة السيارة، أو البروج الاثني عشر الفاعلة المختارة، أو ذكر الطلاسم المجهولة المعاني، والعزائم الشركية، والاستحضار مع الاستعانة، والحجب والتمائم المكتظة بالأرقام والحروف، كل ذلك - بالإجمال - علامات تُنبئ بأن من كتبها أو قالها، كان مقاربًا لعمل السحر، ونحن سنضرب صفحًا عن المصوّرات لذلك - وهي التي تعجّ بها كتب المشعوذين (٣) - ولننزه كتابنا هذا عنها، لكن قد يكون من الأهمية بمكاني بيان حال كلِّ من الساحر والمسحور الذي قد يخفى على كثير من الناس، فيأتي ساحر مثلاً يتلبس بلبوس صالحي الرقاة، فيعمد إلى قول عُوَذِه وعزائمه الشركية، ثم هو يمنح الملتجئ إليه حروزًا طلسمية، ويأمره بمخالفة أمور شرعية، ويستحضر القوى الجنيّة، ويستنزل - بزعمه - روحانيات الكواكب

<sup>(</sup>۱) انظر: ص۱۰٤، وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) الشعباذ: هو رسم شخص على هيئة المسحور، يكتب عنده ما يكتبون من عمل، والعياذ بالله تعالى.

 <sup>(</sup>٣) انظر: - مثالاً لا حصرًا - إن شئت: «شمس المعارف ولطايف العوارف»، وكتاب «الأصول والضوابط المحكمة»، المشتهر بمنبع أصول الحكمة، كلاهما لأحمد البوني، وانظر: «شموس الأنوار وكنوز الأسرار»، لابن الحاج التُلْمِساني، وغيرها.

[\^\]=

العليّة، أو يضع بين يديه زجاجة مكوَّرةً بِلَّوْرِية، ثم يدعي بعد ذلك أنه راق من ثقات الرقاة، ووليّ من خُلص الأولياء. لذا، فقد أجد أن من الواجب المتحتم كشف عَوار سلعة هؤلاء، وذلك ببيان علامات - لا تتخلّف - يُعرفون بها، تحذيرًا لمن قد يُغتر بهم أو يقع في شَركهم.

أما المسحور – عافانا الله –، فقد يكون وجوده في الواقع من أندر النادر، لكن كثيرًا من الناس يزعم في كثير من الأمراض النفسية أو حتى العضوية وجود سحر على المريض، فتتلقفه عندها أيادي المشعوذين الدجاجلة، فيخرج من بين أيديهم وقد تملّكه سحر، أو تلبّسه شيطان، وقد تمكن الدجال من عقله ونفسه، بل ومن جيبه أيضًا !! لذلك فإن الناس ينقسمون في شأن الاستدواء لمرضهم أقسامًا، فمن عائذ بطبيب نفسي لا يغادر عيادته إلا للرقاد ليلاً، إلى آخر قد تعلّق بأهداب مشعوذ ينتظر عند بابه الساعات الطوال، وثالث يجزم بوجود سحر عليه فهو يرقي نفسه ويرقيه غيره بما شُرع وما لم يُشرَع، ورابع لا يثق بطب نفسي ولا برقية مشروعة، فتراه يجري التحاليل ويكررها مرات، ويتعلق قلبه بأدوية أطباء الأمراض العضوية، يجمع منها في خاصة خزائنه العشرات.

أخي القارئ، نحن فيما قدّمنا لا نقلّل ألبتة من أهمية الطب بشقّيه العضوي والنفسى، أو من فعالية الطب البديل (١)، الذي يثبت فعاليته باطراد،

<sup>(</sup>۱) الطب البديل: (Alternative Medicine) هو فرع من علوم الطبابة، يستخدم مكان الطب التقليدي، ومن طرقه المشتهرة: الوخز بالأبر، والطب الغذائي، وطب الصوم، وهو طب وقائي وعلاجي في آنِ، والتداوي بالأعشاب، والطب الموازن للطاقة الحيوية (الماكروبيوتك)، وفروع الطب البديل قد تصل إلى مئة وخمسين نوعًا، تعتبر الحجامة من أشهر طرقها العلاجية، حيث أدخلها هذا الطبُّ في علاج العديد من الأمراض المستعصية؛ من بينها: السرطان، وأمراض الدم، والسكر، والضغط، والصرع، والشلل، وتكاد فوائد الحجامة ألا تحصى، وهي مما أكد عليه الطب النبوي، وإن هذا الطب الكريم فيه الكثير من الطرق العلاجية التي تخلو من أي آثار جانبية، إذا ما استخدمت بطرق مقننة علمية. انظر: الطب البديل ينال الاعتراف الرسمي. مقال علمي. مجلة الصحة والطب. العدد ٢٠٠٥/ ديسمبر ٢٠٠٥م.

**=**[\\\\]

كما أننا لا نحجز الناس عن الاسترقاء عند ثقات الرقاة، لكنْ غاية ما هنالك أننا ندعو إلى أن يسعى المرء إلى تشخيص حاله المَرَضيّة تشخيصًا صائبًا، ثم ليعمد بعدها إلى علاج نفسه بما يناسب حاله، دون الرجوع – بحالي – إلى مشعوذ ادّعى صلاحًا، والصلاح منه براء. من أجل ذلك كان من الضرورة بيان أعراض قد تظهر على المسحور، فإذا ما ظهرت وجب التأكد من قِبَل الأطباء إلى خلق هذه الحالة من أمراض عضوية أو نفسية، ومن ثم يُعمد إلى الاسترقاء عند من يُظن به الصلاح، وسأبين فيما يلي علامات كلِّ من الساحر والمسحور، والله المستعان.

# أولاً: علامات يُعرَف بها الساحر.

إن تمييز الساحر عن غيره يمكن بعلامات يدركها كلُّ من أوتي شيئًا من الفراسة؛ من ذلك أنك إذا نظرت إلى وجهه استشفيت فيه قبحًا ظاهرًا، وظلمة بادية، وذلك من أثر كفره والعياذ بالله، ثم إنك إذا سمعت صوته فستدرك حالاً – من نبرته ولحن قوله – أنه يوهم سامعه بصلاحه، وحرصه على شفائه، ومن ذلك أيضًا أنه يحاول التلبيس على المريض بإيحاءات جسدية كتحريك اليدين، وإغماض متكرر للعينين، وغير ذلك كثير مما لا تخطئه فراسة المؤمن، لكن مع ذلك فإن للساحر علامات ظاهرة يمكن التعرف عليه من خلالها، [منها: (1)

١- سؤاله عن اسم المريض، واسم أمه (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: الصارم البتار، لمؤلفه وحيد عبدالسلام بالي، ص٧٨، وما بعدها، بتصرّف يسير.

٢- طلبه من المريض تزويده بأثر من آثاره المادية (كالمشط، أو الثوب، أو مُشاطة - ما يبقى في المشط من أثر الشعر عند تسريحه - أو عِمامة ... إلخ)<sup>(1)</sup>.

- ٣- طلبه أحيانًا لحيوان بصفات معينة، كسواد لونٍ مثلاً، ليذبحه بذكر اسم غير الله عليه، أو بغير ذكر اسم الله عليه، وربما لطخ بدمه أماكن الألم من المريض، أو رمى به مذبوحًا في مكان خَرب (٢).
- ٤- كتابته للطلاسم، وهي المحتوية على أشكال، وأسهم، وحروف مقطعة،
   وأعداد في أوفاق، ورسوم لأبراج، وكتابة لأسماء كواكب<sup>(٣)</sup>.
- ٥- رفع الصوت بتلاوة آيات من القرآن، ثم الإسرار والتمتمة بكلام غير مفهوم وبعزائم شركية، بحيث لا يسمعها المريض فيلتبس الأمر عليه (٤).

= يستدل من خلال ذلك على موضع دفن السحر (والعياذ بالله)، في أرض أم في مياه، بحسب زعمهم، قاتلهم الله.

(١) وذلك لاعتقادهم بتأثير خواص الأشياء التي تماس البدن، أو تلازمه، أو تكون جزءًا منه.

(٢) صفة السواد تهواها البن، لميلها عامة إلى الظلمات، وكذلك قد يعمد الساحر إلى بتر أذن حيوان أو وَشُمه قبل ذبحه محادة لأمر الله تعالى، ومحاولة منه للتغيير في الخلق، ثم إنه لا يزكي الذبيحة لينجُسَ بذلك دمُها، ثم يلقيها في مكان مهجور؛ لأن الأماكن الخربة هي مهوى استقرار الشياطين من الجن. يقول شيخ الإسلام ابن تيمية كله: "إنهم - أي: شياطين الجن - يُوجَدون كثيرًا في الخراب والفَلَوات، ويوجدون في مواضع النجاسات؛ كالحمامات، والحُشوس، والمزابل والقمامين، والمقابر. وإن الشيوخ الذين تقترن بهم الشياطين، وتكون أحوالهم شيطانية لا رحمانية، يأوون كثيرًا إلى هذه الأماكن التي هي مأوى الشياطين ". اه. انظر: الدليل والبرهان على صَرْع الجن للإنسان، ص ٣٨.

(٣) وهي السبع السيّارة؛ وذلك - كما يزعمون - لاستنزال سعود تلك الكواكب حال كونها في مقابَلة القمر، مشرفة عليه، أو لتسليط نحوسها عند إدبارها عن القمر، أو وُقُوب القمر - اختفاؤه وغيابه - عنها في بعض ليالي الشهر!!.

(٤) وهذا يوهم المريض بأنه يُعالَجُ بالقرآن، وكي يسترضي الساحر أيضًا بذلك شيطانه، وهو يخلط آيات من القرآن الكريم بتمائم وطلاسم وعزائم شركية، والعياذ بالله.

٦- إعطاء المريض ما يسمى 'حجابًا'، وهو: تميمة شركية يعلّقها المريض، وتحوي مربعاتٍ بداخلها حروف وأرقام وعزائم، وكلام غير مفهوم، ويأمره بالحرص التام على عدم فك ذلك الحجاب<sup>(١)</sup>.

- ٧- أمره للمريض أن يعتزل الناس مدة معينة، في غرفة مظلمة لا يدخلها ضياء نور الشمس، وهو ما يسميه العامة (الحِجْبة)(٢).
- ٨- أحيانا يطلب من المريض ألا يمس ماءً لمدة، تكون غالبًا أربعين يومًا (٣)، أو يأمره بأن يضع في عنقه صليبًا، وهذه العلامة تدل على أن شيطان الجن الذي يخدم الساحر هو نصراني. فإن كان عدوًا للنصرانية أمره أن يجعل الصليب منكسًا أو معقوفًا متكسرًا (٤).
  - ٩- إعطاؤه المريض أشياء يدفنها في الأرض<sup>(٥)</sup>.
    - · ١-يعطيه أحيانًا أوراقًا يحرقها ويتبخّر بها<sup>(٦)</sup>.

١١-إخباره المريض أحيانًا باسمه، واسم بلده، ومشكلته العُضال التي جاء

كذلك ليتأكد الساحر من أن ساحرًا آخر لن يبطل ما جعله من سحر في حجابه. (٢) يأمره بذلك استرضاءً لشياطين الجن بالتشبه بهم في محبة المكوث في الظلمات، لأنها رمز

لَبُغُضُ نُورُ الْحَقِّ. قَالُ تَعَالَى: ﴿وَٱلَّذِينَ كُفُرُوٓا ۚ أَوْلِيَٱلْؤُهُمُ ٱلطَّلَغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ النُّورِ إِلَى

الظُّلُمَاتُ ﴾ [القرة: ٢٥٧].

(٣) وذلك ليبقى المريض نجسًا، فتتمكن شياطين الجن من الاقتراب منه، ومسه، بل ربما تلبست به، والعياذ بالله عزَّ وجلَّ.

(٤) أما تنكيس الصليب أو عقفه، فلإيقاع النكاية بالنصارى، وللتلبيس عليهم في آن معًا، وذلك بإيهامهم أن ديانتهم بالاعتقاد بالصلب هي صحيحة، فلا يفارقونها بعد ذلك ألبتة.

(٥) وذلك لتمكين شيطان الجن من حراسة هذه الأشياء.

 (٦) وهي تحوي عزائم شركية، أو ما فيه استهزاء بشيء من الدين، والعياذ بالله، أما سبب الأمر بالتبخر بها، فلأجل أن تخالط نَفسه، وبشرته، فيسهل بذلك دخول شيطاني فيه، والعياذ بالله.

ينشد حلاً لها(١).

17-قد يكتب للمريض نوعًا آخر من "الحجاب" وهو ورقة فيها حروف مقطعة، أو يكتب هذه الحروف في طبق من الخزف الأبيض، ويأمر المريض بإذابته بماء ثم شربه (٢).

1۳-التحدث أحيانًا مع أشخاص غير منظورين في المجلس، فيطلب منهم السماح والإذن بالعون، ويُصرّح لهم بأن المريض ما أتى إلا وهو محب لهم موقن بقدراتهم ... إلخ<sup>(۳)</sup>.

18-أحيانًا يأمر المريضَ بلبس الجديد من الملبس؛ كقميص، ثم يأمره بشق جهة اليد اليمنى من القميص، أو نزع جيبه وجعلها على ظهره، وغير ذلك (٤).

١٥-لا يستقبل الساحر أحدًا في شهر رمضان المبارك، وبخاصة في العشر

(۱) يتوخى الساحر بذلك إيقاع المهابة في قلب المريض، واعتقاده بقدراته الباهرة، وإنما هو إخبار من شيطان الساحر عما عرفه مسبقًا من حال هذا المريض.

<sup>(</sup>٢) وذلك كي تخالط تلك الطلاسم داخلة بدن المريض، وتجري مجرى الدم في عروقه، فيتمكن الشيطان بذلك من أن يجري بها.

<sup>(</sup>٣) ويحقق الساحر بذلك مطلبين له: الأول إيهام المريض بقدرته على رؤية ما لا يراه، والثاني: استرضاء الشيطان الحاضر – والعياذ بالله – بتقديم الولاء والمحبة والإذعان له، نعوذ بالله السميع العليم مما يفعلون.

<sup>(3)</sup> وذلك بقصد التأكد من أن المريض لا يخالف لهم أمرًا، حتى لو مس ذلك شخصيته الاعتبارية بين الناس!! أو لإيقاع المريض بالاستخفاف بنعمة الله في الملبس الجديد، ومحادة لما أرشدت إليه الشريعة المطهرة، من وجوب المحافظة على النعمة، وترك التبذير لها. ومعلوم أنه يستحب لنا ترقيع الثوب، حتى وإنْ بَلِي، إن أمكننا ذلك، كما في حديث عائشة على أردْتِ ٱللَّحُوقَ بِي فَسَيَكُفِيكِ مِنَ ٱللَّنْيَا كَزَادِ ٱلرَّاكِبِ... وَلاَ تَسْتَخْلِقِي ثُوبًا حَتَّى تُرتِّقِعِيهِ!. أخرجه الترمذي برقم (١٧٨٠) وقال: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث صالح بن ألى أخرجه الترمذي برقم (١٧٨٠) وقال: هذا حديث غريب لا نعرفة عن عائشة على الترمذي الكبير، ترتيب أبي طالب القاضي ص ٧٤٨. والحديث ضعفه الألباني. انظر: الضعيفة برقم (١٢٩٤).

الأواخر منه، كذلك في العشر الأوائل من ذي الحجة (١).

17-من كان متحصِّنًا بالأذكار المشروعة، فإن الساحر يرفض استقباله أيضًا<sup>(٢)</sup>.

۱۷-وضع زجاجة بلورية مكورة بين يديه، أو طَسْتِ فيه ماء وقد نُجِّس ببول صبى مثلاً (۳).

هذا، وإن طرائق السحرة تكاد لا تنحصر، اللهم إنا نعوذ بك من كيد الفجار وطرائق الأشرار، و (مِنْ طَوَارِقِ ٱللَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ إِلَّا طَارِقًا يَطْرُقُ بِخَيْرٍ، يَا رَحْمَٰنُ (٤٠).

ثانيًا: في ذكر علاماتٍ يُعرف بها المسحور<sup>(٥)</sup>.

١- كثرة الصدود عن ذكر الله تعالى، والميل إلى ترك العبادات، والإعراض عن سماع كل ما له تعلَّق بالدِّين.

٢- كثرة تعرضه لأحلام مفزعة «الكوابيس».

(١) ذلك أن الشياطين تصفّد في رمضان، كما أن أعظم الخزي للشيطان الرجيم إنما يكون في يوم عرفة.

<sup>(</sup>٢) حيث إنه لا سبيل للشيطان عليه حال التحصن.

<sup>(</sup>٣) ليتمكن شيطان الجن بالتمثل في هذه الأشياء، والظهور للساحر، فيعاينه ويتحدث معه، فلو غطى الطست مثلاً، فإن شيطانه يُحضر له ما دفن من سحر عَمِله ساحر آخر، فيوقعه في الماء، أو قد يقذفه من السقف على شكل ورقة ملتفة، أو قطعة قماش، أو صرة من جلد قد أحكِم ربطُها، لكنّ ذلك لو حصل فإن السحر لا يزول به، ولو أن المريض قصده مرارًا لأخرج له عملاً - سحرًا - في كل مرة!!

<sup>(3)</sup> هذا جزء من حديث، دعا فيه النبيُ بي بقوله: «أعوذ بوجه الله الكريم، وبكلمات الله التامات اللاتي لا يجاوزهن بَرُ ولا فاجر، من شر ما ينزل من السماء وشر ما يَعْرُج فيها، وشر ما ذرأ في الأرض وشر ما يَخْرُج منها، ومن فتن الليل والنهار، ومن طوارق الليل والنهار إلا طارقًا يطرق بخير يا رحمن». أخرجه مالك في الموطأ، مرسلاً عن يحيى بن سعيد كله، كتاب: الشّغر، باب: ما يؤمر به من التعوّذ برقم (١٠)، وقد أخرجه أحمد في مسنده موصولاً، (٣/ ٤١٩)، من حديث عبدالرحمن بن خَنْبُشِ كله. صححه الألباني: انظر: صحيح الجامع الصغير برقم (٧٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الصارم البتار» لوحيد بالي ص١٥١، و«إعجاز القرآن» لناصر المنشاوي ص٢٥٠.

= المُعَالِ السَّحُر مِن ٱلسِّحُر صِن ٱلسِّحُر مِن ٱلسِّحُر

- ٣- الصداع الشديد المستمر.
- ٤- كثرة وقوع الشجار لأمور غير ذات بال بين الزوجين، أو غيرهما.
  - ٥- الغضب المفرط المتكرر، من غير مسوّغ ظاهر.
    - ٦- كثرة الشرود والذهول.
      - ٧- النسيان الشديد.
    - -A تخيُّل حصول شيء، والحال أنه لم يحصل.
      - ٩- شخوص البصر (جموده)، وزَوْغه.
- •١- كثرة الملل من الاستقرار في مكان واحد، أو التأفّف الكثير من الاستمرار في عمل معين.
- 11-عدم الاهتمام بالمظهر، فهو يبدو غالبًا أشعث الرأس، بالي الثوب، متسخ الجسد.
- 17-الهِيام على وجهه لا يلوي على شيء، ولا يدري أين يذهب، وربما نام في الخِرَب (الأماكن المهجورة).
  - ١٣-تغير في لون البشرة، وبخاصة في لون بشرة الوجه إلى السواد.

هذه بعض الأعراض التي تبدو جلية على المسحور، لكن ينبغي هنا تمييز بعض هذه الأعراض عن أعراض تطابقها، قد تظهر على بعض من يعانون من أمراض عضوية كداء الشقيقة، أو نفسية كداء انفصام الشخصية، المتسبب في اختلال التصرف، وكثرة الوهم والقلق والأرق، أو المعاناة من عقدة النقص البسيط أو المركب، المتسبب لكثرة النقد الذي يكون غالبًا في غير محله، مما يتسبب في كثير من حالات التخاصم بين الزوجين، أو ظهور علامات جنون العظمة (داء الكِبْر)، فالواجب في هذه الحالات جميعها – أولاً – المعالجة العضوية لدى أهل الاختصاص، فإن لم تُجْدِ

هذه المعالجة نفعًا، عُمِد إلى العلاج النفسي، فإن أعيا الأطباء مداواته، عمد المريض عندئذ إلى التداوي بالرقى المشروعة، عند من يرجو صلاحه، ويتوسم خيرًا فيه، ولا يُعمَد إلى ذلك ابتداءً، خشية أن يعتقد ضعاف النفوس أن المرض – وهو مرض عضوي يحتاج إلى العقاقير الطبية – لم يَنْتَفِ عن المريض بعد رَقْيِه؛ فيؤثر ذلك نقصًا في إيمانهم. هذا، مع يقيننا التام بأن الرقى المشروعة تؤثر بالشفاء – بإذن الله – حتى لو كان المرض عضويًا أو نفسيًا، لكنْ قد أُمِرنا ابتداءً بالتداوي والأخذ بالأسباب، وهذا مما لا ينفي وقوع شفاء بمحض التوكل على الله، أو بأثر طلب الشفاء برقية مشروعة.

قَـالَ الله تـعـالــى: ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينُ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خَسَازًا ۞﴾ [الإسرَاء: ٨٦].

وقال النبيُ عَلَيْ: «مَا أَنْزَلَ ٱللهُ دَاءً إِلاَّ أَنْزَلَ لَهُ شِفَاءً»(١) وقال عَلَيْ: «لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءٌ، فَإِذَا أُصِيبَ دَوَاءُ ٱلدَّاءِ، بَرَأَ بِإِذْنِ ٱللهِ عَلى (٢). وكذلك قوله عليه الصلاة والسلام - حين سألته عليه الأعرابُ: يا رسول الله أنتداوى؟ -: «تَدَاوَوْا، فَإِنَّ ٱللهُ عَلَى لَمْ يَضَعْ دَاءً إِلاَّ وَضَعَ لَهُ دَوَاءً، غَيْرَ دَاءٍ وَاحِدِ: ٱلْهَرَمُ»(٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري، كتاب: الطب، باب: ما أنزل الله داءً إلا أنزل له شفاءً، برقم (٥٦٧٨)، عن أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم، كتاب: السلام، باب: لكل داء دواء واستحباب التداوي، برقم (٢٢٠٤)، عن جابر بن عبدالله رهيا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود - واللفظ له - كتاب: الطب، باب: الرجل يتداوى، برقم (٣٨٥٥)، والترمذي - وصحّحه - كتاب: الطب، باب: ما جاء في الدواء والحثّ عليه، برقم (٢٠٣٨)، وابن ماجَهْ، كتاب: الطب، باب: ما أنزل الله داء إلا أنزل له شفاء، برقم (٣٤٣٦)، وأحمد في مسنده (٤/ ٢٧٨)، بزيادة في آخره: «عَلِمَهُ مَنْ عَلِمَهُ، وَجَهِلَهُ مَنْ جَهَلُهُ»، من حديث أسامة بن شريك ﷺ، انظر: صحيح أبي داود برقم (٣٢٦٤).

أخى القارئ، تلك هي - بإجمال - العلامات الدالّة على الساحر، والأعراض التي يستشف من خلالها المعالج احتمال وجود سحر على المريض، فيعمد عندها إلى استخراجه وإبطاله، - إن أمكن معرفة موضعه -أو الاحتجام، أو بالتداوي بعجوة المدينة، ويكون ذلك مترافقًا مع الرَّقي المشروع، فإن عولج المريض بمثل ما سبق، ولم يكتب له شفاء به، عدنا إلى الاستطباب العضوي، أو النفسي، [ولا بد من الإشارة في هذا المقام إلى أن كثيرًا من الناس يعتقد أن الأدوية في العلاج لدى الطبيب النفسي ما هي إلا جرعات مسكّنة منوِّمة تسلك بالمريض سبيل الإدمان، وهذا اعتقاد خاطئ عند تعميمه، حيث إن الأدوية النفسية لا تؤدي إلى ذلك، باستثناء مجموعة صغيرة منها كبعض أدوية القلق، إذا ما استخدمت لفترات طويلة وبدون إشراف طبى مباشر من طبيب حاذق أمين. وكذلك فإن اعتقاد البعض أن الطب النفسي ليس إلا جلسات كلامية، لذا فلا حاجة - باعتقادهم - إلى العلاج النفسي، وهذا بدوره اعتقاد خاطئ، فإن العلاج النفسي غير الدوائي ليس مجرد حوار يجريه الطبيب مع مريضه، إنما هو حوار مقنّن يتبع منهجًا علميًّا وبرنامجًا خاصًا، يقوم المختص فيه بما يسمونه (علاجًا مساندًا) يُطمئن فيه المريض ويُوجِّهه، ومن ثم يشرع بعلاجه سلوكيًا، فيجتهد في تعديل بعض السلوكيات المَرَضِيّة مع استبدالها بأخرى مناسبة، ثم يعمد إلى العلاج المعرفي فيصحح فيه بعض أساليب التفكير الخاطئة لدى المريض مع استبدالها بأساليب صحيحة، وهكذا بتدرج إلى أن يعمد الطبيب إلى الدواء، أو - في حالات متقدمة - إلى علاجات جراحية محدّدة. وبالإجمال فإن التداوي النفسي ليس وصمة عار تلحق بالمريض، بل هو نمط علمي للعلاج قد يُخلِّص المريض من أعراض عضوية يرتبط ظهورها ارتباطًا وثيقًا بمرض نفسى(١)، فضلاً عن

<sup>(</sup>۱) إن بعض الأمراض النفسية قد تظهر بصورة مرض عضوي، كالاكتثاب عند بعض كبار السن، فإنه قد يؤدي إلى شعور بالغثيان، بل وألم في المفاصل.

تخليصه من آثار الأعراض النفسية](١). فليكن المسلم حصيفًا، وليعمد ابتداءً إلى التداوي المشروع بشقيَّه العضوي والنفسي؛ فإن عجز كلاهما، ثم استدام عليه ظهور أعراض مَرَضِيَّة، فليعمد عندها إلى التداوي بما شرع من الرقى، ومن طرق إبطال السحر، والتخليص من أثر العين، مما جعلته الشريعة سببًا متيقنًا للشفاء من ذلك، والله أعلم.



(١) انظر: العلاج النفسي والعلاج بالقرآن، د. طارق الحبيب. ص ٣٥٧ وما بعدها.

# الفصل السادس

أعكام السعر والتمَرة في الشريعة المطقرة

#### الفصل السادس

# أحكام السحر والسَّحَرة في الشريعة المطهّرة

لقد حرص الإسلام بأصوله العامة أن يلقي في رُوع المؤمن مسلّمات يفرّق فيها بين الحق والباطل، حيث تمثل تعاليمه ميزانًا لا شطط في حكمه، يعتمد ابتداءً على الفطرة التي فطر الله الناس عليها، فإذا ما أصدر الإسلام حكمًا أو قرر أصلاً وجدنا ذلك متناسقًا بالكلية مع فتوى القلب السليم، ومنحى العقل الحكيم، بينا نجد في كثير من دساتير الأمم قناعًا مشرقًا للتشريعات يقابله وجه عملي لتلك التشريعات تُصيِّرها أسطرًا في أدراج أهل القانون لا تجد إلى الواقع سبيلاً، فإذا ما حرّموا الخمر مثلاً شجعوا الاتجار به، وإذا ما دَعوا إلى حقوق الإنسان سارعوا إلى انتهاكها بل سحقها، في المقابل نجد أن أمة الإسلام قد لبست وجهًا مجردًا عن الأقنعة في تاريخها، فإذا ما أعلم الناس بتحريم بادروا إلى الانتهاء عنه، وإذا ما دُعوا إلى فضيلة المثلوها.

ولعل ما يعنينا من ذلك - في مقامنا هذا - أن من المسلّم فيه عند كل مؤمن وضع السحر وما دار في فلكه في دائرة المحرمات، لما علم من أصل وجوب توحيد الله تعالى، وبناء المجتمع على صفاء العقيدة، وأن الحرص على ذلك هو مكمن القوة في هذا المجتمع، فالمسلم إذا اطلع على فروع أحكام السحر وجدها حالاً قد وافقت ما تأصّل في نفسه، فها هو الفاروق عمر - فيما اشتهر من موافقاته - قد أيقن بتحريم الخمر في قرار نفسه، حتى إنه طلب مرارًا في دعائه: (اللّهم بيّن لنا في الخمر بيانًا شفاءً)(١)، لقد كان عمر رفي عريد أن يُظهر الله تعالى هذا التحريم البات. كذلك المؤمن؛ فإنه عمر رفي عريد أن يُظهر الله تعالى هذا التحريم البات. كذلك المؤمن؛ فإنه

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود، كتاب: الأشربة، باب: تحريم الخمر، برقم (٣٦٧٠). عن عمر شهد. صححه الألباني. انظر: صحيح أبي داود (٣١١٧).

إذا ما عرف حقيقة السحر وما ينطوي عليه من محاولة دك حصن التوحيد والنيل من أهله أدرك حرمته لا محالة، فإذا به يجد في كتاب الله تعالى وسنة نبيّه على مصداق ما أفتاه به قلبه السليم وفطرته القويمة. تأسيسًا على ما سبق سأتعرض في هذا الفصل لبيان مسائل وأحكام متعلقة بالسحر تقررت في فروع الفقه الإسلامي، تحذر من تعاطي السحر وتُنفِّر من أهله، وسيكون ترتيب ذلك على ثلاثة أبواب؛ هي كالآتي:

الأول: السحر ثابت، وله حقيقة.

الثاني: في إظهار فروق بين السحر وكلِّ من المعجزة والكرامة.

الثالث: في بيان أحكام السحر والسحرة.

# الأول: السحر ثابت، وله حقيقة.

سبق مرارًا في ثنايا البحث (۱) تقرير أن مذهب أهل السنة وجمهور العلماء أن السحر أمر ثابت الوجود، وأنه لو لم يكن موجودًا حقيقة لم ترد النواهي عنه في الشرع، والتصريح بكفر متعلمه والعامل به، وتوعّد السحرة بحرمان نصيبهم في الآخرة، والتصريح كذلك بالاستعادة من شر أهله، واعتباره من السبع الموبقات، وأن خلاف العلماء في كون السحر أمر له حقيقة أو هو مجرد تخييل، مردّه إلى نظرهم لمراتب السحر المنقسمة بين الحقيقة والتخييل، وأنه ليس بينهم اختلاف في نفس أمر السحر إنما ذلك من قبل اشتباه هذه المراتب. أقول: مع أن ذلك قد سبق تقريره، إلا أن الحاجة ملجئة للتذكير به، من أجل تعلقه بحكم السحر وعقوبه الساحر، [فمن زعم ملجئة للتذكير به، من أجل تعلقه بحكم السحر وعقوبه الساحر، الشافعي – أن

<sup>(</sup>۱) انظر: الفصل الأول، في معرض الرد على منكري حديث السحر، ص ٦٠ وما بعدها. وكذلك في الفصل الثالث عند بيان مراتب السحر وأقسامه ص ١٠٨ وما بعدها.

السحر خُدع ومخاريقُ وتمويهات وتخييلات لم يوجب، تبعًا لهذا الأصل، قتلَ الساحر، إلا أن يقتل بفعله أحدًا فيقتل به قصاصًا [(۱)، أما جمهور علماء الأمة الذين هم على أصل إثبات السحر وأن له حقيقة، فقد كفّروا الساحر بنفسه على تفصيلِ سيأتي قريبًا إن شاء الله.

تنبيه: مما يجدر التنبّه إليه هنا أن وصف السحر بأنه حق – كما تجده في بعض كلام أهل العلم (٢) – ليس مقصودًا به المعهود من الحق الذي يقابل الباطل، إنما المقصود: [أنه حقٌ وجودُه وتصوره وأثره بإذن الله القدري الكوني] (٣). فالسحر هو عين الباطل كما لا يخفى، كذلك فإن معنى قول النبي المنتي «العين حقّ» (٤)، أي: الإصابة بالعين شيء ثابت موجود، أو هو من جملة ما تحقق كونه (٥).

مسألة: سبق ذكر أن جمهور العلماء قد قطعوا بأن للسحر حقيقة، واختار آخرون – منهم: أبو جعفر الإستراباذي من الشافعية، وأبو بكر الرازي من الحنفية وابن حزم الظاهري – أن السحر تخييل فقط، فأي شيء يترتب على هذا الاختيار؟

[محل النزاع في هذه المسألة هو: هل يقع بالسحر انقلاب عين أو إحالة طبع أو لا؟ فمن قال إنه تخييل فقط منع ذلك، ثم من قال إنه له حقيقة اختلفوا: هل يقتصر تأثيره على تغيير المزاج فيكون مرضًا من الأمراض؟

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرطبي (٢/٤٥).

<sup>(</sup>٢) قال القرطبي كلله في تفسيره (٢/٤٤): وعندنا أنه - أي السحر - حق، وله حقيقة يخلق الله عنده ما شاء. اهـ.

<sup>(</sup>٣) انظر: حاشية ابن عابدين (١/ ٣١).

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه ص٦٥، بالهامش ذي الرقم (١).

<sup>(</sup>٥) انظر: فتح الباري لابن حجر (١٠/٢١٣).

أو أن تأثيره يتعدى ذلك وقد ينتهي إلى الإحالة بحيث يصيّر الجماد حيوانًا مثلاً وعكسه؟

وقد ذهب جمهور القائلين بحقيقة السحر إلى أن تأثيره لا يتعدى تغيير المزاج أو التفريق بين متحابين ونحوه، وذهبت طائفة قليلة منهم إلى قدرة الساحر على قلب عين أو إحالة طبع ونحوه. والواقع لا يشهد بما ذهب إليه هؤلاء، حيث إن كثيرًا من السحرة الذين يدّعون قدرة على تغيير الأشياء لا يستطيعون إقامة البرهان على ذلك](١). هذا، وقد [أجمع المسلمون على أنه ليس في السحر ما يفعل الله عنده إنزال الجراد والقُمّل والضفادع وفلق البحر وقلب العصا وإحياء الموتى وإنطاق العجماء، وأمثال ذلك من عظيم آيات الرسل عليهم السلام. فهذا ونحوه مما يجب القطع بأنه لا يكون ولا يفعله الله عند إرادة الساحر](١).

الثاني: في إظهار فروق بين السحر وكلٌّ من المعجزة والكرامة (٣).

أ- الفرق بين السحر والمعجزة: يتبين هذا الفرق من وجوه عديدة، منها ما يختص بماهية كل منهما، أو بالقرائن المصاحبة لهما، أو باعتبار القصد منهما، ويمكن إدراج ذلك في ثمانية فروق كالآتي:

<sup>(</sup>۱) انظر: فتح الباري (۱۰/ ۲۳۳). هذا، وقد أطال ابن حزم في تقرير أن السحر لا يحيل الأعيان ولا يقلب الطبائع بما يستحسن مراجعته. انظر: الفصل في الملل والأهواء والنحل، ج٥، ص ٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرطبي (٢/٤٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: في هذا المبحث: الفروق للإمام القرافي (٤/ ١٦٨)، وفتح الباري لابن حجر (١٠/ ٢٣٣)، وزاد المسلم للشنقيطي (٢٢٨/٤)، والمُعلِم بفوائد مسلم للمازري (٣/ ٩٤)، وتفسير القرطبي (٢/ ٤٧)، ومقدمة ابن خلدون ص ٢٠٥، فقد اجتمعت عندي هذه الفروق من ذلك كله، لكني أثبتها بنقاط محددة تيسيرًا على أخي القارئ.

| السحر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | المعجزة                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱- ليس فيه دعوى للنبوة، أو تحدِّ<br>لإثباتها.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۱- مقترنة دومًا بدعوى النبوة،<br>وبالتحدي لإثبات صدقها.                                                                                    |
| <ul> <li>۲- يوجد من الساحر وغيره، فيمكن</li> <li>معارضته، بل إبطاله. كما يمكن</li> <li>لجماعة الإتيان به في وقت واحد.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                     | <ul> <li>٢- لا توجد إلا من نبي، ولا يُمكِن</li> <li>الله أحدًا أن يأتي بمثلها، أو بمعارضتها.</li> </ul>                                    |
| <ul> <li>٣- لا يبلغ - إجماعًا - ما تبلغه المعجزة من مثل: فلق البحر أو قلب عصا حيةً، أو إحياء موتى ونحوه.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                  | <ul> <li>٣- لا تكون إلا بما يُعجِز الخلقَ الإتيانُ بمثله.</li> </ul>                                                                       |
| <ul> <li>٤- دال على كفر صاحبه وفسقه، فأثر السحر لا يجري على المسحور، إلا حال كون الساحر مفتونًا في دينه خاسرًا لآخرته، ممقوت محتقر بين الناس.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                             | <ul> <li>٤- دالة على فضل وشرف من ظهرت على يديه، ولا يكون المتحدي بها إلا أفضل الناس خَلْقًا وخُلُقًا، محبّب لأصحابه معظم عندهم.</li> </ul> |
| ٥- ليس خارقًا للعادة - على قول بعض أهل العلم - بل هو علم بأمر عادي يجري الله بمشيئته الكونية أثرًا في نفس المسحور عند تعلق نفس الساحر بذلك، أو قيامه بما يوجب السحر. والسحر الأكثر - فإنه يبقى أنه ليس موجبًا لحدوث أثره، ولا علة مطّردة لوقوعه، ولا سببًا مولّدًا لذلك. بل قد يقع الأثر وقد لا يقع، فهو من جملة ما يُحدِثه الله تعالى ابتلاءً وفتنة عند وجود السحر. | ٥- خارق للعادة اتفاقًا، ليست مسبَّبة عن أمر عادي.                                                                                          |

| السحر                                                                                                                               | المعجزة                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦- مختص أثره بمن عُمِل له لا يتعداه.                                                                                                | ٦- يكون أثرها على كافة الخلق.                                                                            |
| <ul> <li>٧- القصد منه: إيقاع الضر والأذى،</li> <li>مع الإفساد والإضلال.</li> </ul>                                                  | <ul><li>٧- القصد منها: نصرة الدين ووجوب اتباع المرسلين.</li></ul>                                        |
| <ul> <li>۸- یکون وقوعه من الساحر بعد أشیاء یفعلها وقوی یمازج بینها، ومعاناة یتکبدها، وعلوم یتقنها بمشقة، وریاضات وخلوات.</li> </ul> | <ul> <li>۸- یکون وقوعها بمحض المنة من الله تعالى على عبده بقصد تأیید دعوى نبوته، لهدایة قومه.</li> </ul> |

هذه وجوه ثمانية يتبين بها الفرق بين المعجزة والسحر جليًا، وقد يكون ثَم غيرها، لكن في ذلك القدر كفاية لبيان خِسّة السحر وأهله، وافتراقهم ظاهرًا وباطنًا عما جاء به المرسلون عليهم السلام.

ب- الفرق بين الكرامة (١) والسحر.

يتبين الفرق بينهما من وجوه، منها:

| السحر                          | الكرامة                                                    |
|--------------------------------|------------------------------------------------------------|
| <b>II</b>                      | ١- حدوثها يكون ابتداءً من الله تعالى                       |
| يفعلها الساحر ومعاناة يعانيها. | محبة بعبده الولي وإظهارًا لصدق<br>نبوة من اتبعه ذلك الولي. |

(۱) الكرامة: «ظهور أمر خارق للعادة من قبل شخص غير مقارن لدعوى النبوة». انظر: تعريفات الجرجاني، ص ٢٣٥.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية كتله: (من أصول أهل السنة والجماعة التصديق بكرامات الأولياء، وما يُجْري الله على أيديهم من خوارق العادات في أنواع العلوم والمكاشفات، وأنواع القدرة والتأثيرات، كالمأثور عن سالف الأمم في سورة الكهف وغيرها، وعن صدر هذه الأمة من الصحابة والتابعين، وسائر قرون الأمة، وهي موجودة فيها إلى يوم القيامة). انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام (٣/ ١٥٦).

| السحر                                                                                                                             | الكرامة                                                                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>حدوثه دال على كفر الساحر وفسقه،</li> <li>وجهله، وتعديه حدود الله، باستعانته</li> <li>بالشياطين والتقرب إليهم.</li> </ul> | <ul> <li>۲- حدوثها دال على صلاح العبد<br/>وعلمه بأحكام الشريعة وحسن<br/>عمله بها.</li> </ul>                       |
| <ul> <li>٣- يفاخر به الساحر، ويعمل جاهدًا</li> <li>لإظهاره، طلبًا للسلطة والتكسب.</li> </ul>                                      | <ul> <li>۳- یخفیها من ظهرت علی یدیه</li> <li>جاهدًا، طلبًا لرضی الله تعالی</li> <li>وتواضعًا له سبحانه.</li> </ul> |

هذه بتفصيل الوجوه التي يفترق بها كل من المعجزة والكرامة عن السحر، ويبقى أنها جميعًا تتفق في كونها خوارق للعادة، لكن يفترق السحر والكرامة من جهة عن المعجزة: أن الولي والساحر لا يتحديان بانخراق العادة، ولو فُرض أنهما تحديا الخلق بانخراق العادة لم تنخرق لهما، لكن النبى تقترن معجزته دومًا بدعوى النبوة، والتحدي لإثباتها. والله أعلم.

# ثالثًا: بيان أحكام السحر والسحرة:

لا ريب بأن هذا الباب هو واسطة عقد نظام هذا الفصل وقطب رحاه، إذ هو المقصود منه، بل المقصود من مجمل الكتاب، فلو أدرك أولئك السحرة والمشعوذون جسيم خطر ما يقدمون عليه، ولو تفهم كثير من الناس حقيقة هؤلاء وعاقبة أمر من يأتيهم ويتبع أثرهم، لولوا مدبرين عن ذلك كله، إلا أن الشياطين سولت لهؤلاء بأن أعمالهم قد تندرج في علوم الدين وأصوله، فها هم هؤلاء يجعلون أوفاقًا بأسماء الله الحسنى، وقرعات بآيات الكتاب، وحروزًا وأحجبة نسبوها زورًا لآل البيت الأطهار، ومثلثات لعلماء أخيار، وأقسامًا على ملائكة أبرار، واستخدامًا لملوك الجن بحيازة الاسم الدين الأعظم لله العلي الجبار، فما المعيب في ذلك كله ما دام أنه باسم الدين ومحبة بعباد الله الصالحين؟! نعم، هذا هو زعم كثير من هؤلاء، ثم إنهم

ازداد عملهم حُسنًا وتشبّع خيرًا - بزعمهم - حيث هرعوا إلى نجدة المرضى وجلب المسروق، وإخراج الجن الصارع من بدن الممسوس، فعظم تأثر الناس بهم، وافتتانهم بهم، أقول: لو علم الناس حقيقة هؤلاء الذين يفتّون في عضد الإسلام، ويحاولون دك أركانه، وأنهم من جنس عبدة الشياطين، والمشركين والمستقسمين بالأزلام، والصابئة عبدة النجوم، وأنهم سحرة مارقون من الدين، وكهنة تتنزل عليهم الشياطين، ودجالون مشعوذون يطلبون فتات الدنيا وحطامها، لانفض كثير من الناس عنهم، فلا يُظن بمسلم أن يرضى لتعاليم الإسلام السمحة، التي أفاضت على الإنسانية قرونًا خيرًا وعلمًا وحقًا، أن تغدو ألغازًا وطلسمات وحجبًا وتعويذات، وأن يتزاحم أهل الإسلام طالبين العلاج الروحاني من أسرار الحروف، وخواص الأعداد، وقدرات الأفلاك. هذا، وإن الشريعة لم تَدَع أمر هؤلاء يخبطون في مصائر الخلق خبط عشواء، بل أكدت النصوص الكريمة كونهم من حزب الشيطان، وأنهم صائرون إلى ما يصير إليه من الخسران، فلم تفسح لهم ولو كمَفْحَص قَطاة (١) في حظيرة الإيمان، أو تؤمّلهم ولو بموضع سوط في جنان الرحمن. فواعجبًا ممن رضي بالنجم ربًا وبالسحر والكهانة دينًا، وبالاستقسام استخارة ودليلاً، ونبذ كتاب الله وراء ظهره، وأخرج هدي رسول الإسلام من قلبه قبل عقله، وحفظ الدعوات الشركية وهجر الاستجارة برب البرية، ثم هو من بعد ذلك كله قصد الضرّ بالعباد، بيد أنه نصح من تعلّم منه ألا يعمل هذا الضر إلا لمستحقه، ومِن فَرْط تقواه فقد نبّه المتعلم إلى ضرورة استحضار تقوى الله في عمل السحر، فإنه إن عمل ذلك لغير مستحقه فهو

<sup>(</sup>۱) القطاة: نوع من الطير، تحفر في الأرض موضعًا كأنها تفحص فيه لتبيض فيه، واسم ذلك الموضع مَفحَص، ومنه قيل فحصت عن الشيء إذا استقصيت في البحث عنه، وتفحّصت مثله. انظر: المصباح المنير (فحص). وفي الحديث: «من بنى لله مسجدًا ولو كمفحص قطاة، لبيضها أو أصغر، بنى الله له بيتًا في الجنة». أخرجه أحمد في مسنده (١/ ٢٤١)، من حديث عبدالله بن العباس على وهو حديث صحيح بشواهده. انظر: «صحيح الجامع» برقم (٦١٢٩).

المسؤول عن ذلك يوم التناد!! أما سمع أحدهم بقول رسول الله على: ﴿إِنَّ مِنْ كَلَامِ ٱلنَّبُوَّةِ ٱلْأُولَىٰ: إِذَا لَمْ تَسْتَحْيِ فَأَصْنَعْ مَا شِئْتَ» (١٠)؟!

أخي القارئ؛ بعد أن تبين لك حقيقة السحرة، وقبح فعالهم، هاك أحكام هؤلاء في الفقه الإسلامي؛ وهي – مع تشعّبها – مُتضمَّنة في مبحثين اثنين، كالآتى:

الأول: بيان حكم تعلّم السحر، وتعليمه.

الثاني: بيان الأحكام المتعلقة بالساحر، وفيه خمسة مطالب:

- ١- حكم ساحر المسلمين.
- ٢- حكم ساحر أهل الكتاب.
  - ٣- حكم النساء السواحر.
- ٤- هل يُستتاب الساحر، وهل تقبل توبته؟
- ٥- ما هي النُّشْرة؟ وهل يُسأل الساحر حلَّ السحر؟

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري؛ كتاب: أحاديث الأنبياء، بابٌ بعد باب حديث الغار، برقم (٣٤٨٤)، عن أبي مسعود (عقبة بن عمرو) البدريّ الأنصاريّ ﷺ. وفي معنى الحديث أوجهٌ من أحسنها: أنه توبيخ ووعيد، فمن لم يستحي من فعل القبيح فَعَل ما أمره به هواه وما حدثته به نفسه، وليفعل ما هو فاعل فإنه مجزي به، فإن الله يراه، وسوف يجازي على قبيح صنعه.

### المبحث الأول: بيان حكم تعلم السحر، وتعليمه.

[إن الحكم في ذلك مترتب - كما لا يخفى - على إثبات أن ما يتعلمه المتعلم سحرًا؛ فإن الله تعالى قال في الملكين: ﴿وَمَا يُكُلِمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَىٰ يَقُولُا إِنَّمَا غَنُ فِتَنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ ﴾ [البَقترَة: ٢٠١]، فبين عزّ وجلّ أن متعلم السحر من يقولا إنّما غَنُ فِتْنَةٌ فَلا تَكُفُرُ ﴾ [البَقترَة: ٢٠١]، فبين عزّ وجلّ أن السحر من الكفر، وأن من تعلمه خرج الإيمان من قلبه. كذلك، فإن الله سبحانه قد أيأس من ارتضى تعلم السحر من نصيبه في الجنة، فقال تعالى: ﴿وَلَقَدُ عَلِمُوا لَمِنِ الشَّرَنَةُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنَ خَلَقُ ﴾ [البَقترَة: ٢٠٠]، وهذا الوعيد لم يطلق إلا فيما هو كفر لا بقاء للإيمان معه، فإنه ما من مؤمن إلا ويدخل المجنة، فمن حُرِمها فلا حظ له بإيمان. ثم إن من أصرح الأدلة على كفر المتعلم للسحر ونفي الإيمان عنه بالكلية قوله تعالى: ﴿وَلَقَ أَنَهُمْ ءَامَنُوا وَاتّقَوّا لَمَوْمِنَ اللهُ وَمِن المتقي ولو أنه آمن واتقى، وإنما يقال ذلك لمن كفر وفجر] (١٠).

إذا تقرر ذلك يُنظر بعدها في القدر المتعلّم الذي يصير به المتعلّم كافرًا والعياذ بالله، [فإن كان السحر مما يُعظّم فيه غير الله كالكواكب والجن وغير ذلك مما يؤدي إلى الكفر فهو كفر بلا نزاع، ومما يؤدي إلى الكفر كذلك تعلم سحر هاروت وماروت المذكور في سورة البقرة فإنه كفر بلا نزاع؛ كما دل عليه قوله تعالى: ﴿وَمَا صَغَرَ سُلْيَمَن وَلَكِنَ الشَّيَطِين كَفَرُوا يُعَلِّمُون النَّاسَ السِّحَ ﴾ قوله تعالى: ﴿وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَى يَقُولًا إِنَّمَا غَنُ فِتَنَةً فَلا تَكُمُرُ وَ البَقَرَة: ١٠٠]، وقوله عز وجلّ: ﴿وَلَا يُغْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَنَى الشَّاعِر مَن أَلَه والله عن وجلّة في السَّاحِر حَيْث الشَّاعِر حَيْث الشَّاعِر مَن أَلَه والله عن وجلّة في السَّاعِر مَنْ أَلَه والله عن وجلّة في المناع الله الله الله الشياء من المتعانة بخواص بعض الأشياء من دهانات وغيرها فهو حرام حرمة شديدة، ولكنه لا يبلغ بصاحبه الكفر](٢).

<sup>(</sup>١) انظر: معارج القبول للعلامة حافظ الحكمي كثلثه (٢/ ٦٩٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: أضواء البيان للعلّامة الشنقيطي كلله (٤/٤٩٤).

[فالقول بأن السحر كفر على الإطلاق لا يستقيم، وأنه يجب البحث عن مرتبة السحر، فإن كان على التخييل فلا ريب أنه ليس بكفر إنما هو معصية وفسق، لكن إن كان السحر على الحقيقة ننظر؛ فإن كان في ذلك ردّ ما لزم في شرط الإيمان فهو كفر، وإلا فلا، فليس كل ما يسمى سحرًا كفرًا، إذ ليس سبب التكفير ما يترتب عليه من الضرر، بل لما يقع به ويلازمه مما هو كفر؛ كاعتقاد انفراد الكواكب بالربوبية، أو إهانة قرآن، أو كلام مُكفِّر ونحو ذلك](١). ويدخل في ذلك: [الساحر المتعلم من الشياطين فإن كلَّ تعلُّمِه كفر؛ قليله وكثيره، كما هو ظاهر القرآن](١).

أخي القارئ، يتحصل مما سبق في حكم تعلم السحر وتعليمه أمور، أوجزها بما يلى:

- ١- ينبغي ابتداء التثبُّتُ من كون المُتعلَّم سحرًا.
- ٢- إن كان هذا السحر على الحقيقة لا على التخييل أو المجاز، يُنظر بعدها في نوعه.
- ٣- إن ثبت أن نوع السحر الحقيقي من جنس ما يعظم فيه غير الله تعالى، أو يُستهزأ فيه بالدين، كإهانة مصحف أو استحلال محرّم مجمع على تحريمه، أو كان فيه تصريح بكلام مكفّر، أو القيام بما يقتضي التكفير من نحو سجود لنجم أو تذلل لشيطان أو استغاثة صريحة به، أو تعلّم ما اتفق على كونه سحرًا كسحر بني إسرائيل المتلقى عن شياطينهم، أو سحر هاروت وماروت، كان ذلك القَدْر من التعلم وشروطه كافيًا للحكم بأنه كفر، وأن متعلمه ومعلّمه قد انتفى عنهما وصف الإيمان، والعياذ بالله تعالى.

<sup>(</sup>١) انظر: حاشية ابن عابدين (١/ ٣١).

<sup>(</sup>٢) انظر: معارج القبول للعلامة الحكمى (٢/ ٦٩٩).

٤- فإن كان سحرًا حقيقيًا - من غير ما سبق - كالسحر بخواص النفوس القوية، أو بخواص العناصر الأرضية كدهن خاص أو مائعات خاصة، أو بخواص أدوية وعقاقير كالمرائر والأكباد والأدمغة لحيوانات معينة، مما له أثر في الواقع على المسحور بتغير الطبع أو العادة ونحوه، فإن ذلك السحر يحرم حرمة شديدة، لكنه لا يبلغ بصاحبه الكفر، إلا إذا استحل الساحر ما يفعله، واعتقد إباحته، والله أعلم.

بقي استكمالاً لبيان هذا المبحث التنبيه على مسألة أوردها أبو عبدالله الرازي في «تفسيره».

تفيد بأن علم السحر ليس بقبيح ولا محظور بل هو جائز وقد يكون واجبًا في حال من الأحوال، مما يُشكِل على قارئه، ويوهمه خلاف المذهب الحق، أردت نقلها كما هي، ومن ثم إثبات وجوه ردّ الإمام ابن كثير عليه بنص كلامه، إتمامًا للفائدة إن شاء الله تعالى.

قال الإمام ابن كثير كله - في تفسيره (١) ناقلاً كلامًا للرازي من تفسيره: [المسألة الخامسة: في أن العلم بالسحر ليس بقبيح ولا محظور: اتفق المحققون على ذلك؛ لأن العلم لذاته شريف، وأيضًا لعموم قوله تعالى: وهَلَ يَسْتَوِى اللَّيْنَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ وَالرَّمْر: ه]، ولأن السحر لو لم يكن يُعلَم لَما أَمْكَنَ الفرقُ بينه وبين المُعجِز، والعلم بكون المُعجِز مُعجِزًا واجب، وما يتوقف الواجب عليه فهو واجب، فهذا يقتضي أن يكون تحصيل العلم بالسحر واجبًا، وما يكون واجبًا كيف يكون حرامًا وقبيحًا؟] ثم قال الإمام ابن كثير رادًا عليه في هذه المسألة ما نصه: [هذا لفظُه بحروفه في الإمام ابن كثير رادًا عليه في هذه المسألة ما نصه: [هذا لفظُه بحروفه في هذه المسألة، وهذا الكلام فيه نظرٌ من وجوه، أحدها: قوله: (العلم بالسحر ليس بقبيح)، إن عنى به ليس بقبيح عقلاً، فمخالفوه من المعتزلة يمنعون ليس بقبيح)، إن عنى به ليس بقبيح عقلاً، فمخالفوه من المعتزلة يمنعون

<sup>(</sup>١) انظر: في نقل المسألة وردّها، ص ١٢٩-١٣٠ من التفسير المذكور، ط - بيت الأفكار.

هذا، وإن عنى أنه ليس بقبيح شرعًا ففي هذه الآية الكريمة - أي قوله تعالى: ﴿ وَيَنْعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ [البَقرَة: ١٠٠] - تبشيع لتعلُّم السحر، وفي الصحيح: «مَنْ أَتَىٰ عَرَّافًا أَوْ كَاهِنًا، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنَّزِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ» (١)، وَفِي الأثر: «مَنْ عَقَدَ عُقْدَةً وَنَفَثَ فِيهَا فَقَدْ سَحَرَ» (٢)، وقوله أي الرازي-: (ولا محظور، اتفق المحققون على ذلك)، كيف لا يكون محظورًا مع ما ذكرناه من الآية والحديث، واتفاق المحققين يقتضى أن يكون قد نص على هذه المسألة أئمة العلماء أو أكثرهم، وأين نصوصهم على ذلك، ثم إدخالُه السحر في عموم قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الرُّمر: ٦]، فيه نظر؛ لأن هذه الآية إنما دلت على مدح العالِمين بالعلم الشرعي، ولِمَ قلتَ إن هذا - أي علم السحر - منه؟! ثم ترقيه إلى وجوب تعلمه بأنه لا يحصل العلم بالمعجز إلا به، ضعيف بل فاسد؛ لأن معظمَ معجزات رسولنا عليه الصلاة والسلام هي القرآن العظيم، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد، ثم إن العلم بأنه - أي: القرآن العظيم - مُعجِز لا يتوقف على علم السحر أصلاً. ثم من المعلوم بالضرورة أن الصحابة والتابعين وأئمة المسلمين وعامتَهم، كانوا يعلمون المُعجِز، ويفرّقون بينه وبين غيره، ولم يكونوا يعلمون السحر ولا تعلَّموه ولا علَّموه، والله أعلم]. لقد بيّن الإمام ابن كثير كلله فيما سبق تهافت القول بجواز تعلم السحر أو وجوبه، وقد ذكر كثلة – في ثنايا وجوه الرد - انعدام نص قول أي من أهل التحقيق في العلم بجواز تعلم السحر وعدم حظر ذلك، وقد يكون مناسبًا في هذا المقام إثبات بعض نصوص

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه الأربعة: أبو داود برقم (٣٩٠٤)، والنسائي برقم (١٣١)، والترمذي برقم (١٣٥)، وابن ماجه برقم (٦٣٩)، عن أبي هريرة وأخرجه أحمد في مسنده (٢/٨٤)، والحاكم في مستدركه – واللفظ له – (١/٨)، وقال: صحيح على شرط الشيخين، وسكت عنه الذهبي. وصححه الألباني في «الإرواء» برقم (٢٠٠٦).

<sup>(</sup>٢) تقدّم تخريجه وأنه حديث ضعيف، ص٩١ بالهامّش ّذي الرقم (١). أ

هؤلاء، وهم جمهور العلماء على ما نقله الإمام ابن كثير أيضًا في تفسيره (۱) عن الوزير يحيى بن محمد بن هبيرة (۲) في كتابه (الإشراف على مذاهب الأشراف)، حيث قال: [اختلفوا فيمن يتعلم السحر ويستعمله، فقال أبو حنيفة ومالك وأحمد: يكفر بذلك، ومن أصحاب أبي حنيفة من قال: إن تعلّمه ليتقيه أو ليجتنبه فلا يكفر، ومن تعلّمه معتقدًا جوازه أو أنه ينفعه كَفَر، وكذا من اعتقد أن الشياطين تفعل له ما يشاء فهو كافر، وقال الشافعي كله: إذا تعلّم السحر قلنا له: صِف لنا سحرك، فإنْ وَصَفَ ما يوجب الكفر مثل ما اعتقده أهل بابل من التقرب إلى الكواكب السبعة، وأنها تفعل ما يُلتمس منها، فهو كافر، وإن كان لا يوجب الكفر فإن اعتقد إباحته فهو كافر، اهد.

هذا ويقول ابن قدامة المقدسي كله: (تعلم السحر وتعليمه حرام على المذهب الصحيح، لا نعلم فيه خلافًا بين أهل العلم) (٣). ويقول النووي كله: (تعلمُ السحر حرام على المذهب الصحيح، وبه قطع الجمهور، كالفلسفة والشعبذة والتنجيم وعلوم الطبائعيين وكل ما كان سببًا لإثارة الشكوك)، ويقول أيضًا: ويحرم تعلمه وتعليمه لقوله تعالى: ﴿وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحَرَ البَقيرَة: ١٠٠]، فذمهم على تعليمه، الله تعلمه يدعو إلى فعله وفعله محرّم، فحرم ما يدعو إليه (٤). هذا وقد يكون من أصرح ما يدل على علة تحريم تعلم السحر، ما تنبّه إليه العلّامة الشنقيطي من أصرح ما يدل على علة تحريم تعلم السحر، ما تنبّه إليه العلّامة الشنقيطي بقوله: (اعلم أن الناس قد اختلفوا في تعلم السحر من غير عمل به،

(١) انظر: ص ١٣٢ من التفسير المذكور، ط - بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٢) هو الوزير الصالح العالم العادل يحيى بن محمد، ويكنى أبا المظفّر، (٤٩٩-٥٦٠هـ)، حفظ القرآن الكريم وختمه بالقراءات والروايات، وكان عبدًا لله تقيًا. انظر: ترجمته مستوفاة في «شذرات الذهب» (٤/ ١٩١-١٩٧)، و«ذيل طبقات الحنابلة» (٣/ ٢٥١-٢٨٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: المغني مع الشرح الكبير (١٠٦/١٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: المجمّوع شرح المهذب (٢٧/١) - (٢٤٠/١٩).

هل يجوز أو لا؟ والتحقيق وهو الذي عليه الجمهور: هو أنه لا يجوز، ومن أصرح الأدلة في ذلك تصريحه تعالى بأنه يضر ولا ينفع في قوله: ﴿وَيَنَعَلَمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمُ ﴾ [البَقرَة: ١٠٠] وإذا أثبت الله أن السحر ضار، ونفى أنه نافع، فكيف يجوز تعلم ما هو ضرر محض لا نفع فيه؟!(١).

وإذا كان لي ختامًا من بيانٍ لعلة تحريم تعلّم السحر، فقد أشارت إلى ذلك الآية الكريمة: ﴿إِنّمَا غَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرٌ ﴾ [البَقرَة: ١٠٠] فإن مفهوم الآية قد دلّ بوضوح على التحريم، إذ هي نصت على كون تعلم السحر فتنة، وهذا متضمّن للتحذير الشديد من تعلّمه، كما أنها رتبت كفرًا على من تعلمه، فكيف يكون تعلّم أمرٍ يفتن المرء عن دينه، ويعرّضه للكفر، كيف يكون ذلك حلالاً؟! كذلك فإن رسول الله ﷺ قد نصّ على أن السحر من الموبقات السبع، في قوله ﷺ: ﴿إِجْتَنِبُوا ٱلسَّبْعَ ٱلْمُوبِقَاتِ: ٱلشِّرْكَ بِٱللهِ، وَٱلسِّحْرَ، وَقَتْلَ السبع، في قوله ﷺ: ﴿إِجْتَنِبُوا ٱلسَّبْعَ ٱلْمُوبِقَاتِ: ٱلشِّرْكَ بِٱللهِ، وَٱلسِّحْرَ، وَقَتْلَ النَّيْسِم، وَأَكُلَ ٱلرِّبَا، وَٱلسَّحْرَ، وَقَتْلَ الرَّخِفِ، وَقَذْفَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٱلْفَافِلاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ» (٢). فكيف يكون تعلّم المُوبِق المهلك – وقد سبقه الشركُ ولحق به أعظمُ الكبائر – حلالاً؟!

أما قول الإمام ابن حجر ﷺ في تجويز بعض أهل العلم تعلم السحر لأسباب: (وقد أجاز بعض العلماء تعلم السحر لأحد أمرين: إما لتمييز ما فيه كفرٌ عن غيره، وإما لإزالته عمن وقع فيه، فأما الأول – أي بقصد التمييز – فلا محذور فيه إلا من جهة الاعتقاد، فإذا سلم الاعتقاد، فمعرفة الشيء

<sup>(</sup>١) انظر: أضواء البيان له (٤/ ٥٠١).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، من حديث أبي هريرة هيء؛ أخرجه البخاري، كتاب: الطب، باب: الشرك والسحر من الموبقات ومسلم؛ كتاب: الإيمان، باب: بيان الكبائر وأكبرها وانظر: - رحمك الله - إلى عظيم فقه الشيخين، في اختيار عنواني الباب، فكأن البخاري كلله يشير به قرب مأخذ السحر من الشرك واتحاده به، وكأن مسلمًا كله يشير إلى أن هذه الموبقات - ومنها السحر - هي من أكبر الكبائر.

بمجرده لا تستلزم منعًا، كمن يعرف كيفية عبادة أهل الأوثان للأوثان، لأن كيفية ما يعمله الساحر إنما هي حكاية قول أو فعل، بخلاف تعاطيه والعمل به. وأما الثاني – أي : تعلم السحر بقصد إزالته عمن وقع فيه – فإن كان لا يتم كما زعم بعضهم إلا بنوع من أنواع الكفر أو الفسق فلا يَحِلُّ أصلاً، وإلا جاز للمعنى المذكور، وهذا فصل الخطاب في هذه المسألة(١). اه. فإن عبارة الإمام الأخيرة المفيدة لجواز تعلم السحر إن لم يشتمل على كفر أو فسق بقصد إزالة السحر عن المسحور قد يُشكِل فهمُها على ظاهرها، إلا أن الإمام علله قد بين مراده بهذا، في باب (هل يستخرج السحر)، فذكر أن الجواز المذكور هو تعلم النشرة، وأنها على نوعين منها ما يكون بالرقى والأدعية والتعويذ، ومنها النشرة التي هي من عمل الشيطان، وهي المشتملة على تعلّم نوع من أنواع السحر. وأن حكم تعلم الأخيرة يختلف بقصد المتعلم، فمن قصد خيرًا فخير؛ وإلا فهو شر. ومع هذا البيان، فقد ذكر العلّامة الشنقيطي بعد أن ساق كلام الإمام ابن حجر هذا ردًا مقتضبًا هاك نصه: (قوله - أي بجواز تعلم السحر إن لم يشتمل على نوع كفر أو فسق – خلاف التحقيق، إذ ليس لأحد أن يبيح ما صرّح الله بأنه يضر ولا ينفع، مع أن تعلمه قد يكون ذريعة للعمل به، والذريعة إلى الحرام يجب سَدّها، هذا هو الظاهر لنا، والعلم عند الله تعالى](٢). اهـ.

أخي القارئ، أما وقد تبين لك مذهب عامة علماء المسلمين إلى تحريم تعلم السحر وتعليمه حرمة شديدة، وأنه إن اشتمل على تعظيم مخلوق أو تقرب إليه من دون الله، أو اعتقاد بحِلِّ السحر، صار مكفّرًا بإجماعهم، وأنه إن كان من التخييل والشعوذة فإنه يحرم كذلك لكنه لا يكون مكفّرًا، إلا إذا اشتمل على استعانة صريحة بشيطان ونحوه. أقول: حيث تبين لك ذلك، أنتقل بعدها – مؤسّسًا على ما سبق – إلى حكم الساحر، وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري (١٠/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: أضواء البيان له (٤/٥٠٣).

المبحث الثانى: بيان الأحكام المتعلقة بالساحر.

هذا المبحث يشتمل على كل من المطالب الآتية:

- ١- حكم ساحر المسلمين.
- ٢- حكم ساحر أهل الكتاب.
- ٣- حكم السواحر من المسلمات.
  - ٤- حكم قبول توية الساحر.
- ٥- حكم النَّشْرة، وهي حل السحر بسحر مثله.

المسلمين -: فالتحقيق أن يُنظر في السحر الذي استعمله فإن كان سحرًا مما المسلمين -: فالتحقيق أن يُنظر في السحر الذي استعمله فإن كان سحرًا مما ثبت أن الله تعالى قد كفّر بتعلمه من سحر هاروت وماروت، - ومنه سحر التفريق - أو مما تقولته الشياطين على ملك سليمان عليه السلام، أو ثبت أنه سحر اشتمل على كفر باعتقاد أو قول أو فعل، فلا شك بأن الساحر عندها يقتل كفرًا - أي أنه يستحق بكفره بسحره ما يستحقه المرتد - لقوله عندها يقتل كفرًا - أي أنه يستحق بكفره بسحره ما يستحقه المرتد - لقوله الله عن بدّل دينه فاقتلوه (۲)، وأما إن كان الساحر قد عمل السحر الذي لا يبلغ بصاحبه الكفر - كالاستعانة بخواص النفوس أو الخواص المنسوبة إلى بعض الحقائق، أو استعماله لعقاقير وتدخينات تؤثر في بدن المسحور وإرادته - فهذا هو محل الخلاف بين العلماء، فمنهم من قال: يُقتل حدًا إذا عمل بهذا السحر، سواء قتل بسحره أحدًا أم لم يقتل، وهو قول أكثر أهل العلم، منهم الأئمة: مالك وأبو حنيفة وأحمد في أصح الروايتين، وذهب الشافعي وابن المنذر ومن وافقهما إلى أن الساحر لا يقتل إن عمل بسحر لا

<sup>(</sup>۱) استفدت هذا المطلب بكماله من أضواء البيان للعلّامة الشنقيطي تشه. وذلك بتصرف باقتباس واختصارِ بما ييسّر على القارئ. انظر: منه (٤/ ٤٩٧-٥٠١).

يبلغ به الكفر، إلا إن قتل بسحره نفسًا معصومة فإنه يُقتل بها قصاصًا لا حدًا (۱). وقد استدل كل من أصحاب القولين بأدلة، فاحتج القائلون بالفتل حدًا بحديث: «حَدُّ ٱلسَّاحِرِ ضَرْبُهُ بِٱلسَّيْفِ» أو: «ضَرْبَةٌ بِٱلسَّيْفِ»، واحتجوا كذلك بثلاثة آثار عن صحابة رسول الله على هم عمر وابنته حفصة أم المؤمنين وجُنْدَب بن كعب الأزدي في أما الأول: فعن عمر في (أنه كتب قبل موته بسنة أنِ اقتلوا كل ساحر، قال – أي بجالة بن عبدة –: فقتلنا في يوم ثلاث سواحر) (۱). وفي رواية: (اقتلوا كلَّ ساحر وساحرة) في يوم ثلاث سواحر) (۱). وفي رواية: (اقتلوا كلَّ ساحر وساحرة) وقد كانت والثاني: أن حفصة زوجَ النبي النبي قتلت جارية لها، سحرَثها، وقد كانت

<sup>(</sup>۱) قال ابن حجر في «الفتح» (۱۰/ ۲٤٧) وقال الشافعي: لا يُقتل إلا إن اعترف أنه قتل بسحره في قيمتل به. فإن اعترف أن سحره قد يقتل وقد لا يقتل، وأنه سحره وأنه مات لم يجب عليه القصاص، ووجبت الدية في ماله لا في عاقلته، قال ابن حجر كله بعدها: ولا يُتصوّر الفتل بالسحر بالبيّنة. – أي: أنه لا يمكن إثبات حدوث قتل بسحر، لا بشهادة الساحر أو غيره، ولا بأثر السحر – ثم قال: وادعى أبو بكر الرازي في الأحكام (١٩٥/٣): أن الشافعي تفرّد بقوله إن الساحر يُقتل قصاصًا إذا اعترف أنه قتله بسحره، والله أعلم.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي - مرفوعًا -، كتاب: الحدود، باب: ما جاء في حد الساحر، برقم (۲۰)، عن جُنْدَب بن كعب الأزدي البَجَلي هذا الترمذي: (لا نعرفه مرفوعًا إلا من هذا الوجه، وإسماعيل بن مسلم المكي يضعف في الحديث، والصحيح عن جندب موقوف، والعمل على هذا الحديث عند بعض أهل العلم من أصحاب النبي وغيرهم، وهو قول مالك بن أنس وقال الشافعي: إنما يُقتل الساحر إذا كان يعمل من سحره ما يبلغ الكفر، فإذا عمل عملاً دون الكفر فلم ير عليه قتلاً). اهم وقال ابن كثير في تفسيره (ص ١٢٩) بعد أن ذكر تضعيف الترمذي الحديث بإسماعيل بن مسلم، قال: قلت: قد رواه الطبراني من وجه آخر (الكبير ٢/١٦٦٦)، عن الحسن، عن جُنْدَب مرفوعًا، والله أعلم. والحديث ضعفه الألباني كما في «الضعيفة» برقم (١٤٤٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري؛ كتاب: الجزية والموادعة، باب: الجزية والموادعة مع أهل الذمة والحرب، برقم (٣١٥٦). واللفظ المذكور أثبته ابن حجر في الفتح من زيادة مسدد وأبي يعلى في روايتيهما.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البيهقي في الكبرى (١٣٦/٨)، عن بجالة أيضًا.

دبّرتها (۱). فأمرت بها فقُتِلت (۲). أما الأثر الثالث: فهو ما روي عن جُنْدَب البَجَلي أنه قتل ساحرًا كان عند الوليد بن عقبة، ثم قال: ﴿أَفَتَأْتُوكَ ٱلسِّحْرَ وَأَنتُمْ تُبْصِرُوكَ ﴾ [الانياء: ٣] .

قال ابن كثير ﷺ (وقد روي من طرق متعددة أن الوليد بن عقبة كان عنده ساحر يلعب بين يديه، فكان يضرب رأس الرجل ثم يصيح به فيرد إليه رأسه، فقال الناس: سبحان الله! يحيي الموتى! ورآه رجل من صالحي المهاجرين (٥)، فلما كان الغدُ جاء مشتملاً على سيفه، وذهب الساحر يلعب لعبه ذلك، فاخترط الرجل سيفَه فضرب عُنُق الساحر، وقال: إن كان صادقًا فليُحي نفسه، ثم تلا قوله تعالى: ﴿ أَنْتَأْتُونَ لَسِحْرَ وَأَنتُمْ تُبْصِرُونَ ﴾ [الانبياء: ٣]، فغضب الوليد إذ لم يستأذنه في ذلك، فسجنه ثم أطلقه، والله أعلم. اهـ.

تلك هي الآثار الثلاثة التي احتج بها القائلون بقتل الساحر مطلقًا، ويعتضد ذلك بحديث: «حَدُّ ٱلسَّاحِرِ ضَرْبُهُ بِٱلسَّيْفِ»(٢)، والآثار المذكورة والحديث فيهما دلالة قوية على أنه يقتل ولو لم يبلغ به سحره الكفر، لأن

<sup>(</sup>١) «دبّرتها»، أي أن حفصة الله كانت قد علّقت عتقَ هذه الجارية على موت حفصة، فاستعجلت الساحرة موت حفصة بسحرها، فأمرت حفصة بها فقُتِلت.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة في «مصنفه» (۱۰/ ۱۳۵/ ۹۰۲۹۰)، وعبدالرزاق في «مصنفه» (۲) أخرجه ابن أبي شيبة في «مصنفه» (۱۸ ۱۳۵/ ۱۸۰۱)، والبيهقي (۸/ ۱۳۲)، بإسناد صحيح. وأخرجه مالك في «الموطأ» (۱۹/ ۱۳۶)، كتاب العقول، باب: ما جاء في الغيلة والسحر.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارقطني في «سننه» (٣/ ١١٤)، ومن طريقه البيهقيُّ (٨/ ١٣٦)، وابن عساكر في «تاريخه» (١١/ ٢٠٩) بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسيره ص ١٢٩، ط - بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٥) هو جندب بن عبدالله بن سفيان البَجَلي، العَلَقي، له ثلاثة وأربعون حديثًا، اتفقا على سبعة وانفرد مسلم بخمسة، روى عنه الحسن وابن سيرين وأبو مِجْلَزْ، مات بعد الستين. انظر: ترجمته في «أُسْد الغابة» برقم (٨٠٤)، «والإصابة» برقم (١١٦)، و«الاستيعاب» برقم (٣٤٤). ولعل الصحيح أن قاتل الساحر هو جندب الخير، وهو ابن كعب الأزدي، التابعي، لا جندب البَجَلي العلقي الصحابي، والله أعلم.

<sup>(</sup>٦) سبق تُخريجه قريبًا بالهامش ذي رقم (٢) من ص٢١٦. وأنه حديث ضعيف.

الساحر الذي قتله جندب رضي كان سِحْرُه من نحو الشعوذة والأخذ بالعيون، حتى إنه يُخيِّل إليهم أنه أبان رأسَ الرجل، والواقع بخلاف ذلك. وقول عمر رضي : "اقتلوا كلَّ ساحر» يدل على ذلك أيضًا؛ لمجيئه بصيغة العموم.

واحتج من قال: بأنه إن كان سحره لم يبلغ به الكفر لا يقتل بحديث ابن مسعود: «لَا يَحِلُّ دَمُ ٱمْرِئُ مُسْلِم، يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنِّي ابن مسعود: «لَا يَحِلُّ دَمُ ٱمْرِئُ مُسْلِم، يَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللهِ، إِلَّا بِإِحْدَىٰ ثَلَاثِ: ٱلنَّفْسُ بِٱلنَّفْسِ، وَٱلثَيِّبُ ٱلزَّانِي، وَٱلْمُفَارِقُ مِنَ ٱلدِّينِ ٱلتَّارِكُ لِلْجَمَاعَةِ»(۱)، وقالوا: إن السحر الذي لم يكفر صاحبه ليس من الشين ٱلتَّارِكُ لِلْجَمَاعَةِ»(۱)، وقالوا: إن السحر الذي لم يكفر صاحبه ليس من الشلاث المذكورة. واحتجوا أيضًا بأن عائشة في الله باعت مدبّرة لها سحرَتُها(۲)، ووجه الدلالة: أنه لو وجب قتلها لما حلّ بيعها.

أخي القارئ، هذا عرض بما يتسع له المقام لأقوال العلماء في حكم قتل الساحر الذي تعاطى سحرًا حقيقيًا، لكنه لا يبلغ به الكفر، أذكر بعدها ترجيحًا في ذلك للعلامة الشنقيطي علله، حيث قال: [والأظهر عندي أن الساحر الذي لم يبلغ به سحره الكفر، ولم يقتل إنسانًا: أنه لا يُقتل، لدلالة النصوص القطعية، والإجماع على عصمة دماء المسلمين عامة إلا بدليل واضح. وقتل الساحر الذي لم يكفر بسحره لم يثبت فيه شيء عن النبي على والتجرؤ على دم مسلم من غير دليل صحيح من كتاب أو سُنَّة مرفوعة غير ظاهر عندي. والعلم عند الله تعالى. مع أن القول بقتله مطلقًا قوي جدًا لفعل الصحابة له من غير نكير] (٣). اهـ.

هذا ما رجّحه الشنقيطيُّ عَلَلهُ من التورع عن قتل امرئ مسلم إلا بدليل قطعيِّ الثبوت والدلالة، مع إشارته – في ختام كلامه – إلى قوة مذهب

 <sup>(</sup>١) متفق عليه من حديث ابن مسعود ﴿ أَخْرَجه البخاري؛ كتاب: الديات، باب قول الله تعالى: ﴿ أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْمَيْنِ وَالْأَشْفَ إِلْأَنْفِ وَالْأَدْنُ وَاللَّمْثَ بِاللَّمِنِ وَاللَّمْثَ إِللَّهِ وَاللَّمْثَ اللَّهُ وَاللَّمْثَ اللَّهُ وَاللَّمْثَ اللَّهُ وَاللَّمْثَ اللَّهُ وَاللَّمْثُ اللَّهُ وَاللَّمْثُ اللَّهُ وَاللَّمْثُ اللَّهُ وَاللَّمْثُ اللَّهُ وَاللَّمْثُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُلْمُ الللللْمُلِلْمُ اللللْمُلِلْمُ اللللللْمُلِلْمُ الللللْمُلِمُ اللللْمُلْمُ الللللْمُلْمُلِلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ اللَّلْمُلْمُ اللللْمُلْمُ ال

<sup>(</sup>٢) أخرجه (٦/٤٠)، ومالك في «الموطأ» برقم (١٦٣٥)، باب: ما جاء في حد بيع المدبر، وقد صحّح إسناده الحافظ في «التلخيص» (٤١/٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: أضواء البيان للعلامة الشنقيطي (١/٤٥).

الجمهور بالقتل مطلقًا، بما يُشعر بأن ترجيحه فيه عنده نظر، وبخاصة إذا عرفت أنه قد صرّح في موضع آخر بوجوب قتل ساحر أهل الذمة، وأنه لا يكون أشد حرمة من ساحر المسلمين، بل يقتل كما يقتل ساحر المسلمين<sup>(1)</sup>. كذلك فقد رجّح الإمام القرطبي منع قتل الساحر إلا إن اشتمل سحره على كفر، فقال بعد أن نقل قول ابن المنذر بهذا المذهب واحتجاجه له، قال: قلت: وهذا صحيح، ودماء المسلمين محظورة لا تستباح إلا بيقين ولا يقين مع الاختلاف، والله تعالى أعلم<sup>(٢)</sup>.

ولعل المختار في ذلك ما كاد أن يكون إجماعًا من كثير من صحابة رسول الله على وتابعيهم والمنافع ومن تبعهم والمنافع وكان عليه عملهم، من وجوب قتل الساحر مطلقًا لردته بسحره، سواء أتى بسحره بمكفِّر، أو قتل به نفسًا معصومة أم لا. وهو مذهب الأئمة: أبو حنيفة ومالك وأحمد في أصح الروايتين - كما ذكر آنفًا - وقد رجح ذلك صاحب المغني المنافع عله العلامة ابن عثيمين كله (١) والحافظ أبو بكر المالكي كله (١). وقد يكون مناسبًا في هذا المقام إيراد أقوال بعض الأئمة الناقلين لوجوب قتل الساحر مطلقًا:

(١) انظر: أضواء البيان له (١١/٤).

(٢) انظر: تفسير القرطبي (٤٨/٢).

(٣) من القائلين بذلك من الصحابة: عمر، وعثمان، وعبدالله بن عمر، وحفصة زوج رسول الله ﷺ، وجندب البجلي، وأبو موسى الأشعري.

(٤) من التابعين القائلين بوجوب القتل مطلقًا: عمر بن عبدالعزيز، عبدالرحمن بن زيد بن الخطاب، الحسن البصري، وغيرهم، وعدّتهم سبعة كما ذكر القرطبي في تفسيره (٢/ ٤٧).

(٥) من تابعي التابعين القائلين بذلك: أبو حنيفة ومالك وأحمد وأبو ثور وإسحاق بن راهْوَيْه وابن شهاب.

(٦) انظر: المغنى مع الشرح الكبير، لابن قدامة المقدسي (١١٦/١٠).

(٧) انظر: المجموع الثمين من فتاوى الشيخ ابن عثيمين (٢/ ١٣٤).

(٨) انظر: عارضة الأحوذي بشرح جامع الترمذي للإمام أبي بكر المالكي (٣/ ١٩٥).

- قال شيخ الإسلام ابن تيمية ﷺ: (أكثر العلماء قالوا على أنه يقتل، أي: الساحر)، وقال أيضًا: (أكثر العلماء على أن الساحر كافر يجب قتله)(١).

- وقال شارح الطحاوية ابن أبي العز الحنفي ﷺ: (وجمهور العلماء يوجبون قتل الساحر، كما هو مذهب أبي حنيفة، ومالك، وأحمد في المنصوص عنه، وهذا هو الماثور عن الصحابة، كعمر وابنه، وعثمان، وغيرهم)(٢).
- وقال ابن قدامة المقدسي كله: (وحد الساحر القتل؛ روي ذلك عن عمر، وعثمان ابن عفان، وابن عمر، وحفصة، وجندب بن عبدالله، وجندب ابن كعب أي الأزدي (٣) وقيس بن سعد، وعمر بن عبدالعزيز، وهو قول أبي حنيفة ومالك)، ثم نقل كله أثر عمر هذا (أن اقتلوا كل ساحر)، ثم قال: (وهذا اشتهر فلم يُنكَر، فكان إجماعًا) (٤).

- أما الإمام الشوكاني؛ فبعد أن قرر وجوب قتل الساحر، عاد فرجّح مذهب الشافعيّ كلله بتقييد ذلك بما إذا تضمن ذلك السحر كفرًا، فقال كلله: «باب من يستحق القتل: هو الحربي، والمرتد، والساحر، . . . . » ثم قال:

<sup>(</sup>١) انظر: في الموضع الأول مجموع الفتاوى (٢٨/ ٣٤٦)، وفي الثاني (٢٩/ ٣٨٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح العقيدة الطحاوية، ص ٥٠٥.

<sup>(</sup>٣) قال القرطبي كتله في تفسيره (٢/٢٤) في قصة ساحر الوليد بن عقبة وقتل جندب له، قال: (فاشتمل له جندب على السيف فقتله جندب، هذا هو جندب بن كعب الأزدي، ويقال البجلي...) إلى آخر كلامه. وقد يفهم من قوله، ويقال البجلي، أن جندب الأزدي وجندب البجلي مُسمَّيان لصحابي واحد، والواقع أن جندب البجلي هو العَلقي، وهو له صحبة، ومات بعد الستين، لكن قاتل الساحر هو جندب الخير الأزدي وهو ابن كعب، وقد اختُلِف في صحبته، وذكره ابن حبان في ثقات التابعين، وقال أبو عبيد: قتل بصفين. انظر: تقريب التهذيب ص ١٢١.

<sup>(</sup>٤) انظر: المغنى مع الشرح الكبير، له (١١٦/١٠).

«وأما الساحر فلِكَوْن عمل السحر نوعًا من الكفر، ففاعله مرتد يستحق ما يستحق المرتد»، ثم قال بعدها: «والأرجح ما قاله الشافعي، لأن الساحر إنما يُقتل لكفره، فلا بد أن يكون ما عَمِله من السحر موجبًا للكفر»(١).

هذا، والنُّقول عن العلماء في هذه المسألة عديدة، يصعب حصرها (٢)، أقتصر على ما أوردت منها، والله المستعان وعليه التُّكلان.

٢- حكم ساحر اهل الكتاب: وهو المتعاطي للسحر حال كونه كتابيًا معاهدًا، أي ذميًا؛ يهوديًا كان أو نصرانيًا، فعند الجمهور: مالك والشافعي وأحمد أنه يُعزَّر ولا يُقتل، واحتجوا بأن النبيَّ عَلَيْ لم يأمر بقتل لبيد بن الأعصم، وكان يهوديًا سحر النبيَّ عَلَيْ ، وعند أبي حنيفة: أنه يُقتل كما يقتل الساحر المسلم.

قال الإمام الجصّاص مبينًا مذهب أبي حنيفة في وجوب قتل الساحر الذّمي ما نصُّه: (العبد المسلم والذمّي والحرُّ الذمّي؛ مَن أقرَّ منهم أنه ساحر فقد حلّ دمُه، فيُقتل ولا يُقبل منه توبته) (٣).

ويقول الإمام القرطبي - وهو مالكيُّ المذهب -: (وأما ساحر الذمة، فقيل: يُقتل، وقال مالك: لا يُقتل إلا أن يقتل بسحره ويضمن ما جنى، ويُقتل إن جاء منه ما لم يُعاهد عليه)(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: نيل الأوطار، له (١٧٦/).

<sup>(</sup>٢) ما يجدر ذكره هنا أن من أهل العلم من ذهب إلى عدم قتل الساحر جملة! يقول ابن حزم كثلثه رادًا على القائلين بقتل الساحر: (فَنَظُرُنا أن يكون لهم في الآية - أي آية السحر من سورة البقرة (١٠٢) - مُتعلَّق أصلاً، ولا في شيء من القرآن، ولا من السنن الصحاح، ولا في السنن الواهية، ولا في إجماع، ولا في قول صاحب، ولا في قياس، ولا نظر، ولا رأي سديد يصح، بل كل هذه الوجوه مبطلة لقولهم. انظر: المحلَّى (٣٩٩٨).

<sup>(</sup>٣) انظرً: أحكام القرآن، للجصّاص (١/ ٦٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي (٢/ ٤٩).

أما الإمام النووي فقد بين مذهب الشافعية بقوله: (إن الذمي عندهم لا يُقتل، فقد «سئل الزهري أعلى مَنْ سحر من أهل العهد قتلٌ؟ فقال: بلغنا أن النبي عَلَيْ صُنِع له ذلك فلم يقتل من صنعه، وكان من أهل الكتاب»(١). أي لبيد بن الأعصم.

وقد بين ابن قدامة المقدسي مذهب الحنابلة بقوله: وساحر أهل الكتاب لا يقتل لسحره، إلا أن يَقتل به، ويكون - أي سِحْرُه - مما يَقتُل غالبًا، فيُقتل الساحر قصاصًا، وذلك أن لبيد بن الأعصم سحر النبيَّ عَلَيْ فلم يقتله، ولأن الشرك أعظم من سحره فلا يُقتل به، والأخبار وردت في ساحر المسلمين، لأنه يكفر بسحره، وهذا - أي ساحر أهل الكتاب - كافر أصلى)(٢).

فائدة: قال ابن بطّال - شارح البخاري - عَلَهُ بعد أن ذكر قول ابن شهاب الزهري: بلغنا أن النبيَّ عَلَيْهُ صُنِع له ذلك . . . ، قال: (لا يُقتل ساحر أهل الكتاب عند مالك، لقول ابن شهاب، ولكن يعاقب، إلا أن يقتل بسحره، فيُقتل، أو يُحدِث حدثاً فيؤخذ منه بقدر ذلك) (٣).

هذا، وبعد الإعلام بأن الجمهور على عدم قتل ساحر أهل الكتاب، خلافًا لأبي حنيفة، فقد رجّح العلّامة الشنقيطي الله القول بوجوب قتل ساحر أهل الذمة – كما هو مذهب أبي حنيفة الله – وهاك قوله: (وأظهر الأقوال عندنا أنه لا يكون أشد حرمة من ساحر المسلمين، بل يُقتل كما يقتل ساحر المسلمين، وأما عدم قتله على لابن الأعصم، فقد بينت الروايات الصحيحة أنه ترك قتله اتقاء إثارة فتنة، فدل على أنه لولا ذلك لقتله. وقد

<sup>(</sup>١) انظر: المجموع شرح المهذب (١٩/ ٢٤٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: المغني مع الشرح الكبير (١١٥/١٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح صحيح البخاري، لابن بطال (٥٨/٥٥).

ترك ﷺ قتل المنافقين لئلا يقول الناس محمد يقتل أصحابه، فيكون في ذلك تنفير عن دين الإسلام، مع اتفاق العلماء على قتل الزنديق، وهو عبارة عن المنافق، والله تعالى أعلم)(١).

"- حكم المسلمة الساحرة، فعند أبي حنيفة أنها لا تُقتل ولكن تُحبس، وقال الثلاثة – أي مالك والشافعي وأحمد – حكمها حكم الرجل على التفصيل الذي سبق، والله أعلم (٢).

قال العلّامة الشنقيطي عَلَيْه بعد أن حكى الاختلاف السابق في حكم المسلمة الساحرة - مُرجِّحًا قول الجمهور -: (وأظهر القولين عندي: أن المرأة الساحرة حكمها حكم الرجل الساحر، وأنها إن كفرت بسحرها قُتلت كما يقتل الرجل لأن لفظة: «مَنْ» في قوله عَلَيْه: «مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَٱقْتُلُوهُ» (٣)، تشمل الأنثى على أظهر القولين وأصحِّهما إن شاء الله تعالى. ومن الأدلة على ذلك قوله تعالى: ﴿وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الْمَكِلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوَ أَنْيَ وَهُو مَن مَنْ الْمَكِلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوَ أَنْيَ وَهُو مَن يَقْنُتْ مِنكُنَّ لِلّهِ وَرَسُولِهِ الله الأخرى: (٣)، إلى غير ذلك من الآيات) (٤).

# ٤- حكم قبول توبة الساحر؟

قال ابن كثير في تفسيره (٥): (قال - أي الوزير ابن هبيرة - وهل إذا تاب الساحر تُقبل توبته؟ فقال مالك، وأبو حنيفة، وأحمد في المشهور عنه لا تقبل. وقال الشافعي وأحمد في الرواية الأخرى: تقبل).

انظر: أضواء البيان، له (١/ ٥١١).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن كثير، ص ١٣٢، ط - بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه ص٢١٥، بالهامش ذي الرقم (٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: أضواء البيان، له (٤/ ٤٩٨).

<sup>(</sup>٥) ينقله عن كتاب «الإشراف على مذاهب الأشراف» للوزير ابن هبيرة رحمهما الله. انظر: ص ١٣٢ من تفسير ابن كثير. ط - بيت الأفكار.

وقال القرطبي في تفسيره: (ذهب مالك إلى أن المسلم إذا سحر بنفسه بكلام يكون كفرًا: يُقتل ولا يُستتاب، ولا تُقبل توبته، لأنه أمر يَسْتَسِرُ به كالزنديق والزاني)(۱)، واحتج أصحاب مالك بأنه لا تقبل توبته، لأن السحر باطن لا يُظهره صاحبه فلا تُعرف توبتُه كالزنديق؛ وإنما يستتاب من أظهر الكفرَ مرتدًا. قال مالك: فإن جاء الساحر أو الزنديق تائبًا قبل أن يُشهد عليهما قبلت توبتُهما، والحجة في ذلك قوله تعالى: ﴿فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُم إِيمَانُهُم قبل نزول لمّا رَأَوا بَأْسَنا في إنه كان ينفعهم إيمانهم قبل نزول العذاب، فكذلك هذان)(٢) أي: الساحر والزنديق.

وقال الشيخ عبدالرحمن بن محمد بن قاسم كلله، بعد أن ذكر أثر عمر ابن الخطاب كلله: (اقتلوا كل ساحر)، قال: (ظاهره أنه يُقتل من غير استتابة، وهو المشهور عن أحمد، وبه قال مالك، وأبو حنيفة، لأن الصحابة لم يستتيبوهم، ولأن علم السحر لا يزول بالتوبة)(٣). اهـ.

أما العلّامة الشنقيطي كله فقد رجّح استتابة الساحر، وقبول توبته، وهاك قولَه (٤): (وأظهر القولين عندي في استتابته أنه يُستتاب، فإن تاب قبلت توبته)، ثم علل قبول توبة الزنديق (بأن الله تعالى لم يأمر نبيّه كله بالتنقيب عن قلوب الناس، بل بالاكتفاء بالظاهر، وأن ما يخفونه في سرائرهم أمره إلى الله تعالى). وظاهر ترجيحه كله أنه مختص بالساحر فيما إذا أسرّ بسحره أو لم يُقِرّ به، والله أعلم.

(١) انظر: (٢/ ٤٧) من التفسير المذكور.

<sup>(</sup>٢) انظر: كذلك تفسير القرطبي (٢/ ٤٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: حاشية كتاب التوحيد، له. ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: أضواء البيان، له (٤/ ٤٩٧).

٥- حكم النّشرة، وهي: حل السحر بسحر مثله، فإن الحكم في هذه المسألة بالجواز أو عدمه، ينبغي التأسيس له بمعرفة المقصود بحل السحر عن المسحور، هل هو عين النّشرة أم عمل آخر لا يتعلق بها؟ ولبيان ذلك لا بد من معرفة المقصود بالنشرة وبيان حكمها، ومن ثم تقرير حكم حل السحر عن المسحور بطريق السحر.

أ- أما النَّشْرة - بالضمّ - فهي: (ضرب من العلاج، يُعالَج به من يُظن أن به سحرًا، أو مسًا من الجن، وقيل لها ذلك، لأنه يُنشَر بها عنه ما خامره من الداء، أي يُكشف ويُزال)(١).

(وإذا نُشِّر المسفوع كان كأنما أنشط من عقال) (٢)، ومعنى ذلك: (أن من به نظرة من الشيطان، أي علامة منه، أو ضربة واحدة منه، أو كان به إصابة بالعين، إذا عولج بالنشرة، حُلِّ عنه ذلك سريعًا وقام كأنْ ليس به شيء) (٣).

اما حكم النشرة ففيه تفصيل؛ وهو تبع لما تكون عليه، وهي على أحد ضربين:

الأول: تعويذة مشروعة أو رقية جائزة مَقُولة أو مكتوبة (لتقرأ على المريض، ولينفث عليه بها، لا لِتُعَلَّق فتكون تميمة)، ويقصد بهذه النشرة معالجة من كان به طِب. أي: سحر أو عين أو مس أو عَصْب عن امرأته.

والثاني: حل السحر عن المسحور بسحر أو بألفاظ أعجمية - لا تُعلَم - أو بطلاسم لا يُفهم معناها، أو بألفاظ شركية، ونحوه مما كان معهودًا من النشرة في الجاهلية.

<sup>(</sup>١) انظر: النهاية لابن الأثير، مادة (نشر) ٥/٤٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب لابن منظور، مادة (نشر).

<sup>(</sup>٣) انظر: النهاية لابن الأثير مادة (سفع) ٢/ ٣٧٥. ومادة (نشط) ٥/ ٥٥ .

فالنشرة الأولى لا بأس بها، لما فيها من المصلحة وطلب المنفعة، وعدم المفسدة، بل ربما تكون مطلوبة لأنها مصلحة بلا مضرّة (١).

وأما الثانية؛ وهي استخراج السحر بسحر أو بألفاظ أعجمية أو بما لا يُقهم معناه، أو بنوع آخر مما لا يجوز، فإنه ممنوع (٢).

وعلى هذا التفصيل السابق تُحمل أقوال بعض أهل العلم الذين أجازوا النشرة، وعللوا لجوازها بحصول النفع، أو كونها بالعربية، ومن هؤلاء سعيد ابن المسيَّب، والمُزَنِيُّ، والشَّعْبي، والطبري، كما يفسّر بهذا التفصيل قولُ من منعها من أهل العلم؛ كالحسن البصري، وابن تيمية، وابن القيم، وابن الجوزي، رحم الله الجميع. وهاك أخي القارئ أدلة كلِّ من الفريقين، بعدما علمت طريق الجمع بين مذاهبهم في حكم النشرة.

### من أدلة القائلين بجواز النشرة:

1- قول النبي على حين سألته عائشة على: أفلا؟ أي: تنشَّرْت، فقال عليه الصلاة والسلام: «أمَّا أَنَا فَقَدْ شَفَانِي ٱلله، وَكَرِهْتُ أَنْ أُثِيرَ عَلَى ٱلنَّاسِ شَرَّا» (٣). ووجه الاستدلال في ذلك: أن النبيَّ عَلَى الميدة على السيدة عائشة سؤالها، ثم إنه على لم يذكر - في هذا الحديث - حرمة النُّشرة، مع أن المقام مقام بيان الحكم، مع شدة الحاجة إليه، فعُلِم بذلك أصل مشروعية النشرة، والله أعلم.

٢- واستدلوا أيضًا بقول سعيد بن المسيَّب لما سأله قتادة رحمهما الله
 قائلاً: رجل به طِبّ، أو يؤخذ عن امرأته، أيُحَلُّ عنه أو يُنَشَّر؟ قال:

<sup>(</sup>۱) مستفاد من نص فتوى للعلّامة ابن عثيمين كلله. انظر: الفتاوى الذهبية ص ١٥٦، إعداد: المؤلف.

<sup>(</sup>٢) انظر: أضواء البيان للعلّامة الشنقيطي (٤/ ٥٠٥).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه ص٤٣، بالهامش ذي الرقم (٣).

لا بأس، إنما يريدون به الإصلاح، فأما ما ينفع الناس فلم يُنه عنه (١٠). اهـ. أما القائلوق بتحريم النشرة، لكونها من السحر، فمن أحلتهم:

- ما نصت عليه الآية الكريمة: ﴿وَيَنَعَلَّوُنَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ [البَقرَة: ١٠٠]، فقد صرّحت بأن السحر ضُرّ محض لا يتأتى منه نفع قط، فكيف ينتفع المنشّر عنه بسحر؟!
- وكذلك النص على عدم فلاح الساحر مطلقًا، في قوله تعالى: ﴿وَلَا يُقْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَنَى الله فلاح في يُقْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَنَى الله فلاح في جميع أمره في الدنيا والآخرة أن ينفع مسحورًا بنشرة يعملها؟!
- ومن أدلتهم أيضًا قول النبيِّ ﷺ: «اعرضوا علي رقاكم، لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك» (٢).
  - وقولُه ﷺ حين سئل عن النشرة: «هو من عمل الشيطان» (٣٠).

ووجه الاستدلال في الحديثين السابقين، أن رسول الله على قيد في الحديث الأول جواز الاسترقاء بما لم يكن فيه شرك، ومعلوم أن النشرة بالسحر قد تتضمن شركًا، أو كلامًا أعجميًا - لا يُعلم - قد يحوي شركًا، أما الحديث الثاني فقد جعل رسول الله على النشرة من عمل الشيطان؛ لأنه

<sup>(</sup>۱) قول ابن المسيِّب ﷺ أخرجه البخاري؛ كتاب: الطب، بعد ترجمة باب: هل يستخرج السحر؟ قبل حديث عائشة ﷺ، برقم (٥٧٦٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم؛ كتاب: السلام، باب: لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك، برقم (٢٢٠٠)، عن عوف بن مالك الأشجعي في ...

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الطب، باب: في النشرة، برقم (٣٨٦٨)، وأحمد في «مسنده» (٣/ ٣٦١)، عن جابر بن عبدالله في «هذا، وقد صحّح الحديثَ النوويُّ، والألبانيُّ كما في «المشكاة» (٤٥٥٣)، وجوّد إسناده ابنُ مفلح وابن عبدالوهاب وابن باز وابن عثيمين رحم الله الجميع.

لا يُعلم عند العرب من شأن النشرة - إذا أُطلقت - إلا النشرة المعهودة في الجاهلية، وأصلها عندهم: حل السحر بسحر مثله.

هذا، وقد بسطت القول في حكم النشرة بما يتسع له المقام لشدة حاجة المبتلى بسحر إليها، ولكثرة وقوع المسألة فيها، والمختار من أقوال العلماء في حكمها قول من ذهب إلى التفصيل، حيث يمكن به الجمع بين ما ظاهره التعارض من النصوص، والله أعلم.

أما ما ذكره بعض أهل العلم مما عرفه العرب واشتهر عندهم من طُرُق للنشرة، فأذكرها هنا إتمامًا للمطلب، ولا أجزم بنفعها أو مشروعيتها، ما خلا ما يقرأ من آيات الله تعالى في الصنفين الثالث والرابع منها:

- 1- [ما يسمّى (الحَلّ)، وهو أن الرجل إذا لم يقدر على مجامعة أهله وأطاق ما سواها، فإن المبتلئ بذلك يأخذ حزمة قضبان وفأسًا ذا قطارين، ويضعه في وسط تلك الحزمة، ثم يؤجِّج نارًا في تلك الحزمة، حتى إذا ما حمي الفأسُ استخرجه من النار وبال على حرّه، فإنه يبرأ بإذن الله تعالى.
- ٢- أن يتنشّر بأن يجمع أيام الربيع ما قدر عليه من ورد المفازة، وورد البساتين، ثم يلقيها في إناء نظيف، ويجعل فيها ماءً عذبًا، ثم يغلي ذلك الورد في الماء غليًا يسيرًا، ثم يمهل حتى إذا فتر الماء أفاضه عليه فإنه يبرأ بإذن الله تعالى.
- ٣- أن يخرج الإنسان في موضع عضاه (١)، فيأخذ عن يمينه وعن شماله من
   كلّ ، ثم يدقّه ويقرأ فيه، ثم يغتسل به.

<sup>(</sup>۱) موضع عضاه: أي أرض يكثر فيها نوع من الشجر يسمى العضاه، وهو شجر كبير، كثير الشوك طويلُه. انظر: لسان العرب، لابن منظور، باب الهاء، فصل العين. مادة (عضه).

٤- أن يأخذ سبع ورقاتٍ من سدر أخضر، فيدقه بين حجرين، ثم يضربه بالماء، ويقرأ فيه آية الكرسي، والقواقل<sup>(۱)</sup>، ثم يحسو منه ثلاث حسوات، ثم يغتسل به، فإنه يذهب عنه كلُّ ما به، وهو جيد للرجل إذا حُبِس عن أهله]<sup>(۲)</sup>.



(١) القواقل: هي السور الكريمة الأربع: الكافرون - الصمد - الفلق - الناس.

<sup>(</sup>٢) ذَكَرَ هذه الصنوف من النشرة، ابنُ حجر كله. انظر: الفتح (٢١٤٤/١). ونقل الإمام الأولى منها والثانية عن حمّاد بن شاكر، وهو أحد رواة صحيح البخاري كما في سير أعلام النبلاء للذهبي (١٥/٥). ونقل الثالثة عن الشعبي كما في مصنف عبدالرزاق (١٣/١١). ونقل الرابعة منها عن ابن بطّال شارح البخاري، وهو من كبار السادة المالكية، كما في سير أعلام النبلاء للذهبي (١٨/٤-٤٨).

الفصل السابع

الوقاية والعلاج



#### الفصل السابع

#### الوقاية والعلاج

# تمهيد<sup>(۱)</sup>: التحصين امر مشروع:

للمرء أن يسأل ابتداءً، بعدما ثبت لديه جواز تأثير السحر مرضًا على النبيِّ ﷺ مع عظيم مقامه وصدق توجّهه وملازمة ورده، وبخاصة إذا ما علم بعدها أن سلطان السحر إنما يكون في القلوب الضعيفة، لأن الأرواح الخبيثة إنما تنشط على أرواح تلقاها مستعدة لما يناسبها، فكيف جاز بعد هذا كله أن يؤثر سحر ابن الأعصم مرضًا ألمّ برسول الله ﷺ ملازمًا له ﷺ ستة أشهر (٢)؟! وهل للتوقي من السحر بعد ذلك جنس فائدة؟! لعل الجواب عن ذلك يكمن في أمور منها: أن تأثير السحر على الأرواح الضعيفة إنما هو محمول على الغالب، فلا يمنع احتمال تأثيره على الأرواح القوية المتحصنة، وأن هذا التأثير الأخير قد يكون للابتلاء بالصبر ورفع المنزلة، وأن ما وقع له ﷺ إنما هو لبيان تجويز ذلك في حقه ﷺ، كما في حق كلِّ أحد من البشر، فهو إثبات لبشريته عليه الصلاة المغلو في حقه عليه الصلاة والسلام، كما أن فيه تعليمًا لنا بالقدوة على الصبر على البلاء، ولزوم التضرع إلى الله تعالى مع إظهار مزيد الافتقار إليه سبحانه، ومن الحِكَم في ذلك أيضًا إظهار عظيم عناية الله بنبيّه ﷺ وعصمته له من أذى الناس فلا سمّ ولا سحر يضرّانه - ضرًّا معهودًا بأثرهما - عليه الصلاة والسلام، فقد كان سحر ابن الأعصم من أشد أنواع السحر ضررًا، وكان سمّ اليهودية

<sup>(</sup>١) انظر: فتحَ الباري (١٠/٢٤٦) وما بعدها.

 <sup>(</sup>۲) قال ابن حجر کلله – بعد ما نقل عن السهيلي قولَ الزهري: أنه ﷺ لبث ستة أشهر، قال:
 وقد وجدناه موصولاً بإسناد الصحيح فهو المعتمد. انظر: الفتح (۲۳۷/۱۰).

لذّاعًا فتاكًا، قد جعلَتْ كمّا منه في موضع الكتف من الشاة، ومع أن النبيّ قد التقمه، فلم يضره الضر المعهود، وهذا من أعظم دلائل نبوّته عليه الصلاة والسلام، كما أن في حصول أثر السحر إرشادًا لنا إلى وجوب الحذر البالغ من السحر، ومعرفة خطر أهله، وفيه كذلك ظهور أثر الإخلاص في الدعاء للنجاة من كيد الكائدين وشر الحاقدين، وبيان أن أكثر العاملين بالسحر إنما هم من يهود ومَنْ تبعهم، مع ظهور عظيم أثر الاسترقاء بالمعوّذتين وأنهما أنفع ما يستعمل لإذهاب السحر، وأنه «مَا تَعَوَّذَ مُتَعَوِّذَ مُتَعَوِّذً مُتَعَوِّذً مُتَعَوِّذً مُتَعَوِّذً مُتَعَوِّذً مُتَعَوِّذً مُتَعَوِّذً مُتَعَوِّذً مُتَعَوِّذً المنانة في النبي على النبي على ما يفيد من التابعين، ثم من نقل مزيد الأمانة في النقل من لدن الصحابة ومن بعدهم من التابعين، ثم من نقل ذلك من المحدثين، حيث إنهم لو كانوا يخفون شيئًا مما قد يُتوهم منه التنقص من كمال قَدْر النبوَّة وعظيم شأن الرسالة لأخفَوْا مثلَ ذلك. هذا، والحِكم البالغة في ذلك تكاد ألا تحصى، وقد حفلت بها كتب شروح السنة المطهرة لمن شاء المزيد، وبالله تعالى حسن التوفيق.

أخي القارئ، بعد تقرير أن التوقي والتحصين من السحر أمر مشروع بل هو مطلوب، أعمد إلى بيان تحصينات للمؤمن تقيه بإذن الله تعالى شر السحرة الأشرار، وتحصنه من كيدهم المهين، ثم أتبع ذلك بطرق مشروعة للمعالجة من أثر السحر، وأختم بذكر رقى مشروعة من كتاب الله تعالى وسُنّة نبيّه على عامة أنواع الضرّ بإذن الله. وسأقدّم بين يدي ذكر هذه

<sup>(</sup>۱) هذا جزء من حديث؛ أخرجه أبو داود؛ كتاب: الصلاة، باب: في المعوّذتين، برقم (۲) هذا جزء من عقبة بن عامر في . وتمام الحديث: عن عقبة قال: بينا أنا أسيرُ مع رسول الله على بين الجُحفة والأبواء، إذ غشينا ريح وظلمة شديدة، «فجعل رسول الله على يتعوّذ بهاعُوذُ بِرَبِّ النّاسِ»، ويقول: يا عقبة، تعوّذ بهما، فما تعوّذ متعوّذ بمثلهما، وسمعتُه يؤمّنا بهما في الصلاة».

الرقى - إتمامًا للفائدة إن شاء الله - بيان معنى الرقى، وأنواعها، ومسائل مهمة متعلقة بها<sup>(۱)</sup>. وعلى ما ذكر آنفًا تكون الأبواب المندرجة في هذا الفصل كالآتى:

الأول: بيان تحصينات واقية من السحر، بإذن الله تعالى.

الثاني: الطرق المشروعة لإبطال السحر.

الثالث: التداوي بالرقى المشروعة ويشمل مبحثين:

١- بيان معنى الرقى، وأنواعها، ومسائل مهمة متعلقة بها.

٧- ذكر رقى مشروعة من الكتاب والسنة.

<sup>(</sup>۱) للتوسّع بمعرفة التحصينات الواقية، وأصول التداوي المشروع من هدي النبيّ على والاستشفاء بالرقى المشروعة من عامة ما قد يصيب المؤمن، من عين أو حسد أو سحر وغيره. انظر: الفصلين الثالث والرابع من كتاب: التحصين من كيد الشياطين. إعداد المؤلف.



## الباب الأول: التحصينات الواقية من السحر، بإذن الله تعالى.

إن الشريعة المطهرة لم تدع حصنًا منيعًا يقي المؤمن كل شر إلا وشرّعت أبوابه داعية أتباعها إلى ولوجه، والتحصن فيه، فمن أخذ تلك التحصينات بقوة وعض عليها بالنواجذ نجا، ومن أعرض عنها أو تساهل بشأنها عرّض نفسه إلى التهلكة، وتجاذبته أهواؤه، وعبثت به نفوس السحرة الخبيثة، وتمكنت من إعمال سحرها عليه. وسأبين فيما يلي بعضًا من هذه التحصينات الواقية، وهي بمجملها أربعة تحصينات.

## المصن الأول: تحقيق الإخلاص في توحيد الله سبحانه:

ويكون ذلك باليقين الجازم بعظمة الله عزّ وجلّ وقَدْره حقَّ قدره، وإفراده سبحانه بالعبادة، والاعتقاد بأنْ لا استحقاق في شيء منها لأحد غيره، وذلك بتوحيد الله في ربوبيته وإلهيته وأسمائه الحسنى وصفاته العُلى، وهو درع حصين وسلاح مكين لا يمكن لمخلوق أن يتسلل منه، أو يقارب حماه، إذ إن صاحبه لا يستعيذ إلا بالله، ولا يستغيث إلا بالله، ولا يستعين إلا بالله، ولا يتقرب إلا بالله، ولا يشدفع ضرًا إلا بالله، ولا يتقرب

هذا، وإن النظر في كتاب الله تعالى وسُنَّة نبيِّه ﷺ يرشد إلى حقيقة أن الإخلاص هو حقيقة الإيمان، ومبنى رفعته، وهو صفة المصطفَيْن الأخيار من عباد الله الصالحين، فتأمّل معى – أخى الحصيف – هذه النصوص المباركة:

- قال تعالى: ﴿إِنَّا آَنَرُنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقِ فَاعْبُدِ ٱللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ آلا لِيقرِبُونَا إِلَى لِيَقرِبُونَا إِلَى لِيَقرِبُونَا إِلَى لِيَقرِبُونَا إِلَى لِيَقرِبُونَا إِلَى اللَّهِ رُلْفَيْ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَذَيْبُ كَاللَّهِ رُلْفَيْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَذَيْبُ كَاللَّهِ رُلْفَيْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَاللَّهِ رُلْفَيْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُو كَذَيْبُ كَا لَيْهُ لِي الرَّمْر: ٢-٣].

- وقال سبحانه: ﴿قُلِ اللَّهَ أَعَبُدُ مُخْلِصًا لَّهُ دِينِي ۞ [الزُّمَر: ١٤].
- وقال جالَّ ذِكره: ﴿ فَأَدْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَنْفِرُونَ ﴿ ﴾ [غانر: ١٤].
- وقـــال تــــبـــارك اســــمـــه: ﴿وَأَذَكُرْ عِبَدَنَاۤ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَنَقَ وَيَعْقُوبَ أَوْلِي ٱلْأَيْدِى وَأَلْأَبْصَدِ ۞ إِنَّا ٱخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةِ ذِكْرَى ٱلدَّارِ ۞ ﴿ [صَ: ٤٥-٤٦].
- وقال عز وجل: ﴿ وَالْ رَبِّ مِنَا أَغْوَيْنَنِى لَأَرْيَانَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَلَأُغْوِيَنَهُمْ
   أَجْمَعِينَ ۞ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ۞ قَالَ هَـٰذَا صِرَاطُ عَلَى مُسْتَقِيمُ ۞
   إِنَّا عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَكُنُ إِلَّا مَنِ اتَبْعَكَ مِنَ الْفَاهِينَ ۞ [الحجر: 12-2].

فانظر – رعاك الله – إلى عظم شأن هذا الحصن، وإلى عجز إبليس وجنده، وضعفهم عن مجرد إغواء من اتصف بالإخلاص، فكيف لساحر بعدها – وهو خادم صاغر لشيطانه – أن يقارب مؤمنًا بضرً، أو يُنزِل به شرًا؟! أما رأيت كيف تجتنب الشياطين طريقًا مرّ بها عمر رهي كما أعلمه به المعصوم عي «وَٱلَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، مَا لَقِيَكَ ٱلشَّيْطَانُ قَطَّ سَالِكًا فَجَّا إِلاَّ سَلَكَ فَجًا غَيْرَ فَجِّكَ» (() بل أضحى الشيطان يرتعد خوفًا من إخلاص عمر سَلَكَ فَجًا غَيْرَ فَجِّكَ» (() بل أضحى الشيطان يرتعد خوفًا من إخلاص عمر سَلَكَ فَجًا غَيْرَ فَجِّكَ» (() بل أضحى الشيطان يرتعد خوفًا من إخلاص عمر لَيْنَ الشَّيْطَانَ الله عَمْرُ بقوله: «إَنَّ ٱلشَّيْطَانَ اللهُ عَمْرُ بقوله: «إَنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَيَخَافُ مِنْكَ يَا عُمَرُ» (٢).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه من حديث سعد بن أبي وقاص فيه، أخرجه البخاري كتاب: بدء الخلق، باب: صفة إبليس وجنوده، برقم (٣٢٩٤). ومسلم؛ كتاب: فضائل الصحابة، باب: من فضائل عمر فيه برقم (٢٣٩٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي - وصحّحه -؛ كتاب: المناقب، باب [قوله ﷺ: ﴿إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَيَخَافُ مِنْكَ يَا عُمَرُ»]، برقم (٣٦٩٠)، وابن حِبّان برقم (٤٣٧١)، وأحمد في مسنده (٣٥٣/٥). عن بُرَيْدَةَ ﷺ، وقد صحّح الحديث الألبانيُ كما في «الصحيحة» برقم (٢٢٦١).



## وأما المصن الثاني – بإذن الله – فيكون في تعظيم الله بالإكثار من ذكره سبحانه:

- ومن أعظم أنواع الذكر المُحصِّنة لقلب المؤمن، والتي ينبغي له الاشتغال بها: تلاوة القرآن الكريم، مع الاجتهاد في تدبُّره وحفظه، فهذا يوهن بل يبطل أي سلطان لشيطان أو لمن تقرَّب إليه من ساحر مشعوذ، كما أخبر بذلك سبحانه: ﴿إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُطَنَّ عَلَى الَّذِينَ عَامَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ إِنَّمَا سُلَطَنَنُهُ عَلَى الَّذِينَ عَمَ الَّذِينَ هُم يِدِ مُشْرِكُونَ ﴿ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [النصل: ٩٩-١٠٠].

ومما لا يخفى مزيد فضلِ بعض سور القرآن الكريم، كما بعض آياته، التي صحّ بمزيد فضلها النصّ، أما السور، فمنها:

- سورة الفاتحة، ويتلوها المؤمن سبع عشرة مرة في صلواته من اليوم والليلة، وقد قال النبيُ عَلَيْ: ﴿ الْحَكَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾: هِيَ السَّبْعُ الْمَثَانِي وَالْقُرْآنُ الْعَظِيمُ الَّذِي أُوتِيْتُهُ \*(١). وقال عليه الصلاة والسلام: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ مَا أُنْزِلَتْ فِي التَّوْرَاةِ، وَلَا فِي الْإِنْجِيلِ، وَلَا فِي النَّوْرَاةِ، وَلَا فِي الْقُرْآنُ وَلَا فِي النَّوْرَاةِ، وَاللَّهُ مِنَ الْمُثَانِي، وَالْقُرْآنُ وَلَا فِي النَّوْرَاةِ، وَاللَّهُ مِنَ الْمَثَانِي، وَالْقُرْآنُ الْعَظِيمُ اللَّذِي أُعْطِيْتُهُ \*(١).

ومن فضلها العظيم أنها رقية مشروعة، قد «أقرّ رسولُ الله ﷺ نفرًا من الصحابة رقية - سيدَ حيّ من أحياء العرب، كان قد لُدِغ، فشفي، فقال ﷺ للراقي، وهو أبو سعيد

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي - وصحّحه -؛ كتاب: فضائل القرآن، باب: ما جاء في فضل فاتحة الكتاب، برقم (٢٨٧٥)، عن أبي هريرة ﷺ.

- الخدري ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الل
- سورة البقرة بتمامها في البيت، فتكون حصنًا حصينًا لأهله؛ قال رسول الله ﷺ: «لَا تَجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ مَقَابِرَ، إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَنْفِرُ مِنَ ٱلْبَيْتِ ٱلَّذِي تُقْرَأُ فِيهِ سُورَةُ ٱلْبَقَرَةِ» (٢).
- وقال عليه الصلاة والسلام في فضلها أيضًا: «ٱقْرَؤُوا سُورَةَ ٱلْبَقَرَةِ، فَإِنَّ أَخْذَهَا بَرَكَةٌ وَتَرْكَهَا حَسْرَةٌ وَلَا تَسْتَطِيعُهَا ٱلْبَطَلَةُ»(٣). فهي حصن حصين يبطل أعمال السَّحَرة الأشرار، وكيد أتباعهم الفجّار.
- ومن السور الداعية لِتَنَزُّل السَّكينة على قلب المؤمن، سورة الكهف، وقد قال عليه الصلاة والسلام لمن تنزلت عليه سحابة غَشِيَتْه عند قراءته لها،: «ٱقْرَأْ، فَإِنَّهَا ٱلسَّكِينَةُ تَنَزَّلَتْ لِلْقُرْآنِ»(٤).
- ومن فُضليات السور أيضًا سورة (الكافرون)، فإنها براءة من الشرك، وهي لا تَدَع للشيطان على الإنسان سلطانًا ألبتة، وقد أمر رسولُ الله ﷺ

(۱) معنى حديثِ أخرجه البخاري؛ كتاب: الإجارة، باب: ما يُعطى في الرقية على أحياء العرب بفاتحة الكتاب، برقم (٢٢٧٦). ومسلم؛ كتاب: السلام، باب: جواز أخذ الأجرة على الرقية بالقرآن والأذكار، برقم (٢٠٠١)، عن أبى سعيد الخدرى هذه.

(۲) أخرجه مسلم؛ كتاب: صلاة المسافرين وقَصْرِها، باب: استحباب صلاة النافلة في بيته، وجوازها في المسجد، برقم (۷۸۰)، وأحمد في مسنده بلفظ «يفر» بدل «ينفر»، في مواضع عدة منها في مسند المكثرين، برقم (۷۸۰۸)، وبرقم (۹۰۳۰). والترمذي بنحوه، أبواب فضائل القرآن، باب: ما جاء في سورة البقرة وآية الكرسي، برقم (۲۸۷۷)، عن أبى هريرة هيه.

(٣) هذا جزء من حديث أخرجه مسلم بطوله؛ كتاب: صلاة المسافرين وقَصْرِها، باب: فضل قراءة القرآن وسورة البقرة، برقم (٨٠٤)، عن أبي أمامة الباهلي رهيه. و «البَطَلة»، هم السحرة، كما ذكره معاوية بن سلام، (أحد رواة هذا الحديث).

(٤) متفق عليه من حديث البراء بن عازب عليه، أخرجه البخاري؛ كتاب: المناقب، باب: علامات النبوة في الإسلام، برقم (٣٦١٤)، ومسلم؛ كتاب: صلاة المسافرين وقصرها، باب: نزول السكينة لقراءة القرآن، برقم (٧٩٥).

نوفلَ بن معاويةَ وَ اللهُ الل

ومن السور الكريمات المحصّنات: سورة الإخلاص والمعوِّذتان، إذا قرئت ثلاثًا، وذلك لقوله ﷺ لعبدالله بن خُبيب ﷺ: «قُلْ ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَـكُ ﴾ وَٱلْمُعوِّذَتَيْنِ حِينَ تُمْسِي وَتُصْبِحُ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ تَكْفِيكَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ » (٢).
شَيْءٍ » (٢).

كما أن سورة الإخلاص تعدل ثُلُثَ القرآن، فقد قرأ رسول الله على هذه السورة حين احتشد الناس لسماع ثلث القرآن من في رسول الله على فلما قرأها قال على: «إِنِّي قُلْتُ لَكُمْ سَأَقْرَأُ عَلَيْكُمْ ثُلُثَ الْقُرْآنِ، أَلَا إِنَّهَا تَعْدِلُ ثُلُثَ الْقُرْآنِ»(٣)، كذلك، فإن المعوذتين رقية شرعية للمريض، كما صحّ عن النبيِّ على أنه كَانَ إِذَا ٱشْتَكىٰ - أي: مَرِضَ - نَفَثَ عَلَى

(۱) أخرجه أبو داود - واللفظ له - كتاب: الأدب، باب: ما يقول عند النوم، برقم (٥٠٥٥)، عن نوفل الأشجعي في . والترمذي؛ كتاب: الدعوات، باب: ما جاء في من يقرأ من القرآن عند المنام، برقم (٣٤٠٣)، عن فروة بن نوفل، وكذلك عن نوفل في . صحّحه الألباني. انظر: صحيح الترمذي برقم (٣٦٤٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الأدب، بأب: ما يقول إذا أصبح، برقم (٥٠٨٢)، والترمذي؛ كتاب: الدعوات، باب: الدعاء عند النوم، برقم (٣٥٧٥)، عن عبدالله بن خبيب هذا. وقال الترمذي: حسن صحيح غريب. اه. قال الألباني: وهو كما قال. انظر: الكلم الطيب برقم (١٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري؛ كتاب: فضائل القرآن، باب: فضل: ﴿ فَلْ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ﴿ فَلَ ﴾ ، برقم (٥٠١٣) بلفظ: ﴿ وَٱللَّذِي نَفْسِي بِيَلِو، إِنَّهَا لَتَعْدِلُ ثُلُثَ ٱلْقُرْآنِ اللهِ كتاب الأيمان والنذور، باب: كيف كانت يمين النبي ﷺ ، برقم (٦٦٤٣)، وفي كتاب التوحيد، باب: ما جاء في دعاء النبي ﷺ أمته إلى توحيد الله تبارك وتعالى: برقم (٧٣٧٥)، جميعها عن أبي سعيد الخُدْرى ﷺ أمنه إلى معيد الله تبارك وتعالى: برقم (٧٣٧٥)، جميعها عن أبي سعيد الخُدْرى ﷺ .

وأخرجه مسلم بنحوه، في مواضع من كتاب: صلاة المسافرين وقَصْرِها، باب: فضل قراءة وَقُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــُدُ ﴾، برقم (٨١١)، عن أبي الدرداء ﷺ، وبرقم (٨١٢)، عن أبي هريرة ﷺ.

نَفْسِهِ بِٱلْمُعَوِّذَاتِ، فَلَمَّا ٱشْتَكَىٰ وَجَعَهُ ٱلَّذِي تُوُفِّيَ فِيهِ ﷺ جَعَلَتِ ٱلسَّيِّدَةُ عَائِشَةُ ﷺ تَنْفُثُ عَلَى نَفْسِهِ ﷺ بِٱلْمُعَوِّذَاتِ، وَتَمْسَحُ بِيَدِ ٱلنَّبِيِّ ﷺ عَنْهُ [رَجَاءَ بَرَكَتِهَا](١).

وأما الآيات الكريحات، التي تقي تلاوتُها – بإذن الله – من صنوف الشرور.

- فأولها: آية الكرسي، وذلك لما صحَّ عن النبيِّ عَلَيْ من قوله لأبيِّ بن كعبِ ظَيْه، «يَا أَبَا ٱلْمُنْذِرِ، أَتَدْرِي أَيَّ مِنْ كِتَابِ ٱللهِ مَعَكَ أَعْظَمُ؟» قلت: الله ورسوله أعلم، قال: «يَا أَبَا ٱلْمُنْذِرِ، أَتَدْرِي أَيَّ آيَةٍ مِنْ كِتَابِ ٱللهِ مَعَكَ أَعْظَمُ؟»، قُلْتُ: ﴿اللهُ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَى ٱلْقَيُّومُ ... ، قال: فَضَرَبَ فِي صَدْرِي وقال: «وَٱللهِ لِيَهْنِكَ ٱلْعِلْمُ أَبَا ٱلْمُنْذِرِ» (٢).

وتلاوة هذه الآية هي أعظم سبب لحفظ الله تعالى لعبده، ولحجز الشياطين كافة عمن يقرأها، فعن أبي هريرة هيه، قال: وكّلني رسول على بحفظ زكاة رمضان فأتاني آتِ فجعل يحثو من الطعام، فأخذتُه فقلت: لأرفعننك إلى رسول الله على الله على أنه لن يزال عليك من الله حافظ، ولا يقربك الميطان حتى تُصبح، فقال النبيُ على: «صَدَقَكَ وَهُوَ كَذُوبٌ، ذَاكَ شَيْطَانٌ» (٣٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري - واللفظ له - في كتاب المغازي، باب: مرض النبي على ووفاتُه على ، برقم (٤٤٣٩)، ومسلم ؛ كتاب: السلام، باب: رقية المريض بالمعودات والنفث، برقم (٢١٩٢)، عن عائشة على وما بين معقوفتين عند مسلم على .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم؛ كتاب: صلاة المسافرين وقَصْرِها، بابُ: فضل سورة الكهف وآية الكرسي، برقم (٨١٠)، عن أبيّ بن كعب ﷺ.

<sup>(</sup>٣) أخرَّجه البخاري مُطوّلاً، كتاب: الوكالة، باب: إذا وكّل رجلاً فترك الوكيلُ شيئًا فأجازه فهو جائز، برقم (٢٣١١)، وباختصار – وهو اللفظ المختار –؛ في كتاب: بدء الخلق، باب: صفة إبليس وجنوده، برقم (٣٢٧٥)، عن أبي هريرة ﷺ.

- ومن ذلك أيضًا، الآيتان من خواتيم سورة البقرة، وهي قوله تعالى: ﴿ وَالْمُوْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ وَمَلَتَهِكِيهِ وَكُلُهِهِ وَدُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللّهِ وَمَلَتَهِكِيهِ وَكُلُهِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ وَقَالُواْ سَعِعْنَا وَالْمَعْنَ عُفَرَانَك رَبّنَا وَإِلَيْك اللّهُ لَهُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتْ رَبّنَا وَلِيلَك الْمَصِيدُ فِي لَا يُكَلِفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَها لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتْ رَبّنَا وَلا تُحْمِلُ عَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتْ رَبّنَا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْهَا إِلَا وُسُعَها لَهُ اللّهُ مَلَا عَمَلَتُهُ عَلَى اللّهُ وَلا تَحْمِلُ عَلَيْهَا إِلَا وَالْمَعْنَا إِلَهُ وَاعْفُ عَنَا وَاغْفِر لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْ اللّهِ اللّهُ مَا لَا طَاقَةً لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنّا وَآغْفِر لَنَا وَارْحَمْنَا أَنَا وَالْمَا مَا كَاللّهُ وَلا تَعْمِلُ عَلَيْهِ وَاعْفُ عَنّا وَآغْفِر لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْ اللّهِ مَنْ فَلِيمَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمَانَةُ لَنَا فَالْمُورُونَ اللّهُ وَالْمَانَا فَالْمُعْمُونَ عَلَى اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللللللللللّهُ اللللللللللل

فقد صحّ عن النبيِّ ﷺ أنهما تكفيان من قرأهما من غائلات الليل، قال عليه «الْإَيْتَانِ مِنْ آخِرِ سُورَةِ ٱلْبَقَرَةِ، مَنْ قَرَأَهُمَا فِي لَيْلَةٍ كَفَتَاهُ (١٠). وقال عليه الصلاة والسلام: «إِنَّ ٱللهُ تَعَالَىٰ كَتَبَ كِتَابًا قَبْلَ أَنْ يَخُلُقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِأَلْفَيْ عَامٍ أَنْزَلَ مِنْهُ آيَتَيْنِ خَتَمَ بِهِمَا سُورَةَ ٱلْبَقَرَةِ، وَلَا يُقْرَآنِ فِي دَارٍ ثَلَاثَ لَيَالٍ فَيَقْرَبُهًا شَيْطَانٌ (٢٠).

- ومن صنوف الشرور العظمى التي يتحصن المسلم منها فتنة (المسيح الدجّال)، ويكون ذلك التحصن بحفظ عشر آيات من أول سورة الكهف، وعشر من آخرها. وذلك لقوله ﷺ: «مَنْ حَفِظَ عَشْرَ آيَاتٍ مِنْ أَوَّلِ [مِنْ آخِرِ] سُورَةِ ٱلْكَهْفِ عُصِمَ مِنَ ٱلدَّجَّالِ»(٣).

<sup>(</sup>۱) متفق عليه: أخرجه البخاري؛ كتاب: فضائل القرآن، باب: فضل سورة البقرة، برقم (٥٠٠٩)، عن أبي مسعود البدري الأنصاري رفيه. ومسلم؛ كتاب: صلاة المسافرين وقصرها، باب: فضل الفاتحة وخواتيم البقرة، برقم (٨٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي – وحسّنه واستغربه –؛ كتاب: فضائل القرآن، باب: ما جاء في آخر سورة البقرة، برقم (٢٨٨٢)، عن النعمان بن بشير شخه. صحّحه الألباني. انظر: صحيح سنن الترمذي برقم (٢٣١١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم؛ كتاب: صلاة المسافرين وقَصْرِها، باب: فضل سورة الكهف وآية الكرسي، برقم (٨٠٩)، عن أبي الدرداء عليه الله مسلم كله: قال شعبة: من آخر الكهف، وقال همّام، من أول الكهف. اه.

لقد تفضّل الله تعالى على المؤمن بهدايته للإيمان، وإن تلاوة ما سبق ذكره من السور والآيات لم يكن لينفع قارئه، النفع التام، إلا إذا صدر عن قلب مخلَّص من شوائب الشرك، ولوثات الرياء، فاحرص على حفظ النعمة العظمى، والمنة الكبرى: نعمة الإيمان، فهي الحصن الحصين، وهي التي تُحِيل النطق بالأذكار - ومن أعظمها تلاوة آيات الله تعالى - من مجرد قولي لكلمات يلهج بها اللسان، إلى أنوار من الهدى تحمى القلب فيطمئن بها، وتُبصِّره بالحق فيعقله فيتدبّر عندها هوان الدنيا، وحسن ثواب الآخرة، وتزكو نفسه، فتتلبسها السكينة، ويجلِّلها الفلاح، وإن نعمة الإيمان هي التي تكشف للروح معنى النفخة العلوية والخِلْقة السويّة التي أسجد اللهُ تعالى ملائكتَه الكرام بسببها لآدم عليه السلام، كما تكشف للروح شدة عداوة إبليس لبني آدم عليه السلام، وتكبُّرَه الذي حجب عنه كل خير، وأحاله رجيمًا مذؤومًا مدحورًا، ملعونًا، مُتوعَّدًا بأشد العذاب، إذا عقل القلب ذلك اتخذت الروحُ عندها الشيطانَ عدوًا، وحذِرَتْ مكايده، وحصَّنَتِ النفس من مداخله، ولا يقتصر أمرها على ذلك، بل إن هذه النعمة العظمى تلقي السرور والحبور في مناحي القلب، فيأمر القلبُ الجسدَ بحسن الامتثال للوهّاب، وبشدة الكراهية لمخالفة أمره، فتمتثل الجوارح عندها بالعبادة فيحقق العبد غاية وجوده، والحكمة من خلقه، فيعبد ربّه حق العبادة، ويتوكل عليه حق التوكل.

أخي القارئ الكريم، إذا عرفت قدر تلاوة آيات الله تعالى في مقام الأذكار المُحَصِّنة، وأَرْتَضْتَ في رَوْضِها، ورتَّلْتَها ترتيلاً آناء الليل وأطراف النهار، فهاك باقة عطرة من أذكار نبوية شريفة، فاح شذاها من محبة النبيِّ لأمته، ومزيد رحمته ورأفته بهم، وإشفاقه عليهم من أن تَجَاذَبَهُمْ أهواؤهم، وتأمَّر عليهم نفوسُهم بالسوء، أو يُضِلَّهم قرناؤهم من شياطين الإنس والجن. وقد دلنا عليه الصلاة والسلام على أن الخلق جميعَهم عجزة لا يملكون ضرًا ولا نفعًا إلا بإذن الله، وأن الله سبحانه هو الذي يُجري –

إن شاء - نفعًا أو ضرًا على أيديهم، وأن القلم قد جرى في علمه تعالى بما هو لنا أو علينا، فالتعويل كله على إرادة الله وقدرته سبحانه، قال عليه الصلاة والسلام: «وَاعْلَمْ أَنَّ ٱلْأُمَّةَ لَوِ ٱجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ، لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلاَّ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ ٱللهُ لَكَ، وَلَوِ ٱجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلاَّ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ ٱللهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ ٱلْأَقْلَامُ وَجَفَّتِ ٱلصَّحُفُ» (١). يَضُرُّوكَ إِلاَّ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ ٱللهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ ٱلْأَقْلَامُ وَجَفَّتِ ٱلصَّحُفُ» (١). فإن استقر هذا المعنى في فؤادك حصل لك عندها انتفاع تام بالأذكار النبوية، وتحصنت بها بإذن الله، فلا يضرك شيء بعدها يقينًا، بل ولا يجرؤ مخلوق على ضُرِّك، فإن أهل الحصن لا ينعمون بالاطمئنان والأمان إلا إذا وقف عند أبواب أسوارهم جند أشاوس يخشى العدو من مجرد التفكير بغزوهم، هذا مَثَلُ قلب المؤمن وقد أيقن بعزة الله سبحانه، ولهج لسانه بما أرشده إليه نبيتُه ﷺ.

هذا، وإن من مهمات التحصينات بالأذكار النبوية؛ الأوراد عند الإصباح والإمساء، وكذلك عند النوم.

اولاً: التحصينات باذكار الإصباح والإمساء، وقد حفلت بإيراد ما صح منها كتبُ السنّة المطهّرة (٢)، وليس الغرض هنا استقصاءها، لكن الاختيار منها، مبينًا فضلها تفصيلاً بحسب ما يقتضيه المقام:

١- تلاوة آية الكرسي: ﴿ اللهُ لا إِللهُ إِلا هُو اَلْكَ الْقَيْوُمُ ... ﴾ [البَقرَة: جزء من الآية ٥٠٠]، فهي أعظم آية في كتاب الله تعالى (٣)، وهي الكلمات النافعة التي لا يزال على قارئها من الله حافظ، ولا يقربه

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث أخرجه الترمذي - وصححه -؛ كتاب: صفة القيامة، باب: حديث حنظلة، برقم (۲۰۱٦)، عن عبدالله بن عباس اللها.

<sup>(</sup>Y) قد جمعت - بحول الله وقوته - ما تيسر من أذكار اليوم والليلة عامة، ومن أذكار الصباح والمساء خاصة، بتوسع فيها، في مؤلّف سميته: «وِرْد اليوم والليلة» فانظره، إن شئت مزيد فائدة.

<sup>(</sup>٣) كما في مسلم وغيره؛ عن أبيّ بن كعب ﷺ، وقد تقدّم تخريجه ص٢٤١، بالهامش ذي الرقم (٢).

شيطان (١) ، وإن فيها وفي قوله تعالى: ﴿الْمَدَ ۚ إِلَهُ لِلَّ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَى اللَّهُ الْأَعْظُمُ (١) ، وآية الكرسي مكتوبة تحت العرش (٣) ، وإن فضلها يكاد لا يحصى.

<sup>(</sup>۱) كما في البخاري، - تعليقًا بصيغة الجزم - وقد مر تخريجه ص ٢٤١ بالهامش ذي الرقم (٣). قال الحافظ ابن حجر في الفتح: (٤٨٧/٤) هكذا أورد البخاري هذا الحديث هنا - أي: في كتاب الوكالة - ولم يصرّح فيه بالتحديث، وزعم ابن العربي أنه منقطع، وأعاده - أي البخاري - في صفة إبليس وفي فضائل القرآن، لكن باختصار - [وقد وصله النَّسائي - أي: في عمل اليوم والليلة وليس في السنن الصغرى، كما ذكره العينيُّ في عمدة القاري (١١/٥٤٥) -، والمَزِّي في تحفة الأشراف (١١/٤٣٥)] - وأبو نُعيم من طرق إلى عثمان المذكور - أي: ابن الهيثم (أبو عمرو) -، وذكرتُه - أي الإمام ابن حجر ﷺ - في «تغليق التعليق» (٢٩٦٣)، من طريق عبد العزيز بن منيب، وعبد العزيز بن سلام، وإبراهيم بن يعقوب الجوزجاني، وهلال بن بشر الصوّاف، ومحمد بن غالب الذي يقال له: تمتام، وأقربهم لأن يكون البخاري أخذه عنه - إن كان سمعه من ابن الهيثم، هو هلال بن بشر، فإنه من شيوخه، أخرج عنه في «جزء القراءة خلف الإمام». اهد. كلام الحافظ ﷺ، وقد أشار كله إلى هذه الرواية كذلك في هدي الساري ص ٢٤. فليراجع.

فائلة: إن سبب ورود الحديث، حادثة تكررت لاثنين من الصحابة، رضي الله عنهما، أبي هريرة، وأبي أيوب الأنصاري، مفاد الأولى تعدي شيطان على مال الصدقة، وقد كان أبو هريرة حارسًا عليها، فلما أن أسرَه، علّمه أن يقرأ آية الكرسي، ودله على فضلها، والثانية: وهي عند الترمذي برقم (٢٨٨٠)، وأحمد برقم (٢٣٩٩) مفادها أن غُولاً (جنس من الجن والشياطين)، كان يسرق تمرًا لأبي أيوب كان يضعه في سَهُوة له (طاقي في الحائط يوضع فيه الشيء)، فلما أسرَه أبو أيوب، علمه أن يقربه شيطان بعد ذلك. انظر: صحيح الترمذي برقم (٢٣٠٩).

<sup>(</sup>٢) هذا على القول بأن الاسم الأعظم: (الحيُّ القيُّوم)، كما في حديث أخرجه الترمذي، وحسَّنه، برقم (٣٤٧٥)، عن أسماء بنت يزيد رهيًا. لكن الخلافُ في تحديد الاسم الأعظم مشتهر لا يخفى، وذلك تبعًا لما وردت به نصوص السنة على تفاوت بينها في صحة وحُسن وضعف، وقد نقل ابن حجر مُشَلِّه جملة ما وقف عليه في تعيين الاسم الأعظم فذكر أربعة عشر قولاً. انظر: الفتح (١١/ ١٨٧ وما بعدها).

<sup>(</sup>٣) كما في جزء من حديث، في مسند أحمد، (٢٥/٥)، من حديث معقل بن يسار هيه، وفيه: «واستُخرِجت ﴿ لاَ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ۖ من تحت العرش فوصلت بسورة البقرة...» الحديث.

### ٧- تلاوة سورة الإخلاص، والمعوذتين.

أما الإخلاص، فهي تعدل ثلث القرآن (١)، ومن فَقِهَ معناها وأحب أن يقرأ بها أحبّه الله عزّ وجلّ (٢)، وهي سبب موجب - برحمة الله - لدخول الجنة (٣)، ومن دعا بها فقد دعا الله عزّ وجلّ باسمه الأعظم، الذي إذا سئل به أعطى، وإذا دُعي به أجاب (٤)، وهي حصن مع المعوذتين، تكفي من كل شيء (٥)، وقد كانَ ٱلنّبِيُ عليه يَقْرَأُ فِي رَكْعَتَيْ المعوذتين، تكفي من كل شيء (٥)، وقد كانَ ٱلنّبِيُ عليه يَقْرَأُ فِي رَكْعَتَيْ المستقرة ٱلفَجْرِ ﴿ وَقُلْ يَالَيْهَا ٱلْكَافِرُونَ ﴿ فَي وَقُلْ هُو اللهُ أَكَدُ ﴿ فَي رَكُعَتَيْ اللهَ الْكَافُرُونَ ﴿ فَي اللهُ أَكَدُ اللهُ الله

وأما سورتا الفلق والناس، فهما السورتان المعوِّذتان (٧)، ما تعوَّذ متعوِّذٌ

(١) كما في الحديث الذي سبق تخريجه ص٢٤٠ بالهامش ذي الرقم (٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ومسلم، أما البخاري ففي مواضع منها: في كتاب فضائل القرآن، باب: فضل ﴿ فَلَ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴿ ٥٠ اللّهُ برقم (٥٠ ١٣) عن أبي سعيد الخدري ﴿ قُلْ مَن اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ الله تبارك وتعالى، برقم التوحيد، باب: ما جاء في دعاء النبي الله أمته إلى توحيد الله تبارك وتعالى، برقم (٧٣٧٥)، عن عائشة ﴿ فَلَ مُو اللهُ أَحَدُ ﴿ فَلَ كتاب: صلاة المسافرين وقصرِها، باب: فضل قراءة ﴿ فَلْ هُو اللهُ أَحَدُ ﴿ فَ اللّهُ أَحَدُ ﴾ برقم (٨١٣)، عنها أيضًا.

<sup>(</sup>٣) كما في حديث أبي هريرة في أبي سنن النسائي، وجامع الترمذي. أما النسائي؛ ففي كتاب الافتتاح، باب: الفضل في قراءة وفل هُو الله أَحَـدُ الله برقم (٩٩٥)، وأما الترمذي وقد صححه -؛ ففي كتاب: فضائل القرآن ، باب: ما جاء في سورة الإخلاص وسورة إذا زُلزلت، برقم (٢٣٢٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الصلاة، باب ما يقول بعد التشهد، برقم (٩٨٥)، عن محجن بن الأدرع هي. وكذا في سنن الترمذي – وحسنه -؛ كتاب الدعوات، باب: ما جاء في جامع الدعوات عن رسول الله عي، برقم (٣٤٧٥).

وأخرَجه أحمد في مسنده، (٣٤٩/٥)، مطولاً، من حديث بريدة الأسلمي ﷺ.

<sup>(</sup>٥) سبق ذكر الحديث وتخريجه، ص٢٤٠، بالهامش ذي الرقم (٢).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم؛ كتاب: صلاة المسافرين وقَصْرِها، باب: استحباب ركعتي سنة الفجر، برقم (٢٢٦)، عن أبي هريرة ﴿ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

<sup>(</sup>٧) تسمية السورتين بالمعوِّذتين، ورد فيه أحاديث عديدة، منها، قوله ﷺ: "قل: ﴿فَلْ هُو اللّهُ اللّهُ السّمَةِ والمعوِّذتين حين تمسي وحين تصبح (ثلاث مرات) تكفيك من كل شيء»، وقد مرّ تخريجه ص٢٤٠ هامش ذي رقم (٢). وقد سمى الصحابة السورتين بالمعوِّذتين اقتداء =

بمثلهما، ويستحب أن يقرأ بهما في صلاة الصبح<sup>(۱)</sup>، وكذلك في أدبار الصلوات<sup>(۲)</sup>، وحين الإصباح والإمساء مع سورة الإخلاص ثلاث مرار – كما مر آنفًا –، كما يقرأ المؤمن بذلك جميعه وينفث بهما في كفيه إذا أوى إلى فراشه، ويتعوذ بهما عند شكايته المرض، ويرقي بهما نفسه عند نزول المرض، كل ذلك اقتداءً بالنبي الشراعية المرض،

٣- قول: (لَا إِلَهُ إِلَّا ٱللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ)، عشر مرار أو مائة مرّة. فمن قالها (عشرًا) كان كمن أعتق رقبة من ولد إسماعيل عليه السلام. ومن قالها (مائة) كتبت له مائة

النبي ﷺ؛ منهم: عائشة، في وصفها لقراءة النبي ﷺ بالإخلاص وبالمعوّذتين في الركعة الثالثة من الوتر. كما أخرجه أحمد في المسند (٦/٢٧). وأبو سعيد الخدري بقوله: «كان رسول الله ﷺ يتعوّذ من الجانّ وعين الإنسان، حتى نزلت المعوّذتان، فلما نزلتا أخذ بهما وترك ما سواهما»، كما في الترمذي - وحسّنه -، برقم (٢٠٥٨)، والنسائي، برقم (٥٤٩٦)، وابن ماجَة، برقم (٢٥١١). انظر: صحيح سنن الترمذي برقم (١٦٨١).

<sup>(</sup>١) وذلك لقول النبي ﷺ لعقبة بن عامر ﷺ: «يا عقبةُ، تعوَّذ بهما، فما تعوِّذ متعوِّذ بمثلهما». وقال عقبةُ: وسمعته يؤمُّنا بهما في الصلاة.

والمقصود بالصلاة صلاة الصبح، كما صرّح به عقبة رفي عند أبي داود، برقم (١٤٦٢).

<sup>(</sup>٢) كما أمر به النبيُ عَقْبَةَ هَذِهُ فيما أخرجه أبو داود؛ في كتاب: الصلاة، باب: في الاستغفار، برقم (١٥٢٣). والترمذي، كتاب: فضائل القرآن، باب: ما جاء في المعودتين، برقم (٢٩٠٣) وقال: هذا حديث حسن غريب، والنسائي ؛ كتاب السهو، باب: الأمر بقراءة المعودات بعد التسليم، برقم (١٣٣٧).

<sup>(</sup>٣) القراءة بهما وبسورة الإخلاص - عند النوم - فلفعله في عن عائشة في الت: «كَانَ رَسُولُ اللهِ فَهِ إِذَا أُوى إِلَى فِرَاشِهِ، نَفَتَ فِي كَفَّيْهِ بِقُلْ هَوُ اللهُ أَحَدُ وَبِالْمُعَوِّذَتَيْنِ جَمِيعًا، ثُمَّ يَمْسَحُ بِهِمَا وَجْهَهُ، وَمَا بَلَغَتْ يَدَاهُ مِنْ جَسَلِهِ، فَلَمَّا اَشْتَكَى فَي كَانَ يَامُرُنِي أَنْ أَفْعَلَ ذَلِكَ يَمْسَحُ بِهِمَا وَجْهَهُ، وَمَا بَلَغَتْ يَدَاهُ مِنْ جَسَلِهِ، فَلَمَّا اَشْتَكَى فَي كَانَ يَامُرُنِي أَنْ أَفْعَلَ ذَلِكَ يَمْسَحُ بِهِمَا وَجْهَهُ، وَمَا بَلَغَتْ يَدَاهُ مِنْ جَسَلِهِ، باب: النفث في الرقية، برقم (٥٧٤٨)، عن بِهِ المحرج ذلك البخاري؛ كتاب: السلام، باب: رقية المريض بالمعوّذات والنَّفْث، عائشة في الرقية المريض بالمعوّذات والنَّفْث، بوقم (٢١٩٢) عنها أيضًا.

حسنة، ومحي عنه مائة سيئة، ثم كانت له حِرْزًا من الشيطان في يومه ذاك حتى يمسي (١).

- ٤- قول: «سُبْحَانَ ٱللهِ وَبِحَمْدِهِ، عَدَدَ خَلْقِهِ، وَرِضَا نَفْسِهِ، وَزِنَةَ عَرْشِهِ، وَمِدَادَ كَلِمَاتِهِ» (ثلاث مرات)، وهذه لو وزنت بما يقوله المؤمن من أذكار منذ انقضاء صلاة الفجر إلى وقت الضحى، لوزنتهن (٢).
- ٥- ثم يَشْرع بالصلاة والسلام على رسول الله على، بقوله: «ٱللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى آلِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، ٱللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى آيِنَكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، ٱللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى [إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى] آلِ إِبْرَاهِيمَ (فِي ٱلْعَالَمِينَ)، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ مَجَدًى وَمَلَى عَلَيْ صَلَاةً يَكْرِدِها عَشْرًا» أو يكثر منها ما شاء، لقوله على: «مَنْ صَلَّى عَلَيْ صَلَاقً مَلَى اللهُ عَلَيْهِ بِهَا عَشْرًا» أن كما أنه يستحب للمؤمن أن يبالغ في الصلاة والسلام على رسول الله على يوم الجمعة وليلته، وذلك امتثالاً لأمره على بقوله على (إنَّ مِنْ أَفْضَلِ أَيَّامِكُمْ يَوْمَ ٱلْجُمُعَةِ، فِيهِ خُلِقَ آدَمُ لأمره على بقوله عَلَيْ اقْضَلِ أَيَّامِكُمْ يَوْمَ ٱلْجُمُعَةِ، فِيهِ خُلِقَ آدَمُ لأمره عَلَيْ بقوله عَلَيْ قَوْلُ أَقْضَلِ أَيَّامِكُمْ يَوْمَ ٱلْجُمُعَةِ، فِيهِ خُلِقَ آدَمُ

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري؛ كتاب: أحاديث الأنبياء، بابٌ بعد باب: (يزفُّون)، برقم (٣٣٧٠)، وأخرجه مسلم؛ كتاب: الصلاة، باب: الصلاة على النبي على بعد التشهُّد، برقم (٤٠٥)، عن كعب بن عُجْرة هالله.

<sup>-</sup> وما بين معقوفتين [إبراهيم وعلى] في الموضعين هي في البخاري. أما زيادة (في العالمين) في التبريك، فهي عند مسلم رحمه الله.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه ص٥ بالهامش ذي الرقم (١).

عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وَفِيهِ قُبِضَ، وَفِيهِ ٱلنَّفْخَةُ، وَفِيه ٱلصَّعْقَةُ، فَأَكْثِرُوا عَلَيَّ مِنَ ٱلصَّعْقَةُ، فَأَكْثِرُوا عَلَيَّ مِنَ ٱلصَّلَاةِ فِيهِ، فَإِنَّ صَلَاتَكُمْ مَعْرُوضَةٌ عَلَيَّ»(١١).

7- قول أفضل الاستغفار وسيّده، وهو قوله ﷺ: «ٱللّهُمَّ أَنْتَ رَبِّي لَا إِلَهُ الشَّعُتُ، خَلَقْتَنِي وَأَنَا عَبْدُكَ، وَأَنَا عَلَى عَهْدِكَ وَوَعْدِكَ مَا ٱسْتَطَعْتُ، أَبُوءُ لَكَ بِنِعْمَتِكَ عَلَيَّ، وَأَبُوءُ [لَكَ] أَعُودُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا صَنَعْتُ، أَبُوءُ لَكَ بِنِعْمَتِكَ عَلَيَّ، وَأَبُوءُ [لَكَ بِنِعْمَتِكَ عَلَيَّ، وَأَبُوءُ [لَكَ بِنِعْمَتِكَ عَلَيَّ، وَأَبُوءُ النَّبِيُ بِذَنْبِي، فَأَعْفِرُ لِي، فَإِنَّهُ لَا يَغْفِرُ ٱلذَّنُوبَ إِلاَّ أَنْتَ (٢٠). وقد أَعْلَمَ النبيُ عَلَيْ بعظيم فضل هذا الاستغفار بقوله ﷺ: «وَمَنْ قَالَهَا مِنَ ٱلنَّهَارِ مُوقِنًا بِهَا، فَمَاتَ مِنْ يَوْمِهِ قَبْلَ أَنْ يُصْبِحَ، فَهُوَ مِنْ أَهْلِ ٱلْجَنَّةِ، وَمَنْ قَالَهَا مِنَ ٱللَّيْلِ وَهُو مُوقِنَ بِهَا، فَمَاتَ قَبْلَ أَنْ يُصْبِحَ، فَهُوَ مِنْ أَهْلِ ٱلْجَنَّةِ (٣٠). وأَنَّ يُكْون لشيطان سلطان على من هو معدود في أهل الجنة؟! قال وأنّي يكون لشيطان سلطان على من هو معدود في أهل الجنة؟! قال تعالى: ﴿إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْمٍ شُلْطَنُهُ إِلّا مَنِ ٱلنَّعَلَى مِنَ ٱلْفَادِينَ اللهِ مُنَ الْفَادِينَ اللهُ عَلَيْمُ شُلُطُنُهُ عَلَى ٱلّذِينَ يَمُولُونَهُ وَاللّذِينَ هُم اللّهُ مُنْكُونَ لَنْ عُلَى اللّهُ مِنْ أَلْفِلُ مُنْ مُولُونَ لَيْ التَعْلَى مِنَ النَّكُ وَلَا سَلَطَنُهُ عَلَى ٱللّذِينَ يَوْلُونَهُ مُنْ وَاللّهُ مُنْ مُؤْنَهُ وَاللّذِينَ هُم اللّهُ مُنْ مُولُونَ لَنْ السَلَعْنَهُ عَلَى ٱللّذِينَ يَمُولُونَهُ وَاللّهُ وَاللّذِينَ هُم اللّهُ عَلَى اللّذِينَ يَوْلُونَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ هُو مُعْتَى اللّهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى ا

٧- ملازمة الاستغفار والتوبة في اليوم والليلة، ما يحبط محاولات الشيطان المتكررة لإغواء من استطاع من بني آدم وإلحاقهم بمعيته إلى مستقره الأخير وإلى مصيره البئيس، فالعبد - إذا غفر الله له وتاب عليه - أيأس شيطانه من اللحاق به، فيعاود الكرّة مرة بعد مرة عسى أن ينال مبتغاه وغاية مناه، فيلزم العبدُ عندها الاستغفارَ والتوبة، لتبدأ بعدها المحاولات

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث أخرجه أبو داود؛ باب: فضل يوم الجمعة وليلة الجمعة، برقم (١٠٤٧)، وأحمد في مسنده (٨/٤)، من حديث أوس بن أوس الثقفي ﴿ الله عَلَيْهُ . وقد صحّحه الألباني كما في «الإرواء» برقم (٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري؛ كتاب: الدعوات، باب: أفضل الاستغفار، برقم (٦٣٠٢)، عن شداد ابن أوس ﷺ، وبرقم (٦٣٠٢)، عنه أيضًا، لكنْ بتأخير لفظ: «أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا صَنَعْتُ». وبزيادة لفظ «لَكَ»، في الموضع الثاني.

<sup>(</sup>٣) هذا تمام رواية - سيد الاستغفار -، بالتخريج السابق.

من جديد، ولعل ذلك هو سر إشفاق النبيِّ ﷺ على أمته المكرمة بأمرهم بتكرار الاستغفار والتوبة سبعين أو مائة مرة، مع أن العبد قد لا تبلغ ذنوبه هذا الكمّ في اليوم، إلا أن وساوس شياطين الإنس والجن قد تبلغ ذلك، وقد تزيد، عيادًا بالله تعالى من شر وساوسهم. قال النبيُّ ﷺ: ( وَ اللهِ إِنِّي لَأَسْتَغْفِرُ اللهَ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ فِي ٱلْيَوْمِ أَكْثَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّة (١١)، وقال عليه الصلاة والسلام: «إِنَّهُ لَيُغَانُ عَلَى قَلْبِي، وَإِنِّي لَأَسْتَغْفِرُ ٱللَّهَ فِي ٱلْيَوْم مَاثِةَ مَرَّة (٢). فإذا كان النبئ عَلَيْه - وشأنه دوام ذِكر الله تعالى - يُفتر عن الذكر أحيانًا، فيَعُدّ ذلكُ ﷺ خلاف الأولى في حقه، فيشرع بالاستغفار والتوبة، فما بال أحدهم وقد علا الرّان (٣) قلبَه ساعات، بل ربما أيامًا، ثم يسأل بعدها مستغربًا كيف تسلّط شيطان على قلبه؟! وكيف تلبّس به وجرى في دمه؟! وكيف صرعه مسُّ شيطاني، أو أضر به سحر سُفْلي، أو عانه عائن، أو أضر به شر حاسد؟! حتى إذا استعصى علاج ذلك على الخلق عرف آنذاك أن ما أصابه كان بما كسبت يداه واشتغلت به يمناه، وبما أعرض قلبه عن ذكر مولاه، فيمم وجهه مسارعًا إلى راقٍ يرقيه، أو صالح يدعو له، وكان الأجدر به أن يعلم ابتداءً أنْ لا ملجأ ولا منجى من الله إلا إليه، وأن الأمر كله لله، فلو تعلق بالرقية أو بصلاح عبد يرقيه وحسب، لم ينفعه ذاك، حتى يعود إلى مولاه ويطلب رضاه، عندها ينفع التحصينُ

(١) أخرجه البخاري؛ كتاب: الدعوات، باب: استغفار النبيِّ في اليوم والليلة ، برقم (٢٠٠٧)، عن أبي هريرة في .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم؛ كتاب: الذّكر والدعاء، باب: استحباب الاستغفار والاستكثار منه، برقم (٢٠٠٢)، عن الأغرِّ المُزني ﴿ الله ومعنى : ﴿ اللَّهُ عَلَى قَلْبِي ، قال أهل اللغة: الغَيْنُ والغيمُ بمعنى، - أي بمعنى واحد - والمراد هنا: ما يتغشى القلبَ من غفلات عن ذكر الله تعالى. انظر: المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجّاج، للإمام النووي ﷺ. (٢٦/١٧).

<sup>(</sup>٣) الرّان، والرَّيْن سواء؛ وأصله: الطبع والتغطية، ومنه قوله تعالى: ﴿ كُلَّا بُلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكُسِبُونَ ﴿ المطفّنِينِ: ١٤]، أي طبع وختم على قلوبهم كثرة ذنوبهم. انظر: غريب الحديث والأثر لابن الأثير مادة (رين) (٢/ ٢٩١).

ويوفق الله الراقي والمسترقي، ويشفي الله عبده من كل ما يؤذيه، ويقوم كأنما نشط من عقال، كأنْ ليس به ضُرُّ مسَّه.

(١) أخرجه مسلم؛ كتاب: الذِّكر والدعاء، باب: التعوّذ من شر ما عُمِل ومن شر ما لم يُعمَل، برقم (٢٧٢٣)، عن عبدالله بن مسعود ﷺ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده، (٣/٤٠٧)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» برقم (١)، وابن السُّنِي برقم (٣٤). من حديث عبد الرحمن بن أبزى الشَّنِي برقم (٣٤). والحديث صحّحه النووي، والعراقي، والألباني كما في «الصحيحة» برقم (٢٩٨٩).

<sup>(</sup>٣) كما صحَّ عن النبيِّ ﷺ في الحديث الذي أخرجه مسلم؛ كتاب: الذِّكر والدعاء، باب: في التعوّذ من سوء القضاء ودَرَك الشقاء وغيره، برقم (٢٧٠٩)، عن أبي هريرة ﷺ.

<sup>(3)</sup> أخرجه أبو داود؛ كتاب: الأدب، باب: ما يقول إذا أصبح، برقم (٥٠٨٨). والترمذي، كتاب: الدعوات، باب: ما جاء في الدعاء إذا أصبح وإذا أمسىٰ، برقم (٣٣٨٨). وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح غريب. وابن ماجّه، برقم (٣٩٣٨)، من حديث عثمان عيمة. والحديث صحّحه الحافظ ابن حجر، والألبانيُّ. انظر: نتائج الأفكار (٢/٣٤٧)، وصحيحَ ابن ماجه برقم (٣١٣٤).

وَبِمُحَمَّدٍ ﷺ نَبِيًّا» يقولها ثلاثًا كذلك. فمن قال ذلك كان حقًا على الله تعالى أن يُرضيه يوم القيامة (١).

#### ثانيًا: الأذكارُ المتعلقة بالنوم، ومن ذلك:

- تلاوة آية الكرسي [أعظم آية في كتاب الله، وسيدة آي القرآن]. كما جاء في رواية استحفاظ النبيِّ ﷺ أبا هريرة لزكاة رمضان، وقد أتاه آتٍ يحثو من مال الصدقة مرات عديدة وهو يَعِدُ بألا يعود، ثم هو يعود حتى قال لأبي هريرة ﷺ إذا أويتَ إلى فراشك، فاقرأ آية الكرسي، فأعلم رسولُ الله ﷺ أبا هريرة عن حقيقة هذا الآتي بقوله: «صَدَقَك، وَهُوَ كَذُوبٌ، ذَاكَ شَيْطَانٌ»(٢).
- تلاوة خواتيم سورة البقرة: ﴿ وَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ ١٠٠٠ إلى آخر السورة الكريمة [البقرة ٢٨٥-٢٨٦]. وذلك لقول النبيِّ ﷺ: ﴿ الْأَيْتَانِ مِنْ آخِرِ سُورَةِ ٱلْبَقَرَةِ ؛ مَنْ قَرَأَ بِهِمَا فِي لَيْلَةٍ كَفَتَاهُ ﴾ (٣).
- تلاوة سورة (الكافرون)، لقوله عليه الصلاة والسلام: «ٱقْرَأْ: ﴿قُلْ يَكَأَيُّهَا اللَّهِ وَالْكَافِرُونَ ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللّ
- ٤- النفْث في اليدين باطن الكفَّين -، مع قراءة سورة الإخلاص والمعوّذتين، «فَقَدْ كَانَ عَلَيْهِ ٱلصَّلَاةُ وَٱلسَّلَامُ إِذَا أَخَذَ مَصْجَعَهُ نَفَتَ فِي

(١) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الأدب ، باب: ماذا يقول إذا أصبح، برقم (٥٠٧٢). وأحمد في مسنده – بزيادة (ثلاثًا) – (٣٣٧)، من حديث خادم رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه ص ٢٤١ بالهامش ذي الرقم (٣).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه ص٢٤٢، بالهامش ذي الرقم (١).

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه ص ٢٤٠، بالهامش ذي الرقم (١).

يَدِهِ وَقَرَأَ بِٱلْمُعَوِّذَاتِ، وَمَسَحَ بِهِمَا جَسَدَهُ (١).

- التكبير أربعًا وثلاثين، والحمد ثلاثًا وثلاثين، والتسبيح ثلاثًا وثلاثين، والتسبيح ثلاثًا وثلاثين، وذلك لقوله ﷺ لعلي وفاطمة ﷺ: ﴿إِذَا أَخَذْتُمَا مَضَاجِعَكُمَا، فَكَبِّرًا ٱللهَ أَرْبَعًا وَثَلَاثِينَ، وَالْحَمَدَا ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ، وَسَبِّحَا ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ» (٢).
- ومن ذلك، إِسْباغُ الوضوءِ، وَالاضطِجاعِ على الشِّق الأيمن، مع قول: «ٱللَّهُمَّ أَسْلَمْتُ نَفْسِي إِلَيْكَ، وَفَوَّضْتُ أَمْرِي إِلَيْكَ، وَوَجَّهْتُ وَجْهِي إِلَيْكَ، وَأَلْجَأْتُ ظَهْرِي إِلَيْكَ، رَغْبَةً وَرَهْبَةً إِلَيْكَ، لَا مَلْجَأَ وَلَا مَنْجَا مِنْكَ إِلاَّ إِلَيْكَ، آمَنْتُ بِكِتَابِكَ ٱلَّذِي أَنْزَلْتَ، وَبِنَبِيِّكَ ٱلَّذِي أَرْسَلْتَ، فَإِنْ مُتَّ مُتَّ عَلَى ٱلْفِطْرَةِ، فَٱجْعَلْهُنَّ آخِرَ مَا تَقُولُ»(٣).

هذا، وقد اقتصرت على ما رأيت، سائلاً الله تعالى أن يوفقني وإياك للتحصن بذكره في جميع أحوالنا، وأن يُذهِب عنا رجز الشيطان ويُضعف كيده، ويُخزي جنده ويُعدم سلطانه، وأن يمتن الله عزّ وجلّ علينا فيوفقنا لأن نكون من عباده المخلّصين. آمين.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري؛ كتاب: الدعوات، باب: التعوذ والقراءة عند المنام. برقم (٥٠١٧)، عن عائشة ﷺ، وبرقم (٦٣١٩)، عنها أيضًا، والمختار لفظ الثانية.

النفث: نفخ لطيف بلا ريق. وسورة الإخلاص مع المعوّذتين، تسمى جميعًا المعوّذات.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري؛ كتاب: فرض الخُمُس، باب: ما ذكر عن دِرع النبيّ ، برقم (٣١١٣)، عن علي هذه. ومسلم؛ كتاب: الذّكر والدعاء، باب: التسبيح أول النهار وعند النوم، برقم (٢٧٢٧)، عن عليّ هذه.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري - واللفظ له - كتاب: الدعوات، باب: ما يقول إذا نام، برقمي (٦٣١١)
 و(٦٣١٣)، ومسلم؛ كتاب: الذكر والدعاء، باب: ما يقول عند النوم، برقم (٢٧١٠)، عن البراء بن عازب قطاله. .

#### المصن الثالث: الأكثار من الاستعادة بالله تعالى:

إن تحصين المؤمن نفسه مداره جميعًا على وقاية قلبه مما قد يؤثر فيه فيفتح فيه ثلمة يلج الشيطان وأتباعه منها فيستحوذ على روحه، أو يضره في جسده، وقد علمت - بفضل الله - ما يحصن قلبك بتلاوة آيات الله تعالى، وملازمة ما أرشد إليه رسول الله على من أذكار مباركات، لكن مع ذلك فقد يتحيّن الشيطان وجنده من السحرة - عيادًا بالله - فرصة يغفل فيها العبد عن ذكر ربه، فيقع المؤمن عندها بتأثير أعمالهم، ويكون فريسة سهلة لمكائدهم، لذا فقد أرادت الشريعة المطهرة ألّا تدع لعدوك إليك سبيلاً يسلكه، ولا تسلُّطًا يتسلط به عليك، فإن غفلت أو أُنسيت، أو شغلك شاغل عن ذكر ربك، فما أيسر من أن تتلفظ عندها بكلمات تلتجئ بقولهن إلى حمى مولاك، وتستجير بعزته، وتستمسك بقدرته، وتُظهر بها مدى ضعفك وافتقارك، فيُضعِف الله كيد عدوك، فيخنس عن قلبك. فإذا ما أردت - أخى المؤمن - أن تتخلص من كيد شياطين الإنس والجن، لتلج في حِرْز العبادة والتقوى، فما عليك إلا أن تستعين بخالقهم، وتستجير بجنابه سبحانه، وتلتجئ إلى حماه، وتلوذ بكنفه، فهو القادر سبحانه على إعاذتك من نزغات الشيطان، ومن كيد السحرة الفجرة، الذين ما فتئوا يخدمون شياطينهم ويتقربون إليهم.

لذلك كله فقد أرشدت الشريعة المطهرة إلى وجوب الاستعاذة بالله تعالى رحمة بهذا الإنسان وطلبًا لسلامته، وتحصينًا متواصلاً له، وهاك نصوصًا من كتاب الله تعالى وسُنَّة نبيِّه ﷺ دالَّة على ذلك:

- قال الله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَعَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَزْعٌ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ إِنَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّلْمُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا

- وقال تبارك اسمه: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرَّانَ فَآسَتَعِذُ بِاللَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ ۞ ﴾ [النّحل: ٩٨].

- وقال سبحانه: ﴿ وَقُل رَّبِ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ ٱلشَّيَاطِينِ ۞ وَأَعُودُ بِكَ رَبِّ أَن يَحْضُرُونِ ۞ [المؤمنون: ٩٧-٩٩] ·
- وقال عــز وجــل : ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَزْعٌ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ إِنَّهُ. هُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيــمُ ﴿ إِنَّهُ الْمَسْتَ: ٣٦].

أما السنَّة فمنها قول النبيِّ ﷺ - لرجل مغضَبِ قد احمرٌ وجهه -: «إِنِّي لَأَعْلَمُ كَلِمَةً لَوْ قَالَةِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ لَأَعْلَمُ كَلِمَةً لَوْ قَالَ: أَعُوذُ بِٱللهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجِيمِ»، فقال الصحابة للرجل: ألا تسمع ما يقول النبيُّ ﷺ؟ قال: إني لست بمجنون (١٠).

ويُلحظ هنا ضرورة أن يكون غضب المؤمن لله تعالى، فلا يغضب الأمر من أمور الدنيا، ولا ينتقم لنفسه قطّ، وإن له في رسول الله ﷺ أسوة حسنة، «وَمَا ٱنْتَقَمَ رَسُولُ ٱللهِ ﷺ لِنَفْسِهِ، إِلَّا أَنْ تُنْتَهَكَ حُرْمَةُ ٱللهِ، فَينْتَقِمُ لِلَّهِ بِهَا»(٢).

ومن مواضع الاستعاذة عند استفتاح صلاة التطوع، وذلك بقوله ﷺ: ﴿ اللَّهُ أَكْبَرُ كَبِيرًا - ثَلَاثَ مِرَارٍ - وَٱلْحَمْدُ لِلَّهِ كَثِيرًا - ثَلَاثَ مِرَارٍ - وَسُبْحَانَ

<sup>(</sup>۱) متفق عليه من حديث سليمان بن صُرَد في . أخرجه البخاري؛ كتاب: الأدب، باب: الحدر من الغضب، برقم (٦١١٥)، ومسلم؛ كتاب: البر والصلة والآداب، باب: فضل من يملك نفسه عند الغضب، برقم (٢٦١٠). والقائل للرجل الغضبان، هو الصحابي الجليل معاذ بن جبل في ، كما في سنن أبي داود برقم (٤٧٨٠)، بلفظ: (فجعل معاذ يأمره، فأبي ومَحِكَ، وجعل يزداد غضبًا).

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث أخرجه البخاري؛ كتاب: المناقب، باب: صفة النبيِّ ﷺ، برقم (٣٥٦٠)، ومسلم؛ كتاب: الفضائل، باب: مباعدته ﷺ للآثام، برقم (٣٣٢٧)، عن عائشة ﷺا.

ٱللهِ بُكْرَةً وَأَصِيلاً - ثَلَاثَ مِرَارٍ - ٱللّهُمَّ إِنِي أَعُوذُ بِكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجِيمِ، مِنْ هَمْزِهِ وَنَفْثِهِ وَنَفْخِهِ، »قلت - القائل: جبير بن مُطعِم رَهِ اللهُ اللهُ عَمْزُهُ وَنَفْتُه وَنَفْخُه؟ قال ﷺ: ﴿أَمَّا هَمْزُهُ: فَٱلْمَوْتَةُ (١) ٱلَّتِي تَأْخُذُ ٱبْنَ آدَمَ، وَأَمَّا فَخُهُ: ٱلْكِبْرُ، وَنَفْتُهُ: ٱلشِّعْرُ» (٢).

كذلك، فإن الاستعاذة تتأكد عند إرادة الشروع بتلاوة آيات من القرآن الكريم. قال تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ فَآسَتَعِذُ بِٱللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَلَى السَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

- أن القرآن الكريم وهو شفاء للصدر وهداية للقلب، يشفي الله به الصدر مما علق به من الوساوس، فيصير القلب قابلاً للهداية فيتأثر بما يتلوه صاحبه من آيات الله، كما وتؤثر التلاوة عندها بمن يسمعها، ويمكن إذ ذاك تمكن الهداية في النفس وبقاؤها مانعًا للنفس عن الشهوات، وحاجزًا للفكر عن الشبهات، وهذا من أشد ما يغتاظ به الشيطان

(١) الموتة: أي الخَنْق، الذي يأخذ صاحبَ المس، والعياذ بالله تعالى.

(٢) أخرجه أصحاب السنن:

<sup>-</sup> أبو داود؛ كتاب: الصلاة، باب: من رأى الاستفتاح بسبحانك اللهم وبحمدك، برقم (٧٧٥)، عن أبي سعيد الخدري في الكتاب عينه، باب: ما يُستفتح به الصلاة من الدعاء، برقم (٧٦٤)، عن جبير بن مُطعِم في ...

والنّسائي؛ في الصلاة، كتاب: الافتتاح، باب: نوع آخر من الذكر بين افتتاح الصلاة وبين
 القراءة، عنه أيضًا.

وابن ماجه؛ كتاب: أبواب إقامة الصلوات والسنن فيها، باب: الاستعاذة في الصلاة،
 برقمي (۸۰۷) و(۸۰۸)، الأول عن جبير، والثاني عن ابن مسعود رهي.

والحديث أخرجه أحمد في مسنده؛ مسند المدنيين، من حديث جبير بن مُطعِم ﴿ ، برقم (١٦٨٦٠)، وكذلك برقم (١٦٨٦١). وفي مسند الأنصار، من حديث أبي أمامة الباهلي ﴿ ١٦٨٦٠)، لكنْ في آخره: «شِرْكِهِ» بدل «نَقْثِهِ». والحديث صحّحه الألباني. انظر: «الإرواء» برقم (٣٤٢).

الرجيم، لذا، فهو يهرع عندئذ لشغل القارئ والسامع عن ذلك الانتفاع، حسدًا من عند نفسه، وحجزًا للمؤمن عن الهداية، فإذا استعاذ المؤمن صرف الله كيدَ الشيطان وأذِن بهدايته وانتفاعه بالتلاوة، ولله الحمد والممنة. قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قَرَأَتَ الْقُرْءَانَ جَمَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ وَالممنة. قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قَرَأَتَ الْقُرْءَانَ جَمَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ وَالممنة. وألَا مُنَوا هُدَى وَشِفَاتً والإسراء: ها. وقال سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ هُو لِللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ عَمَّ النَّانِهُمْ وَقُرُّ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَّ اللَّهُ المُسَلِّدَة عَمَّ اللَّهُ المُسَلِّدَة عَمَّ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّهُ اللّ

- ومن الأحوال أيضًا التي تتأكد فيها مشروعية التعوّذ حدوث نزغ من الشيطان، أو طائف منه، قال تعالى: ﴿وَقُل لِمِبَادِى يَقُولُوا الَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنزَغُ بَيْنَهُمُ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَاكَ لِلإِنسَانِ عَدُوًا مُبِينًا ﴿ الإِسَانِ عَدُوا مُبِينًا ﴿ الإِسَانِ عَدُوا مُبِينًا ﴿ الإِسَانِ عَدُوا مُبِينًا ﴿ الإِسَانِ عَدُوا مُبِينًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

# فائدة في الفرق بين العدو الإنسيِّ، والعدو الشيطانيّ:

قال الإمام ابن كثير رحمه الله: قال الله تعالى: ﴿ فَلِ الْمَقُو وَأَمْمُ بِالْمُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَهِلِينَ ﴿ وَلِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَهِلِينَ ﴿ وَلَا عَرَانَ : ١٩٩ - ٢٠٠٠] وقال تعالى: ﴿ اَدْفَعٌ بِالَّتِي هِي اَحْسَنُ الشَّيْطِينِ السَّيِّئَةُ فَعَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ﴿ وَقُل رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ الشَّيْطِينِ السّيِّئَةُ فَعَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ﴿ وَقُل رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ الشَّيْطِينِ السَّيِّئَةُ فَعَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ ﴿ وَقُل رَبِّ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ الشَّيْطِينِ وَالسَّيِّنَةُ فَعَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِعُونَ ﴿ وَقُل رَبِّ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ الشَّيْطِينِ وَلَي اللَّهِ اللَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلْقَلْهَا إِلَّا وَبَيْنَهُ مَلَاقًا إِلَّا اللَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقّلُهَ إِلَّا اللَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقّلُهَا إِلَّا اللَّهِ عَظِيمِ ﴿ وَ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطُانِ نَزْعٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ مُو السَّمِيعُ الْعَلِيمِ ﴿ وَ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطُانِ نَزْعٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ أَنْهُ وَلِي وَلِمَا يَلْكُ مِنَ الشَّيْطُانِ نَزْعٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ مُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ فَى الشَّعِيمُ الشَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّه



قال ﷺ: [فهذه ثلاث آيات<sup>(۱)</sup> ليس لهن رابعة في معناها، وهو أن الله يأمر بمصانعة العدو الإنسيِّ والإحسان إليه ليردَّه عنه طبعُه الطيبُ الأصلِ، بالموادّة والمُصافاة، ويأمر سبحانه بالاستعاذة به من العدو الشيطاني لا محالة، إذ لا يقبل مصانعة ولا إحسانًا، ولا يبتغي غير هلاك ابن آدم، لشدة العداوة بينه وبين أبيه آدم من قبلً] اهد. من كلام الإمام ﷺ<sup>(۱)</sup>.

- كما يشرع التعوّذ بالله، عند إرادة دخول الخلاء، فقد كان النبيُ ﷺ إذا دخل الخلاء، قال: «ٱللّهُمّ إِنّي أَعُودُ بِكَ مِنَ ٱلْخُبُثِ وَٱلْخَبَائِثِ» (٣).
- وعند سماع نباح الكلاب، أو نهيق الحُمُر في الليل خاصةً وذلك لقوله ﷺ: «وَإِذَا سَمِعْتُمْ نَهِيقَ ٱلْحِمَارِ، فَتَعَوَّذُوا بِٱللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ، فَإِنَّهَا رَأَتْ [فَإِنَّهُ رَأَى] شَيْطَانًا» (٤) الحديث. ولقوله عليه الشَيْطَانِ، فَإِنَّهَا رَأَتْ [فَإِنَّهُ رَأَى] شَيْطَانًا» (للحديث. ولقوله عليه الصلاة والسلام: «إِذَا سَمِعْتُمْ نُبَاحَ ٱلْكِلَابِ وَنَهِيقَ ٱلْحُمُرِ بِٱللَّيْلِ

<sup>(</sup>۱) يعبّر السلف - رحمهم الله - عن الموضع من القرآن بالآية، وإن كان قد حوى أكثر من آية فيما اصطُّلح عليه بعدُ من مطالع الآيات ومقاطعها، ومن ذلك قول ابن عباس النحاء أخوف آية في القرآن: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَهُمُ أَيْ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَهُمُ أَيْ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَهُمُ أَنْ فَي النّف، وفيه آيتان كما لا يخفى.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم، للإمام ابن كثير رحمه الله. ص ٧٣٠ ط: بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، من حديث أنس ﷺ؛ أخرجه البخاريُّ، في موضعين، الأول: في كتاب الوضوء، باب: ما يقول عند الخلاء، برقم (١٤٢)، والثاني: في كتاب الدعوات، باب: الدعاء عند الخلاء، برقم (٣٣٢). ومسلم؛ كتاب الحيض، باب: ما يقول إذا أراد دخول الخلاء، برقم (٣٧٥).

<sup>(</sup>٤) جزء من حديث متفق عليه، من حديث أبي هريرة ﴿ مطلع الحديث: ﴿ إِذَا سَمِعْتُمْ صِيَاحَ ٱلدِّيَكَةِ، فَٱسْأَلُوا ٱللهَ مِنْ فَضْلِهِ، فَإِنَّهَا رَأْتُ مَلَكًا».

أخرجه البخاري؛ كتاب: بدء الخلق باب: خير مال المسلم غنم، برقم (٣٣٠٣). ومسلم؛ كتاب: الذّكر والدعاء، باب: استحباب الدعاء عند صياح الديك، برقم (٢٧٢٩). وما بين معقوفتين من لفظ مروى البخارى تلله.

# فَتَعَوَّذُوا بِٱللهِ، فَإِنَّهُنَّ يَرَيْنَ مَا لَا تَرَوْنَ»(١).

- هذا، ومما يحسن ختم صنوف التعوذ به، الاستعاذة بالله تعالى من أن يتسلط الشيطان على نفس المؤمن عند النزع الأخير، فيُخْتَمُ له بخاتمة السوء، عياذًا بالله، لذا فقد شُرع لنا التعوذ بالله تعالى من ذلك، قال النبيُّ : «وَأَعُوذُ بِكَ أَنْ يَتَخَبَّطَنِيَ ٱلشَّيْطَانُ عِنْدَ ٱلْمَوْتِ»(٢).

كذلك فإن مما يشرع في التحصين بذكر الله تعالى تعويذ الولد، وذلك بما كان النبيُ عَلَيْ يعود به الحسن والحسين على ويقول: «إِنَّ أَبَاكُمَا كَانَ يُعَوِّدُ بِهَا إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ - عَلَيْهِمُ ٱلسَّلَامُ -: أَعُودُ بِكَلِمَاتِ ٱللهِ ٱلتَّامَّةِ، مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ وَهَامَّةٍ، وَمِنْ كُلِّ عَيْنٍ لَامَّةٍ» (٣). ومما يدخل في تحصين الولد كذلك ما أرشد إليه النبيُ عَلَيْ بقوله: «لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ إِذَا أَتَى أَهْلَهُ قَالَ: بِسْمِ ٱللهِ، ٱللهُمَّ جَنِّبنَا ٱلشَّيْطَانَ، وَجَنِّبِ ٱلشَّيْطَانَ مَا رَزَقْتَنَا، فَقُضِيَ بَيْنَهُمَا وَلَدً، لَمْ يَضُرَّهُ شَيْطًانٌ أَبَدًا، [وَلَمْ يُسَلَّطُ عَلَيْهِ]» (٤). ومما يحصّن به المولود أيضًا التأذين في شَيْطًانٌ أَبَدًا، [وَلَمْ يُسَلَّطُ عَلَيْهِ]» (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الأدب، باب: نهيق الحمير ونباح الكلاب، برقم (٥١٠٣)، عن جابر بن عبدالله عبدالله وصححه الألباني بطرقه. انظر: الكلم الطيب برقم (٢٢١). وأخرجه الترمذيُّ - وصحّحه -؛ كتاب: الدعوات، باب: ما يقول إذا سمع نهيق الحمار، برقم (٣٤٥٩)، عن أبي هريرة هيه.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث، أخرجه أبو داود، كتاب الصلاة، باب: في الاستعادة، برقم (١٥٥٢) عن أبي اليَسَر عَلَيْهُ. صححه الألباني. انظر: صحيح أبي داود (١٣٧٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري؛ كتاب: أحاديث الأنبياء عليهم السلام، بابٌ بعد بابِ ﴿يَرِفُونَ﴾ [الصّافات: عليهم السّلام، بابٌ بعد بابِ ﴿يَرِفُونَ﴾ [الصّافات: عليهم السّلان في المشي، برقم (٣٣٧١)، عن عبدالله بن عباس الله المشيدات المشيء برقم (٣٣٧١)،

و «هامّة»، بالتشديد - كما في الرواية -: هي واحدة الهوام، وهي ذات السموم، وقيل: دواب الأرض التي تهمّ بأذى الناس، وهذا مما لا يصح نفيه - أي في تأويل حديث: (لا عدوى، ولا طيرة، ولا هامّة، ولا صفر) - إلا إن أُريد به أنها لا تضر بذواتها، وإنما تضر إذا أراد الله إيقاع الضرر بمن أصابته، انظر: فتح الباري: (١٠/ ٢٤١).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه، من حديث عبدالله بن العباس في أخرجه البخاري؛ كتاب: الوضوء، باب: التسمية على كل حال، وعند الوِقاع، برقم (١٤١)، ومسلم؛ كتاب: النكاح، باب: ما يستحب أن يقوله عند الجماع، برقم (١٤٣٤)، وما بين معقوفتين زيادة عند البخاري كلله.

أذنه حين الولادة، كما: «أَذَّنَ ٱلنَّبِيُّ ﷺ فِي أُذُنِ ٱلْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٍّ - حِينَ وَلَكَ تُهُ فَاطِمَةً - بِٱلصَّلَاةِ» (١). ولعل الحكمة في ذلك: أن تسبق كلمة التوحيد إلى قلب المولود، قبل أن ينخسه الشيطان أو ينزغه، أو يطعنه - يمسه - في جنبيه بأصبعه، فإذا سمع النداء للصلاة استقرت كلمة التقوى في قلبه، وعلَتْ روحَه، فلا يجتاله الشيطان عن الفطرة التي فُطر عليها، ولا يتسلط عليه بعد ذلك ولا يضره.

# أما الرابع من التحصينات الواقية – بإذن الله – فهو: بالاجتماد في تحقيق حسن الاقتداء بالنبس ﷺ.

ويكون ذلك بإعمال سنته على فيما أرشدت إليه من محادة الشيطان، وقصد مخالفته، ومخالفة أتباعه. وليس المقصود في هذا المقام استقصاء الوصايا النبوية الكريمة جميعها، لكن بعض ما أرشدت إليه، ومن ذلك:

اكثِرْ من الاستعادة بالله تعالى من الشيطان الرجيم، وبخاصة عند الغضب. قال النبي ﷺ: «إِنِّي لَأَعْلَمُ كَلِمَةً لَوْ قَالَهَا لَذَهَبَ عَنْهُ: أَعُوذُ بِاللهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ»(٢).

٢- سمِّ الله تعالى، عند كل أمرٍ ذي بال من قول أو عمل تريد الشروع به.
 كتلاوة القرآن، والوضوء، ودخول المسجد والخروج منه، ودخول البيت والخروج منه، وركوب الدابة، وعند البدء بطعام أو شراب،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الأدب، باب: في المولود يؤذّن في أذنه، برقم (٥١٠٥)، عن أبي رافع هي أدن المولود، برقم (أبي رافع هي أدن المولود، برقم (١٥١٤)، عنه أيضًا. قال أبو عيسى (الترمذي): هذا حديث حسن صحيح. والعمل في العقيقة عليه. اه. ومعنى «بالصلاة»، أي: بأذان الصلاة، وهو متعلق به «أذن»، والمعنى: أذّن بمثل أذان الصلاة، وهذا يدل على سُنية الأذان في أذن المولود. انظر: عون المعبود للعظيم آبادي (٧/١٤).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه ص٢٥٥، بالهامش ذي الرقم (١).

أو عند ذبح مأكول اللحم، أو عند إرادة الجماع، أو دخول الخلاء، قال رسول الله على «كُلُّ كَلَام، أَوْ أَمرٍ ذِي بَالٍ، لَا يُفتَحُ بِذِكْرِ ٱللهِ عَزَّ وَجَلَّ، فَهُوَ أَبْتُرُ » (1).

٣- تيمَّنْ في شأنك كلِّه، فقد: «كَانَ ٱلنَّبِيُ ﷺ يُعْجِبُهُ ٱلتَّيَمُّنُ فِي تَنَعُّلِهِ، وَتَرَجُّلِهِ، وَطُهُورِهِ،
 وَفِي شَأْنِهِ كُلِّهِ» أي: في الأمور المستحسنة جميعها (٣). اهـ.

٤- خالف سَمْت الشيطان، ومحبوبَه وما يميل إليه، ومن ذلك:

الكِبْرُ والاستعلاء، وهما داءان مهلكان مانعان من كل خير، مردّهما إلى العُجْب بالنفس، والبَطْرِ بأنعُم الله وكفر وجحود بها، وهذا عين ما اتصف به إبليس الرجيم حين أمره الله تعالى بالسجود لآدم تكريمًا لهذا الخَلْق؛ اعترافًا بقدرة الخالق، وامتثالاً لأمره سبحانه، قال تعالى: ﴿ فَسَجَدَ الْمَلَيْكَةُ كُلُهُمُ أَجُمْعُونَ ﴿ إِلّا إِلِيسَ السبحانه، قال تعالى: ﴿ فَسَجَدَ الْمَلَيْكَةُ كُلُهُمُ أَجُمْعُونَ ﴿ إِلّا إِلِيسَ السبحانه، قال تعالى: ﴿ فَسَجَدَ الْمَلَيْكَةُ كُلُهُمُ أَبُمْعُونَ ﴿ إِلّا إِلِيسَ السبحانه، قال تعالى: ﴿ فَسَجَدَ الْمَلَيْكَةُ صَالَمُهُمُ أَمْمُعُونَ ﴿ إِلّا إِلَيْسَ اللّهُ عَلَيْكَ أَمْ كُنتَ مِنَ الْمَالِينَ ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْ فَلَوْ وَخَلَقْنُهُ مِن اللّهِ عَلَيْكَ لَعَنْقَ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ ﴾ ولين فَالَ قَالَ الله عَلَيْكَ لَعَنْقَ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ ﴾ وفي الصحيح أن رسول الله عَلَيْكَ لَعَنْقَ إِلَى الصحيح أن رسول الله عَلَيْكَ قال: «مَا زَادَ اللهُ اللهُ عَلَيْكَ اللهُ عَلَيْكُ قال: «مَا زَادَ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ الْمَالِينَ فَي الصحيح أن رسول الله عَلَيْكُ قال: «مَا زَادَ اللهُ عَلَيْكُ الله عَلَيْكُ الْعَنْقَ الْنَ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ الْمَالَةُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ الْمَالَةُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في المسند، (۲/ ۳٥٩)، من حديث أبي هريرة رهو في مصنف عبدالرزاق، بمعناه، برقم (١٠٤٥٥) - (٢٠٢٨٠)، وكذا هو عند البيهقي في الكبرى، برقم (١٠٤٥١). كل ذلك بلفظ: "فَهُو آَبْتُرُ»، وعند أبي داود، بلفظ: "فَهُو آَبْدُهُ»، كتاب: الأدب، باب: الهُدى في الكلام، برقم (٤٨٤٠)، عن أبي هريرة رهي أيضًا. والحديث ضعيف، وقد توسّع في تخريجه مع بيان ضعفة الشيخ الألباني كله. انظر: "الإرواء» برقم (١)، (٢).

 <sup>(</sup>۲) متفق عليه من حديث عائشة رضي أخرجه البخاري؛ كتاب: الوضوء، باب: التيمن في الطهور وغيره، الوضوء والغسل، برقم (۱٦٨). ومسلم؛ كتاب: الطهارة، باب: التيمن في الطهور وغيره، برقم (٢٦٨).

<sup>(</sup>٣) قال الإمام النووي كله: (قاعدة الشرع المستمرة أن كلَّ ما كان من باب التزيين والتحسين استُجِبَّ فيه التياسر). اهـ. انظر: صحيح مسلم بشرح النووي (٣/ ١٦٠).



# عَبْدًا بِعَفْوِ إِلَّا عِزًّا، وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدُّ إِلَّا رَفَعَهُ ٱللهُ تَعَالَىٰ ١١٠٠.

والعجلة [وهي المانعة عن التمهل والتأمل قبل الشروع بالأفعال، فيشرع المرء بها من غير تبصُّر ولا معرفة، فيروِّج الشيطانُ شرَّه على المستعجل من حيث لا يدري](٢)، ومرد العجلة الكِبْر والعُجْب بالنفس، والتشبّع بما لم يعط، فإن المرء إذا اعتدّ بنفسه توهم قدرته على إنجاز ما يريده كأسرع ما يكون، فإذا حاول ذلك أعياه الأمر، فاستشاط عندها غيظًا، وربما جرّه ذلك إلى إحباط يستتبع تركّا للأعمال النافعة، واستسلامًا لوساوس الشيطان بالعجز، والتنحّى جانبًا عن مسار العمل النافع، وترك الاستعانة بالله، فيلقى الشيطان عندئذِ شُبُهاته في قلبه، ويُخيِّل إليه عجز الإنسان عمومًا عن أداء ما يحقق له الاستخلاف في الأرض أو القيام بما خُلِق له من العبادة، فيتوجه عندها إلى اتباع الهوى والتطفل على موائد الغير، ويُمضى حياته على هذا المنوال!! فهل كان يتصور عند تعجّله في أداء مهامه أن يصير إلى ما صار إليه؟! قال الله تعالى: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنْسَانُ عَجُولًا﴾ [الإسرَاء: ١١]. وقال سبحانه: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنْسَانُ مِنْ عَجَلِّ ﴾ [الأنبياء: من الآية ٣٧]، وقال رسول الله ﷺ: «ٱلْأَنَاةُ مِنَ ٱللهِ وَٱلْعَجَلَةُ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ»(٣). وقال عليه الصلاة والسلام: «يُسْتَجَابُ لِأَحَدِكُمْ

(۱) جزء من حديث أخرجه مسلم؛ كتاب: البِرّ والصلة والآداب، باب: استحباب العفو والتواضع، برقم (۲۰۸۸)، عن أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) انظر: الْإحياء، لأبي حامد الغزالي كلله (٣/٣٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي؛ كتاب: البرّ والصلة، باب: ما جاء في التأنّي والعجلة، برقم (٢٠١٢)، عن سهل بن سعد الساعدي وقله. وقال الترمذي: هذا حديث غريب، وقد تكلم بعض أهل العلم في عبد المهيمن بن عباس بن سهل، وضعَّفه من قِبَل حفظه. اه. وقد حسن الحديث الألبانيُّ - رحمه الله - في الصحيحة برقم (٣٧٩٥).

مَا لَمْ يَعْجَلْ، يَقُولُ: دَعَوْتُ فَلَمْ يُسْتَجَبْ لِي الله فإن كان التعجَّل مذمومًا حالَ الدعاء، عندما تعظم الرغبة في الاستجابة، فكيف بما دون ذلك من أمور الدنيا؟!

 ★ والغضب: وهو آفة الخُلُق، ويكون بتوقد جمرة في قلب ابن آدم تؤزُّه على إنفاذ ما يريده قسرًا، وإن الملقى لهذه الجمرة الخبيثة هو الشيطان الرجيم؛ يلقيها على حين غفلة من هذا القلب عن ذكر الله. وكم ألحق الغضب بابن آدم من ويلات تندُّم بعد وقوعها، بل استغرب أحيانًا صدورها عنه، لكنْ لاتَ ساعةَ مَنْدَم، فكم من قتيل - بغير حق - وطلاق بغير بصيرة، وعداوة بغير مسوِّغ، وقطيعة رحم جرًّا، غضب في ساعة غفلة، غطى عقل صاحبه، وأحرق الحكمة المودعة في قلبه، فاستحال شبيهًا بمجنون، لا يعي ما يقول ولا يدرك ما يفعل، فغلب الشيطان على عقله واستحوذ على بصيرته فأوقعه بما لا يريد فأورده المهالك، والمرء يحسب - أنه في ذلك كله - ينتصر لنفسه، ويُنْفِذ رأيه، ويحقق مراده. لذا، فقد أكد رسول الله ﷺ النهي عن الوقوع بمثل هذا الفخ الشيطاني المتكرر، حيث حذر عليه الصلاة والسلام مرارًا من الغضب، وأرشد النبيُّ الكريم ﷺ إلى قول الكلمة الطيبة، وإلى أن يملك المؤمن نفسه عند الغضب، وأن يكثر من الاستعاذة بالله من الشيطان الرجيم، وبالوضوء عند الغضب، كما أرشد عليه الصلاة والسلام إلى تغيير هيئة الغضبان بجلوس بعد قيام، وباستلقاء بعد

<sup>(</sup>۱) متفق عليه من حديث أبي هريرة هي: أخرجه البخاري؛ كتاب: الدعوات: باب: يُستجابُ للعبد ما لم يعجل، برقم (٦٣٤٠)، ومسلم؛ كتاب: الذُّكُر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب: بيان أنه يستجاب للداعى ما لم يعجل، برقم (٢٧٣٥).

جلوس، مما يُسهم في إطفاء جذوة تلك الجمرة المتوقدة في قلبه. قال الله تعالى: ﴿وَٱلْكَظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِّ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾ [آل عِمرَان: ١٣٤].

وقال رسول ﷺ: «لَيْسَ ٱلشَّدِيدُ بِٱلصُّرَعَةِ، إِنَّمَا ٱلشَّدِيدُ ٱلَّذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ ٱلْغَضَبِ»(١).

وقد روي عن النبي ﷺ الدلالةُ على مايطفئ الغضب، من وضوء، وتغيير هيئة: «إِنَّ ٱلْغَضَبَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ، وَإِنَّ ٱلشَّيْطَانَ خُلِقَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ، وَإِنَّ ٱلشَّيْطَانَ خُلِقَ مِنَ ٱلنَّارِ، وَإِنَّمَا تُطْفَأُ ٱلنَّارُ بِٱلْمَاءِ، فَإِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ فَلْيَتَوَضَّأَ» (٢). وأوصى عليه الصلاة والسلام جارية بن قدامة هَ الله موارًا: «لَا تَغْضَبُ» (٣). وقال ﷺ: «إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ وَهُوْ قَائِمٌ فَلْيَجْلِسْ، فَإِنْ ذَهَبَ عَنْهُ ٱلْغَضَبُ، وَإِلاَّ فَلْيَضْطَجِعْ» (٤).

★ والحَيْرة: وهي كثرة التردد، وذلك سبب مؤكد لاستهواء الشيطان ابنَ آدم بإضلاله، وتسييره إلى مَهلِكه، لكنِ المؤمنُ يحزم أمره فيما يريد في حياته الدنيا، أما غيره فقد تلمّس معالم طريقه من وحي شيطان إنس أو جن، فاجتاله وألقىٰ في رُوْعه الشبهات وتلاعب به

<sup>(</sup>۱) متفق عليه، من حديث أبي هريرة وللهذا أخرجه البخاري؛ كتاب: الأدب، باب: الحذر من الغضب، برقم (٦١١٤). ومسلم؛ كتاب: البر والصلة والآداب، باب: فضل من يملك نفسه عند الغضب، برقم (٢٦٠٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، كتاب: الأدب، باب: ما يقال عند الغضب، برقم (٤٧٨٤)، عن عطية السعدى هذا الحديث ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري؛ كتاب: الأدب، باب: الحذر من الغضب، برقم (٦١١٦)، عن أبي هريرة عليه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود، كتاب: الأدب، باب: ما يقال عند الغضب، برقم (٤٧٨٢)، عن أبي ذرِّ الغفاري هي . صحّحه الألباني. انظر: صحيح أبي داود (٤٠٠٠).

حتى أضلّه، فألفى الأفّاكون – من سحرة ودجاجلة – طريقًا إليه، فهلك هلاكًا محتمًا، والعياذ بالله تعالى.

قال تعالى: ﴿ كَالَذِى اَسْتَهُوتُهُ الشَّيَطِينُ فِي الْأَرْضِ حَيْرانَ...﴾ [الانعام: ٧١] (١) وقال سبحانه: ﴿ مُّذَبِّذَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَآ إِلَىٰ هَوُلَآءِ وَلَآ إِلَىٰ هَوُلَآءِ...﴾ [النِساء: ٣٤]، وقد أرشد الله عزّ وجلّ نبيّه ﷺ، ومن بعده أمته ﷺ بقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوكَّلُ عَلَى اللّهِ إِنّ اللّه يُحِبُ الْمُتَوكِينِينَ ﴾ اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى ال

فتأمّل - رحمك الله - إن كان العزم مأمورًا به عند إرادة العمل الصالح، وفي مقام الطلب من الله تعالى مع أن الأصل هو الحث على عمل الصالحات، مع عظم مشروعية الدعاء، فكيف بما هو دون ذلك من الأمور؟!.

والتبذير، ويكون بالإسراف في الإنفاق، ومجانبة التوسط فيه، وكذلك في الإنفاق بغير وجه حق، أو في معصية، أو في الحث عليها، والمؤمن يجانب ذلك كلَّه، فيكون إنفاق النعمة – من مالٍ وغيره – عنده قوامًا بين الإسراف والتقتير، مع إعطاء كل ذي حقً

<sup>(</sup>۱) ﴿ اَسْتَهُوَتْهُ ﴾: أَضلَّته، كما في البخاري، كتاب: التفسير، من تفسير سورة الأنعام، في سياق النقل عن ابن عباس الله الفتح [٨/ ١٤١]: هو تفسير قتادة، أخرجه عبدالرزاق. اه.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه من حديث أنس ﴿ أخرجه البخاري؛ كتاب: الدعوات، باب: «لِيعزم المسألة فإنه لا مكرِه له» برقم (٦٣٣٨). ومسلم؛ كتاب: الذُّكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب: العزم بالدعاء، ولا يقل: إن شئت، برقم (٢٦٧٨).

حقه، وفي طاعة الله بمباح أو قُرْبَةٍ، وهو يعلم أن مِنْ أَحَبً ما يُنفَق به المال عند الله تعالى: ما كان زكاةً، أو صلة أرحام، أو إحسانًا إلى جار مسكين، أو إجابةً لسائل. وحيث يجانب المؤمنُ ذلك فقد قارب التشبه بصفة الشيطان في التبذير والسَّفَه، الذي يودي به إلى كفر بالنعمة وجحود بها، وذلك باستعمالها في غير ما وُهِبَتْ لأجله، فيتآخى المسرف المبذر مع الشيطان من هذه الحيثية، فيكون للشيطان على إخوانه المبذرين سبيل للغواية ونوع تسلط على قلوبهم الجاحدة.

قَـال تـعـالـى: ﴿وَمَاتِ ذَا ٱلْقُرْبَى حَقَّهُم وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا لُبَذِّرُ تَبْذِيرًا ﴿ إِنَّ ٱلْمُبَذِّهِنَ كَانُوٓاً إِخْوَانَ ٱلشَّينَطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِرَبِّهِـ، كَفُورًا ﴿ الإسرَاء: ٢٦-٢٧].

وقال سبحانه: ﴿وَالَّذِينَ إِنَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقَثُّرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ۞﴾ [الفُرقان: ٦٧].

وقال رسول الله ﷺ: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ رِزْقُهُ، أَوْ يُنْسَأُ لَهُ فِي أَثْرِهِ فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ ((). وجاء رجل إلى النبيِّ عليه الصلاة والسلام، فقال: يا رسول الله، مَنْ أحق الناس بحسن الصحبة؟ قال: «أُمُّكَ، ثُمَّ أُمُّكَ، ثُمَّ أَمُّكَ، ثُمَّ أَمُّكَ، ثُمَّ أَمُّكَ، ثُمَّ أَمُّكَ، ثُمَّ أَمُّكَ، ثُمَّ أَمُّكَ.

<sup>(</sup>۱) متفق عليه من حديث أنس بن مالك ﴿ أخرجه البخاري؛ كتاب: البيوع، باب: من أحبّ البَسْط في الرزق، برقم (٢٠٦٧)، ومسلم؛ كتاب: البِرّ والصلة والآداب، باب: صلة الرَّحِم وتحريم قطيعتها، برقم (٢٥٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم - واللفظ له -؛ كتاب: البرّ والصلة والآداب، باب: برّ الوالدين وأنهما أحقُّ به، برقم (٢٥٤٨)، وعند البخاري؛ من غير زيادة: «قُمَّ أَدْنَاكَ أَدْنَاكَ في آخره. كتاب: الأدب، باب: من أحق الناس بحسن الصحبة، برقم (٩٧١)، عن أبي هريرة

وقد روي عن النبيِّ – عليه أزكى صلاة وأتم تسليم – أن رجلاً كان ذا مال كثير وذا أهل وولد وحاضرة، كيف يصنع بماله؟ فأمره على بقوله: «تُخْرِجُ ٱلزَّكَاةَ مِنْ مَالِكَ، فَإِنَّهَا طُهْرَةٌ تُطَهِّرُكَ، وَتَصلُ أَقْرِبَاءَكَ، وَتَعْرِفُ حَقَّ ٱلسَّائِلِ وَٱلْجَارِ وَٱلْمِسْكِينِ»(١).

\* المِراء، أو الجدال بالباطل، ومردة إلى (إعجاب كل ذي رأي برأيه) (٢)، وأصله من الكِبْر المذموم. والجدل مشتق من محاولة كل من المتخاصمين جَدْل صاحبه عن رأيه، فإن كان بغير وجه حق سُمّي مِراء، وهو المعنيّ هنا، وإن كان بالحق سمي جدالاً، وقد فطر الإنسان على حب المجادلة، فمن أعمل ذلك من غير حجة بينّنة، وكان قصده إعلاء كلمته وإظهار مذهبه تعظيمًا لشأن نفسه وتحقيرًا لنظيره، لا إظهارًا لوجه الحق الذي التزمه، وجد إذ ذاك غيظًا في قلبه واستفاض حَنَقًا على صاحبه، فإن قهره الخصم بحجته الدامغة استحال الغيظ غِلاً في قلبه، حتى إذا تظاهر أنه نسي تلك الجولة الخاسرة، تحوّل الغِلُ في في قلبه إلى إِحَنِ وحقد دفين، وهو أخطر مدخل للشيطان على في قلبه، حيث يبقى صاحبه يتحين الفرصة ليُنفِذ غيظه، ولينقضّ على صاحبه فيفتك به. إن مثل هذا المشكّك بالحق – لأجل رأيه – لا

<sup>(</sup>۱) جزء من حديث أخرجه أحمد في مسنده، (۱۳۹/۳) من حديث أنس بن مالك عليه. وهذا الحديث ضعيف.

<sup>(</sup>٢) هذا مستفاد من حديث، أخرجه الترمذي مطولاً - ومنه: «... حَتَّى إِذَا رَآيْتَ شُحًّا مُطَاعًا، وَهُوىً مَتَّبَعًا، وَدُنْيَا مُؤْثَرَةً، وَإِعْجَابَ كُلِّ ذِي رَأْيٍ بِرَأْيِهِ، فَعَلَيْكَ بِخَاصَّةِ نَفْسِكَ وَدَعِ الْعَوَامَّ ... الحديث - كتاب: تفسير القرآن، باب: ومن سورة المائدة، برقم (٣٠٥٨)، عن أبي ثعلبة الخُشني رَفِّهُ. وقال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب. وأخرجه أبو داود أيضًا مطولاً برقم (٤٣٤١). وابن ماجه كذلك، برقم (٤٠١٤). والحديث ضعفه الألباني. انظر: «الضعيفة» برقم (١٠٢٥).

ريب أنه وليّ للشيطان، قد زخرف له مولاه الكِبْرَ والمماراة على أنها فضيلة يُتوصَّل بها إلى تحقيق الذات وقهر الخصم. هذا ، فضلاً عما يورثه هذا الجدل من تحريش من الشياطين بين المتخاصمَيْن، هذا إن لم تتعصب لرأي كل واحد منهما زمرة ، مما يثير العداوة والبغضاء بينهم، وقد تجد أحدهم على أتم الأهبة لعمل ما بوسعه ليوقع الضر بصاحبه وقد يسلب عقله بسحر، أو يفرق بينه وبين من يحب، أو يتسبب في إمراضه، أو حتى قتله ، وهذا عين ما يبغيه الشيطان وأتباعه من تحريش بين الناس، وإيقاع العداوة بينهم .

- قال تعالى: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكُثُرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ [الكهف: ٥٥].
- وقال سبحانه: ﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰ أَوْلِيَ آبِهِدَ لِيُجَدِلُوكُمْ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَشَرِكُونَ ﴾ [الانتام: ١٢١].
- وقال تقدست أسماؤه: ﴿وَكَثَنِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوَّا شَينطِينَ ٱلْإِنسِ
   وَٱلْجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُوزًا وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَالْجَوْمُ فَكُورًا وَلَوْ شَآءَ رَبُكَ مَا فَعَلُوهُ فَا فَعَلُوهُمْ
   فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﷺ [الانعام: ١١٢].
- وقد طرق النبيُّ ﷺ باب حجرة علي وفاطمةَ عليهما السلام ليلةً ، فقال: «أَلَا تُصَلِّيانِ»، فقلت أي علي ﷺ -: يا رسول الله، أنفسنا بيد الله، فإذا شاء أن يبعثنا بعَثَنا، فانصرف حين قلنا ذلك، ولم يرجع إلى شيئًا، ثم سمعته وهو مولٌ [أي قد قَفَل راجعًا] يضرب

# فَخِذه – وهو يقول: ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكُثَرَ شَيْءٍ جَدَلَا ﴾ [الكهف: ١٥] .

والعمد إلى تغيير خلق الله تعالى، وهو من أعظم ما يستهوي الشياطين، والعياذ بالله عزّ وجلّ، فتعمد إلى تزيين ذلك للناس، فيقع كثير منهم في هذا الشَّرْك، متوهّمين بأن هذا التغيير يحسّن مظهرهم ويرفع منزلتهم، وقد لا يقتصر هذا التغيير على صاحبه، بل قد يسوِّل له الشيطان أن يتعدى ذلك إلى محاولة تغيير وتشويه خلق آخر، وهذا عين ما فعله بعض مشركي العرب، حين عمدوا إلى تشقيق آذان الأنعام وجعلوا ذلك سمة وعلامة على تحكّمهم بجواز الانتفاع بها، أو على حرمة ذلك، أو على اختصاص هذا النفع بأناس دون آخرين، ومن ذلك ما ادَّعَوْه افتراءً من [بَحِيرة، أو سائبة، أو وصيلة، أو حام](٢)، فوقعوا في تغيير دين الله، ومحادة سائبة، أو وصيلة، أو حام](٢)، فوقعوا في تغيير دين الله، ومحادة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري – واللفظ له – كتاب: أبواب التهجَّد، باب: تحريض النبيِّ على صلاة الليل، برقم (١١٢٧). ومسلم؛ صلاة المسافرين وقَصْرِها؛ باب: ما رُوي فيمن نام الليل أجمعَ حتى أصبح، برقم (٧٧٥)، عنه أيضًا.

<sup>(</sup>Y) الساقية: هي الناقة التي كانت تُسيَّبُ في الجاهلية لنذر أو نحوه، لكونها قد ولدت عشرة أبطن كلهن إناث، فلا يُركب ظهرها ولا يُشرب لبنها، إلا ولدُها فيُشرِبونه من لبنها، وكذلك الضيف، وتبقى كذلك حتى تموت، فإذا ماتت اشترك في أكلها الرجال والنساء، ثم بُحِرَتْ أذن بنتها الأخيرة، أي شُقَّتُ الأذن وخُرِقَتْ. فسميت هذه البنت (بحيرة)، وكان حكمها كحكم أمها بعد ذلك.

أما (الوصيلة): فهي الشاة تلد سبعة أبطن، عَناقين عَناقين - أي: أنثيين أنثيين -، فإن ولدت في الثامنة جَدْيًا - أي: ذكرًا -: ذبحوه لآلهتهم المزعومة، واختصُّوها به، وإن ولدت جديًا وعناقًا، قالوا: قد وصلت أخاها، أي: وصلت العناق أخاها الجدي، فلا يذبحون أخاها من أجلها، ولا تشرب لبنها النساء، وكان لبنها للرجال فقط، ثم يُجْرُونها مجرى السائبة - على ما عَرَفْتَ من حالها -.

وأما (الحامي)، فهو الفحل من الإبل الذي طال مكثه عندهم، بحيث لَقِحَ ولدُ ولدِه، فيقولون: قد حمى ظهرَه، فلا يُركب، ولا يُجَزُّ له وبرٌ، ولا يُمنع من مرعى.

انظر: في بيان ذلك كله، مختار الصحاح، مادة (سيب – بحر – وصل – حمي).



ما شرعه لخلقه، واسترضَوا بذلك الشيطانَ الرجيم، ومن ثَمَّ استحوذ عليهم فمَرَدُوا على الشرك، وحاربوا دين الله حرب استماتة لا هوادة فيها. يتبين بما سبق أن تغيير خلق الله، هو مدعاة لطرد الإنسان من رحمة الله تعالى، ذلك أنه – في حقيقته – تدخُّلُ سافِرٌ في حق التشريع الذي هو من أخص خصائص الألوهية.

ومما يدخل في تغيير خلق الله تعالى ما يحرم من زينة النساء: كالوشم (۱)، والتَّمْص (۲)، والتقلُّج (۳) في الأسنان، ووصل الشعر، وما يحرم من زينة الرجال: كالتزين بما اختصت به النساء من لباس، أو تحلِّ بذهب، أو ادهانٍ بطِيب ملوّنٍ كحناء في اليدين أو الرِّجْلين، أو تَزَعْفُر (٤) لكونه مختصًا بالنساء، وكذلك التزيُّن بما فيه مُثْلة أو تشويه للخِلْقة، كالقَزَع (٥)، وغير ذلك كثير مما يَطْلُع به علينا، أصحاب (التقليعات الغربية) وإنْ كلُّ ذلك إلا مدعاة للشياطين لاستخفاف نفوس فاعليه، مما يتسبب باستهوائها لتلك الأنفس، ومن ثم استعبادها وإضلالها.

<sup>(</sup>۱) الوشم: جعل علامة مستقرة في الجلد، وذلك بغرز إبرة فيه، ثم ذَرُّ - أي: إلقاء - النَّثُور، وهو مادة تترسّب في مسام الجلد تسمى النَّيْلَج، تُجعل بعد الغرز في الجلد. انظر: مختار الصحاح (وشم).

<sup>(</sup>٢) النَّمْصُ، نتف الشعر من الوجه، وتسمى من تفعله نامصة، ومن تأمر بفعله متنمِّصة، أو منتمصة. أو منتمصة. انظر: النهاية لابن الأثير (٥/ ١٠٤).

 <sup>(</sup>٣) التفلّج: ما تفعله المرأة بأسنانها للتفريج قليلاً ما بين الثنايا والرَّباعيات، وكُنَّ يفعلن ذلك رغبة في التحسين. انظر: النهاية أيضًا (٣/ ٤٢٠).

<sup>(</sup>٤) التزعفر: صبغ الثوب بالزعفران، أو التطيُّب به. انظر: مختار الصحاح مادة (زَعْفَرَ).

<sup>(</sup>٥) القَزَع: أن يُحلَق رأسُ الصبي، ويُترَكَ في مواضعَ منه الشعرُ مُتفرِّقًا. انظر: مختار الصحاح، مادة (قَزَعَ). ويكون ذلك على وجه غير متناسق، مما كان يفعله بعض الأعراب في الجاهلية، ويفعله - للأسف - بعض شبابنا اليوم، وهو ما يطلق عليه قصة الكابوريا، تقليدًا لمن يسمى ب(الهيبيز أو البنكيز) من فَسَقة الغربيين.

وهاك - مكرمًا - ما يدل من كتاب الله تعالى وسنة نبيِّه ﷺ على التحذير مما سلف ذكره:

قَالَ الله تَعَالَى: ﴿إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلّا إِنَاثَا وَإِن يَدْعُونَ إِلّا مَنْ عَبَادِكَ نَصِيبًا مَّقُرُوضًا ﴿ اللهُ عَبَادِكَ نَصِيبًا مَّقُرُوضًا ﴿ اللهُ مَنْ عَبَادِكَ نَصِيبًا مَّقُرُوضًا ﴿ وَلَا أَشِينَا مَا لَهُ مَا لَئُهُ مَا لَكُمْ اللهُ وَلَا مُرَنَّهُم فَلَيُعَيِّرُكَ وَلَا أَنْ اللهُ عَلَيْ وَلَا مُرَنَّهُم فَلَيُعَيِّرُكَ عَاذَاكَ الْأَنْعَامِ وَلَا مُرَنَّهُم فَلَيُعَيِّرُكَ عَلَى اللهُ وَلَا مُرَنِّهُم فَلَيْعَيْرُكَ عَلَى اللهُ وَلَا مُرَنَّهُم فَلَيْعَيْرُكَ عَلَى اللهِ وَلَا مُرَنَّهُم فَلَيْعَالِنَ وَلِيتًا مِن دُونِ اللهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا فَي اللهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا فَي اللهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا فَي اللهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا اللهِ فَلَا اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ الللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللّهُ اللهُ ال

وقـــال عـــزّ وجـــلّ: ﴿مَا جَعَلَ اللّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَآيِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَالَمٍ وَلَكِئَ اللّهِ اللّهِ الْكَذِبُ وَأَكْثَرُهُمْ لَا يَمْقِلُونَ﴾ [المساعدة: ١٠٣].

وقال عزّ وجلّ: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا ۚ فِطْرَتَ اللَّهِ ٱلَّتِى فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيّهَا ۚ لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ٱللَّهِ وَلَاكِنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّالِ الللللَّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

قال الإمام ابن كثير رحمه الله: ﴿ لَا بَدِيلَ لِخَلِقِ اللّهِ ﴿ وَالرّوم: ٣٠]، قال بعضهم: معناه لا تُبدِّلوا خلق الله، فتغيروا الناس عن فطرتهم التي فطرهم الله عليها، فيكون خبرًا بمعنى الطّلب، كقوله تعالى: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ مَامِنَا ﴾ وهذا معنى حسنٌ صحيح. اهد (١). والمعنى المقصود: أمّنوا – أعطوا الأمان – كمن استأمن بدخوله بيت الله المحرّم.

وقال الإمام البخاري كَلله: ﴿ لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ آللَّهِ كَا لَدِينِ الله . اه (٢) .

وقد خطب النبيُّ ﷺ ذات يوم، فقال في خُطبته: ﴿إِنَّ رَبِّي عَزَّ وَجَلَّ الْمَرَنِي أَنْ أُعَلِّمَكُمْ مَا جَهِلْتُمْ مِمَّا عَلَّمَنِي فِي يَوْمِي هَذَا: كَلُّ مَا نَحَلْتُهُ عِبَادِي

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرآن العظيم، لابن كثير (ص١٣٢٦)، ط - بيت الأفكار.

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح البخاري: كتاب: التفسير، مطلع عنوان باب فيه، من تفسير سورة الروم، وتمامُه: خُلُق الأولين: دينُ الأولين، والفطرةُ: الإسلام. اهـ.

حَلَالٌ، وَإِنِّي خَلَقْتُ عِبَادِي حُنَفَاءَ كُلَّهُمْ، وَإِنَّهُمْ أَتَتْهُمُ ٱلشَّيَاطِينُ، فَأَضَلَّتْهُمْ عَنْ دِينِهِمْ، وَحَرَّمَتْ عَلَيْهِمْ مَا أَحْلَلْتُ لَهُمْ، وَأَمَرَتْهُمْ أَنْ يُشْرِكُوا بِي مَا لَمْ أَنَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا . . . » الحديث (١).

وفي الصحيح قولُه ﷺ: «لَعَنَ ٱللهُ ٱلْوَاشِمَاتِ وَٱلْمُوتَشِمَاتِ، وَٱلْمُوتَشِمَاتِ، وَٱلْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسْنِ، ٱلْمُغَيِّرَاتِ خَلْقَ ٱللهِ»، وقال ابن مسعود عليه الله العن من لعن رسولُ الله ﷺ، ومَن هو في كتاب الله ﴿وَمَا اللهُ ﴿وَمَا اللهِ ﴿وَمَا اللهِ ﴿ وَمَا اللهِ اللهُ اللهُ

وقد تزوجَتْ جاريةٌ من الأنصار، فمرضت وتمعّط شعرها، فأرادوا أن يَصِلُوها، فسألوا النبي ﷺ فقال: «لَعَنَ ٱللهُ ٱلْوَاصِلَةَ وَٱلْمُسْتَوْصِلَةَ»(٣).

أما تشبُّه كلِّ من الجنسين بالآخر، فقد «لَعَنَ ٱلنَّبِيُّ ﷺ ٱلْمُتَشَبِّهِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ بِٱلنِّسَاءِ، وَٱلْمُتَشَبِّهَاتِ مِنَ ٱلنِّسَاءِ بِٱلرِّجَالِ»(٤). كما أمر عليه الصلاة والسلام بإخراج المتشبِّهين بالنساء من البيوت، فقال ﷺ: «أَخْرِجُوهُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ»(٥).

(۱) أخرجه مسلم - مُطوّلاً - كتاب: الجنة، باب: الصفات التي يُعرف بها في الدنيا أهل الجنة وأهل النار، عن عياض بن حمار المجاشعي الله برقم (٢٨٦٥). ومعنى «نَحَلْتُه»، النُحُل، بالضم: العطية والهبة ابتداءً من غير عِوض ولا استحقاق. انظر: النهاية (٥/٤٤).

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث متفق عليه، من حديث ابن مسعود هذا: أخرجه البخاري، كتاب: التفسير، باب: ﴿وَمَا عَائِنَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ﴾، برقم (٤٨٨٦). ومسلمٌ؛ كتاب: اللباس والزينة، باب: تحريم فعل الواصلة والمستوصلة، برقم (٢١٢٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري؛ كتاب: اللباس، باب: المتشبهون بالنساء والمتشبهات بالرجال، برقم (٥٨٨٥)، عن عبدالله بن عباس الله الله عنها.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري؛ كتاب اللباس، باب: إخراج المتشبهين بالنساء من البيوت، برقم (٥٨٨٦)، عن ابن عباس أيضًا.

**=**[TVT]

وقد «أُتي النبيُّ ﷺ بمُخنَّثِ قد خضب يديه ورجليه بالحِنَّاء، فقال النبيُّ اللهُ عَذَا؟»، فقيل: يا رسول الله، يتشبَّه بالنساء! فأُمر به فنُفي إلى النقيع (١)، قالوا: يا رسول الله، ألا نقتله؟ قال: «إِنِّي نُهِيتُ عَنْ قَتْلِ اللهُ مَلْيَنَ» (٢).

وأما حرمة تَخَتُّم الرجل بذهب، فقد رَأَى رَسُولُ ٱللهِ ﷺ خَاتَمًا مِنْ ذَهَبِ فِي يَدِ رَجُلٍ، فَنَزَعَهُ فَطَرَحَهُ، وَقَالَ ﷺ: «يَعْمِدُ أَحَدُكُمْ إِلَىٰ جَمْرَةٍ مِنْ نَارٍ فِي يَدِهِ»، فقيل للرجل بعدما ذهب رسول الله ﷺ: خذ خاتمك انتفع به، قال: لا والله، لا آخذه أبدًا، وقد طَرَحه رسول الله ﷺ(٣).

وأما كراهة التَّزَعْفُر، فقد «نَهَى رَسُولُ ٱللهِ ﷺ أَنْ يَتَزَعْفَرَ ٱلرَّجُلُ» (٤). وأما كراهية القَزَع، فلِما صح «أَنَّ رَسُولَ ٱللهِ ﷺ نَهَى عَنِ ٱلقَزَعِ» (٥).

<sup>(</sup>۱) النقيع: ناحية عن المدينة، وليس بالبقيع، الذي هو موضع مقبرة أهل المدينة. كما بينه أبو داود ﷺ، بعد إخراجه للحديث. وبين المدينة والنقيع عشرون فرسخًا، - أي ما يقارب ١١٠,٨٨ كلم - كان رسول الله ﷺ قد حماه لخيله، وله هناك مسجد يقال له مقمّل، وهو من ديار مُزينة. انظر: معجم البلدان لياقوت الحَمَوي، (٥/٣٤٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الأدب، باب: الحكم في المخنثين، برقم (٤٩٢٨)، عن أبي هريرة رهيم محمد الألباني. انظر: صحيح أبي داود (٤١١٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم؛ كتاب: اللباس والزينة، باب: تحريم خاتم الذهب على الرجال . . . ، برقم (٢٠٩٠)، عن عبدالله بن عباس ر

<sup>(</sup>٤) متفق عليه من حديث أنس عليه: أخرجه البخاري؛ كتاب: اللباس، باب: التزعفر للرجال، برقم (٥٨٤٦)، ومسلم؛ كتاب: اللباس والزينة، باب: نهي الرجل عن التزعفر، برقم (٢١٠١)، عن أنس عليه. والحديث عند الجماعة إلا الموطأ، وقال الترمذي: ومعنى كراهية التزعفر للرجل: أن يتطيب به. اه.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري - مطولاً - كتاب: اللباس، باب: القزع، برقم (٥٩٢٠)، ومسلم؛ كتاب: اللباس والزينة، باب: كراهة القَزَع، برقم (٢١٢٠)، عن عبدالله بن عمر الله عمر الله عن عمر بن نافع الله عنه علم علم الله عنه عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله القزع؟ قال: يُحلق بعضُ رأس الصبى ويُترك بعض. اه.

- \* والعمد إلى أفعال يحبها الشيطان، قد يستصغرها المؤمن فلا يلقي لها بالاً، ومن ذلك:
  - ١- الإكثار من التثاؤب.
  - ٢- ترك القيلولة (وهي نومة يسيرة قبيل الزوال).
  - ٣- الجلوس في مجلس الشيطان، وهو الموضع الذي تخلله الظل والشمس.
    - ٤- التصرف باليد الشمال في أكل وشرب، أو أخذ وإعطاء.
      - ٥- ترك التأذين (المناداة للصلاة).
      - ٦- النوم الطويل، وترك قيام الليل.
- ٧- ترك اللقمة إذا سقطت على الأرض، لما فيه من تفريط بنعمة الله تعالى.
  - المكث على غير وضوء، وترك صلاة الجماعة في المسجد.
- ٩- اقتناء كلب (لغير صيد أو حراسة أو زرع)، أو وضع صورٍ في البيوت،
   لذوات أرواح، ولو لم يكن لها ظِلّ.
- ١- العمد إلى الأكل منفردًا، والإكثار من المأكل والمشرب، لحد الشُّبَع والتُّخَمة.

#### ومن أكلة النهي عما سبق بترتيبه:

- قول رسول الله ﷺ: «إِنَّ ٱللهَ يُحِبُّ ٱلْعُطَاسَ، وَيَكْرَهُ ٱلتَّفَاؤُبَ، فَإِذَا عَطَسَ فَحَمِدَ ٱللهُ، فَحَقُّ عَلَى كُلِّ مُسْلِم سَمِعَهُ أَنْ يُشَمِّتَهُ، وَأَمَّا ٱلتَّفَاؤُبَ: فَإِنَّمَا هُوَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ، فَلْيَرُدَّهُ مَا ٱسْتُطَاعَ، فَإِذَا قَالَ: هَا، ضَحِكَ مِنْهُ ٱلشَّيْطَانُ»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري - مطوّلاً -؛ كتاب: الأدب، باب: ما يُستحَبُّ من العطاس وما يُكرَه من التثاؤب، برقم (٦٢٢٣)، ومسلم - بشطره الثاني -؛ كتاب: الزهد والرقائق، باب: تشميت العاطس وكراهة التثاؤب، برقم (٢٩٩٤)، عن أبى هريرة رهالله التثاؤب، برقم (٢٩٩٤)،

- ترغيب رسول الله على بالقيلولة، معللاً ذلك بأن الشياطين لا تقيل. قال على «قيلُوا، فَإِنَّ ٱلشَّيَاطِينَ لَا تَقِيلُ»(١).

- «نَهَى ٱلنَّبِيُّ ﷺ أَنْ يُجْلَسَ بَيْنَ ٱلضِّحِّ وَٱلظِّلِّ، وَقَالَ: مَجْلِسُ ٱلشَّيْطَانِ»(٢).
- قال عليه الصلاة والسلام: «لَا يَأْكُلُنَّ أَحَدُ مِنْكُمْ بِشِمَالِهِ، وَلَا يَشْرَبَنَّ بِهَا» (٣) وقال ﷺ: «لِيَأْكُلُ بِهَا» أَكُلُ بِشِمَالِهِ وَيَشْرَبُ بِهَا» أَكُلُ بِيَمِينِهِ، وَلْيَأْكُلُ بِيَمِينِهِ، وَلْيَأْكُلُ بِيَمِينِهِ، وَلْيُغْطِ بِيَمِينِهِ، فَإِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَكُولِهِ وَلْيُغْطِ بِيَمِينِهِ، فَإِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَأْكُلُ بِشِمَالِهِ، وَيَشْرَبُ بِشِمَالِهِ، وَيُعْطِي بِشِمَالِهِ، وَيَأْخُذُ بِشِمَالِهِ» (٤).
- قال النبيُّ عليه الصلاة والسلام: «إِذَا نُودِيَ بِٱلصَّلَاةِ أَدْبَرَ ٱلشَّيْطَانُ وَلَهُ ضُرَاطٌ حَتَى لَا يَسْمَعَ ٱلْأَذَانَ، فَإِذَا قُضِيَ ٱلْأَذَانُ أَقْبَلَ، فَإِذَا ثُوّبَ بِهَا أَدْبَرَ، فَإِذَا قُضِيَ ٱلتَّثُويبُ أَقْبَلَ . . . » الحديث (٥).

(١) رواه أبو نُعيم في الحِلْية، انظر: صحيح الجامع: (١٤٧/٤) .

(٢) أخرجه أحمد في المسند، (٣/ ٤١٤)، من حديث رجلٍ من أصحاب النبي على قال المنذري في الترغيب والترهيب (٥/ ٢٦٠): سنده جيد. اه. وصحّحه الألباني في «صحيح الترغيب والترهيب»، برقم (٣٠٨١). وكان سعيد بن المسيّب يقول: [مقيل الشيطان بين الظل والشمس]. انظر: آكام المرجان في غرائب الأخبار وأحكام الجانّ. لبدر الدين الحنفي. ص: ٣٣٥. والضّح - بالكسر وتشديد الحاء -: شعاع الشمس. انظر: مختار الصحاح، لابن الأثير، مادة (ضحَحَ).

(٣) أخرجه مسلم؛ كتاب: الأشربة، باب: آداب الطعام والشراب وأحكامهما، برقم (٢٠٢٠)، عن عبدالله بن عمر في قال مسلم: [قال - أي سالم -: وكان نافع يزيد فيها: «وَلَا يَأْخُذُ بِهَا»]. اهـ.

(٤) أخرجه ابن ماجَهْ، كتاب: أبواب الأطعمة، باب: الأكل باليمين، برقم (٣٢٦٦)، عن أبي هريرة هيه (١٩١/٤). والألباني. انظر: «صحيح الترغيب والترهيب» برقم (٢١١٤).

(٥) جزء من حديثِ أخرجه البخاري بتمامه؛ كتاب: السهو، باب: إذا لم يدرِ كم صلّى برقم (١٢٣١)، ومسلم بنحوه؛ كتاب: الصلاة، باب: فضل الأذان وهربِ الشيطان عند سماعه، برقم (٣٨٩)، عن أبي هريرة في ....

والتثويب: الإقامة، والضُّراطُ: هو حُصَاصُ الشيطان - أي: شدة عَدْوه - وصوتُه. كما بيَّنه مرويُّ مسلم كله.

قال الله تعالى: مخاطبًا نبيّه ﷺ: ﴿يَاأَيُّهَا الْمُزَمِلُ ۞ قُر الْيَلَ إِلَّا قِلِيلًا ۞ نِصْفَهُ وَ قَالُ اللهُ تَعالى اللهُ عَلِيلًا ۞ [المُؤمل: ١-٤] .

ويقول عليه الصلاة والسلام: «يَعْقِدُ ٱلشَّيْطَانُ عَلَى قَافِيَةِ رَأْسِ أَحَدِكُمْ ثَلَاثَ عُقَدٍ إِذَا نَامَ، بِكُلْ عُقْدَةٍ يَضْرِبُ: عَلَيْكَ لَيْلاً طَوِيلاً، فَإِذَا ٱسْتَيْقَظَ فَذَكَرَ ٱللهَ، ٱنْحَلَّتْ عُقْدَةًا وَهَا مَا يَعْقَدُ أَللهَ عُقْدَتَانِ، فَإِذَا صَلَّى ٱنْحَلَّتْ ٱلْعُقَدُ، فَأَصْبَحَ نَشِيطًا طَيِّبَ ٱلنَّفْسِ، وَإِلاَّ أَصْبَحَ خَبِيثَ ٱلنَّفْسِ كَسْلَانَ (١٠).

- قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ يَحْضُرُ أَحَدَكُم عِنْدَ كُلِّ شَيْءٍ مِنْ شَأْنِهِ، حَتَى يَحْضُرَهُ عِنْدَ طَعَامِهِ، فَإِذَا سَقَطَتْ مِنْ أَحَدِكُمُ ٱللَّقْمَةُ، فَلْيُمِطْ مَا كَانَ بِهَا مِنْ أَذَى، ثُمَّ لِيَأْكُلْهَا، وَلَا يَدَعْهَا لِلشَّيْطَانِ، فَإِذَا فَرَغَ فَلْيَلْعَقْ أَصَابِعَهُ، فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي فِي أَيِّ طَعَامِهِ تَكُونُ ٱلْبَرَكَةُ (٢٠).

وقال عليه أعطر الصلاة وأزكى التسليم: "إِذَا تَوَضَّا ٱلْعَبْدُ ٱلْمُسْلِمُ (أَوِ ٱلْمُؤْمِنُ)، فَغَسَلَ وَجْهَهُ، خَرَجَ مِنْ وَجْهِهِ كُلُّ خَطِيئَةٍ - نَظَرَ إِلَيْهَا بِعَيْنَيْهِ - مَعَ ٱلْمُؤْمِنُ)، فَغَسَلَ وَجْهَهُ ، فَإِذَا غَسَلَ يَدَيْهِ خَرَجَ مِنْ يَدَيْهِ كُلُّ خَطِيئَةٍ كَانَ ٱلْمَاءِ (أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ ٱلْمَاءِ)، فَإِذَا غَسَلَ يَدَيْهِ خَرَجَ مِنْ يَدَيْهِ كُلُّ خَطِيئَةٍ كَانَ

(۱) متفق عليه من حديث أبي هريرة ﴿ الله أخرجه البخاري؛ كتاب: أبواب التهجُّد، باب: عَقْد الشيطان على قافية أحدكم إذا لم يصلِّ بالليل، برقم (١١٤٢)، ومسلم؛ كتاب: صلاة المسافرين وقَصْرها، باب: ما روي فيمن نام الليل أجمعَ حتى أصبح، برقم (٧٧٦).

<sup>(</sup>٣) أَخْرِجه البِخَارِي؛ كَتَاب: الرقاق، باب: قول الله تعالى: ﴿ كَالْمَا اللهُ وَعَدَ اللهِ حَقُّ ﴾ [فَاطِر: ٥]. برقم (٦٤٣٣)، ومسلم - واللفظ له - كتاب: الطهارة، باب: فضل الوضوء والصلاة عَقِبه، برقم (٢٣٢)، عن عثمان بن عفان عليه.



بَطَشَتْهَا يَدَاهُ مَعَ ٱلْمَاءِ (أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ ٱلْمَاءِ)، فَإِذَا غَسَلَ رِجْلَيْهِ خَرَجَتْ كُلُّ خَطِيئةٍ مَشَتْهَا رِجْلَاهُ مَعَ ٱلْمَاءِ (أَوْ مَعَ آخِرِ قَطْرِ ٱلْمَاءِ)، حَتَّى يَخْرُجَ نَقِيًّا مِنَ ٱلدُّنُوبِ» (١٠). فأكرِمْ بمنزلةٍ نزلها المُسبغُ لوضوئه، الماشي إلى الجماعات، فقد أخزى اللهُ شيطانه، وسلمه من مكائده، وجعل سعيَ شيطانِه هباءً منثورًا، لمّا أشغل قلبه وجوارحه بطاعة مولاه سبحانه.

قال النبيُ ﷺ: «مَنِ ٱقْتَنَى كَلْبًا، إِلاَّ كَلْبًا ضَارِيًا لِصَيْدٍ أَوْ كَلْبَ مَاشِيَةٍ،
 فَإِنَّهُ يَنْقُصُ مِنْ أَجْرِهِ كُلَّ يَوْمٍ قِيرَاطَانٍ»(٢).

وقال عليه الصلاة والسلام: «مَنْ أَمْسَكَ كَلْبًا، فَإِنَّهُ يَنْقُصُ مِنْ عَمَلِهِ، كُلَّ يَوْمِ قِيرَاطٌ، إِلاَّ كَلْبَ حَرْثٍ أَوْ مَاشِيَةٍ» (٣).

ويقول عليه الصلاة والسلام: «لَا تَدْخُلُ ٱلْمَلَائِكَةُ بَيْتًا فِيهِ كَلْبٌ وَلَا صُورَةُ تَمَاثِيلَ»(٤).

- قال بعض أصحاب رسول الله ﷺ: يا رسول الله، إنا نأكل ولا نشبع، قال: «فَلَعَلَّكُمْ تَفْتَرِقُونَ؟» قالوا: نعم. قال: «فَلَحْتَمِعُوا عَلَى طَعَامِكُمْ،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم؛ كتاب: الطهارة، باب: خروج الخطايا مع ماء الوضوء، برقم (۲٤٤)، عن أبي هريرة فَقَضًا فَأَحْسَنَ ٱلْوُضُوءَ فَبِي هريرة فَقَضًا فَأَحْسَنَ ٱلْوُضُوءَ خَرَجَتْ خَطَايَاهُ مِنْ جَسَلِهِ، حَتَّى تَخْرُجَ مِنْ تَحْتِ أَظْفَارِهِ».

<sup>(</sup>٢) متفق عليه؛ من حديث عبدالله بن عمر الله الخرجه البخاري؛ كتاب الذبائح والصيد، باب: من اقتنى كلبًا ليس بكلب صيد أو ماشية، برقم (٥٤٨١)، ومسلمٌ؛ كتاب: المساقاة، باب: الأمر بقتل الكلاب وبيان نسخه، برقم (١٥٧٤).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، من حديث أبي هريرة هذا: أخرجه البخاري؛ كتاب: المزارعة، باب: ما يُحذر من عواقب الاشتغال بآلة الزرع، برقم (٢٣٢٢)، ومسلم؛ كتاب: المساقاة، باب: الأمر بقتل الكلاب وبيان نسخه، برقم (١٥٧٥).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه، من حديث أبي طلحة عليه: أخرجه البخاري؛ كتاب: بدء الخلق، باب: إذا قال أحدكم آمين، برقم (٣٢٢٥)، ومسلم؛ كتاب: اللباس والزينة، باب: تحريم تصوير صورة الحيوان، برقم (٢١٠٦).

وَٱذْكُرُوا ٱسْمَ ٱللهِ، يُبارَكْ لَكُم فِيهِ» (١).

ويقول عليه الصلاة والسلام: «مَا مَلَا أَبْنُ آدَمَ وِعَاءً شَرًّا مِنْ بَطْنِهِ، حَسْبُ ٱبْنِ آدَمَ أَكُلَاتُ، يُقِمْنَ صُلْبَهُ، فَإِنْ كَانَ لَا مَحَالَةَ، فَثُلُثُ طَعَامٍ، وَثُلُثُ شَرَابٍ، وَثُلُثُ لِنَفْسِهِ»(٢).

أخي القارئ، تلك تحصينات أربعة أوردتُها مدلِّلاً عليها، فاجتهد وُسْعَك في حفظ الله تعالى يحفظك، فإنك إنْ فعلتَ فلن يضرَّك شيء بعدها، – شيطان ولا غيره – لكنَّ ذلك لا يمنحك عصمة مستمرة، فالعبد المؤمن قد يغفُل عن صنوف الحفظ تلك، لا بعمدِ محادّة، لكنْ بغلَبة نفس وميلِ هوى، فيعمد ساحر لعين إلى تسليط خادمه ابتداءً على عبدِ أذية له، أو استرضاء لعدوِّ متربص به، والحال أنه بحسب تمكن العبد من تحصين نفسه، يتفاوت ضررُّ ذلك عليه، أو يتملكه الضرِّ حال خلوّه من ذلك التحصين، عياذًا بالله تعالى. لذا، فإن ثمة طرقًا مشروعة لإبطال السحر، سأبينها فيما يلي مستعينًا بالله تعالى متوكلاً عليه.



<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الأطعمة، باب: في الاجتماع على الطعام، برقم (٣٧٦٤)، عن وحشيّ بن حرب عليه. قال أبوداود: إذا كنت في وليمة فوُضع العَشاء فلا تأكل، حتى يأذن لك صاحب الدار. اه. وأخرجه عنه ابن ماجَهْ أيضًا؛ كتاب: الأطعمة، باب: الاجتماع على الطعام، برقم (٣٢٨٦). حسّنه الألباني بشواهده. انظر: «الصحيحة» برقم (٣٢٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه من أهل السنن: الترمذيُّ؛ كتابُّ: الزهد، باب: ما جاء في كراهية كثرة الأكل، برقم (٢٣٨٠). وقال الترمذي: حسن صحيح. والنسائي - في الكبرى - (٤/ ٢٧٦٩)، باب: ذِكُر القَدْر الذي يُستحَب للإنسان من الأكل. وابن ماجَه، كتاب: الأطعمة، باب: الاقتصاد في الأكل وكراهية الشِّبَع، برقم (٣٣٤٩). وأخرجه أحمد في المسند، (١٣٢٤)، الجميع من حديث المقدام بن مَعْدِي كَرِب الكِندي وَ الحديث صحّحه الألباني. انظر: «الصحيحة»، برقم (٢٢٦٥).

# الباب الثاني: الطرق المشروعة لإبطال السحر.

إن من رحمة الله بعباده أنه - سبحانه - جعل: «لِكُلِّ دَاءٍ دَوَاءٌ، فَإِذَا أُصِيبَ دَوَاءُ الدَّاءِ، بَرَاً بِإِذْنِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ»(۱)، وإن من أعظم الداء ما قد يبتلى به المؤمن من مرض بأثر سحر، قد يصل به إلى صَرْع بسبب المس من الجن، بتسليط ساحر لعين، وذلك المس - عياذًا بالله - يكون بالإجمال: إما لاستحسان بعض الصور الإنسيّة، وإما بقصد إيقاع الأذية (۲)، وقد أتت أدلة الشرع مثبتة إمكان حصول هذا الصرع، وإن كان حصوله في غاية الندرة، لكنه مما تقرر إمكانه عند أهل السنة والجماعة، فلا يُعتدّ بقول من أنكر ذلك كالجُبّائي من المعتزلة، والرازي من الأطباء، وغيرهما. أقول: لما كان هذا المس من أعظم ما يبتلى به مؤمن بسبب أثر السحر، فقد جعلت الشريعة طرقًا عديدة لمعالجة أثر السحر وإبطاله، من أنفعها الرقى المشروعة - وسيأتي باب مختص لبيان ما يتعلق بها - لكن ثمة طرق أخرى يتم بها إزالة السحر، هذا بيانها:

١- استخراج السحر، وإبطاله: وطريقته أن يُنظر فيما فعله الساحر، فإن جعله في موضع، وعُرِف موضع ذلك<sup>(٣)</sup>، فإن هذا الشيء يُزال ويتلف إما بحرق أو بإتلاف أو برمي في ماء جارٍ ونحو ذلك، وهذا من أبلغ ما يعالج به المطبوب، ويبطل به السحر<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري - بلفظ: «مَا أَنْزَلَ ٱللهُ دَاءً إِلَّا أَنْزَلَ لَهُ شِفَاءً» -؛ أول كتاب الطب، باب: ما أنزل الله داء إلا أنزل له شفاء، برقم (۲۷۸ه)، عن أبي هريرة ﷺ. ومسلم - بلفظه -؛ كتاب: السلام، باب: لكل داء دواء واستحباب التداوي، برقم (۲۲۰٤)، عن جابر بن عبدالله ﷺ.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري، لابن حجر كلله (١١٩/١٠).

<sup>(</sup>٣) يمكن معرفة موضع السحر بالإكثار من الدعاء بإخلاص، كما فعل رسول الله على كذلك فإن لولي أمر المسلمين إلزام الساحر بالدلالة على موضع السحر، وكذلك إلزامه بإزالة ما تسبب به من ضور.

<sup>(</sup>٤) انظر: زاد المعاد، لابن القيم كلله (٣/ ١٠٤).

Y- الحجامة (۱): (وتكون باستفراغ الدم في المحل الذي يصل إليه أذى السحر، فإن للسحر تأثيرًا في الطبيعة وهيجان أخلاطها وتشويش مزاجها، فإذا ظهر أثره في عضو، وأمكن استفراغ المادة الرديئة من ذلك العضو نَفَع جدًا، ذلك أن السحر الذي هو مركب من تأثيرات الأرواح الخبيثة وانفعال القوى الطبيعة عنها، وهو سحر التمزيجات، وهو أشد ما يكون من السحر، ولا سيما في الموضع الذي انتهى السحر إليه، فيكون استعمال الحجامة في ذلك المكان الذي تضررت أفعاله بالسحر من أنفع المعالجة إذا استُعمِلت على القانون الذي ينبغى) (۲).

٣- تناولُ سبع تَمْرات صباحًا قبل تناول أي طعام أو شراب، وبخاصة صنف من تمر المدينة، هو العجوة، وهو (ضرب من أجود تمر المدينة وألينه وهو أكبر من الصَّيْحَانِيّ، يضرب بلونه إلى السواد، وهو مما غرسه النبيُّ بيده الشريفة في المدينة النبويَّة المنوَّرة) (٣)، وبخاصة منه ما كان من عجوة عالية المدينة (٤)، – فقد قال رسول الله عَيْنَ: «مَنْ تَصَبَّحَ سَبْعَ عَجوة عالية المدينة (٤)، – فقد قال رسول الله عَيْنَ: «مَنْ تَصَبَّحَ سَبْعَ

<sup>(</sup>۱) الحِجامة: هي المداواة بالمِحْجَم، وهي: آلة الحَجْم، وهي تشبه كأسًا يُفرغ منه الهواء، ويوضع على الجلد فيُحدِث فيها تهيّجًا وينجذب إليه الدم أو المادة بقوة، فيقوم الحجّام عندها بإخراج ذلك الدم المنجذب بمِشْرط. ومنافع الحجامة - سوى إبطال أثر السحر - جمّة، منها: أنها تُنْقِي سطح البدن باستفراغ العروق من أخلاط الدم الزائد الفاسد هذا. انظر: الطب النبوي لابن القيم ص ٤٣.

هذا، وإن الحجامة تساعد بشكل ملحوظ - كما قرره أطباء الطب البديل اليوم - في التداوي من أمراض عديدة: كداء الشقيقة، والتجلط الدموي، وداء آلام المفاصل، وغيرها.

<sup>(</sup>٢) انظر: زاد المعاد، لابن القيم (٣/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح الباري، لابن حجر (١٠/ ٢٤٩)، ينقله عن ابن الأثير في غريب الحديث، مادة (عجا) ١٨٨/٣.

<sup>(</sup>٤) عالية المدينة: القرى التي في الجهة العالية من المدينة، وهي جهة نجد. انظر: الفتح لابن حجر (١٠٩/ ٢٤٩).

# تَمْرَاتٍ عَجْوَةً لَمْ يَضُرَّهُ ذَلِكَ ٱلْيُومَ سُمُّ وَلَا سِحْرً »(١).

#### فائدة:

[إن نفع هذا العدد (سبعة) من هذا التمر (العجوة) من هذا البلد (المدينة) من هذه البقعة بعينها (عالية المدينة)، من السم والسحر، بحيث تمنع إصابته، هو من الخواص لهذا التمر التي لو قالها بقراط وجالينوس (من أكابر أطباء اليونان)، وغيرهما من الأطباء، لتلقاها عنهم الأطباء بالقبول والإذعان والانقياد، مع أن القائل طبيب إنما معه الحَدْس والتخمين والظن، فمَنْ كلامُه يقين، وقطعٌ وبرهان، ووحيٌ ﷺ أولى أن تُتلَقَّى أقوالُه بالقبول والتسليم وترك الاعتراض](٢).

٤- التنشر بما سبق بيانه (٣)، من أنواع النشرة، وهي اختصارًا:

أ- أن يخلط بماء سبع ورقات من سدر أخضر دُقَّت بين حجرين، ثم يُقرأ بالماء آيةُ الكرسي، والقواقل - الكافرون، الإخلاص، المعوذتان -، ثم يحسو منه ثلاثًا، ويغتسل به.

ب- إلقاء ما استطاع جمعَه من ورد البساتين، في ماء عذب، ثم يغليه
 فإذا تبرّد أفاضه عليه.

ج- يجمع من ورق شجر العضاه، ثم يدقه، ويخلطه بماء، ويقرأ على هذا الماء، ثم يغتسل به.

<sup>(</sup>۱) متفق عليه من حديث سعد بن أبي وقاص فله: أخرجه البخاري؛ كتاب: الطب، باب: الدواء بالعجوة للسحر، برقم (٥٧٦٩). ومسلم؛ كتاب: الأشربة، باب: فضل تمر المدينة، بوقم (٢٠٤٧).

<sup>(</sup>٢) أفاده الإمام ابن القيم رحمه الله، بعد أن بيّن أن للعدد (سبعة) خاصية ليست لغيره، وأن العجوة يكثر نفعها - في دفع أثر السم وضر السحر - الأهل المدينة ومن جاورهم، إذا اعتقد أحدهم جازمًا النفع بذلك. انظر: الطب النبوي (ص ٧٥ - ٧٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: ص: ٢٢٨ وما بعدها.

وهذه النشرة مختصة النفع بمن حُبِس عن أهله، وهو السحر المسمى بالصَّرْف.

٥- الاغتسال بماء فرات، أي: عذب، سبع مرات. تقول السيدة عائشة:
 (من أصابه سم أو سحر، فليأت الفرات (١)، فليستقبل الجِرْيَة، فيغتمس فيه سبع مرات) (٢).

هذه طرق خمس لإبطال السحر، والعلاج من أثره، لكن يبقى أن الرقى المشروعة هي الأنفع في ذلك كله، وهو ما سأبيّنه في الباب الآتي.



(۱) لعل تخصيص نهر الفرات بالذكر هنا، لعظم جريان مائه، مع عذوبته الفائقة. ولو اغتسل المسحور بماء نهر ما، أو بأي ماء طهور كماء البئر أو البحر مثلاً، لتحقق المراد من توجيه السيدة عائشة الله والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة في «مصنفه» (٥/ ٤٣٤). برقم (٢٢٨٦٤)، بإسناد حسن.

#### الباب الثالث: التداوي بالرقى المشروعة، ويشمل مبحثين:

١- بيان معنى الرقى، وإنواعها، ومسائل مهمة متعلقة بها.

٢- ذكر رقى مشروعة من الكتاب والسنة.

المبحث الأول: بيان الرقى، وانواعها، ومسائل مهمة متعلقة بها.

أولاً: التعريف بالرقية:

 $\star$  الرُّقْيَة: – بالضمّ – هي العُوذة التي يُتعوَّذ بها (١) ، ويُرقى بها صاحب الآفة كالحُمَّى والصَّرْع، وغير ذلك من الآفات (٢) ، فهي إذًا: [كلام يُستشفى به من كل عارض  $I^{(7)}$  ، وجمعها: رُقّى – بالضم فالفتح – والراقي أو الراقية ، بالهاء: هو صانع الرقية أو الرُّقَى ، وجمعه رُقاة ، ويقال في تأنيث ذلك: هي راقية ، وتجمع على رَوَاقِ (٤) ، وكذلك يقال: رجل رقّاء ، أي: صاحب رُقّى ، وجمعه: راقون (٥) .

ثانيًا: أنواع الرقى:

الرقى خمسة أقسام، هاك بيانَها وأحكامها<sup>(٦)</sup>؛

أ- ما كان بكلام الله تعالى، وبأسمائه الحسنى، وصفاته العلى، فهذا
 جائز، بل مستحب.

<sup>(</sup>١) انظر: معجم المقاييس لابن فارس (١/ ٤٨٠).

<sup>(</sup>۲) انظر: النهاية لابن الأثير (٢/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٣) كما ذكره ابن حجر رحمه الله، بنقل عن ابن درستُويُّه. انظر: الفتح (٥٣٠/٤).

<sup>(</sup>٤) انظر: المعجم الوسيط ص: ٣٦٧، مادة (رقى).

<sup>(</sup>٥) انظر: لسان العرب لابن منظور: (٣/ ١٧١١) مادة (رقا).

<sup>(</sup>٦) انظر: في أقسام الرقى وأحكامها: "فتح الباري" (٤/ ٥٣٥-٥٣٥)، وكذا انظر: نقلَه عن الإمام القرطبي كثلثه، في "الفتح" (٢٠٧/١٠).

ب- ما يلتحق بذلك مما كان بالذكر والدعاء المأثور، وهذا حكمه كسابقه، جائز مستحب.

ج- ما كان منها بالذكر والدعاء غير المأثور، مما لا يخالف ما في المأثور، وهذا جائز.

د- الرقى بما لا يعقل معناه، كالرقى التي كانت في الجاهلية، فهذه يجب اجتنابها، لئلا يكون فيه شرك أو ما يؤدي إلى الشرك.

ه- ما كان بأسماء غير الله من مَلَكِ، أو صالح، أو معظّم من المخلوقات كالعرش، كأن يقول: أرقيك بحق جبريل عليه ونحو ذلك، فهذا ليس من المشروع الذي يتضمن الالتجاء إلى الله والتبرك بأسمائه وصفاته، فيُترك (١).

ولعل مجمع ما سبق يمكن استنباطه من إرشاد النبيِّ ﷺ لصحابته ﷺ، بقوله: «آغرُضُوا عَلَيَّ رُقاكُمْ، لَا بَأْسَ بِٱلرُّقَىٰ مَا لَمْ يَكُنْ فِيهِ شِرْكَ» (٢). «مَا أَرَى بَأْسًا، مَنِ ٱسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يَنْفَعَ أَخَاهُ فَلْيَنْفَعْهُ» (٣).

(۱) فإن تضمن التعظيم نوع مناداة أو استغاثة، كقوله: يا حملة العرش، أو أغثنا يا جبريل، ونحو ذلك، معتقدًا قدرة المخلوق على جلب نفع أو دفع ضر، كان فعله شركًا صريحًا، والعياذ بالله، وهذا النوع من التعظيم لا يدخل - أصلاً - في مسمى الرقية، لذا فإنه لم يُجعل قسمًا مستقلاً لها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم؛ كتاب: السلام، باب: لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك، برقم (٢٢٠٠)، عن عوف بن مالك الأشجعي فللله.

<sup>(</sup>٣) التخريج السابق، وفي رواية – عند مسلم (٢١٩٩)، عن جابر ﷺ -: ﴿فَلْيَفْعَلِ».

### ثالثًا: ضابط الرقية المشروعة:

#### [أجمع العلماء على جواز الرقى عند اجتماع ثلاثة شروط:

- أن تكون بكلام الله تعالى أو بأسمائه وصفاته.
- أن تكون باللسان العربي، أو بما يُعرف معناه من غيره.
- أن يعتقد كل من الراقي والمَرْقِيِّ أن الرقية لا تؤثر بذاتها ، بل بذات الله تعالى ، أو استعانة به وحده ، أو ما يعطي معنى ذلك ، فالاسترقاء به مشروع)(٢).

#### رابعًا: بيان عشر مسائل مهمة متعلقةٍ بالرقى:

المسألة الأولى: ما حكم الاسترقاء - طلب الرقية ممن يعرف الرقى، بسبب العين - وهل فيه منافاة للتوكل؟

الجواب: [قد جاء في بعض الأحاديث جواز الاسترقاء، وفي بعضها النهي عنه، فمن الجواز: قوله على حين رأى في بيت أم سَلَمة على جارية في وجهها سَفْعةُ (٣): «ٱسْتَرْقُوا لَهَا فَإِنَّ بِهَا ٱلنَّظْرَةَ» (٤)، وكانت عائشة على تقول: «أَمَرَنِي

<sup>(</sup>١) أفاده الإمام ابن حجر كلله، كما في 'الفتح' (٢٠٦/١٠).

<sup>(</sup>٢) قاله الإمام ابن حجر ﷺ، انظر: "الفتح" أيضًا: (١٠٨/١٠).

<sup>(</sup>٣) سَفْعة: أي بوجهها صُفْرة، كما فُسِّرت بالحديث. انظر: صحيح مسلم بشرح النووي (٢٠/١٤)، أو السَّفْعة: هو أن يكون بالوجه موضعًا على غير لونه الأصلي، وقد يكون سوادًا، أو صُفْرة، أو حمرة يعلوها سواد. انظر: "الفتح" لابن حجر (٢١٢/١٠)، والمعنى: أن في وجهها علامة من الشيطان، وأن هذا الأثر في الوجه (السَّفْعة: الصُّفْرة) قد أدرك الجارية من قِبَل النظرة. انظر: "النهاية" لابن الأثير (٢/٣٣٧).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه؛ من حديث السيدة أم سَلَمة ﷺ: أخرجه البخاري؛ كتاب: الطب، باب: رقية العين، برقم (٥٧٣٩)، ومسلمٌ؛ كتاب: السلام، باب: استحباب الرقية من العين، برقم (٢١٩٧).

(۱) متفق عليه؛ من حديث السيدة عائشة رضياً: أخرجه البخاري ومسلم؛ بالتخريج السابق، البخاري برقم (٥٧٣٨).

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث أخرجه البخاري؛ كتاب: الطب، باب: من لم يَرْقِ، برقم (٥٧٥٢)، عن ابن عباس في . ومسلم؛ كتاب: الإيمان، باب: الدليل على دخول طوائف من المسلمين الجنة بغير حساب ولا عذاب، برقم (٢١٨)، عن عمران بن خُصَيْن في .

<sup>(</sup>٣) انظر: النهاية لابن الأثير، (٢/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٤) وجه الجمع هذا، نقله الإمام ابن حجر رحمه الله عن الإمام الخطابي ومن تبعه. انظر: الفتح (٢٢٤/١٠).

<sup>(</sup>٥) وعِدَّتهم «سبعون ألفًا - أو سبع مائة ألف - يدخلون الجنة بغير حساب، متماسكون، آخذ بعضهم بعضًا، لا يدخل أوَّلُهم حتى يدخل آخرُهم، وجوههم على صورة القمر ليلة البدر». وقد دعا رسول الله عَلَي المحليل عُكَّاشةَ بنِ مِحْصَنِ الأسَدِيِّ عَلَيْهُ بقوله: [ٱللَّهُمَّ أَوَّدُ دعا رسول الله عَلَيْ المحليل عُكَّاشةَ بنِ مِحْصَنِ الأسَدِيِّ عَلَيْهُ بقوله: [ٱللَّهُمَّ أَوَّدُ دعا رسول الله عَلَيْهُ المحادي، بوقم (٣٢٤٧)، ومسلم؛ برقم (٢١٩).

# المسألة الثانية: ما حكم ما يُعطاه الراقي، أجرةً على الرقية المشروعة؟

الجواب: لقد أقر رسولُ الله ﷺ أخذَ بعضٍ من صحابته – عليهم رضوان الله – أجرة على رقية رقى بها أحدهم (١) سيدَ قومٍ في حيِّ من أحياء العرب بفاتحة الكتاب، كانوا قد نزلوا عند واحة ماء، وقد صالحهم الصحابة على قطيع (٢)، فقال عليه الصلاة والسلام: «وَمَا يُدْرِيكَ أَنَّهَا رُقْيَةٌ؟ قَدْ أَصَبْتُمُ على قطيع وَاضْرِبُوا لِي مَعَكُمْ بِسَهْم، فَضَحِكَ رَسُولُ اللهِ ﷺ (٣). [وهذا تصريح منه ﷺ بجواز أخذ الأجرة على الرقية بالفاتحة والذّكر، وأنها حلال لا كراهة فيها، وقوله ﷺ: «وَأَصْرِبُوا لِي بِسَهْم مَعَكُمْ» إنما قاله ﷺ تطيبًا للأكراه ومبالغة في تعريفهم أنه حلال لا شبهة فيها (٤). وعليه، فقد اتفق الفقهاء على جواز أخذ الراقي الأجرة على الرقية وتمام تملّكه لهذه الأجرة، لكن الأولى عندهم ترك طلبها، بل وتركها بالكلّية احتسابًا للأجر عند الله،

<sup>(</sup>۱) قال الإمام النووي كله في شرحه لصحيح مسلم (٤٠٨/١٤): (هذا الراقي هو أبو سعيد الخُدْرِي الراوي كله كذا جاء مبينًا في رواية أخرى في غير مسلم). اه. فانظر رحمك الله إلى مزيد فضل أبي سعيد كله وجم أدبه، حيث [صرّح عن نفسه تارة وكنّى أخرى]، كما أفاده الإمام ابن حجر كله في الفتح (٤/ ٥٣٣). هذا، والتصريح هو عند أبي داود؛ كتاب الطب، باب: في الرقى، برقم (٣٩٠٠)، والترمذي، في الطب، باب: ما جاء في أخذ الأجرة على التعويذ، برقم (٣٠٠١)، وابن ماجَه؛ كتاب: التجارات، باب: أجر الراقي، برقم (٢١٥٦). وهو عند أحمد أيضًا، في مسند المكثرين من حديث أبي سعيد الراقي، برقم (٢١٥٦).

<sup>(</sup>٢) قال النووي رحمه الله: والمراد بالقطيع المذكور في هذا الحديث ثلاثون شاة. كذا جاء مبينًا - أي: في غير مسلم -. اه. انظر: مسلم بشرح النووي (١٤/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>٣) متفق عليه، من حديث أبي سعيد الخدري ﴿ أُخرَجه البخاري؛ كتاب: الإجارة، باب: ما يعطَى على الرقية...، برقم (٢٢٧٦)، ومسلم؛ كتاب: السلام، باب: جواز أخذ الأجرة على الرقية بالقرآن والأذكار، برقم (٢٢٠١).

<sup>(</sup>٤) انظر: مسلم بشرح النووي (١٤/١٤).

على أن الراقي لا يستحق أجرًا إلا إذا صحَّ انتفاعه بالرقية. ونحن نرى أن كثيرًا ممن عُرِفوا بالعلاج عن طريق الرقى، - للأسف البالغ - لم يفقهوا حق الفقه كلامَ النبيِّ عَلَيْهِ أَجْرًا كِتَابُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهِ أَجْرًا كِتَابُ اللهِ اللهُ ال

# المسألة الثالثة: في بيان معنى النفث وهل يشرع في الرقية؟

النَّفْثُ: شبيه بالنفخ، وهو أقل من التَّفْل، لأن التفل لا يكون إلا ومعه شيء من الريق<sup>(۲)</sup>. فكأنه بصفة بين النفخ الذي هو بلا ريق، والتفل الذي لا بد فيه من ريق، [والصواب أن النفث فيه ريق خفيف]<sup>(۳)</sup>، ولعله المقصود فيما صح من فعل النبيِّ عَلَيْ، فقد «كَانَ عَلَيْ إِذَا ٱشْتَكَىٰ، يَقْرَأُ عَلَى نَفْسِهِ بِالْمُعَوِّذَاتِ، وَيَنْفُثُ، فَلَمَّا ٱشْتَدَّ وَجَعُهُ عَلَيْ كَانَتِ ٱلسَّيِّدَةُ عَائِشَةُ عَلَيْ تَقْرَأُ عَلَى عَلَيْهِ، وَتَمْسَحُ بِيدِهِ، رَجَاءَ بَرَكَتِهَا» (٤).

أما حكم النفث في الرقية، [فقد أجمعوا على جوازه، واستحبه

<sup>(</sup>٢) انظر: مادة (نفث): النهاية لابن الأثير، (٥/ ٧٥)، والقاموس للفيروزآبادي؛ ص: ٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) كما صوَّبه الإمام ابن حجر رحمه الله. انظر: "الفتح" (١٠/١٠).

<sup>(</sup>٤) متفق عليه؛ من حديث السيدة عائشة والله أخرجه البخاري؛ كتاب: فضائل القرآن، باب فضل المعودات، برقم (٥٠١٦)، ومسلم؛ كتاب السلام، باب: رقية المريض بالمعودات والنفث، برقم (٢١٩٢).

**—**[YA9]

الجمهور، من الصحابة والتابعين، ومَن بعدَهم](١).

وأما [محل التفل في الرقية فإنه يكون بعد القراءة، لتحصيل بركة القراءة في الجوارح التي يمر عليها الريق] (٢). [وقد يكون على سبيل التفاؤل بزوال ذلك الألم عن المريض كانفصال ذلك – الريق – عن الراقي] (٣).

# المسألة الرابعة: هل يُشرَع المسح في الرقية؟

قال النبيُ عَلَى العنمانَ بنِ أبي العاص الثقفي عَلَى حين شكا إليه وجعًا يجده في جسده منذ أسلم: "ضَعْ يَدَكَ عَلَى ٱلَّذِي تَأَلَّمَ مِنْ جَسَدِكَ، وَقُلْ: بِسْمِ ٱللهِ، فَكَلَّتُا، وَقُلْ، سَبْعَ مَرَّاتٍ: أَعُوذُ بِٱللهِ وَقُدْرَتِهِ مِنْ شَرِّ مَا أَجِدُ وَأُحَاذِرُ" (3) فَكَا اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) انظر: المنهاج، صحيح مسلم بشرح النووي، (١٤/٣/١٤).

<sup>(</sup>٢) القول للإمام ابن أبي جمرة، كما نقله عنه الحافظ في الفتح: (٤/ ٥٣٣).

<sup>(</sup>٣) القول للقاضي عياض، كما نقله ابن حجر عنه في الفتح: (٢٠٨/١٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم؛ كتاب: السلام، باب: استحباب وضع يده على موضع الألم، مع الدعاء، برقم (٢٢٠٢)، وعند أبي داود، برقم (٣٨٩١)، بلفظ المُسَحَّةُ بِيَجِينَكَ سَبْعَ مَرَّاتٍ، وَقُلْ ...». والترمذي برقم (٢٠٨٠)، وابن ماجه برقم (٣٥٢٢) بلفظ: الجُعَلْ يَدَكَ ٱلْيُمْنَى عَلَيْهِ، وَقُلْ ...». عن عثمان بن أبي العاص ﷺ.

<sup>(</sup>٥) انظر: صحيح مسلم بشرح النووي (١٤/١١٤).

<sup>(</sup>٦) كما في البخاري برقم (٥٧٤٣)، ومسلم برقم (٢١٩١).

<sup>(</sup>۷) متفق عليه من حديث السيدة عائشة الله أخرجه البخاري؛ كتاب الطب، باب: مسح الراقي الوجع بيده اليمنى، برقم (٥٧٥٠)، ومسلم، كتاب: السلام، باب: استحباب رقية المريض، برقم (٢١٩١).

التفاؤل لدى كلِّ من الراقي والمرقيِّ بزوال ذلك الوجع](١). [وفي مسح جسد المريض تأنيس له وتعرُّف لشدة مرضه، ليدعو له بالعافية على حسب ما يبدو له منه، وربما رقاه بيده ومسح على ألمه بما ينتفع به العليل إذا كان العائد صالحًا](٢). وهذا – كما لا يخفى – مشروط بعدم مس النساء الأجانب.

## المسألة الخامسة: في بيان فرق بين معنى الرقية المشروعة والعُوذة:

من المعلوم أن الرقية ليست مختصة بوقت ما، فهي أعم من التعوذ، بهذا الاعتبار، فهي قد تكون قبل وقوع البلاء وبعده، لكن التعوذ يكون - غالبًا - قبل وقوع البلاء، مخافة أن يقع، قال الله: «مَنْ نَوْلَ مَنْوِلاً مُعْوَدُ بِكَلِمَاتِ ٱللهِ ٱلتَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ، لَمْ يَضُرَّهُ شَيْءٌ مَّ قَالَ: أَعُودُ بِكَلِمَاتِ ٱللهِ ٱلتَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ، لَمْ يَضُرَّهُ شَيْءٌ حَتَّى يَرْتَول مِنْ مَنْوِلهِ ذَلِكَ الله ٱلله الله الله الله الله الرقى مشهور، ولا خلاف في مشروعية الفزع إلى الله تعالى والالتجاء إليه في كل مشهور، ولا خلاف في مشروعية الفزع إلى الله تعالى والالتجاء إليه في كل ما وقع وما يتوقع آ<sup>(3)</sup>، يتحصل مما سبق أن الرقية هي أعم من التعوذ من عيث وقت وقوعها، لكنها أخص منه من حيث مشروعيتها بضوابط - سبق تفصيل لها<sup>(٥)</sup> -، وأن بعضها منهي عنه، لكونه حوى شركًا، أو ما يحتمل الشرك، بينما يكون التعوذ مشروعًا مستحبًا في جميع الأوقات، فهو إن أطلق الفظه، انصرف إلى معنى التعوذ بالله تعالى والالتجاء إليه، لذا فلا خلاف في استحبابه بحال. لكن يبقى بعد ذلك أن الأغلب من أقوال العلماء - من أهل استحبابه بحال. لكن يبقى بعد ذلك أن الأغلب من أقوال العلماء - من أهل

<sup>(</sup>١) كما نقله ابن حجر عن الطبري في الفتح: (٢١٨/١٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري لابن حجر (١٢٦/١٠)، ينقله عن الإمام ابن بطال كللله.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم؛ كتاب: الذكر والدعاء، باب: في التعود من سوء القضاء ودَرك الشقاء وغيره، برقم (٢٧٠٨)، عن خولة بنت حكيم رالها.

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري لابن حجر، (١٠/٢٠٧).

<sup>(</sup>٥) انظر: ص ٢٨٥.

اللغة والحديث والفقه - يقضي بعدم التفريق بينهما، وعلى أن الرقية والتعويذ هما صنوان مترادفان، والله أعلم.

المسألة الساكسة: في ذكر معان لطيفة، وحكم بالغة، في اعتبار فاتحة الكتاب، والمعودات، أمهات الرقى المشروعة، وأنه − لجلالتها − لو اقتُصِر عليها لكفى.

قال الإمام ابن القيم رحمه الله: (إذا ثبت أن لبعض الكلام خواص ومنافع، فما الظن بكلام رب العالمين، ثم بالفاتحة: التي لم ينزل في القرآن ولا غيره من الكتب مثلها، لتضمنها جميع معاني الكتاب، فقد اشتملت على ذكر أصول أسماء الله تعالى ومجامعها، وإثبات المعاد، وذكر التوحيد، والافتقار إلى الرب في طلب الإعانة والهداية منه، وذكر أفضل الدعاء، وهو طلب الهداية إلى الصراط المستقيم المتضمن كمال معرفة الله وتوحيده وعبادته، بفعل ما أمر به واجتناب ما نهى عنه والاستقامة عليه، ولتضمنها ذكر أصناف الخلائق وقسمتهم إلى: مُنْعَم عليه لمعرفته بالحق والعمل به، ومغضوب عليه لعدوله عن الحق بعد معرفته، وضال لعدم معرفته له، مع ما تضمنته من إثبات القَدر والشرع والأسماء والمَعاد والتوبة وتزكية النفس، وإصلاح القلب، والرد على جميع أهل البدع، وحقيقٌ بسورة هذا بعض شأنها أن يُستشفى بها من كل داء، والله أعلم)(۱).

وقال الإمام النووي كله: (وإنما رقى بالمعوّذات: لأنهم جامعات للاستعاذة من كل المكروهات جملة وتفصيلاً. ففيها الاستعاذة من شر ما خلق فيدخل فيه كل شيء، ومن شر النفاثات في العقد وهن السواحر، ومن شر الحاسدين، ومن شر الوسواس الخناس، والله أعلم)(٢). وقال الإمام

 <sup>(</sup>۱) انظر: زاد المعاد لابن القيم، (۱٤٣/٣). والمثبت هنا ما نقله الإمام ابن حجر عنه بتصرف يسير - في الفتح (۲۰۹/۱۰).

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح مسلم بشرح النووي (١٤/ ٤٠٤).

ابن بطّال ﷺ: (في المعوِّذات جوامع من الدعاء. نعم، أكثر المكروهات من السحر والحسد وشر الشيطان ووسوسته، وغير ذلك، فلهذا كان النبيُّ ﷺ يكتفى بها)(١).

ويتفرع عن ذلك مسألة: هل إن اكتفاء النبي على بالمعودات وترك ما سواها(٢) دالٌ على حظر الرقي بغيرهما؟

الجواب: (أن هذا لا يدل على المنع من التعوّذ بغير هاتين السورتين، بل يدل على الأولوية، ولا سيما مع ثبوت التعوذ بغيرهما، وإنما اجتزأ – اكتفى – بهما على لله اشتملتا عليه من جوامع الاستعاذة من كل مكروه جملة وتفصيلاً) (٣).

## المسألة السابعة: أيرقي أهلُ الكتاب المسلمين؟

الجواب: (اختُلف في استرقاء أهل الكتاب(٤)، فأجازها قوم وكرهها

<sup>(</sup>١) كما نقله الإمام ابن حجر عنه في الفتح (٢٠٨/١٠).

<sup>(</sup>۲) كما في الترمذي - وحسّنه - كتاب: الطب، باب: ما جاء في الرقية بالمعوذتين، برقم (۲۰۰۸)، عن أبي سعيد على . بلفظ: «كان رسول الله على يتعوّذ من الجان وعين الإنسان، حتى نزلت المعوّذتان، فلما نزلتا آخذ بهما، وترك ما سواهما». وعند أبي داود؛ كتاب: الخاتم، باب: ما جاء في خاتم الذهب، برقم (۲۲۲۶) عن ابن مسعود على، بلفظ: «كان نبي الله على يكره عشر خلال»، فذكر منها: «والرّقيٰ إلا بالمعوّذات» الحديث. وهو في ضعيف سنن أبي داود (۹۰۶). وعند النسائي؛ كتاب: الزانية، باب: الخضاب بالصفرة، برقم (۵۰۹۱)، عن ابن مسعود على أيضًا بلفظ: «أن نبي الله على كان يكره عشر خصال» وذكر منها: «الرّقيٰ إلا بالمعوّذات» الحديث.

<sup>(</sup>٣) الجواب من كلام الإمام ابن حجر رحمه الله. انظر: الفتح (٢٠٦/١٠).

<sup>(</sup>٤) المقصود: الاسترقاء بما عندهم مما لم يحرّفوه من الكتاب، أي: من التوراة والإنجيل، لا بالقرآن، ففي الموطأ (٥٠/٤): أن أبا بكر رفي دخل على عائشة وهي تشتكي، ويهودية ترقيها، فقال: ارقيها بكتاب الله. اهد. [فقد أمر الصدّيق الكتابيّة التي وجدها ترقي عائشة أن ترقى بما في كتابها]. انظر: المُعلِم بفوائد مسلم للإمام المازري (٣/٩٥).

مالك كله، لئلا يكون ما يرقون به مما بدلوه – أي حرّفوه من الكتاب – وأجاب من أجاز ذلك: بأن مثل هذا يبعد أن يقولوه، وهو كالطب سواء كان غير الحاذق لا يحسن أن يقول – أي: في الطب – والحاذق يأنف أن يبدّل حرصًا على استمرار وصفه بالحذق لترويج صناعته. والحق أنه – أي: استرقاء أهل الكتاب – يختلف باختلاف الأشخاص والأحوال)(1). فالحاصل في ذلك أن الراقي من أهل الكتاب، إن عُرف عنه أنه رقّاء، وكان حافظًا للكتاب، ويرقي بما يُعرف من ذكر الله، وكان المريض بحاجة ماسة، وليس مِنْ راقٍ من المسلمين، جاز، والله أعلم.

المسألة الثامنة: قال قوم: لا تجوز الرقية إلا من العين واللدغة، واحتجوا بما صح أنْ: «لَا رُقْيَةً إِلاَّ مِنْ عَيْنٍ أَوْ حُمَةٍ»(٢)، فهل الرقية مختصة فعلاً بهاتين العلتين؟

الجواب: (إن معنى الحصر في ذلك أنهما - أي العين واللدغة السامّة - أصلُ كلِّ ما يحتاج إلى الرقية، فيلتحق بالعين جواز رقية من به خَبَل أو مسّ، ونحو ذلك، لاشتراكها في كونها تنشأ عن أحوال شيطانية من إنسي أو جني، كما يلتحق بالسم أيضًا كل ما عرض للبدن من قَرْح ونحوه

<sup>(</sup>۱) هذا من كلام الإمام المازري ﷺ، انظر: المُعلم بفوائد مسلم (۳/ ٩٥)، وانظر: الفتح لابن حجر (١٠/ ٢٠٧).

<sup>-</sup> وما سُطِّر تحته هو ترجيح للإمام ابن حجر ﷺ، في جواز ذلك باعتبار الأشخاص واختلاف الأحوال.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري؛ كتاب: الطب، باب: من اكتوى أو كوى غيره، برقم (٥٧٠٤)، عن عمران بن حصين الله موقوفًا. ومسلم؛ كتاب: الإيمان، باب: الدليل على دخول طوائف من المسلمين الجنة بغير حساب ولا عذاب، برقم (٢٢٠)، عن بريدة بن حُصَيْبٍ هَهُ، موقوفًا أيضًا.

من المواد السَّمِّيَّة، خاصة وأنه قد وقع في روايات أخرى<sup>(١)</sup>: الترخيص بالرقية من الدم والنَّمْلة (٢).

هذا جواب، وجواب آخر: (قيل: المراد بالحصر معنى الأفضل، أي: لا رقية أنفع، كما قيل: لا سيف إلا ذو الفقار) (٣). (فليس معنى الحديث إذًا تخصيص جواز الرقية بهذه الثلاثة – أي مع النّملة – وإنما معناه: سئل عن هذه الثلاثة فأذِن فيها، ولو سئل عن غيرها لأذِن فيه. وقد أذِن على لغير هؤلاء، وقد رقى هو على غير هذه الثلاثة، والله أعلم) (٤).

# المسألة التاسعة: هل تَرُدُّ الرقى من قَدَر الله من شيء؟

الجواب: أن الرقى، والتداوي بعامة، لا يعارض قدر الله تعالى، بل هي مما قدَّره الله تعالى، فجعله سببًا عظيمًا للاستشفاء، فكما أن «ٱلْعَيْنُ حقَّ» والإصابة بالعين شيء ثابت موجود، أو هو من جملة ما تحقق كونُه، كذلك فإن الرقية تحقَّقَ كونُها سببًا للاستشفاء بها من العين، وغيرها.

<sup>(</sup>۱) انظر: أبا داود (۳۸۸٤)، والترمذي (۲۰۵۷)، وابن ماجه (۳۵۱۳).

<sup>(</sup>٢) سبق التعريف بالنملة والحُمّة ص ١٣٠، بالهامش ذي الرقم (٢).

 <sup>(</sup>٣) نص الجوابَيْن للإمام ابن حجر تشله. انظر: الفتح (١٠٦/١٠). وقد أجاب الإمام ابن
 القيم، بمثل الجواب الثاني أيضًا. انظر: زاد المعاد (٣/ ١٤٢).

<sup>(</sup>٤) هذا الجواب الأخير، للإمَّام النووي تظله. انظر: صحيح مسلم بشرح النووي (١٤/٦/١٤).

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه ص٦٥، بالهامش ذي الرقم (١).

ذلك المعنى، فقال: يا رسول الله، أرأيتَ رقّى نسترقيها، ودواءً نتداوى به، وتُقاةً نتقيها، هل ترد من قَدَر الله شيئًا؟ قال عليه: «هِيَ مِنْ قَدَرِ ٱللهِ عَزَّ وَكَنَا وقع مثل هذا لكعب بن مالك عليه، فقال عليه الصلاة والسلام: «يَا كَعْبُ، بَلْ هِيَ مِنْ قَدَرِ ٱللهِ» (٢)، فدل ذلك كلّه على أن الرقية لا ترد القدر (٣)، بل إن القدر شامل لحدوث المرض، وطلب الاستشفاء، وتحقيق الشفاء أو عدمه، فلا يتحقق الشفاء إلا بإذن الله وتقديره، قال تعالى: ﴿وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴾ [الشُعَرَاء: ٨٠] فالرقية ليست تشفي بذاتها بل الشفاء بذات الله تعالى، والله أعلم.

المسألة العاشرة: وهي آخر المسائل: يحتج بعضٌ من المعالجين بالرقى، بقولهم: هذا مجرّب نافع، فهل تكون كل رقية - جُرِّبَتْ منفعتُها - مشروعة؟!

الجواب: أن احتجاج هؤلاء بالتجريب والمنفعة، باب للفتنة في ذلك عظيم، حيث يجرُّ بعده ما لا حصر له من [المجرَّبات]، فتستحب عندهم

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذيُّ؛ كتاب الطب، باب: ما جاء في الرقى والأدوية، برقم (٢٠٦٥)، وفي كتاب القَدَر – وصحّحه –، باب: ما جاء لا ترد الرقى ولا الدواء من قَدَر الله شيئًا، برقم (٢١٤٨)، وابن ماجَهُ؛ كتاب: الطب، باب: ما أنزل الله داء إلا أنزل له شفاء، برقم (٣٤٣٧)، والحديث عند الحاكم في «مستدركه» (٤/ ٣٩٩)، من حديث أبي خزامة بن يَعْمُر رَهِيْهُ. وقد ضعفه الألباني. انظر: ضعيف ابن ماجه برقم (٧٤٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبَّان في "صحيحه" برقم (٦١٠٠) من حديث كعب بن مالك ﷺ. وحسَّنه لغيره الألباني. انظر: «أحاديث مشكلة» (ص١٣ رقم ١١).

<sup>(</sup>٣) فائدة: عنون الإمام الترمذي كلله: باب ما جاء لا ترة الرقى ولا الدواء من قَدَر الله شيئًا، وهذا - ولا شك - دال على عظيم فقه الإمام كلله لمعنى الحديث. لكن عنون ابن ماجَهُ كلله - باب: ما أنزل الله داء إلا أنزل له شفاء، فلعله بمثابة بيان - من الإمام كلله - أن الرقى والأدوية هي مما قدر أن يكون سببًا للشفاء، كما قدر أن يكون الداء سببًا للمرض، والله أعلم.

لنفعها المجرّب، لكنِ الفيصلُ في ذلك كلّه، [أن الأفعال إنما يثبت استحبابها واتخاذها دينًا، إذا وافقت كتاب الله تعالى وسنة نبيه على وما كان عليه السابقون الأولون، وما سوى ذلك من الأمور المحدثة فلا يستحب، وإن اشتملت أحيانًا على فوائد، لأن مفاسدها تكون راجحة على فوائدها](۱)، ولعل بعضًا من هؤلاء قد [تمسك بعموم قوله على «أعرُضُوا عَلَيَّ رُقَاكُمْ، لَا بَأْسَ بِٱلرُّقىٰ مَا لَمْ يَكُنْ فِيهِ شِرْكَ»(۱)، أو بقوله على: «مَا أَرَى بَأْسًا، مَنِ ٱسْتَطَاعَ مِنْكُمْ أَنْ يَنْفَعَ أَخَاهُ فَلْيَنْفَعُهُ»(۱)، فأجازوا بذلك العموم كلَّ رقية جُرِّبَتْ منفعتُها، ولو لم يُعقل معناها، والحال أن الحديث قد قيد جواز الرقية بما ليس فيه شرك أو كان غير موصل إليه، [فمهما كان من الرقى يؤدي إلى الشرك فإنه يُمنع، وما لا يعقل معناه لا يُؤمَن أن يؤدي إلى الشرك فانه يُمنع، وما لا يعقل معناه لا يُؤمَن أن يؤدي إلى الشرك فانه يُمنع، وما لا يعقل معناه لا يُؤمَن أن يؤدي إلى الشرك فانه يُمنع، وما لا يعقل معناه لا يُؤمَن أن يؤدي

خامسًا: في امور: ينبغي توافرها في كلِّ من الراقي والمرقي، ليتم الانتفاع بالرقية، بإذن الله عزّ وجلّ.

قال العلّامة الشيخ عبدالله بن جبرين حفظه الله تعالى: لا تفيد القراءة على المريض إلا بشروط:

أولاً: أهلية الراقي: بأن يكون من أهل الخير والصلاح والاستقامة والمحافظة على الصلوات والعبادات والأذكار والقراءة والأعمال الصالحة وكثرة الحسنات، والبعد عن المعاصي والبدع والمُحْدَثات والمنكرات وكبائر الذنوب وصغائرها، والحرص على الأكل الحلال والحذر من المال الحرام أو المشتبة،

<sup>(</sup>١) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم، لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله ص: ٣٢٢ .

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه ص٢٨٤، بالهامش ذي الرقم (٢).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه أيضًا بالعزو والسابق.

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري لابن حجر، (٢٠٦/١٠).

لقول النبي ﷺ: «أَطِبْ مَطْعَمَكَ تَكُنْ مُسْتَجَابَ ٱلدَّعْوَة» (١)، «... وَذَكَرَ ٱلرَّجُلَ يُطِيلُ ٱلسَّفَرَ أَشْعَثَ أَغْبَرَ، يَمُدُّ يَكَيْهِ إلى ٱلسَّمَاءِ، يا ربِّ يا ربِّ، ومَطْعَمُهُ حَرَامٌ، ومَلْبَسُهُ حَرَامٌ، وَغُذِيَ بالحرام، فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لِذَلِكَ؟» (٢).

فطِيب المطعم من أسباب قبول الدعاء، ومن ذلك عدم فرض الأجرة على المرضى، والتنزّه عن أخذ ما زاد على نفقته، فذلك أقرب إلى الانتفاع برقيته.

الشرط الثاني: معرفة الرقى الجائزة من الآيات القرآنية: كالفاتحة، والمعوذتين، وسورة الإخلاص، وآخر سورة البقرة، وأول سورة آل عمران، وآخرها، وآية الكرسي، وآخر سورة التوبة، وأول سورة يونس، وأول سورة النحل، وآخر سورة الإسراء، وأول سورة طه، وآخر سورة المؤمنون، وأول سورة الصافات، وأول سورة الخر سورة الجاثية، وآخر سورة الحشر، ومن الأدعية القرآنية المذكورة في الكلم الطيب ونحوه، مع النَّقْثِ بعد كل قراءة، وتكرار الآية مثلاً (ثلاثًا) وأكثر.

الشرط الثالث: أن يكون المريض من أهل الإيمان والصلاح والخير والتقوى والاستقامة على الدين، والبعدِ عن المحرمات والمعاصي والمظالم، لقوله تعالى: ﴿وَنُنزِلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآهٌ وَرَحْمَةٌ لِلمُؤْمِنِينُ وَلَا يَزِيدُ ٱلظّلِمِينَ إِلّا خَسَارًا (الله الله الله الله الله الله الله عَمَّ الله عَمَّ الله عَمَّ وَقُولُ هُوَ عَلَيْهِمْ وَقُرٌ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَّ الله المعاصي وترك الطاعات وأهل التكبّر والخُيلاء والإسبال وحلق اللحي والتخلف عن الصلاة وتأخيرها التكبّر والخُيلاء والإسبال وحلق اللحي والتخلف عن الصلاة وتأخيرها

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في «الأوسط»، (٧/ ٢٥٥) برقم (٦٤٩١)، والحديث ضعفه الألباني. انظر: «الضعيفة» برقم (١٨١٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم؛ كتاب: الزكاة، باب: قبول الصدقة من الكسب الطيب، برقم (١٠١٥)، عن أبي هريرة هيئه.

والتهاون بالعبادات، ونحو ذلك.

الشرط الرابع: أن يجزم المريض بأن القرآن شفاء ورحمة وعلاج نافع، فلا يفيد إذا كان مترددًا يقول: أفعل الرقية كتجربة إن نفعت وإلا لم تضر، بل يجزم بأنها نافعة حقًا، وأنها هي الشفاء الصحيح كما أخبر الله تعالى.

فمتى تمت هذه الشروط نفعت بإذن الله تعالى، والله أعلم (١).

وقد يضاف إلى ذلك: - توجُّه كلِّ من الراقي والمرقي أثناء الرقية إلى الله عز وجل بإخلاص، واستحضار كل منهما الافتقار إلى قدرة الله ورحمته ولطفه، والصدق في طلب كشف الضر والبلاء، ليوافق القلبُ اللسان، ورقية الإنسان نفسه قد تكون أرجى للشفاء، لقوله تعالى: ﴿ أُمَّن يُحِيبُ ٱلمُفْهَطُرُ لِذَا وَيَكُشِفُ الشُّوءَ ﴾ [النّمل: ٢٦].

- كذلك ألا يستعجل كلٌ من الراقي والمرقي أثرَ الرقية بالشفاء أو زوال الكرب، لأن الرقية هي من جنس الدعاء، وقد قال عليه الصلاة والسلام: «يُسْتَجَابُ لِأَحَدِكُمْ مَا لَمْ يَعْجَلْ، فَيَقُولُ: قَدْ دَعَوْتُ فلا، أو فلم يُسْتَجَبْ لِيَهِ الْمَا يُسْتَجَبُ .

- ومن ذلك أيضًا علم الراقي بطرق الرقية المشروعة، وهي أربعة: القراءة يتبعها النَّفْث، أو القراءة بغير نفث، أو جعل بعض الريق على طرف السبابة، ثم وضعها في تراب طاهر، مع قول الرقية المأثورة في ذلك (٣)، أو مسح موضع

<sup>(</sup>۱) فتوى لفضيلة العلامة عبدالله بن جبرين حفظه الله، ونفع بعلمه، عليها توقيعه. انظر: سلسلة الفتاوى الشرعية، فتاوى الرقى والتمائم، ص: ٨. إعداد المؤلف.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه ص٢٦٣، بالهامش ذي الرقم (١).

<sup>(</sup>٣) الرقية المأثورة هي قوله ﷺ: "بِسْم ٱلله، تُرْبَةُ أَرْضِنَا، بِرِيقَةِ بَعْضِنَا، يُشْفَى سَقِيمُنَا، بِإِذْن رَبَنَا». وهو متفق عليه من حديث السيدة عائشة ﷺ: أخرجه البخاري، كتاب: الطب، باب: رقية النبي ﷺ برقم (٧٤٦)، ومسلمٌ؛ كتاب: السلام، باب: استحباب الرقية، برقم (٢١٩٤).

الألم باليد اليمني عند القراءة بعامة، وبخاصة عند الدعاء المأثور(١).

- كذلك، فإن من مهمات شروط الانتفاع بالرقية: ألا يتجاوز أي منهما - الراقي والمرقي - إلى معصية عند الرقية، كالتسهّل في رقية النساء: من مثل كشف عورة، أو مس لأجنبية، أو نظر مُحدِق في العيون، بحجة ما يسمُّونه: الكشف بالنظر، إلى ما هنالك مما هو واقع - للأسف البالغ - وتأنف الأنامل عن تسطير مثله.

هذا، ويحسن بنا في هذا المقام ذكر نص فتوى للشيخ ابن جبرين نفع الله بعلومه، حيث سئل حفظه الله:

إذا احتاجت المرأة إلى القراءة عليها، فهل يجوز للقارئ أن يمسَّ شيئًا من جسدها أثناء القراءة، أو يكشف شيئًا من اليدين أو الصدر للنفث عليه، فأجاب، أكرمه الله:

- لا مانع من استعمال الرقية على المرأة مع النفث والنفخ، لكن لا يَجِلّ لها أن تكشف شيئًا من جسدها لغير النساء أو المحارم، ولا يحل للقارئ الأجنبي أن يباشر لمس بشرتها بدون حائل، بل يقرأ عليها وهي متحجبة، أو يقرأ عليها أحد نسائها أو محارمها، أو تقرأ هي على نفسها بما تيسر من القرآن، فالكلُّ يُرجى فيه الشفاء والنفع من الله تعالى. وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم (٢).

<sup>(</sup>۱) كما في قوله على: "ضَعْ يَدَكَ عَلَى ٱلَّذِي تَأَلَّمُ مِنْ جَسَدِكَ، وَقُلْ: بِسْمِ ٱللهِ، ثَلَاثًا، وَقُلْ سَبْعَ مَرَّاتٍ: أَعُوذُ بِاللهِ وَقُلْرَتِهِ مِنْ شَرِّ مَا أَجِدُ وَأُحَاذِرُ". أخرجه مسلم؛ كتاب: السلام، باب: استحباب وضع يده على موضع الألم مع الدعاء، برقم (٢٢٠٢)، عن عثمان بن أبي العاص الثقفي فَيْهُ، وهو عند الترمذي بلفظ: "أَعُوذُ بِعِزَّةِ اللهِ وَقُدْرَتِهِ ..." الحديث، برقم (٣٥٨٨)، عن أنس فَيْهُ.

<sup>(</sup>٢) انظر: النذير العريان لمؤلفه فتحي الجندي، ص: ٢٦٧. كذلك انظر: فتوى - له حفظه الله وأمتع به - بمعناها، في سلسلة الفتاوى الشرعية، فتاوى الرقى والتماثم، ص: ١٠٨، إعداد المؤلف.



هذا، ومن شروط الرقية في حق الراقي بآيات الله تعالى، بخاصة: أن يكون على طهارة من الحدث الأكبر (الجنابة) ويضاف إليه – في حق الراقية – أن تكون متطهرة من حيض ونحوه، أما المرقي – ذكرًا كان أو أنثى – فإن كان يتضرر بتأخير الرقية لأجل أن يتطهر، فلا بأس بأن يُرقَى على حاله، وإن كان الأكمل في حقه أن يكون طاهرًا(١).

ومما يجدر ذكره أيضًا أن من أدب الرقية: أن يكونا - الراقي والمرقي - على وضوء، وأن يتوجها إلى جهة القبلة، وأن تُفتتح الرقية بحمد الله تعالى والثناء عليه والصلاة والسلام على رسوله على وأن تختتم بذلك، (ذلك أن الرقية هي من جنس الدعاء)، فيتأدب بها بآدابه، لكن الأكمل في حق الراقي رفع صوته، بما يُسمِع المرقيَّ، ليُعلِم بما يرقي، والأكمل في حق الداعي أن يخفض صوته ما أمكن، مع لزوم حضور قلب كلَّ منهما، والخشوع وإظهار الخضوع والافتقار إلى الله تعالى، والله سبحانه أجلُّ وأعلم.



<sup>(</sup>۱) كما أفتىٰ به فضيلة العلاّمة ابن جبرين حفظه الله، انظر: سلسلة الفتاوى الشرعية فتاوى الرقى والتماثم، ص: ۲۰ وص: ۲۲ . إعداد المؤلف.

#### المبحث الثاني: ذكر رقى مشروعة من الكتاب والسنة:

أخي القارئ الكريم، بما سبق ذكره يكون قد تم – إن شاء الله – بيانُ ما أحسب أنك في سعي إلى معرفته واجتهاد لتحصيله، من أمور لا غنية عن معرفتها لطالب النفع بالرقى، وذلك قبل شروعه في بذل وسعه في تعلم رقى مشروعة، وها أنا ذا – حبًا وكرامة – أشرع في ذكرها، مستعينًا بالله تعالى، ملتزمًا كونها على سبيل الاتباع، مباعدًا بها عن سبل الابتداع، وقد اجتهدت فيما أذكر منها بإيراد الآيات الكريمات بترتيب المصحف الشريف، ذاكرًا لما صحَّ عن النبيِّ عَيُ في فضل الاستشفاء به، ومتجوِّزًا في ذكر آيات لما صحَّ عن النبيِّ في فضل الاستشفاء به، ومتجوِّزًا في ذكر آيات الكريم كله هدى ورحمة وشفاء للمؤمنين، كما في قوله تعالى: ﴿وَبُنُزِلُ مِنَ الْكُرِيم كله هدى ورحمة وشفاء للمؤمنين، كما في قوله تعالى: ﴿وَبُنُزِلُ مِنَ الْكُرِيم كله هدى ورحمة وشفاء للمؤمنين، كما في قوله تعالى: ﴿وَبُنُزِلُ مِنَ الْكُرِيم كله هدى ورحمة وشفاء للمؤمنين، والإسراء: ١٤٦، وقوله سبحانه: ﴿قُلْ اللَّهُ عَالَيْكُمُ بِالشَّفَاءَيْنِ ٱلْعَسَلِ وَٱلْقُرْآنِ» (١٠)، وكذا قوله عَلَيْ: ﴿خَيْرُ ٱلدَّوَاءِ الْقُرْآنُ» (١٠)، وكذا قوله عَلَيْ: ﴿خَيْرُ ٱلدَّوَاءِ الْقُرْآنُ» (١٠)، وكذا قوله عَلَيْ: ﴿خَيْرُ ٱلدَّوَاءِ الْقُرْآنُ» (١٠)، وكذا قوله عَلْهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

وحاصل ذلك أن القرآن جميعَه - لا بعضًا منه - يُستشفى به، [فلم تُحدَّد الرقية الشرعية في سورة مخصوصة، ولا آيات معدودة، ولا أدعية معينة ، بل أُطلِقت كما في قوله ﷺ ﴿لَا بَأْسَ بِٱلرُّقَىٰ مَا لَمْ يَكُنْ فِيهِ شِرْكٌ ﴾ (٣)، وإن الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجَهُ؛ كتاب: الطب، باب: العسل، برقم (٣٤٥٢)، والحاكم في «المستدرك» (٤/ ٢٠٠)، عن عبدالله بن مسعود مرفوعًا. وهو حديث ضعيف، والصواب أنه موقوف على ابن مسعود رهم الله عن عبدالله البيهقي في «الشّعب» (٤/ ١٧٢) برقم (٣٣٤٣)، وانظر: «الضعيفة» للألباني برقم (١٥١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجَهُ، في كتاب: الطب، باب: الاستشفاء بالقرآن، برقم (٣٥٠١)، عن علي ظليه بإسناد ضعيفٍ فيه الحارث الأعور. انظر: «الضعيفة» للألباني، برقم (٣٠٩٣).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه ص ٢٨٤، بالهامش ذي الرقم (٢).

تعالى وصف القرآن كلَّه بأنه شفاء ورحمة للمؤمنين، ولم يحدد آيات خاصة](١)، لذلك كلِّه لست مقتصرًا في ذكر الرقى من القرآن على الآيات التي صحت النصوص الدالة على خصوص الاستشفاء بها، لكنْ سأوردها ومعها ما يُستشف منه وجه نفع فيما يُقرأ لأجله. أما الوارد من السُّنَة، فإني لا أتعدى في ذلك ما صحَّ منه أو كان حَسن الرُّتبة، مقدِّمًا بين يدي ذلك كله بأنواع من الثناء على الله تعالى، والصلاة والسلام على رسوله ولله المختار الراقي – وفَّقه الله – منها ما يشاء، أو يزيد عليها، ومن ثَمَّ فإنه لا يعجل بالشروع في الرقية قبل تقديم ذلك، ولا يختم الرقية إلا بها أو بنحوها، فإن ذلك أرجى للقبول والنفع بإذن الله تعالى. هذا، وقد اخترت – بفضل الله – نتيب إيراد الرقى – بعد افتتاحها – على النحو الآتي:

ا- رقية وقائية تحفظ المؤمن بإذن ربه.

ب- رقية من السحر.

ج- رقية لمن به مس، والعياذ بالله.

د- رقية جامعة من السنة المطهرة لعموم الاستشفاء بها.

افتتاح الرقية (٢): بتمجيد الله تعالى وحمده، والثناء عليه سبحانه، والصلاة والسلام على رسوله النبيِّ الأميِّ ﷺ:

(۱) الكلام بين معقوفتين جزء من نص فتوى للشيخ ابن جبرين حفظه الله. انظر: سلسلة الفتاوى الشرعية؛ فتاوى الرقى والتماثم ص: ۲۸. إعداد المؤلف.

<sup>(</sup>٢) يقدم الراقي بين يدي الرقية، التحميد والثناء، كذلك الصلاة والسلام على رسول الله على و وذلك لقوله عليه المصلاة والسلام: ﴿إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ فَلْيَبْدُأُ بِتَحْمِيدِ اللهِ وَٱلنَّنَاءِ عَلَيْهِ، ثُمَّ لِيُصَلِّ عَلَى ٱلنَّبِيِّ عَلَى اللهُ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى اللهُ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى اللهُ عَلَى النَّبِي عَلَى اللهُ عَلَى النَّبِي عَلَى اللهِ عَلَى النبي عَلَى النبي عَلَى النبي عَلَى النبي عَلَى النبي عَلَى الله الدعوات، باب: في إيجاب الدعاء بتقديم الحمد والثناء والصلاة على النبي عَلَيْ قبله، برقم (٣٤٧٧)، عن فَضَالةَ بنِ عُبَيْدٍ عَلَيْهُ. صحّحه الألباني. انظر: صحيح الترمذي، برقم (٧٢٧٧).



# أموذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم<sup>(۱)</sup> بسم الله الرهمن الرهيم

#### – من القرآن الكريم:

- ﴿ ٱلْحَامَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الفَاتِحة: ٢].
- ﴿ لَلْحَمْدُ بِلَّهِ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئنَبَ وَلَتْم يَجْعَل لَّهُ. عِوَجًا ﴿ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْحَالَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا
- ﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ اللَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْحَمَدُ فِي الْآخِرَةَ وَهُوَ
   الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ ﴿ ﴾ [ستها: ١].
- ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا النَّهُ حَقَ اللَّهَ حَقَ الْعَالِهِ. وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُسَلِمُونَ ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءُ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءُ فَاللَّهُ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ الْحَوْلَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْ اللَّهُ لَكُمْ ءَاينتِهِ لَعَلَكُمْ نَهْتَدُونَ ﴿ وَلَا عَلَمُ اللَّهِ عَرَانَ : ١٠٣-١٠٣].
- ﴿ وَفَاعَلَمْ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِر لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّكُمْ وَمُثّونِكُمْ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>۱) الاستعادة: لفظ يُطلب فيه الالتجاء إلى الله تعالى والتحصن به سبحانه من الشيطان الرجيم، وصيغتها المختارة هي [أعوذ بالله من الشيطان الرجيم]، على ما أتى في سورة النحل من قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرْأَتَ الْقُرْءَانَ فَاسْتَعِدُ بِاللهِ مِنَ الشّيطانِ الرّحِيمِ ﴿ وَالنّص اللهِ اللهِ اللهِ الله السميع العليم من الشيطان زيادة تنزيه الله تعالى كما روي عن ابن مسعود ولهذا النقل لم يصح، لذا، فإن زيادة التنزيه الرجيم)، لكن النبي الله أمره أن يترك الزيادة، وهذا النقل لم يصح، لذا، فإن زيادة التنزيه لا تمنع، وبخاصة أنه قد ورد أحاديث أُخر أصح إسنادًا تزيد في التنزيه؛ فالقارئ إذًا مخير بين الاقتصار على ما أجملته الآية، أو الزيادة عليه بما يفيد التعظيم، أو النقص منه بما يفيد مطلق الاستعادة، والله أعلم.

انظر: الوافي في شرح الشاطبية في القراءات السبع، للشيخ عبدالفتاح القاضي رحمه الله ص: ٤٣ .



- ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ لَهُ ٱلْأَسْمَاتُهُ لَلْتُسْنَىٰ ۞ ﴿ رَبِّنَهُ لَا اللَّهُ مَا ﴿
- ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَآةُ ٱلْحُسْنَى فَأَدْعُوهُ مِهَا ﴾ [الأعراف: من الآية ١٨٠].
- ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱللَّهَ أَوِ ٱدْعُواْ ٱلرَّحْمَانُّ أَيًّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسْنَى } [الإسراء: ١١٠.
- ﴿ هُوَ ٱلْمَتُ لَآ إِلَكَهَ إِلَّا هُوَ فَكَأَدْعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ٱلْحُمَّدُ لِلَّهِ رَبِ الْعَالِمِينَ ﴾ [خَمَّدُ لِلَّهِ رَبِ الْعَالِمِينَ ﴾ [خانر: ٦٥].

## – من سنة سيد الهرسلين ﷺ:

- «لَا إِللهَ إِلاَّ ٱللهُ ٱلْعَظِيمُ ٱلْحَلِيمُ، لَا إِللهَ إِلاَّ ٱللهُ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ، لَا إِللهَ إِلاَّ ٱللهُ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْكَرِيمِ»(١). لَا إِللهَ إِلاَّ ٱللهُ رَبُّ ٱلسَّملُواتِ وَرَبُّ ٱلْأَرْضِ وَرَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْكَرِيمِ»(١).
- ﴿ لَا إِلٰهَ إِلاَّ ٱللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ، ٱللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ وَلَا مُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ، وَلَا يَنْفَعُ ذَا ٱلْجَدِّ مِنْكَ ٱلْجَدِّ ﴾ (٢).
- (لَا إِللهَ إِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ، لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلاَّ بِٱللهِ، لَا إِللهَ إِلاَّ اللهُ، وَلَا نَعْبُدُ إِلاَّ إِللهَ إِلاَّ اللهُ وَلَا نَعْبُدُ إِلاَّ إِللهَ إِلاَّ اللهُ مُخْلِصِينَ إِيَّاهُ، لَهُ ٱلنَّعْمَةُ وَلَهُ ٱلْفَضْلُ، وَلَهُ ٱلثَّنَاءُ ٱلْحَسَنُ، لَا إِللهَ إِلاَّ ٱللهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَافِرُونَ (\*\*).
- «سُبْحَانَ ٱللهِ وَبِحَمْدِهِ، عَدَدَ خَلْقِهِ، وَرِضَا نَفْسِهِ، وَزِنَةَ عَرْشِهِ، وَمِدَادَ

<sup>(</sup>۱) متفق عليه، من حديث ابن عباس رفيه: أخرجه البخاري؛ كتاب: الدعوات، باب: الدعاء عند الكرب، برقم (٦٣٤٠). ومسلمٌ؛ كتاب: الذُّكر والدعاء، باب: دعاء الكرب، برقم (٢٧٣٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري؛ كتاب: الأذان، باب: الذِّكر بعد الصلاة، برقم (٨٤٤)، ومسلم؛ كتاب: المساجد، باب: استحباب الذكر بعد الصلاة وبيان صفته، برقم (٥٩٣)، عن المغيرة بن شعبة هذه.

وقال الحسن: الجَدُّ: غنَّى. كما أورد الإمام البخاري عقب الرواية.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم؛ بالتخريج السابق، برقم (٥٩٤)، عن عبدالله بن الزبير ،

كَلِمَاتِهِ (ثلاث مرات)(١).

- «سُبُّوحٌ قُدُّوسٌ، رَبُّ ٱلْمَلائِكَةِ وَٱلرُّوحِ» (٢).
- (ٱللَّهُمَّ رَبَّنَا لَكَ ٱلْحَمْدُ، مِلْءُ ٱلسَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضِ، وَمِلْءُ مَا شِئْتَ مِنْ شَيْءٍ بَعْدُ، أَهْلَ ٱلْخَنَاءِ وَٱلْمَجْدِ، أَحَقُّ مَا قَالَ ٱلْعَبْدُ، وَكُلَّنَا لَكَ عَبْدٌ، ٱللَّهُمَّ لَا بَعْدُ، أَهْلَ ٱلْجَدِّ، ٱللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ وَلَا مُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ وَلَا يَنْفَعُ ذَا ٱلْجَدِّ مِنْكَ ٱلْجَدُّ»(٣).
- (اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى [إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ وَعَلَى]
   مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى [إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى] آلِ إِبْرَاهِيمَ [فِي ٱلْعَالَمِينَ]، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ مَجِيدٌ مَجِيدٌ مَجِيدٌ مَجِيدٌ

(٢) أخرجه مسلم؛ كتاب: الصلاة، باب: ما يقال في الركوع والسجود، برقم (٤٨٧)، عن عائشةَ عليها.

(٣) أخرجه مسلم؛ كتاب: الصلاة، باب: ما يقول إذا رفع رأسه من الركوع، برقم (٤٧٧)، عن أبي سعيد الخُدري عليه.

(٤) أخرجه البخاري؛ كتاب أحاديث الأنبياء، بعد باب: (يزفون)، برقم (٣٣٧٠)، وفي مواضع عدة، عن كعب بن عجرة شهر. ومسلم؛ كتاب الصلاة، باب: الصلاة على النبي على بعد التشهد، برقم (٤٠٥) عنه أيضًا. والزيادة في الموضعين [إبراهيم وعلى]: وردت في رواية البخاري يرحمه الله، وزيادة [في العالمين] وردت في رواية مسلم كله.

فائدة: هذه الصيغة للصلاة على النبي على المختارة، [وهي أفضل الكيفيات في الصلاة عليه عليه عليه وذلك لكون النبي على عليه عليه عليه المحتاد الله المسلام عليه المحتاد المسلام المسلم ا

هذا، وقد أفاد الإمام ابن القيم ﷺ أن من مواطن الصلاة على النبي ﷺ: عند الدعاء، وقال: والصلاة على النبي ﷺ للدعاء بمنزلة الفاتحة من الصلاة. كما ذكر ﷺ تسعًا وثلاثين فائدة حاصلة بالصلاة على النبي ﷺ. انظر: جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على محمد خير الأنام، ص: ٣٧٧.



## أ- رقية وقائية تحفظ المؤمن بإذن ربه:

## أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم

#### بسم الله الرهين الرهيم

#### ■ سورة الفاتحة:

- ﴿ اَلْحَكُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَكَلَمِينَ ﴾ الرَّمْنَ الرَّحِيمِ ﴿ مَالِكِ لَوْمِ اللَّهِ لَكَ الْمَعْنَ الْمَعْنَ الْمَعْنَ الْمَعْنَ الْمَعْنَ الْمَعْنَ الْمَعْنَ الْمَعْنَ الْمَعْنَ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ الْمُعَنَّ الْمَعْنَ الْمَعْنَ وَلا الْمُعَنَّ عَلَيْهِمْ عَيْرِ الْمَعْنَ وَلِا الْمَعْنَ اللَّهِ الْمَعْنَ وَلا الْمَعْنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللللللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ ال

### ■ من سورة البقرة؛

- ﴿ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَإِن تُبَدُّوا مَا فِي الْفُسِكُمْ أَو تُخْفُوهُ
   يُحَاسِبَكُم بِهِ اللّهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَائُهُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَاهُ وَاللّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ
   قَدِيرُ ﴿ إِنَّ عَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رّبِهِ، وَٱلْمُؤْمِنُونُ كُلُ ءَامَنَ بِاللّهِ
   وَمَلَتَهِكَيهِ، وَكُنْبِهِ، وَرُسُلِهِ، لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَالْمَعْنَا وَاللّهُ مِنْ رُسُلِهِ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَيُسُلِهِ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

غُفرَانَكَ رَبَّنَا وَإِيَّنَكَ الْمَصِيرُ ﴿ لَكُكُلِفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكُسَبَتُ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنا رَبَّنَا وَلَا تُحْمِلُنا وَلَا تُحْمِلُنا مَا لا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنا رَبَّنَا وَلَا تُحْمِلُنا مَا لا طَاقَةَ لَنَا بِيَّةً وَاعْفُ عَنَا وَاعْفِر لَنَا وَارْحَمَّنا أَنْتُ مَوْلَدَنا فَانصُرُنا عَلَى الْفَوْمِ الْحَافِينَ الْمُعْفِينَ الْمَا لَا الْحَافِينَ الْمَا

### ■ من سورة الأنعام؛

﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ۚ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَى إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتَهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴿ ﴾

#### ■ من سورة التوبة،

﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِـثُمْ حَرِيعُ مَا عَنِـثُمْ حَرِيعُ عَلَيْهِ مَا عَنِـثُمْ حَرِيعُ عَلَيْهِ مَا عَنِـثُمْ مَا عَنِـثُمْ مَاللهُ لَآ إِلَهُ عَلَيْتِكُم وَالْمُؤْمِنِينَ رَءُوكُ رَجُ الْعَرْشِ الْعَلِيمِ اللهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُو عَلَيْهِ وَوَكَ لَتُ وَهُو رَبُ الْعَرْشِ الْعَلِيمِ ﴿

#### ■ من سورة يوسف:

- ﴿...فَاللَّهُ خَيْرٌ حَنفِظاً وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلرَّجِينَ ﴿ اللَّهِ مِن اللَّهُ الرَّجِينَ اللَّهُ

### ■ من سورة الرعد:

﴿ اللهُ مُعَقِّبَتُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَعْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِنَّ اللّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَقَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمِمُ وَإِذَا أَرَادَ اللّهُ بِقَوْمٍ سُوّءًا فَلَا مَرَدَّ لَكُم وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ ﴿

## ■ من سورة الحِجر؛

- ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَاءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَهَا لِلنَظِرِينَ ﴿ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطُنِنِ



تَجِيمٍ ۞ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَقَ ٱلسَّمْعَ فَأَنْبَعَهُم شِهَابٌ ثَمْدِينٌ ۞﴾

## ■ من سورة الأنبياء؛

- ﴿ فُلْنَا يَنَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَمًا عَلَىٰ إِبْرَهِيمَ ﴿ إِلَّهُ ﴾

## ■ من سورة الصافات:

﴿ وَالْصَنَفَاتِ مَفًا ۞ فَالنَّجِرَتِ زَخْرًا ۞ فَالنَّلِينَتِ ذِكْرًا ۞ إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَحِدٌ ۞ رَبُّ الْمَسَلُونِ ۞ إِنَّا زَيْنَا السَّمَآء الدُّنيَا بِزِينَةِ رَبُّ الْمَسَلُونِ ۞ إِنَّا زَيْنَا السَّمَآء الدُّنيَا بِزِينَةِ الكَوْكِ ۞ وَحِنْظًا مِن كُلِّ شَيْطُنُو مَارِدٍ ۞ لَا يَسْتَعُونَ إِلَى الْمَلَإِ الْأَعْلَى وَيُقَذَفُونَ اللَّهَا إِلَا مَنْ خَطِفَ الْمُعَلَى وَيُقَذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ۞ مُحُولًا وَلَمْمُ عَذَابٌ وَاصِبُ ۞ إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْمُطَفَة فَأَنْبَعَهُ.
 مِن كُلِّ جَانِبٍ ۞ مُحُولًا وَلَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبُ ۞ إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْمُطَفَة فَأَنْبَعَهُ.
 شِهَابٌ ثَاقِبٌ ۞ ﴿

#### ■ من سورة الانفطار؛

- ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنْفِظِينَ ﴿ كَامَا كَنْبِينَ ﴿ يَعَلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ ﴾

#### ■ من سورة الطارق:

- ﴿إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَّا عَلَيْهَا حَافِظٌ ﴿ إِنَّ ﴾

## ■ سورة الكافرون؛

﴿ وَلَا أَنتُمْ الْحَافِرُونَ ۞ لَا أَعَبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَامِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَامِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَكُو دِينَكُو أَنتُمْ عَكِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَكُو دِينَكُو وَلَا أَنتُمْ عَكِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَكِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلَا أَنتُمْ عَكِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ وَلَا أَنتُم وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي إِلَى إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَى إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَى إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ وَلِي وَلَيْهِ وَلِي وَلِ

## ■ سورة الإخلاص؛

- ﴿ وَأَلَّ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ۞ اللَّهُ الطَّامَدُ ۞ لَمْ يَكِلِدُ وَلَمْ يُولَـدُ ۞ وَلَمْ يَولَـدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَهُ حَنْوًا أَحَدُ ۞ .

#### ■ سورة الفلق:

# بِنْ الرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَأَنْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ۞ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ۞ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَرِّ خَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ۞ ﴿
 وَمِن شَكَرِ ٱلنَّفُنْ ثَنْتِ فِى ٱلْمُقَدِ ۞ وَمِن شَكِرٍ خَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ۞ ﴾

#### ■ سورة الناس:

# ينسم الله الرَّمْنَ الرَّحِيمِ

- ﴿ وَمُلْ أَعُودُ بِرَبِ النَّاسِ ۞ مَلِكِ النَّاسِ ۞ إِلَـٰهِ النَّاسِ ۞ مِن شَرِّ الْوَسَوَاسِ الْخَنَّاسِ ۞ مِنَ الْجِنَّةِ الْوَسَوَاسِ الْخَنَّاسِ ۞ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ۞ .
 وَالنَّاسِ ۞ ﴾.



# ب رقية من السحر:

## أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم

#### بسم الله الرهين الرهيم

#### ■ سورة الفاتحة:

- ﴿ اَلْحَكُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَكَلَمِينَ ﴾ الرَّمْنَ الرَّحِيمِ ﴿ مَالِكِ لَوْمِ اللَّهِ الْمَعْنَ الْحَيْمَ الْمَعْنَ الْحَيْمَ الْمَعْنَ الْحَيْمَ الْمَعْنَ الْحَيْمَ الْمَعْنَ الْحَيْمَ وَلَا الْمُعَنَّ الْمَعْنَ الْمَعْنَ وَلَا الْمَعْنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

### ■ من سورة البقرة:

- ﴿ الْمَدَ ﴿ ذَٰلِكَ ٱلْكِنْاتُ لَا رَبُّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنْقِينَ ﴾ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ
   وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَفْنَهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ
   وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ أُولَتِهِكَ عَلَى هُدًى مِّن رَبِّهِمُ وَأُولَتِكَ
   هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾
- ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمُلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَدُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَى يَقُولًا إِنَّمَا غَفُنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْ أَحَدٍ مِنْ الْمَرْءِ وَزَوْجِدِ وَمَا هُم بِضَازِينَ بِدِه مِن أَحَدٍ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهِ وَيَنَعَلَّمُونَ مَا يَضَدُّرُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَقَدَ عَلِمُوا لَمَن الشَّرَنُ اللَّهِ وَيَنعَلّمُونَ مَا يَضَدُّهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلَقَدَ عَلِمُوا لَمَن الشَّرَنُ اللّهِ عَلَيْ وَلِيلَسَ مَا شَكَرُوا بِهِ اللّهُ مَن وَلَا اللّهُ فَي الْلَاحِرَةِ مِنْ خَلَقُ وَلَيفسَ مَا شَكَرُوا بِهِ اللّهِ حَدَيْرٌ لَوَ كَانُوا يَعْمَلُونَ فَى اللّهِ حَدَيْرٌ لَوَ كَانُوا يَعْمَلُونَ فَى الشَوْرَةُ قِنْ عِندِ اللّهِ حَدَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَسْمُونَ فَى مَنْ اللّهِ حَدَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْمَلُونَ فَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْلُولَ الْمَنُونَةُ قَوْلُ المَثُوبَةُ قِنْ عَندِ اللّهِ حَدَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْمَلُونَ فَى اللّهُ مَن اللّهُ عَلَيْلُ مَا مُعْرَالًا وَاتّفَوا لَمَثُوبَةٌ قِنْ عِندِ اللّهِ حَدَيْرٌ لَوْ كَانُوا يَعْمُونَ فَى اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْلُولُ مَا مُعَلِّمُ اللّهُ عَلَيْلُ اللّهِ عَدْرُ لَولَا اللّهُ عَلَيْلِهُ مِنْ عَلَا لَمُعْورَةً فَيْ اللّهُ عَلَيْلُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلُهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُولِ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ الْعِلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَالِمُ اللّهُ الْعَلَيْلُولُ اللّهُ الْعَلَالُولُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَالِي اللّهُ اللّهُ الللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الْعَلْمُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ ال

- وَلِنَهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ وَإِن تُبَدُّوا مَا فِي الْفُسِطُمْ أَو تُخْفُوهُ يُحَاسِبَكُم بِهِ اللَّهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى حَلِ شَيْءِ فَلَيْهِ بِهِ اللَّهُ فَيَعْفِرُ لِمَن الْسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِيهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَن بِاللَّهِ وَمَكَتِكِيهِ وَكُنْهِ وَرُسُلِهِ لَا نُعْزِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عَمْوَلَهُ عَمْوانِكَ رَبَّنَا وَإِلَيْنَ الْمُعِيدُ فَي لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا لَهَا مَا عَمْوَلَنَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْنَ الْمُعِيدُ فَي لَا يُكَلِفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَها لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتُ رَبِّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنَا رَبَّنَا وَلا تُحَيِّلُنَا مَا لا يَحْمِيلُ عَلَيْنَا إِلَيْنَ وَلا تُحَيِّلُنَا مَا لا يَعْمِلُ عَلَيْنَا إِلَهُ وَسُعَها مَا أَنْ وَلا تُحَيِّلُنَا مَا لا يَعْمِلُ عَلَيْنَا إِلَهُ وَلَمْ رَبِنَا وَلا تُحَيِّلُنَا مَا لا تَعْمِلُ عَلَيْنَا إِلَيْنَ وَلا تُحَمِّلُنَا وَلا تُحَمِيلُ عَلَيْنَ إِنْ فَيْوَلِ لَنَا وَاقْعَلْ لَنَا وَاقْعَلْ لَنَا وَاقْعَلْ لَنَا وَاقْعَلْ أَنَا وَلا تُحْمِلُنَا مَا لا الْمَنْ فِينَ وَاقْعَلْ لَنَا وَاقْعَلْ لَنَا وَلَا فَاقُولِ اللّهَ لَا يَلْ وَلَا عَلَى الْقَوْمِ لَلَا وَاقْعَلْ لَنَا وَاقْعَلْ لَنَا وَلَا فَاقُولُونَ الْعَالَ فَى الْعَلَامِ وَلَا عَلَى الْقَوْمِ الْفَالَقِيلِ لَكَ وَالْمَالُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُعَلِيلِ اللّهُ وَالْمَالُونَ الْمُؤْمِلُ اللّهُ وَالْمُعَلِيلُ اللْهُ وَالْمُ الْمُعْلِقُ اللّهُ الْسَالِيلُ وَلَا عَلَى الْفَالْمُ اللْهُ الْفَالَعُولُ اللّهُ الْمُعْلِقُ الْمُلْكُولُولُولُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ اللّهُ وَعَلَيْكُمْ الْمُعَلِّلُكُ اللّهُ وَاللّهُ الْفَالْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلِلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْمُعَلِيلُ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُعَلِيلُ اللْمُؤْمِلُولُ اللّهُ اللْمُؤْمِلُولُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُولُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُولُولُ اللْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُو

#### ■ من سورة آل عمران:

﴿ وَالْمَدُ ﴿ وَ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيْوَةُ ﴿ وَ زَلَ عَلَيْكَ الْكِذَكِ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ النَّوَرَيْنَةَ وَالْإِنِيلَ ﴾ مِن قبل هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ الْفُرَقَانُ إِنَّ اللَّيْنَ لَيْنَ اللَّهُ عَزِيدٌ ذُو انفِقامِ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفَىٰ كَفُرُوا بِعَايَبُ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَاللَّهُ عَزِيدٌ ذُو انفِقامٍ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّنَمَا فِي هُو اللَّذِي يُمَوْرُكُمْ فِي الْأَرْجَامِ كَيْفَ يَشَاأَةُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو الْفَرَيْرُ لَلْحَكِيمُ ﴿ ﴾
 يَشَاأَةُ لَا إِلَهُ إِلَا هُو الْفَرْمِيرُ لَلْحَكِيمُ ﴿ إِلَى السَّيَمَا لِي اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللّهُ اللللللللللللللّهُ

- ﴿ وَشَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو وَالْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَابِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُو الْمَلْتَهِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَابِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُو الْمَرْبِيرُ الْمَكِيمُ ﴿ إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ أَنَّهُ إِلَّهُ أَلْهُ أَلْهُ إِلَّهُ أَوْلُوا الْعِلْمِ قَالِمُا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهُ إِلَّهُ اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّا أَلْمُ اللَّهُ إِلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَلَا أَلْمُلَكُولُولُوا اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللّ
- ﴿ وَأَلِ ٱللَّهُمَّ مَلِكَ ٱلْمُلْكِ تُوْقِ ٱلْمُلْكِ مَن تَشَاءُ وَتَنزعُ ٱلْمُلْكِ مِمَن تَشَاءُ وَتُعِذُ مَن تَشَاءُ وَتُعِذُ اللَّهُ وَتُدرُ أَن تَشَاءُ اللَّهُ الللللللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل
- ﴿ أَفَعَكَيْرَ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعَا وَكَالَمُ مِن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعَا وَكِنْهُ وَإِلْتَهِ يُرْجَعُونَ ﴾
- ﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَالْخَشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَنَا وَقَالُواْ
   حَسْبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ إِنَّ النَّاسُ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَالْخَشُوهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَنَا وَقَالُواْ

## ■ من سورة الأنعام:

﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ۚ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَقَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴿ ﴾

#### ■ من سورة الأعراف:

- ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ اللَّذِي خَلْقَ السَّمَنُونِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ السَّمَوَىٰ عَلَى
   الْمَرْشِ يُغْشِى النَّيَلُ النَّهَارَ يَطْلَبُهُ. حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَتِم إِأَمْرِقِهِ الْمَرْشِ يُغْشِى النَّيْلُ النَّهَ النَّهُ رَبُ الْمَنْلِمِينَ ﴿ الْمَنْ الْمَعْمَ الْمَثْمَ الْمَثْمَ الْمَثْمَ الْمَثْمَ الْمَثْمَ اللَّهُ وَالْمَثْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ رَبُ الْمَنْلِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ ال
- ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَسِعَ رَبُّنَا كُلُّ شَيْءٍ عِلْمًا عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا اَفْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَأَنْتَ خَيْرُ الْفَلْنِحِينَ ﴿ إِلَّهِا لَهُ عَلَى اللَّهِ عَوَكُلْنَا لَا يَتُكُ لَا اللَّهِ عَلَمًا عَلَى اللَّهِ عَوَكُلْنَا رَبِّنَا اَفْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَاللَّهُ إِلَّا لَا لَهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهَا اللَّهِ عَلَيْهَا اللَّهِ عَلَيْهَا اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَي
- ﴿ وَالْوَا يَكُمُوسَىٰ إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن تَكُونَ نَحْنُ ٱلْمُلْقِينَ ﴿ قَالَ ٱلْقُوْأُ فَلَمَّا الْقَوْأُ مَالَمُ الْمُوسَىٰ إِمَّا أَن تُكُونَ نَحْنُ ٱلْمُلْقِينَ ﴿ وَالْمَالُونُ الْمُعَلِّمِ اللَّهِ وَالْمَلْمُ اللَّهِ اللَّهُ وَالْمَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَلُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللّلِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

## ■ من سورة الأنفال؛

- ﴿ لِيُحِقُّ ٱلْحَقَّ وَيُبْطِلُ ٱلْبَاطِلُ وَلَوْ كُرِهَ ٱلْمُجْرِبُونَ ﴾

## ■ من سورة التوبة:

﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِن أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُمْ حَرِيشُ
 عَلَيْكُمُ مِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَجِيمٌ ﴿ فَان تُولُواْ فَقُل حَسْمِ اللّهُ لاَ إِلَهُ إِلّا هُوْ عَلَيْهِ وَوَكَالْتُ وَهُو رَبُ الْعَرْشِ الْعَلِيمِ ﴿ ﴾

## ■ من سورة يونس،

- ﴿ اللَّهُ يَلِكَ ءَايَتُ ٱلْكِنَابِ ٱلْحَكِيمِ ﴿ لَا أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًّا أَنَ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ

مِنْهُمْ أَنْ أَنذِ النَّاسَ وَيَشِرِ الّذِينَ ءَامَثُوا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْهِ عِندَ رَبِّمُ قَالَ الْكَفِرُونَ إِنَ هَذَا لَسَحِرُ شَينُ شَي إِنّ رَبّكُمُ اللهُ الّذِي خَلَقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِنّةِ أَيّارِ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْمَدَّشِ يُدَيِّرُ الْأَمَّرَ مَا مِن شَفِيعِ إِلّا مِنْ بَعْدِ إِذَهِ مِنْهُ وَيَكُمُ اللهُ رَبّكُمُ اللهُ رَبّكُمُ مَا عَلَى الْمَدَّمِ الْمَدَّ مَا مَنُوا وَعَمُلُوا الصّلِحَةِ وَالْمَشْوَى وَعَدُوا الصّلِحَةِ وَالْمَدِيمَ وَعَذَابُ الْمِينَ عِمَا كَانُوا يَكَفُرُونَ ﴾ وَالْذِينَ حَمَلُ الشّمَسَ ضِيئةً وَالْقَمَر ثُولًا وَقَدَرُهُ مَنَاذِلَ لِنَعْلَمُوا عَدَدَ السّينِينَ وَالْمَيْونِ وَعَذَابُ الْمِينَ بِمَا كَانُوا يَكَفُرُونَ ﴾ وَالسّينِينَ وَاللّذِينَ حَمَلُ الشّمَسَ ضِيئةً وَالْقَمْر ثُولًا وَقَدْرَهُ مَنَاذِلَ لِنَعْلَمُوا عَدَدَ السّينِينَ وَالْمَيْنِ وَالْمَيْونِ وَالْمَرُونَ ﴾ وَالْمَيْنِ وَالْمَيْونِ وَالْمَرْونَ فَي إِلّا بِالْحَقِيقِ يُنْفِيلُ الْقَدُونِ يَعْلَمُونَ وَالْمَيْونِ وَالْمَونَ وَالْمَيْونِ وَالْمَيْونِ وَالْمُونِ وَالْمَيْونِ وَالْمَيْونِ وَالْمَونُ فَي إِلّا يَلْحَقِ يَعْمَلُوا الصّدِينَ وَالْمَيْونِ وَالْمَونُ وَي اللّهُ عِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَالْمَالُولُ بِهَا مُولِيكَ اللّهُ وَالْمَونُ وَلَا الصّدِيمِينَ وَالْمَالُولُ الْمَلْونِ فَي السّتَحَوْقِ الدُّيْلُ وَالْمَالُولُ بِهَا مُعْمُولُ الصّدِيمِينَ وَالْمَالُولُ بِهَا سَبَعَنَكُ اللّهُمُ وَالْمِنُ وَعَوْلُهُمْ وَيَا سُبَعَنَكُ اللّهُمْ وَمَا مَنُولُ الْمَدْدِي فَي مَوْلُهُمْ وَالْمُولُونُ فَى الْمُعْمَلُولُ الصّدُونِ وَعَوْلُهُمْ وَالْمَالُولُ الْمُعْلِولُ الْمَعْلِولُ الْمَعْلِولُ الْمُعْمَلُولُ الْمُعْلِولُ الْمُعْلِلُ الْمُعْمَلُولُ الْمُعْلِيمُ وَالْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمِلُولُ الْمُعْمَلُولُ الْمُعْلِولُ الْمُعْلِيمُ وَالْمُعَلِيمُ وَالْمُعْرُولُ الْمُعْلِلُولُ الْمُعْلِولُ الْمُعْلِيمُ وَالْمُؤْمُ وَالِمُولُولُولُولُولُولُ الْمُؤْمُولُولُ الْمُؤْمُ وَلِهُمْ الْمُؤْمُ وَالْمُولُولُول

- ﴿ وَلَكَمَا جَاءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُوٓا إِنَّ هَلَا لَسِحْرٌ مُبِينٌ ۞ قَالَ مُوسَىٰ ٱلتَوْلُونَ
   لِلْحَقِ لَمَّا جَاءَكُمُ ٱلسِحْرُ هَلاَ وَلَا يُغْلِحُ ٱلسَّنجُرُونَ ۞﴾
- ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُو وَإِن يُرِدُكَ بِغَيْرِ فَلَا رَآدً
   لِفَضْلِفً يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِةً وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّلّٰ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ

ٱلْحِذُر مِن ٱلسِّحُر

#### ■ من سورة يوسف؛

- ﴿...فَٱللَّهُ خَيْرٌ حَلِيظًا ۗ وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلرَّبِمِينَ ۞﴾

#### ■ من سورة الرعد:

﴿ عَدَامُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ﴿ سَوَآةٌ مِنكُمْ مَنْ أَسَرَ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلْيَيْلِ وَسَارِبٌ بِٱلنَّهَارِ ﴿ لَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَخَفُظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا وَمِنْ خَلْفِهِ مِن وَالٍ ﴿ مَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَالٍ ﴿ )
 إِنَّهُ مِنْ وَإِذَا آرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمٍ سُوّءًا فَلَا مَرَدَ لَهُ وَمَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَالٍ ﴿ ﴾

#### ■ من سورة إبراهيم؛

- ﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ اللَّهَ غَلِفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ الظَّلِلْمُونَّ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَنْرُ ۞ مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لَا يَرْنَدُ إِلَيْهِمْ طَرَفُهُمُّ وَأَثْنِيَاتُهُمْ هَوَآةٌ ۞﴾

#### ■ من سورة النحل؛

- ﴿ أَنَ أَمْرُ اللَّهِ فَلَا تَسْتَعَجِلُوهُ سُبْحَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ يُمْزِلُ اللَّهُ إِلَّ الْمُلْتَكِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ اللَّهُ أَنْدُرُوٓا أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

## ■ من سورة الإسراء؛

- ﴿ وَقُل زُبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُغْرَجَ صِدْقِ وَآجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلطَكنًا نَصِيرًا ﴿ فَي وَقُلْ جَاءَ الْحَقُ وَزَهَقَ الْبَلطِلُ إِنَّ ٱلْبَلطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴿ وَنُنزِلُ مِنَ الْفَكْرِءَانِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الظَّلِلِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴿ إِنَّهُ ﴾
- ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَانُ أَيًّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْمَانُ وَلَا تَجْمَلُ أَيًّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْمَانُ وَلَا تَجْمَلُ

بِصَلَائِكَ وَلَا ثُخَافِتْ بِهَا وَٱبْتَنِعِ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ۞ وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنَخِذُ وَلَكُ مَنَ ٱلذُّلِّ وَكَافِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلَوْ يَكُن لَهُ وَلِيٌّ مِنَ ٱلذُّلِّ وَكَثِرُهُ تَكْمِيرًا ۞﴾

## ■ من سورة طه:

- وطه ﴿ مَا أَنْرَانَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لِتَشْقَيْ ﴾ إِلَا نَدْكِرَةً لِمَن يَخْشَىٰ ﴾ تَنْزِيلًا مِمَّنَ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالشَّمَوْتِ الْعُلَى ﴾ الرَّحْنَ عَلَى الْمَـرْشِ السَّتَوَىٰ ﴾ لَهُ مَا فِى السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا يَنْتُهُمَا وَمَا تَحْتَ الشَّمَىٰ ﴾ والمَّلَقُولِ فَإِنَّهُ السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا يَنْتُهُمَا وَمَا تَحْتَ الشَّمَىٰ ﴾ ويقلمُ السِّرَ وَأَخْفَى ﴾ اللهُ لا إله إلا هُو لهُ الأشمآءُ المُسْمَنَ ﴾

#### ■ من سورة الأنبياء:

- ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِٱلْحَيِّ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَعُهُم فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ وَلَكُمُ ٱلْوَيْلُ مِمَّا نَصِفُونَ ﴿ كَا كُمُ ٱلْوَيْلُ مِمَّا نَصِفُونَ ﴾
  - ﴿ وَأَرَادُواْ بِهِ ، كَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمُ ٱلْأَخْسَرِينَ ۞ ﴾
  - ﴿ قَالَ رَبِّ ٱخْكُرُ بِٱلْحَيُّ وَرَبُّنَا ٱلرَّحْمَانُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ ﴿ ١٠

#### ■ من سورة المؤمنون؛

﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثَا وَأَنْكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ فَتَعَلَى اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهَ إِلَنَهُ إِلَا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْحَكِيدِ ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ اللّهِ إِلَىٰهًا ءَاخَرَ لَا يُقْلِمُ إِلَىٰهُ إِلَىٰهًا حَسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ ۚ إِنَّـ هُمْ لَا يُقْلِمُ أَنْكُ فِرُونَ ﴿ وَمُل رَبِّ لَهُ لَا يُقْلِمُ أَنْكُ فِرُونَ ﴿ وَمُل رَبِّ اللّهَ اللّهِ اللّهُ عَندُ رَبِّهِ ۚ إِنَّا هُمْ لَا يُقْلِمُ أَلْكُلِفِرُونَ ﴿ وَمُل رَبِّ اللّهَ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللللللّهُ اللل

# أَغْفِرْ وَٱرْحَمْ وَأَنتَ خَيْرُ ٱلزَّمِينَ ۞﴾

## ■ من سورة الفرقان؛

- ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَهُ هَبَاتَهُ مَّنثُورًا ﴿ ﴾

#### ■ من سورة الشعراء:

﴿ فَأَلْقَىٰ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِى تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ۞ فَأَلْقِى السَّحَرَةُ سَنجِدِينَ ۞ قَالُوٓا مَامَنَا بِرَبِ الْعَالِمِينَ ۞ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَنُرُونَ ۞ ﴾

### ■ من سورة النمل:

- ﴿إِنَّهُ مِن سُلَتِمَنَ وَإِنَّهُ بِسَمِ اللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾
- ﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا ثُكِنُ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ ۞ وَمَا مِنْ غَآبِهُ فِي ٱلسَّمَآءِ
   وَٱلأَرْضِ إِلَّا فِي كِئَلْبٍ مُّبِينٍ ۞﴾
- ﴿ وَإِنَّهُۥ لَمُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّ رَبِّكَ يَقْضِى بَيْنَهُم بِحُكْمِهِ ۚ وَهُو الْعَزِيزُ
   الْعَلِيمُ ﴿ فَا فَتَوَكَّلَ عَلَى اللَّهِ إِنَّكَ عَلَى الْحَقِّ الْمُبِينِ ﴿ )

## ■ من سورة العنكبوت:

- ﴿ قَالَ رَبِّ ٱنصُرْفِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ ﴾

#### ■ من سورة الصافات:

- ﴿ وَالْفَنَفَاتِ مَفًا ۞ فَالنَّجِرَتِ زَخُرًا ۞ فَالنَّلِيَاتِ ذِكْرًا ۞ إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَجِدُ ۞ وَالْفَنَفَاتِ مَفًا ۞ أَلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ الْمَشْرُقِ ۞ إِنَّا زَبِّنَا السَّمَآء الدُّنِيَا بِزِينَةِ الْكَوْكِ ۞ وَحِنْظًا مِن كُلِّ شَيْطُنِ مَارِدٍ ۞ لَا يَسَّمَّعُونَ إِلَى الْمَلَإِ الْأَعْلَى وَيُقَذَّفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ۞ مُحُورًا وَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبُ ۞ إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْمُطَفَة فَالْبَعَهُ. مِن كُلِّ جَانِبٍ ۞ مُحُورًا وَهُمْ عَذَابٌ وَاصِبُ ۞ إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْمُطَفَة فَالْبَعَهُ. شِهَابٌ ثَاقِبٌ ۞ ﴾

#### ■ من سورة الزمر؛

- ﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللّهُ صَدْرَهُ الْإِسْلَامِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِن رَّيِّهِ ۚ فَوَيْلُ الِّقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللّهُ أُولَٰتِكَ فِي ضَلَالٍ مُّ بِينٍ ﴿ اللّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنَبًا مُتَشَابِهَا مَثَانِى فَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللّهِ نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللّهِ ذَاكِ هُدَى اللّهِ مَدَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَكَأَهُ وَمَن يُضْلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴿ ﴾
- ﴿ وَلَينِ سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ لَيَقُولُكِ اللَّهُ قُلْ أَفَرَءَ يَشُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللَّهُ بِضَرِّ هَلْ هُنَّ كَلْشِفَتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةِ هَلْ هُنَّ كَلْشِفَتُ ضُرِّهِ ۚ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةِ هَلْ هُنَّ كَلْشِفَتُ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ أَلْ حَسْبِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتُوكَ لَلْ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتُوكَ لَلْ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴿ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْعَلَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمِ اللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللللْمُ اللَّهُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ اللللْمُ الللللْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ اللللْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ اللْمُولِمُ اللَّهُ الْعُلِمُ الْعُ

#### ■ من سورة غافر؛

حَمَمَ ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴿ غَافِرِ ٱلذَّابُ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ
 شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو الْمَالِيرُ ﴿ ﴾

## ■ من سورة الجاثية:

يُسْتَعْنَبُونَ ﴿ فَاللَّهِ لَلْمَنْدُ رَبِّ السَّمَوَتِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَلَهُ الْكِبْرِيلَاءُ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْمَهْزِيرُ الْحَكِيمُ ﴿ ﴾

#### ■ من سورة الحشر؛

#### ■ من سورة الطلاق:

- ﴿ ﴿ لَا يُكُلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنَهَا سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا ﴿ ﴾

### ■ سورة الشرح:

وَأَنَّةُ نَشْرَحُ لَكَ صَدْرَكَ ۞ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرِكَ ۞ ٱلَّذِي ٱلْقَضَ ظَهْرَكَ ۞
 وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرُكَ ۞ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسْرًا ۞ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسْرًا ۞ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبُ ۞ وَإِلَى رَبِكَ فَٱرْغَب ۞

## ■ سورة الكافرون:

﴿ وَلَا أَنْهُمُ اللَّهِ الْحَافِرُونَ ﴿ لَا أَعْبُدُ مَا نَصْبُدُونَ ﴿ وَلَا أَنْتُمْ عَامِدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾ وَلا أَنْتُمْ عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴿ وَلَا أَنْتُمْ عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾ وَلاَ أَنْتُمْ عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾
 وَلِنَ دِينِ ۞﴾

#### ■ سورة الإخلاص؛

- ﴿ وَثُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ۞ اللَّهُ الطَّكَمَدُ ۞ لَمْ يَكِلَّدُ وَلَمْ يُولَـدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدُ ۞ ﴾ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدُ ۞ ﴾

## ■ سورة الفلق:

﴿ وَأَنْ أَعُوذُ بِرَبِ الْفَكَقِ ۞ مِن شَرِ مَا خَلَقَ ۞ وَمِن شَرِ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ۞ وَمِن شَرِ غَاسِةٍ إِذَا حَسَدَ ۞ وَمِن شَرِ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ۞ ﴾
 وَمِن شَرِ النَّفَائَانِ فِ الْمُقَدِ ۞ وَمِن شَرِ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ۞ ﴾

#### ■ سورة الناس:

وَقُلْ أَعُوذُ بِرَبِ النَّاسِ ﴿ مَلِكِ النَّاسِ ﴿ إِلَىٰ النَّاسِ ﴾ مِن شَرِّ الْوَسُواسِ الْحَنَّاسِ ﴾ مِن الْجِنَّةِ
 وَالنَّاسِ ﴾

# ح- رقية لمن به مس - ومن أثره الصَّزع - والعياذ بالله تعالى(١):

# أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم بسم الله الرهون الرهيم

#### ■ سورة الفاتحة:

- ﴿ الْحَكَمَدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ۞ الرَّمْنَ الرَّحِيمِ ۞ مَالِكِ يَوْمِ اللَّهِ ۞ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ آهْدِنَا الصِّرَطَ الْمُسْتَقِيدَ ۞ صِرَطَ الَّذِينَ أَنْعَمْنَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الشَّكَالِينَ ۞﴾ الشَّكَالِينَ ۞﴾

#### ■ من سورة البقرة:

- وَالَمْ آلَ ذَالِكَ ٱلْكِنْبُ لَا رَبْبُ فِيهِ هُدَى لِلشَّقِينَ آلَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ
   وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُفِقُونَ آلَ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ
   وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ آلَ أُولَتِكَ عَلَى هُدَى مِّن رَّبِهِمُ وَأُولَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ آلَ اللهُ الْمُفْلِحُونَ آلَ اللهُ ا
- ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا ٱلشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَنُّ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ

<sup>(</sup>۱) سأورد في هذه الرقية، ما يعالج به المس عمومًا، كذلك ما يخوَّف به الجني المتلبس ببدن المصروع، بقصد إخراجه، وسأميّزه بوضع علامة كيلا يعمل به الراقي إلا أن يتيقن تلبس جني يتخبَّط من كان به مس، وقد استعصى إخراجه، مع إيذاته للمصروع. وقد أوردت فيها أيضًا ما يسمى بآيات السكينة الست، وقد ميَّزتها بوضع علامة على لتُعرَف، وهي تقرأ أيضًا إذا اشتدت على الراقي الأمور وزادت سطوة الجني المتلبس على الراقي، أو ازداد تخبط من به مس. انظر: مدارج السالكين في منازل ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَالِيَّاكَ نَعْبُدُ وَالْمِالم ابن لقيم يحكيه عن شيخه شيخ الإسلام ابن تيمية، رحمهما الله.

الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعُلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ وَمَا أُنِلَ عَلَى الْمُلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَرُوتَ وَمَا يُعَلِّمُونَ وَمَا يُعَلِّمُونَ وَمَا يُعَلِّمُونَ فَيَ يُعُولاً إِنَّمَا غَنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْ وَرُوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ مِن أَحَهِ إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهِ وَيَنَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَقَد عَلِمُوا لَمَنِ الشَّرَنِ لَهُ إِلَا بِإِذِنِ اللَّهِ وَيَنعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَقَد عَلِمُوا لَمَن الشَّرَنِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ فِي اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ مِن عَلَيْهِ وَلَيْفَى مَا شَكَرُوا بِهِ اللَّهِ حَدِيدُ لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ هَا مَنُوا وَاتَّقَوا لَمَثُوبَةٌ مِن عِندِ اللَّهِ حَدَيْرٌ لَو كَانُوا يَعْلَمُونَ هَا مَنُوا وَاتَّقَوا لَمَثُوبَةٌ مِن عِندِ اللّهِ حَدِيرٌ لَو كَانُوا يَعْلَمُونَ هَا مَنُوا وَاتَّقَوا لَمَثُوبَةٌ مِن عِندِ اللّهِ حَدَيْرٌ لَو كَانُوا يَعْلَمُونَ هَا مَنُوا وَاتَّقَوا لَمَثُوبَةٌ مِن عِندِ اللّهِ حَدَيْرٌ لَو كَانُوا يَعْلَمُونَ اللّهُ مَنْ عَندِ اللّهِ حَدَيْرٌ لَو كَانُوا يَعْلَمُونَ هُونَ اللّهُ مَن عَندِ اللّهِ حَدَيْرٌ لَو كَانُوا يَعْلَمُونَ فَي الْمُعْرِقَ فَاللّهُ مَنْ عَنْ عَنْ عَلْمُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لَهُ اللّهُ لَكُولُ وَاللّهُ الْمُؤْولُونَ الْمُعْرَانِ فِي اللّهُ عِنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَن اللّهُ مِن اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ مُنْ الْمُؤْلِقُولُ الْمُعْرَانِ اللّهُ عَلَيْنُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُعْلِمُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْل

- ﴿ وَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ وَقَلِ ٱلْهَنَدُولُ قَانِ نَوْلُوا فَإِنَّا لَهُمْ فِي شِقَاقٍ لَا لَكُولِيمُ اللَّهُ وَهُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَكِلِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّل
- ﴿ وَالِلَهُ كُورَ إِلَهُ وَحِدٌ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ فِي خَلِقِ السَّمَوَتِ
   وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْمَرِى فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ
   وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن مَآءٍ فَأَخْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْيَهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِ
   دَابَيْةِ وَتَصْرِيفِ الرِّيكِجِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لَآيَكِتِ لِقَوْمِ
   يَعْقِلُونَ ﴿ ﴾
- ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ ءَاكَةَ مُلْكِهِ أَن يَأْنِيَكُمُ ٱلتَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِن تَبِيكُمْ.. ﴿ ﴾ سَكِينَةٌ مِن تَبِيكُمْ.. ﴿ ﴾
- ﴿ اللّهُ لا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْعَيُّ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السّمَوَتِ وَمَا فِي السّمَوَتِ وَمَا فِي اللّرَضِ مَن ذَا الّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَإِلّا بِإِذْنِدِ \* يَعْلَمُ مَا بَيْنَ آيدِيهِ مْ وَمَا خَلْفَهُمٌ وَلا يُحِيطُونَ مِثْنَ وِ مِنْ عِلْمِهِ إِلّا بِمَا شَاءً وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضُ خَلْفَهُمٌ وَلا يُحِيطُونَ مِثْنَ عِلْمِهِ إِلّا بِمَا شَاءً وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضُ اللّهِ عَلَيْهِ إِلَّا بِمَا شَاءً وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضُ اللّهِ اللّهُ السّمَانَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الل

وَلَا يَكُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ ﴿ لَآ إِكْرَاهُ فِي الدِينِ قَد تَبَيَّنَ الرُّشَدُ مِنَ الْغَيْ فَمَن يَكُفُرُ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْفُرُوةِ الْوُثْفَىٰ لَا الْفَلْمُنتِ إِلَى الْفُلْمُنتِ إِلَى الْفُلْمُنتِ إِلَى النَّوْرِ وَالَّذِينَ كَافُرُهُمُ الطَّلْعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِن النُّورِ إِلَى الظَّلُمَنتِ إِلَى النُّلُونِ وَالَّذِينَ كَفُرُوا أَوْلِيَ آوُهُمُ الطَّلْعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِن النُّورِ إِلَى الظَّلُمَنتِ أَوْلَتَهِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴿ ﴾

## ■ من سورة آل عمران؛

- ﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَهُ. لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَتَهِكَةُ وَأُولُوا ٱلْمِلْرِ قَايِمًا بِٱلْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَلْتَهِكَةُ وَأُولُوا ٱلْمِلْرِ قَايِمًا بِٱلْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْمَرْسِينُ ٱلْمَكِيمُ ﴾

- ﴿ وَأَلِ ٱللَّهُمَّ مَلِكَ ٱلمُلْكِ تُوْقِ ٱلْمُلْكِ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكِ مِمَّن تَشَاءُ وَتُعِـزُ مَن تَشَاءُ وَتُعِـزُ اللَّهُ مَن تَشَاءُ وَتُعِـرُ اللَّهُ وَتُدِرُ إِنَّ وَلِيحُ اللَّهَالِ فَي مَن تَشَاهُ وَتُدِرُ إِنَّ وَلِيحُ اللَّهَالِ وَتُولِحُ ٱلنَّهَادِ وَسَادِ ﴾
   وَتَرْدُقُ مَن تَشَاهُ بِعَدْدِ حِسَادٍ ﴿ ﴾
- ﴿ أَفَعَـٰكَرُ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعَـا
   وَكَرْهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴿ إِلَيْهِ لَا جَعُونَ ﴾
- ﴿ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَالْخَشُوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ
   حَسّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ۞ ﴾
- وَولِلّهِ مُلْكُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْقَدُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ إِلَّ فِي خَلْقِ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلْفِ الْتِيلِ وَالنّهَارِ لَآيَتِ لِأَوْلِي الْأَلْبَبِ ﴿ اللّيَالَةِ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبّنَا السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبّنَا اللّهَ قِيكُمّا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَتَفَكّرُونَ فِي خَلْقِ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَعَطِلًا سُبْحَنْكَ فَقِنَا عَذَابَ النّارِ ﴿ رَبّنَا إِنّكَ مَن تُدْخِلِ النّارَ فَي مَنْ السّمِعْنَا مُنَادِي النّارِ فَي رَبّنَا إِنّكَ مَن تُدْخِلِ النّارَ فَقَدُ أَخْرَيْتَةُ وَمَا لِلظّلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴿ رَبّنَا فَاغْفِرُ لَنَا ذُنُوبِنَا وَكَاقِ عَنَا سَيّعَاتِنَا اللّهِ لَيْ وَسُلِكَ وَلا غُيْزِنَا يَوْمَ اللّهِ لِيكَامِينَ مَن أَنصَارِ ﴿ وَمَا لِللّهِ لِيكُمْ فَعَامَنّا رَبّنَا فَاغْفِرُ لَنَا ذُنُوبِنَا وَكَافِ وَلا غُيْزِنَا يَوْمَ اللّهِ لِيكُمْ أَنْ اللّهُ لَكُوبُنَا وَكَافِلُولِينَ مَن وَمَا لِللّهُ لَلْمُ اللّهِ اللّهُ وَلَا غُونَا يَوْمَ اللّهِ لِيكُمْ أَنْ اللّهُ اللّهُ وَلا غُيْزِنَا يَوْمَ اللّهِ لَلْوَلِيكُمْ وَلَا عُلَالًا مَنَا اللّهُ وَلا غُيْزِنَا يَوْمَ اللّهِ لِيكُمُ اللّهُ اللّهُ لَلْ اللّهُ لَكُوبُنَا وَعَلَالًا عَلَى رُسُلِكَ وَلا غُيْزِنَا يَوْمَ اللّهِ لِيكُمُ اللّهُ اللّهُ لَا تُعْلِقُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ لَكُوبُنَا وَعَلَالًا عَلَا رُسُلُكُ وَلا غُيْزِنَا يَوْمَ اللّهِ لِللّهُ اللّهُ اللّهُ لَوْمَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَلْ اللّهُ اللّهُ لَلْ اللّهُ السّلَالِي اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ ال

# ■ من سورة النساء:

- ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِاَيْتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلِّماً نَفِعِتَ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَنْ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا الْإِنْ ﴾
- ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللهِ قَدْ ضَلُواْ ضَلَلاً بَعِيدًا ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفُرُواْ وَظَلَمُوا لَمْ يَكُنِ اللهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﴿ إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَّمُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدَأُ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا ﴿ إِلَيْهِ لَهُ ﴾

# ■ من سورة الأعراف:

- ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَمِنَا كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا اَفْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَأَنتَ خَيْرُ الْفَلْنِحِينَ (إِنَّهَا)
   ﴿ وَأَنتَ خَيْرُ الْفَلْنِحِينَ (إِنَّهَا)
- ﴿ وَلَقَدُ ذَرَأْنَا لِجَهَنَدَ كَثِيرًا مِنَ آلِهِنِ وَآلِانِسِ لَمُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَمُمْ أَعْدُنُ لَا يَسْمَعُونَ بِهَأَ أُولَتِكَ كَالْأَنْعَدِ بَلَ هُمْ أَصَلًا أُولَتِكَ هُمُ الْغَنْفِلُونَ فِي وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْمُسْتَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي السَّمَاءُ الْمُسْتَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي السَّمَاءُ الْمُسْتَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي السَّمَاءُ الْمُسْتَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا اللَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي السَّمَاءُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّ

# ■ من سورة الأنفال:

- ﴿ لِيُحِقُّ ٱلْحَقُّ وَبُبُطِلَ ٱلْبَطِلَ وَلَوْ كُرِهَ ٱلْمُجْرِبُونَ ۞﴾

# ■ من سورة التوبة:

- ﴿ وَنَتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللّهُ بِأَتِدِيكُمْ وَيُغَزِهِمْ وَيَصَرَّكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمِ
   مُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾
  - ٠٠ ﴿ثُمَّ أَنْزَلُ اللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾

- ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَكُرُهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِ اَشَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْفَكَارِ إِذْ يَكُولُ لِصَكِيجِهِ، لَا تَحْدَنْ إِنَ اللَّهَ مَعَنَا فَأَسْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ اللَّذِينَ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدُهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ اللَّذِينَ كَانَتُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَكَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَكَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلِيدًا كَاللَّهُ عَلِيدًا كَاللَّهُ عَلِيدًا كَاللَّهُ عَلِيدًا كَاللَّهُ عَلِيدًا كَاللَّهُ عَلَيدًا كَاللَّهُ عَلِيدًا كَاللَّهُ عَلَيْهُ كَلَّهُ عَلَيْهُ وَكِيمُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُكُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَل
- ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِـثُمْ حَرِيعُ مَا عَنِـثُمْ عَزِيرُ عَلَيْهِ مَا عَنِـثُمْ حَرِيعُ عَلَيْكُمُ مَا اللهُ لَا إِلَهُ عَلَيْتِكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوكُ رَجِيمٌ ﴿ فَا فَإِن تَوَلَّوْا فَقُل حَسْمِ كَاللهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوْ عَلَيْهِ وَوَكَانَتُ وَهُو رَبُ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ﴿ ﴾

### ■ من سورة يونس:

﴿ وَإِن يَمْسَسَكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُو وَإِن يُرِدُكَ بِغَيْرِ فَلَا رَآدَ
 لِفَضْلِفً يُصِيبُ بِهِ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِةً وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ إِلَى ﴾

# ■ من سورة يوسف؛

- ﴿...فَاللَّهُ خَيْرٌ حَفِظاً وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلرَّبِمِينَ ۞﴾

# ■ من سورة الرعد:

﴿عَناِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ۞ سَوَآةٌ مِّنكُمْ مِّنَ أَسَرَّ ٱلْقُولَ وَمَن جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلْيَهِلِ وَسَارِبٌ بِٱلنَّهَارِ ۞ لَهُ. مُعَقِّبَتُ مِّنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَعْفُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا يَأْفُهِم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ ۞ فَانْسُمِمٌ وَإِذَا أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمٍ سُوّءًا فَلَا مَرَدَ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالٍ ۞ فَا

# ■ من سورة إبراهيم؛

﴿ وَٱسْتَفْنَحُواْ وَخَابَ كُلُ جَبَّادٍ عَنِيدٍ ﴿ مِن وَرَآبِهِ عَجَهَمُ وَيُسْقَىٰ مِن مَّآءِ صَكِيدٍ ﴿ وَالْسَيْفَةُ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِ مَكَانِ صَكِيدٍ ﴿ وَمَا هُوَ بِمَيْتِ وَمِن وَرَآبِهِ عَذَابٌ غَلِيظٌ ﴿ )
 وَمَا هُوَ بِمَيْتِ وَمِن وَرَآبِهِ عَذَابٌ غَلِيظٌ ﴿ )

﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ غَلْفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلْلِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَدُرُ ۞ مُهْطِعِينَ مُقْنِي رُءُوسِهِمْ لَا يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمٌ أَوْفَيْدَتُهُمْ هَوَآءٌ ۞

﴿ وَقَدْ مَكُرُواْ مَكْرُهُمْ وَعِندَ اللّهِ مَكْرُهُمْ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لِنَرُولَ مِنهُ الْمِهِ مَكْرُهُمْ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لِنَرُولَ مِنهُ الْمِهِ عَلِينٌ لَلْهَ عَيْبِنُ ذُو النِقامِ ﴿ يَقَامِ اللّهُ عَيْبِنُ ذُو النِقامِ ﴿ يَقَامِ اللّهُ عَيْبِنُ ذُو النِقامِ ﴿ يَقَامِ اللّهُ عَيْبِنُ لَهُ الْأَرْضُ عَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَونَ قُورُوا لِيّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَادِ ﴿ وَوَرَى الْمُجْرِمِينَ بَدُومَ مِن قَطِرَانٍ وَتَغْفَىٰ وُجُوهُهُمُ يَوْمَ لِللّهُ مِن قَطِرانٍ وَتَغْفَىٰ وُجُوهُهُمُ النّارُ ﴿ وَلَهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ كُلُ نَفْسِ مَا كَسَبَتْ إِنَّ اللّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ﴿ هَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

# ■ من سورة الحِجْر؛

﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَهَا لِلنَّظِرِينَ ۞ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطَنِ
 تَجِيمٍ ۞ إِلَّا مَنِ ٱسْتَرَقَ ٱلسَّمْعَ فَأَنْبَعَهُ, شِهَابٌ ثَمْدِينٌ ۞ ﴾

# ■ من سورة النحل:

• ﴿ أَنَّ أَمْرُ ٱللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ ٢٠

# ■ من سورة الإسراء؛

# ■ من سورة الكهف:

﴿ وَقُلِ ٱلْحَقَّ مِن تَتِكُرُ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِمَآءِ كَٱلْمُهْلِ يَشْوِى ٱلْوُجُوهُ بِلْسَ ٱلشَّرَابُ وَسَآءَتْ مُرْتَفَقًا ﴿ آَلَهُ مُلْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللل

# ■ من سورة مريم:

﴿ وَوَرَيِكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنَحْضِرَنَهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيًا ۞ ثُمَّ لَنَخِرَنَهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيًا ۞ ثُمَّ لَنَخِنَ أَعْلَمُ بِاللَّذِينَ هُمْ أَوْلَى لَنَخِنَ أَعْلَمُ بِاللَّذِينَ هُمْ أَوْلَى مِنْ عَلِيَ عِنِيًا ۞ ثُمَّ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِاللَّذِينَ هُمْ أَوْلَى عِنْهَا صِلِيًا ۞ وَإِن قِنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتّمًا مَّقْضِيًا ۞ ثُمَّ نُنَجِى أَلَيْنَ اتَّقُواْ وَلَذَرُ الظَللِمِينَ فِيهَا جِئِيًا ۞ ﴾ اللّذِينَ اتَّقُواْ وَلَذَرُ الظَللِمِينَ فِيهَا جِئِيًا ۞ ﴾

# ■ من سورة طه:

﴿ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الْمُرْمَانَ لِللّٰمُ اللّٰهُ الللللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ ا

# ■ من سورة الأنبياء،

- ﴿ وَبَلْ نَقْذِفُ بِٱلْحَقِ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَغُثُم فَإِذَا هُو زَاهِقٌ وَلَكُمُ ٱلْوَيْلُ مِمَّا نَصِفُونَ ﴿ وَإِهْ قُلْ وَلَكُمُ ٱلْوَيْلُ مِمَّا نَصِفُونَ ﴾
  - ﴿ وَأَرَادُواْ بِهِ ، كَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمُ ٱلْأَخْسَرِينَ ﴿ إِنَّا ﴾
  - ﴿ وَقَالَ رَبِّ ٱحْكُم بِالْحَقِّ وَرَبُّنَا ٱلرَّحْمَانُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴿ ﴾

# ■ من سورة الحج؛

﴿ هَٰذَانِ خَصْمَانِ ٱخْنَصَمُوا فِي رَبِّيمٌ فَٱلَّذِينَ كَفَرُوا قُطِّعَتَ لَمُمْ شِيابٌ مِن أَدِ
 يُصَبُّ مِن فَوْقِ رُءُوسِهِمُ ٱلْحَمِيمُ ۚ إِلَى يُصْهَرُ بِدِ، مَا فِي بُطُونِهِمْ وَٱلجُلُودُ ۚ إِلَى وَلَمْمُ
 مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدِ إِلَى كُلُمَا أَرَادُوا أَن يَغْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَيْمٍ أَعِيدُوا فِيهَا وَذُوقُوا
 مَذَابَ ٱلْحَدِيقِ إِلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

#### ■ من سورة المؤمنون؛

- ﴿ وَقُل رَّبِ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَطِينِ ۞ وَأَعُودُ بِكَ رَبِّ أَن يَعْضُرُونِ ۞ ﴾ يَعْضُرُونِ ۞ ﴾

# ■ من سورة الفرقان؛

﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءً مَّنثُورًا ﴿ ﴾

# ■ من سورة النمل:

- ﴿ إِنَّهُ مِن سُلَيْمَكَنَ وَايْنَهُم بِسَجِ اللَّهِ ٱلرَّحْمَكِنِ ٱلرَّحِيمِ ۞﴾
- ﴿ أَمَّن يُحِيبُ ٱلْمُضْطَرِّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشَّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلأَرْضِ أَءِكَهُ
   مَعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا نَذَكُرُونَ ﴿ ﴾

# ■ من سورة الصافات:

- ﴿ وَالْمَنَفَّتِ مَفًا ۞ فَالْرَجِرَتِ رَخْرًا ۞ فَالنَّالِيَتِ ذِكْرًا ۞ إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَجِدُ ۞
   رَبُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ الْمَشَرْقِ ۞ إِنَّا زَبِّنَا ٱلسَّمَاءَ الدُّنَيَا بِنِينَةِ
   الْكَوْكِ ۞ وَجِفْظًا مِّن كُلِّ شَيْطُنِ مَارِدٍ ۞ لَا يَسَّمَّعُونَ إِلَى ٱلْمَلَا ٱلْأَعْلَى وَيُقَذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِدٍ ۞ دُحُورًا وَلَمُهُم عَذَابٌ وَاصِبُ ۞ إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْمُعْلَفَةَ فَالْبَعْدُهِ
   مِن كُلِّ جَانِدٍ ۞ دُحُورًا وَلَمُهُم عَذَابٌ وَاصِبُ ۞ إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْمُعْلَفَةَ فَالْبَعْدُهِ
   شِهَابٌ ثَاقِبٌ ۞
  - ﴿ وَقِفُومٌ إِنَّهُم مَسْتُولُونَ ۞ مَا لَكُو لَا نَنَاصَرُونَ ۞ بَلْ هُو ٱلْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ ۞ ﴾

- ﴿ وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَبًا وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ۞ سُبْحَنَ اللّهِ
   عَمَّا يَصِفُونَ ۞
- ﴿ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِ ٱلْمِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ وَسَلَامٌ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ
   رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَهَا لَهُ مَا يَصِفُونَ ﴿ وَسَلَامٌ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ

### ■ من سورة الزمر؛

- ﴿ أَفَهَن شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ الْإِسْلَامِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِن رَّيِّهِ ۚ فَوَيْلُ الْقَسَيَةِ قُلُوبُهُم مِن ذِكْرِ اللَّهِ أَوْلَتِكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنَبًا مُتَشَابِهَا مَثَانِي فَقَسُعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ مُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهُ فَا لَهُ مِنْ هَا لِكَ ذِكْرِ اللَّهِ ذَاكِ هُدَى اللَّهِ هَدَى اللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَكَأَهُ وَمَن يُصَلِّلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَا إِلَى فَكَلِ
- ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيدَمَةِ وَالسَّمَوَتُ مَطُولِتَكُ بِيمِيدِيدٍ شُبْحَنَهُ وَتَعَكَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ ﴾
   مَطُولِتَكُ بِيمِيدِيدٍ شُبْحَنَهُ وَتَعَكَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾

# ■ من سورة غافر؛

﴿ حَمَ ۞ تَنزِيلُ ٱلْكِئْنِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ۞ غَافِرِ ٱلذَّلْبِ وَقَابِلِ
 ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو النَّهِ ٱلنَّهِ ٱلْمَصِيرُ ۞ ﴾

### ■ من سورة فصلت:

- ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَنْغٌ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ ﴾
- ﴿ وَلَقَ جَعَلْنَاهُ قُرُعَانًا أَعْجَبِيًا لَّقَالُواْ لَوْلَا فُصِلَتْ ءَايَنَكُهُ ۚ ءَاغِجَيِنٌ وَعَرَبِيُّ قُلَ هُوَ لِلَّذِينَ
   ءَامَنُواْ هُدُى وَشِفَاءً ۗ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى أَوْلِاهِمْ وَقُرُ رَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى أَوْلَاهِمْ لَكُونِ بَعِيدٍ ﴿ إِنَّهُ اللَّهِمَ لَوَاللَّهِمْ وَقُرُ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَى أَوْلِكُيْكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ الللللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

#### ■ من سورة الدخان؛

# ■ من سورة الجائية:

﴿ وَلِلَّهِ الْخَمْدُ رَبِّ السَّمَوَتِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ وَلَهُ الْكِمْرِيَاءُ فِي السَّمَوَتِ وَاللَّهِ السَّمَوَتِ الْعَالَمِينَ ﴿ وَلَهُ الْكِمْرِيَاءُ فِي السَّمَوَتِ وَالْمَرْضِ الْعَالِمِينَ ﴿ وَلَهُ السَّمَوَةِ الْعَالَمِينَ ﴿ وَلَهُ الْعَمْدِينَ الْعَكِيمَ السَّمَوَةِ الْعَالَمِينَ ﴿ وَلَهُ السَّمَوَةِ الْعَلَيْمَ اللَّهِ السَّمَوَةِ السَّمَوَةِ الْعَلَيْمَ اللَّهُ اللَّهِ السَّمَوَةِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالِي اللَّهُ الللَّهُ ا

# ■ من سورة الأحقاف:

- ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرُا مِنَ الْجِنِ بَسَتَمِعُونَ الْفُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوْا أَنصِتُوا فَلَمَّا فَعْنَى وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴿ قَالُوا يَنقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِنَبًا أُنزِلَ مِنَ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ يَعْوَمَنَا إِنَّ مَلَوْمِ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِى إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ يَعْوَمُنَا إِنَّ اللّهِ وَمَامِئُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُمُ مِن دُنُوبِكُم مِنْ عَذَابٍ اليهِ ﴾ وَمَن لَا يُجِبُوا دَاعِيَ اللّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ الْوَلِيَاةُ أُولَيْكَ وَمُعَلِي مُنْهِمِ أَلَيْهُ أَولَيْكَ أَولَيْكَ فَلَيْسَ فِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ الْوَلِيَاةُ أُولَيْكَ فَي صَلَالٍ مُبِينٍ ﴾
- ﴿ فَأَصْدِرَ كَمَا صَبَرَ أُولُوا ٱلْعَزْدِ مِنَ ٱلرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِل لَمُثَمَّ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَةَ يَلِمُ اللّهِ اللّهِ عَلَى إِلّا ٱلْفَوْمُ ٱلْفَنسِـ قُونَ ﴿ إِلَّا اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهَ اللّهَ عَلَى اللّهَ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهَ اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

# ■ من سورة الفتح؛

- ﴿ هُوَ الَّذِى أَنزَلَ السَّكِينَةَ فِي ثُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوَا إِيمَننَا مَّعَ إِيمَنِهِم وَلِلَّهِ جُمنُودُ
   السَّمَنوَتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ إِنَّ ﴾
- ﴿ وَلَقَدْ رَضِى اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَعْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنزَلَ السَّكِيمَنَةَ عَلَيْهِمْ وَأَنبَهُمْ فَتَحًا قَرِيبًا ﴿ ﴾



- ﴿إِذْ جَعَلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِى قُلُوبِهِمُ ٱلْحَمِيَّةَ جَمِيَّةَ ٱلْجَهِلِيَّةِ فَأَنزَلَ ٱللَّهُ سَكِبْنَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلنَّقْوَىٰ وَكَانُواْ أَحَقَ بِهَا وَآهَلَهَا وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴿
- وَتُحَمَّدُ رَسُولُ اللّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًا عَلَى الْكُفّارِ رُحَمَّا مُ بَيْنَهُمْ تَرَدَهُمْ رُكُعًا سُجَدًا يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِنَ اللّهِ وَرِضَونَا سِيماهُمْ فِي وَجُوهِهِم مِنْ أَثَرِ السُّجُودُ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَدُةُ وَمَثَلُعُمْ فِي النّبَعْدِلِ كَرْزِعِ أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَعَارَرَهُ فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ التَّوْرَدُةُ وَمَثَلُعُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَرْزِعِ أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَعَارَرُهُ فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ يَعْجُبُ الزُّرَاعَ لِيغِيظُ بِهِمُ الكُفَارُ وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا المَنْلِحَتِ مِنْهُم مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا (إِنَّ فَعَدَ اللّهُ اللّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا المَنْلِحَتِ مِنْهُم مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا (إِنَّ فَعَلَيْمَا اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّه

### ■ من سورة القمر؛

﴿ أَكُفَارُكُمْ عَبُرُ مِنْ أُولَتِهِكُو أَمْ لَكُمْ بَرَآءَ أَنِ النَّبُرِ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ غَنْ جَمِعٌ مُنْ مَجِعٌ مُنْعِيرٌ ﴿ سَبُهُومُ الْمُعَمِ وَيُولُونَ اللَّبُرَ ﴿ يَلِ السَاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَاعَةُ أَدْهَى مَنْعِيرٌ ﴾ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَجُوهِهِم وَأَمَرُ ﴾ إِنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالِ وَشُعُرٍ ﴾ يَوْمَ بُسْحَبُونَ فِي النَّادِ عَلَى وُجُوهِهِم دُوفُوا مَسَّ سَفَرَ ﴾ إِنَّا كُلَّ هَنْ عَلَقْتُهُ بِقَدَرٍ ﴾ ومَا أَمْرُنَا إِلَا وَحِدُهُ كَلَتِج بِالْبَصَرِ ﴾ ولقد أهلكُذَا أشباعكُم فَهَلَ مِن مُذَكِرٍ ﴾ ولقد أهلكُذَا أشباعكُم فَهَلَ مِن مُذَكِرٍ ﴾ ولقد أهلكُذَا أشباعكُم فَهلَ مِن مُذَكِرٍ ﴾ ولقر شهو وكبير مُسْتَطَرُ ﴾

# ■ من سورة الرحمن؛

﴿ يَمَعْشَرَ ٱلِمِنِ وَٱلْإِنسِ إِنِ ٱسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُواْ مِنْ أَفْطَارِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ فَٱنفُذُواْ لَا نَنفُدُونَ إِلَّا بِسُلْطَننِ ﴿ فَيَا مَن مَالِا مِنكُمَا ثَكَذِبَانِ ﴿ بُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظُ مِن نَّارِ وَنُحَاشُ فَلَا تَنفَصِرَانِ ﴿ فَيَا مِن اللّهِ مَرْبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَالِكُهُ مَا تُكَذِبَانِ ﴿ اللّهِ هَاللّهُ مَا تُكَذِبَانِ ﴿ اللّهُ مَا تُعَمِرَانِ ﴿ فَي أَيْ مَا لَاتْهِ مَرْبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ إِلَيْهِ مَا لَا مَا لَكُونُ مَا لَكُونُ مَا لَكُونُ اللّهِ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ مَا تُعَمِرُانِ اللّهُ مَا لَكُونُهُمُا ثُكُذِبَانِ إِلَيْهِ اللّهُ اللّهُ مَا لَكُونُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

# ■ من سورة الحشر؛

﴿ وَلَوْ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ. خَشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَنَهَ إِلَّا هُوَ لَا مُؤْمَدِهُمَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكَرُونَ ﴿ هُوَ اللَّهُ ٱلَّذِى لَآ إِلَنَهَ إِلَّا هُولًا هُولًا

عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ هُوَ ٱلرَّحَنُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِی لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَاكُ ٱلْمُعَنِّمِ ٱلْمُهَبِّمِنُ ٱلْمُهَبِّمِنُ ٱلْمُعَزِينُ ٱلْجَبَّالُ ٱلْمُتَكِّرُ سُبْحَنَ ٱللَهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَ يُسَيِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِينُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ ﴾ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِينُ ٱلْحَكِيمُ ﴾

#### ■ من سورة الطلاق:

- ﴿ ... لَا يُكْلِفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنَهَا سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُشْرِ يُسْرًا ﴿ ﴾

# ■ من سورة الملك؛

﴿ وَلَقَدْ زَيْنًا السَّمَاةَ الدُّنيَا بِمَصَدِيحَ وَجَعَلَتُهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِ وَأَعْتَدَنَا لَهُمْ عَذَابَ السَّعِيرِ ﴿ وَلَيْ السَّعِيرِ ﴿ وَلَيْ اللَّهِ عَذَابُ جَهَنَمُ وَيْنَسَ الْمَصِيرُ ﴿ وَإِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَيِّهِمْ عَذَابُ جَهَنَّمُ وَيْنَسَ الْمَصِيرُ ﴿ وَإِلَّا لَهُ عَلَا اللَّهُ عَذَابُ السَّعِيرِ ﴿ وَلَا لَيْنِ كَفَرُوا بِرَيِّهِمْ عَذَابُ جَهَنَّمُ وَيْنُسَ الْمَصِيرُ ﴿ وَإِلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

### ■ من سورة الحاقة:

﴿ عُدُوهُ مَنْلُوهُ ۞ ثُرَ الْمَحِيمَ صَلُوهُ ۞ ثُرَ فِي سِلْسِلَةِ ذَرْعُهَا سَبَعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ ۞
 إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللّهِ الْمُطْلِيدِ ۞ وَلَا يَصُفُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ ۞ فَلَيْسَ لَهُ الْيُوْمَ هَنْهَنَا حَمِيمٌ ۞ وَلَا عَصْلُ لَا يَأْكُلُهُۥ إِلّا الْمُسْطِيونِ ۞ فَلَا يَأْكُلُهُۥ إِلّا الْمُسْطِيونِ ۞ فَلَا يَأْكُلُهُۥ إِلّا الْمُسْطِيونِ ۞ فَلَا يَأْكُلُهُۥ إِلّا الْمُسْطِعُونَ ۞ فَلَا عَلَمْ إِلّا مِنْ غِسْلِينِ ۞ لَا يَأْكُلُهُۥ إِلّا الْمُسْطِعُونَ ۞

# ■ من سورة الجن:

### ■ من سورة الإنسان؛

﴿إِنَّ هَالِهِ تَذْكِرَةً فَهَن شَآةَ ٱلْمُحَاذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ
 ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ يُدْخِلُ مَن يَشَآهُ فِي رَحْمَتِهِ وَٱلظَّلِلِمِينَ أَعَدَّ لَمُهُم عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ وَهَا لَمُ اللَّهُ ا

# ■ من سورة البروج؛

﴿إِنَّ الَّذِينَ فَنَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَدَ بَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَدَ بَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الْمُؤْمِنِينَ اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

#### ■ من سورة الطارق:

﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ النَّبِيعِ ﴿ لَا وَالْأَرْضِ ذَاتِ الصَّنْعِ ﴿ إِنَّهُ لَقُولٌ فَصَلٌّ ﴿ وَمَا هُوَ بِالْهَزَلِ ﴾
 إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ﴿ وَ وَاكْثَرْضِ ذَاتِ الصَّنْعِ بِنَ الْمَيْفِينَ أَمْمِلُهُمْ رُونِينًا ﴿ وَمَا هُوَ بِالْهَزَلِ ﴾

# ■ سورة الشرح؛

﴿ أَلَمْ نَشْرَحُ لَكَ صَدْرَكَ ﴿ وَوَضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ ﴿ ٱلَّذِي ٱلْقَضَ ظَهْرَكَ ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ وَرُونَكُ ﴿ وَرَفَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ ﴾ ٱلَّذِي ٱلْقَضَ ظَهْرَكَ ﴾ وَرَفَعْنَا كَانُ مِنْ الْعُسْرِ يُشْرًا ﴿ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُشْرًا إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُشْرًا إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُشْرًا إِنَّ عَلَيْكُ إِنَّ مَعْ الْعُسْرِ يُشْرًا إِنَّ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّا مَا عَلَيْكُ إِلَى اللَّهُ إِنَّا عَلَيْكُ إِلَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّا اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِنْ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ عَلَيْ اللَّهُ إِنَّا عَلَا اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لِللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا عَلَى اللَّهُ إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّالِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّالِ الللَّهُ اللَّلْمُ ا

# ■ سورة الكافرون؛

﴿ وَلَا أَشَدُ عَائِبُا الْكَافِرُونَ ﴿ لَا أَعَبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴿ وَلَا أَشَدُ عَابِدُونَ مَآ
 أَعْبُدُ ﴿ وَلَا أَنَا عَابِدٌ مَا عَبَدَتُمْ ﴿ وَلَا أَشَدُ عَلِيدُونَ مَآ أَعْبُدُ ﴿ لَكُو دِيثَكُو وَلَا أَشَدُ عَلِيدُونَ مَآ أَعْبُدُ ﴾
 وَلِيَ دِينِ ﴾

#### ■ سورة الإخلاص:

- ﴿ وَثُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ۞ اللَّهُ الفَّكَمَدُ ۞ لَمْ يَكِذِ وَلَمْ يُولَـذَ ۞ وَلَمْ يَكُنُ لَهُ كُنُوا أَحَدُ ۗ ۞ ﴾ يَكُنُ لَهُ كُفُوا أَحَدُ ۗ ۞ ﴾

# ■ سورة الفلق:

﴿ وَأَنْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلْفَلَقِ ﴿ مِن شَرِ مَا خَلَقَ ﴿ وَمِن شَرِ غَاسِتٍ إِذَا وَفَبَ ﴾
 وَمِن شَكْرِ ٱلنَّفَلْثَاتِ فِى ٱلْمُقَدِ ﴿ وَمِن شَكِرِ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾

#### ■ سورة الناس:

- ﴿ وَأَلَّ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ۞ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ۞ إِلَكِ ٱلنَّاسِ ۞ مِن شَرِّ الْوَسَوَاسِ ٱلْخَنَّاسِ ۞ مِن الْجِنَّةِ الْوَسَوَاسِ الْخَنَّاسِ ۞ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ۞ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ ۞ ﴿ وَٱلنَّاسِ ۞ ﴿ وَٱلنَّاسِ ﴾



# د- رقية جامعة من السُّنة النبوية المطهرة، لعموم الاستشفاء بها(١).

- ١- «أَعُوذُ بِاللهِ ٱلسَّمِيعِ ٱلْعَلِيمِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجِيمِ، مِنْ هَمْزِهِ وَنَفْخِهِ
   وَنَفْثِهِ»(۲).
- ٢- «أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ ٱللهِ ٱلتَّامَّةِ مِنْ غَضَبِهِ وَعِقَابِهِ وَشَرِّ عِبَادِهِ، وَمِنْ هَمَزَاتِ
   ٱلشَّيَاطِين وَأَنْ يَحْضُرُونِ
  - ٣- «أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ ٱللهِ ٱلتَّامَّاتِ [كُلِّهِنَّ] مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ» (٤٠).
- ٤- «أَعُوذُ بِوَجْهِ ٱللهِ ٱلْكَرِيمِ، وَبِكَلِمَاتِ ٱللهِ ٱلتَّامَّاتِ، ٱللَّاتِي لَا يُجَاوِزُهُنَّ بَرُّ وَلَا فَاجِرٌ، مِنْ شَرِّ مَا يَنْزِلُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ وَشَرِّ مَا يَعْرُجُ فِيهَا، وَشَرِّ مَا ذَرَأَ فِي ٱلْأَرْضِ وَشَرِّ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا، وَمِنْ فِتَنِ ٱللَّيْلِ وَٱلنَّهَادِ، وَمِنْ طَوَادِقِ فِي ٱلْأَرْضِ وَشَرِّ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا، وَمِنْ فِتَنِ ٱللَّيْلِ وَٱلنَّهَادِ، وَمِنْ طَوَادِقِ

(۱) ألتزم - إن شاء الله - ذكر أحاديث صحيحة أو حسنة، بلفظها، فمن رقى نفسه فليقل: أعوذ، أرقي نفسي، ارحمني، يُبْريني، ... ونحو ذلك، ومن تعرّض لنفع أخيه يرقيه، فليقل: أعيذك، أرقيك، ارحمه، يُبْريك ... ونحوه. لما قد صحّ من تعويذ النبي على لسِبْطَيْه؛ الحسن والحسين على بقوله: «أُعِيذُكُمَا بِكَلِمَاتِ ٱللهِ ٱلتَّامَّةِ، مِنْ كُلِّ عَيْنٍ لَامَّةٍ». كما في البخاري، برقم (٣٣٧١) عن ابن عباس عاس .

(٢) انظر: تخريجه بتفصيل ص٢٥٦ بالهامش ذي الرقم (٢)، وهو بالإجمال - عند الأربعة: أصحاب السنن، وأحمد في المسند.

(٣) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الطب، باب: كيف الرُّقىٰ، برقم (٣٨٩٣)، ومالك في الموطأ؛ كتاب: الشعر، باب: ما يؤمر به من التعوُّذ، [برقم ٩]. وأحمد في مسنده، في مواضع عدة، منها في مسند المكثرين، من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص ، برقم (٦٦٤). وهو حديث حسن لغيره. انظر: «الصحيحة» برقم (٢٦٤).

(٤) أخرجه مسلم؛ كتاب: الذِّكر والدعاء، باب: في التعوذ من سوء القضاء ...، برقم (٢٧٠٨)، عن خولة بنتِ حكيم السُّلَمية ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عند أحمد في المسند، (٣٦٣)، عن رجل مِنَّ أَسْلَم.

ٱللَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ، إِلاَّ طَارِقًا يَطْرُقُ بِخَيْرٍ يَا رَحْمَانُ ١٠٠٠.

٥- «أُعِيذُكَ بِكَلِمَاتِ ٱللهِ ٱلتَّامَّةِ، مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ وَهَامَّةٍ، وَمِنْ كُلِّ عَيْنٍ لَا مَيْنٍ لَا لَا مَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وهنا يضع الراقي يده اليمنى على الذي يألم من الجسد، فيمسح بها، - على نفسه، أو على غيره، من غير النساء الأجانب - ويدعو فيقول:

- ٦- «بِسْمِ ٱللهِ» (ثلاثًا)، أَعُوذُ بِٱللهِ وَقُدْرَتِهِ مِنْ شَرِّ مَا أَجِدُ وَأُحَاذِرُ» (سبع مراتِ)<sup>(٣)</sup>.
- ٧- «بِسْمِ ٱللهِ ٱلَّذِي لَا يَضُرُّ مَعَ ٱسْمِهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ» (ثلاثا)<sup>(٤)</sup>.
- ٨- «بِسْمِ ٱللهِ أَرْقِيكَ، مِنْ كُلِّ شَيْءٍ يُؤذِيكَ، مِنْ شَرِّ كُلِّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنِ
   حَاسِدٍ، ٱللهُ يَشْفِيكَ، بِسْمِ ٱللهِ أَرْقِيكَ»(٥).

(۱) أخرجه مالك في الموطأ، (٥١/٤) مرسلاً عن يحيى بن سعيد كلله، كتاب: الشعر، باب: ما يؤمر به من التعوُّذ [برقم ١٠].

وأحمد (٣/٤١٩) - باختلاف يسير - موصولاً، من حديث عبد الرحمن بن خَنْبَش ﷺ. وهو حديث حسن لغيره. انظر: الصحيحة برقم (٢٩٩٥).

(٢) أخرجه البخاري؛ كتاب: أحاديث الأنبياء، باب (١٠)، بعد باب: يَزِفُون، برقم (٣٣٧١)، عن ابن عباس على الله المناس

(٣) سبق تخريجه ص ٢٩٩ بالهامش ذي الرقم (١).

(٤) سبق تخريجه ص٢٥١، بالهامش ذي الرقم (٤).

(٥) أخرجه مسلم؛ كتاب: السلام، باب: الطب والمرض والرُّقيٰ، برقم (٢١٨٦)، عن أبي سعيد الخُدْري ﷺ.



٩- «بِسْمِ ٱللهِ يُبْرِيكَ، وَمِنْ كُلِّ دَاءٍ يَشْفِيكَ، وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ، وَشَرِّ
 كُلِّ ذِي عَيْنِ» (١٠).

فإن كان بالمريض قَرْحة أو جرح، وضع الراقي من ريق نفسه على إصبعه السبّابة، ثم يضعها على التراب، بحيث يعلق به شيء منه، ويمسح به الموضع العليل المتقرح أو الجريح، – ويراعى في ذلك كما سبق أن لا يكون المرقى امرأة أجنبية – ثم يدعو قائلاً:

١٠ ﴿ بِسْمِ ٱللهِ ، تُرْبَةُ أَرْضِنَا ، بِرِيقَةِ بَعْضِنَا ، يُشْفَىٰ سَقِيمُنَا [يَشفِي سَقِيمَنا] ،
 بِإِذْنِ رَبِّنا ﴾ (٢) .

فإن كان المريض محمومًا، أبردها بماء زمزم باردًا، إن تيسر وإلا بماء آخر طَهور (٣)، يرش شيئًا يسيرًا من هذا الماء على بدنه بين يديه وثوبه (٤)، وذلك لقوله ﷺ: «ٱلْحُمَّى مِنْ فَيْحِ (٥) جَهَنَّمَ فَأَبْرِدُوها [عَنْكُمْ]

(١) أخرجه مسلم أيضًا: بالتخريج السابق، برقم (٢١٨٥)، عن عائشة ﷺا.

(٣) كما عند الترمذي رحمه الله: "فَلْيُطفِهَا عَنْهُ بِٱلْمَاءِ، فَلْيَسْتَنْقِعْ فِي نَهْرٍ جَارٍ فَلْيَسْتَقْبِلْ جِرْيَتَهُ، فَيَقُولُ: بِسْمِ ٱللهِ، ٱللهُمَّ ٱشْفِ عَبْدَكَ وَصَدَّقْ رَسُولَكَ ﷺ . . . . » الحديث كتاب: الطب، باب: كيفية تبريد الحمى بالماء، برقم (٢٠٨٤)، عن ثوبان ﷺ . وإسناده ضعيف. انظر: «الضعيفة» برقم (٢٣٣٩).

(٤) كما فعلته السيدة أسماء بنت أبي بكر ﷺ، وهي ممن كان يلازم بيت النبي ﷺ، لذا، فهي أعلم بالمراد بالإبراد من غيرها. انظر: الفتح (١٨٦/١٠).

(٥) «فَيْح»، أو «فَوْح»، أو «فَوْر»، كلها روايات صحت، ومعناها جميعًا: سطوع الحرِّ وفورانه. انظر: النهاية لابن الأثير (٣/ ٤٨٤).

بِٱلْمَاءِ»، أو قال: «بِمَاءِ زَمْزَمَ»(١)، ثم يدعو فيقول:

- ١١ (لَا بَأْسَ عَلَيْكَ، طَهُورٌ إِنْ شَاءَ ٱللهُ (٢)، وإن شاء قال أيضًا: ((ٱللَّهُمَّ ٱلْحُشِفْ عَنَّا ٱلرِّجْزَ)(٣).
- ١٢- «بِسْمِ ٱللهِ ٱلْكَبِيرِ، أَعُوذُ بِٱللهِ ٱلْعَظِيمِ مِنْ شَرِّ كُلِّ عِرْقٍ نَعَّارٍ، وَمِنْ شَرِّ كُلِّ عِرْقٍ نَعَّارٍ، وَمِنْ شَرِّ كُلِّ عِرْقٍ نَعَّارٍ، وَمِنْ شَرِّ كَلِ
- ١٣- «ٱللَّاهُمَّ بَرِّدْ قَلْبِي بِٱلثَّلْجِ وَٱلْبَرَدِ وَٱلْمَاءِ ٱلْبَارِدِ، ٱللَّاهُمَّ نَقِّ قَلْبِي مِنَ ٱلنَّنْسِ» (٥). ٱلْخَطَايَا كَمَا نَقَيْتَ ٱلثَّوْبَ ٱلْأَبْيَضَ مِنَ ٱلدَّنْسِ» (٥).
- ١٤- «ٱللَّهُمَّ، أَذْهِبِ ٱلْبَاسَ، رَبَّ ٱلنَّاسِ، ٱشْفِ وَأَنْتَ ٱلشَّافِي، لَا شِفَاءَ إِلاًّ

(۱) متفق عليه من حديث ابن عمر را أخرجه البخاري؛ كتاب: بدء الخلق، باب: صفة النار وأنها مخلوقة، برقم (٣٢٦١)، ومسلم؛ كتاب: السلام، باب: لكل داء دواء واستحباب التداوي، برقم (٣٢٦١). وزيادة [عَنْكُم]، هي في مسلم، كما أن زيادة: أو قال: "بِمَاءِ زَمْزَمَ»، هي – مما شك به في الرواية همام عن أبي جمرة الشُبَعي رحمهما الله، وهي – عند البخاري كله.

(٢) أخرجه البخاري في مواضع عدة من صحيحه، كلها عن عبدالله بن عباس ، منها: كتاب: المرضى، باب: عيادة الأعراب، برقم (٥٦٥٦).

- (٣) هذا من دعاء عبدالله بن عمر الله عند البخاري، كتاب: الطب، باب: الحمى من فيح جهنم، برقم (٥٧٢٣). [وكأن ابن عمر فهم من كون أصل الحمى من جهنم أن من أصابته عُذّب بها . . . ]. انظر: الفتح لابن حجر (١٨/١٠).
- (3) أخرجه الترمذي؛ كتاب: الطب، باب: دعاء الحمى والأوجاع كلها، برقم (٢٠٧٥)، وقال أبو عيسى (الترمذي): هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث إبراهيم بن إسماعيل بن أبي حبيبة، وإبراهيم يضعّف في الحديث، ويروى: «عِرْقٌ يَعَّارٌ» .اهـ. وأخرجه ابن ماجَهْ من غير لفظ «كل»، كتاب: الطب، باب: ما يعوّذ به من الحمى، برقم (٣٥٢٦)، عن ابن عباس عباس عباس
- (٥) أُخرِجه الترمذي، كتاب: الدعوات، باب: دعاء: «اللَّهم برَّدْ قَلْبي ...» برقم (٣٥٤٧)، عن عبدالله بن أبي أوفى هُله. قال أبو عيسى (الترمذي): هذا حديث حسن صحيح غريب. اه. وانظر: صحيح الترمذي، برقم (٣٨١٢).

شِفَاؤُكَ، شِفَاءً لَا يُغَادِرُ سَقَمًا ((). أو يقول: ((أَذْهِبِ ٱلْبَاسَ، رَبَّ آلْنَاسِ، بِيَلِكَ ٱلشِّفَاءُ، لَا كَاشِفَ إِلاَّ أَنْتَ (().

10- «ٱللَّهُمَّ ٱشْفِ عَبْدَكَ» - أو أَمَتَك - ويسمي المريض، (ويكرر ذلك ثلاث مِرارٍ) (٣).

١٦- ﴿ ٱللَّهُمَّ ٱشْفِ عَبْدَكَ يَنْكُأُ لَكَ عُدُوًا ، أَوْ يَمْشِي لَكَ إِلَى صَلَاقٍ ﴾ (١٠).

١٧ - ٱللَّهُمَّ عَافِنِي فِي بَدَنِي [جَسَدِي]، ٱللَّهُمَّ عَافِنِي فِي سَمْعِي، ٱللَّهُمَّ عَافِنِي فِي بَصَرِي، لَا إِللهَ إِلاَّ ٱللهُ ٱللهُ ٱلْحَلِيمُ ٱلْحَرِيمُ، فِي بَصَرِي، لَا إِللهَ إِلاَّ ٱللهُ ٱلْحَلِيمُ ٱلْحَرِيمُ، سُبْحَانَ ٱللهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِين](٥).

(۱) متفق عليه من حديث عائشة رها: أخرجه البخاري؛ كتاب: المرضى، باب: دعاء العائد للمريض، برقم (٥٦٧٥). برقم (٥٦٧٥).

(٢) كما في مسلم، بالتخريج السابق.

(٣) مستفاد من حديث: «اللَّهُمَّ اَشْفِ سَعْدًا، اللَّهُمَّ اَشْفِ سَعْدًا، اللَّهُمَّ اَشْفِ سَعْدًا» أخرجه البخاري، كتاب المرضى، باب: وضع اليد على المريض، برقم (٥٦٥٩)، ومسلم بتكرار الدعاء ثلاثًا -، كتاب: الوصية، باب الوصية بالثلث، برقم (١٦٢٨)، عن سعد بن أبي وقاص على الله .

(3) أخرجه أبو داود، بلفظ: «إِلَى جَنَازَةِ» أو «إِلَى صَلاةٍ»؛ كتاب: الجنائز، باب: الدعاء للمريض عند العيادة، برقم (٣١٠٧)، وأخرجه - عنه أيضًا - أحمد في مسنده، بلفظ: «إِلَى ٱلصَّلَاةِ» في مسند المكثرين، برقم (٦٦٠٠)، والحاكم (١/ ٣٤٤)، وصحّحه، وسكت عنه الذهبي. وحسّنه الألباني. انظر: الصحيحة برقم (١٣٠٤).

(٥) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الأدب، باب: ما يقول إذا أصبح، برقم (٥٠٩٠)، عن أبي بَكْرَة - نُفَيْع بن الحارث - فَهِد. وفيه: "تُعِيدُهَا ثَلَاقًا حِينَ تُصْبِحُ، وَثَلَاقًا حِينَ تُصْبِحُ، وَثَلَاقًا حِينَ تُصْبِحُ، وَثَلَاقًا حِينَ تُمْسِي». والترمذي - بلفظ: "جَسَدِي» ومن غير ذكر "سَمْعِي»، وبإثبات الزيادة في آخره - كتاب: الدعوات، باب: دعاء اللَّهم عافني في جسدي ...، برقم (٣٤٨٠)، عن عائشة وال الترمذي: هذا حديث حسن غريب. اهد. والحديث عند أحمد، في مسند البصريين، من حديث أبي بكرة، وفيه أيضًا: "تُعِيدُها ثَلَاقًا»، برقم (٢٠٧٠). كذلك ما بين معقوفين عند أحمد، مسند الخلفاء، من حديث علي ظهر، برقم (٢٠٧٠). والحديث حسنه الألباني في "صحيح الأدب المفرد»، برقم (٥٣٩)، و"صحيح سنن أبي داود»، برقم (٤٢٤٥).

- ١٨ (ٱللّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ ٱلْعَافِيَةَ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلآخِرَةِ، ٱللّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ ٱلْعَفْوَ وَمَالِي، ٱللّهُمَّ ٱسْتُرْ عَوْرَاتِي وَآمِنْ وَٱلْعَافِيَةَ فِي دِينِي وَدُنْيَايَ، وَأَهْلِي وَمَالِي، ٱللّهُمَّ ٱسْتُرْ عَوْرَاتِي وَآمِنْ رَوْعَاتِي، ٱللّهُمَّ ٱحْفَظْنِي مِنْ بَيْنِ يَدَيَّ وَمِنْ خَلْفِي، وَعَنْ يَمِينِي وَعَنْ رَوْعَاتِي، ٱللّهُمَّ ٱحْفَظْنِي مِنْ بَيْنِ يَدَيَّ وَمِنْ خَلْفِي، وَعَنْ يَمِينِي وَعَنْ شِمَالِي، وَمِنْ فَوقِي، وَأَعُوذُ بِعَظَمَتِكَ أَنْ أَغْتَالَ مِنْ تَحْتِي (١٠).
- ١٩- «ٱللَّهُمَّ ٱهْدِنِي وَٱرْزُقْنِي وَعَافِنِي وَٱرْحَمْنِي» (٢) أو يزيد فيقول: «ٱللَّهُمَّ ٱغْفِرْ لِي وَٱرْحَمْنِي وَعَافِنِي وَٱهْدِنِي وَٱرْزُقْنِي» (٣).
  - · ٢- «ٱللَّهُمَّ [بَارِكْ عَلَيْهِ]، وَأَذْهِبْ عَنْهُ حَرَّ ٱلْعَيْنِ وَبَرْدَهَا وَوَصَبَهَا» (٤٠).
- ٢١- «ٱللّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِوَجْهِكَ ٱلْكَرِيمِ وَكَلِمَاتِكَ ٱلتَّامَّةِ، مِنْ شَرِّ مَا أَنْتَ آلَمَا أَنْتَ الْمَأْثَمَ وَٱلْمَغْرَمَ، ٱللّهُمَّ لَا يُهْزَمُ الْمَأْثَمَ وَٱلْمَغْرَمَ، ٱللّهُمَّ لَا يُهْزَمُ جُنْدُكَ، وَلَا يَنْفَعُ ذَا ٱلْجَدِّ مِنْكَ ٱلْجَدُّ،

(۱) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الأدب، باب: ما يقول إذا أصبح، برقم (٥٠٧٤)، عن عبدالله ابن عمر الله . صحيح أبي داود (٤٣٣٩).

- ومعنى «أَعُوذُ بِعَظَمَتِكَ أَنْ أُغْتَالَ مِنْ تَحْتِي»، أي: الخسف، كما قال الإمام وكيع، وساقه أبو داود في خاتمة الرواية عينها.

(٢) أخرجه مسلم؛ كتاب: الذّكر والدعاء، باب: فضل التهليل والتسبيح والدعاء، برقم (٢٦٩٧)، عن أبي مالك الأشجعي فللله.

فائدة في فضل هذا الدعاء: كان النبي على إذا علم هذا الدعاء يجمع أصابعه إلا الإبهام، ويقول: "فَإِنَّ هَوُلَاءِ تَجْمَعُ لَكَ دُنْيَاكَ وَآخِرَتَكَ". انظر: خاتمة هذه الرواية عند مسلم كله.

(٣) أخرجه أحمد في مسنده، من حديث عبدالله بن أبي أوفى ظله برقم (١٩٤٠٩). وابن حِبّان برقم (١٩٤٠) وغيرهما. والحديث حسّنه الألباني وغيره. انظر: «الإرواء» برقم (٣٠٣). ومن فائدة هذا الدعاء قوله على لله لمن دعا به: «أَمَّا هَذَا، فَقَدْ مَلَا يَدَيْهِ مِنَ ٱلْخَيْرِ». كما في الرواية عينها.

(٤) أخرجه أحمد، في مسنده، من حديث عبدالله بن عامر في الرقم (١٥٧٠٠). والتبريك ورد في الرواية بلفظ: «فَلْيُبَرِّكُهُ». وهو عند الحاكم وصحّحه، (١٥/٢١٥)، وسكت عنه الذهبي. وحسّنه الألباني. انظر: «الصحيحة» برقم (٢٥٧٢).

والوَصب: دوام الوجع ولزومُه، وقد يُطلق الوَصَب على التعب والفتور في البدن. انظر: النهاية لابن الأثير (١٦٦/٥).

# سُبْحَانَكَ وَبِحَمْدِكَ»(١).

- ٢٢- «رَبُّنَا ٱللهُ ٱلَّذِي فِي ٱلسَّمَاءِ تَقَدَّسَ ٱسْمُكَ، أَمْرُكَ فِي ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ، كَمَا رَحْمَتُكَ فِي ٱلْأَرْضِ، ٱغْفِرْ لَنَا حُوبَنَا كَمَا رَحْمَتُكَ فِي ٱلْأَرْضِ، ٱغْفِرْ لَنَا حُوبَنَا وَخَطَايَانَا، أَنْتَ رَبُ ٱلطَّيِّبِينَ، أَنْزِلْ رَحْمَةٌ مِنْ رَحْمَتِكَ، وَشِفَاءً مِنْ شِفَائِكَ عَلَى هَذَا ٱلْوَجَعِ، [عَلى مَا بِفُلانِ مِنْ شَكْوَى] فَيَبْرَأُ». يقولها ثلاثًا، ثم يتعوذ بالمعوّذتين ثلاث مرات (٢٠).
  - ٣٣- «أَسْأَلُ ٱللهُ ٱلْعَظِيمَ، رَبَّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ أَنْ يَشْفِيكَ» (سبع موات)(٣).
    - فإن ألفىٰ الراقي المريضَ في كرَّب وهمِّ وضيق، رقاه قائلاً:
- ٧٤- «حَسْبِيَ ٱللهُ، لَا إِلهَ إِلاَّ هُوَ، عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ، وَهُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ» (سبع مرات)(٤٠).
- ٧٥- «لَا إِلهُ إِلاَّ ٱللهُ ٱلْعَظِيمُ ٱلْحَلِيمُ، لَا إِلهَ إِلاَّ ٱللهُ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيم،

(١) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الأدب، باب: ما يقول عند النوم، برقم (٥٠٥٢)، عن علي ﷺ.

هذا، وقد سمى الإمام ابن القيم رحمه الله هذه الرقية: الرقية الإلهية. انظر: زاد المعاد (٣/ ١٤١).

- (٣) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الجنائز، باب: الدعاء للمريض عند العيادة، برقم (٣١٠٦)، والترمذيُّ؛ كتاب: الطب، باب: ما يقول عند عيادة المريض، برقم (٢٠٨٣)، عنه أيضًا. وهو في مسند أحمد، مسند آل العباس، من حديث ابن العباس، برقم (٢١٣٧). صحَّحه الألباني. انظر: «المشكاة» (١٥٥٣).

هذا، ومن فائدة هذا الدعاء أن من قاله سبعًا كفاه الله ما أهمّه، صادقًا كان بها أو كاذبًا. كما ورد في ختام الرواية عينها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الطب، باب: كيف الرقى، برقم (٣٨٩٢)، عن أبي الدرداء ظهر، والحديث في مسند أحمد (٦/ ٢١) مسند الأنصار، من حديث فَضَالَة بن عبيد فهد. وتكرار الثلاث مع التعوّذ بالمعوّذتين، هي في المسند دون سنن أبي داود تشه. والحديث ضعّفه الألباني. انظر: «المشكاة» برقم (١٥٥٥) وتخريج المسند (٣٧٩/٣٧).

لَا إِلهَ إِلاَّ ٱللهُ رَبُّ ٱلسَّماٰوَاتِ وَرَبُّ ٱلْأَرْضِ، وَرَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْكَرِيمِ»(١).

٢٦- «يَا حَيُّ يَا قَيُّومُ بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغِيثُ» (٢).

٧٧- «ٱللَّاهُمَّ رَحْمَتَكَ أَرْجُو، فَلَا تَكِلْنِي إِلَى نَفْسِي طَرْفَةَ عَيْنٍ، وَأَصْلِحْ لِي شَانِي كُلَّهُ، لَا إِلهَ إِلاَّ أَنْتَ»(٣).

٢٨ ( اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ أَنِّي أَشْهَدُ أَنَّكَ أَنْتَ اللهُ لَا إِلهَ إِلاَّ أَنْتَ الْأَحَدُ
 الصَّمَدُ، الَّذِي لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوًا أَحَدً ( ) .

٢٩- «أللهُ أللهُ رَبِّي، لَا أُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا»(٥).

(۱) متفق عليه، من حديث ابن عباس المنظم أخرجه البخاري؛ كتاب: الدعوات، باب: الدعاءِ عند الكرب، برقم (٦٣٤٥)، ومسلم كتاب: الذّكر والدعاء . . . ، باب: دعاء الكرب، برقم (٢٧٣٠). وعند أحمد في مسنده - مسند الخلفاء الراشدين، من حديث علي المنظم، برقم (٢٠٣٠) - بلفظ: «لَا إِللهَ إِلاَّ ٱللهُ ٱلْكَلِيمُ ٱلْكَرِيمُ، سُبْحَانَ ٱللهِ، وَتَبَارَكَ ٱللهُ رَبُّ ٱلْعَرْشِ الْعَظِيم، وَٱلْحَمْدُ للهِ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ».

- وهو عند الترمذي بلفظ [ألْحَلِيمِ ٱلْحَكِيمِ]، كتاب: الدعوات، باب: ما جاء ما يقول عند الكرب، عن ابن عباس رفي برقم (٣٤٣٥).

(۲) أخرجه الترمذي؛ كتاب: الدعوات، باب: قول: «ياحي يا قيوم»، برقم (٣٥٢٤)، عن أنس ابن مالك رهم وقال: هذا حديث غريب. اهه. والحاكم في «مستدركه» من حديث ابن مسعود، برقم (١٨٧٥)، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. اهه. وقد تعقبه الذهبي بذكر ثلاث علل لهذا الحديث، وقد ذهب الألباني إلى تحسين الحديث. انظر: الكلم الطيب برقم (١١٩).

(٣) أخرجه أبو داود: كتاب: الأدب، باب: ما يقول إذا أصبح، برقم (٥٠٩٠)، عن أبي بكرة والله المنط : «دَعَوَاتُ ٱلْمَكُرُوبِ ....» الحديث.

(٤) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الوتر، باب: الدعاء، برقم (١٤٩٣)، عن بريدة هي . وهو عند أحمد، في مسنده (٣٣٨/٤)، من حديث مِحْجَن بن الأدرع. كما أخرجه ابن خزيمة في صحيحه برقم (٧٢٤)، عن محجن أيضًا.

(٥) هكذا بتكرار لفظ الجلالة المعظّم، والحديث أخرجه أبو داود؛ كتاب: الوتر، باب: في الاستغفار، برقم (١٥٢٥)، عن أسماءَ بنتِ عُمَيْسٍ ﷺ. كما أخرجه أحمد (٣٦٩/٦)، من حديثها أيضًا ﷺ.



٣٠ (ٱللّهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ، وَٱبْنُ عَبْدِكَ، وَٱبْنُ أَمْتِكَ، نَاصِيَتِي بِيدِكَ، مَاضٍ فِيَّ حُكمُكَ، عَدْلٌ فِيَّ قَضَاؤُكَ، أَسْأَلُكَ بِكُلِّ ٱسْم هُوَ لَكَ سَمَّيْتَ بِهِ نَفْسَكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، أَوِ ٱسْتَأْثَرْتَ نَفْسَكَ، أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوْ عَلَّمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، أَوِ ٱسْتَأْثَرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ ٱلْغَيْبِ عِنْدَكَ: أَنْ تَجْعَلَ ٱلْقُرْآنَ رَبِيعَ قَلْبِي، وَنُورَ صَدْرِي، وَجَلاءَ حُزْنِي، وَذَهابَ هَمِّي)(١).

ثم إنه يُستحب للراقي من الكرب أن يُطيِّب نفسَ المريض بإعلامه بنحو قوله ﷺ: «مَنْ أَرَادَ أَنْ تُسْتَجَابَ دَعْوَتُهُ وَأَنْ تُكْشَفَ كُرْبَتُهُ فَلْيُفَرِّجْ عَنْ مُعْسِرٍ» (٢)، و (إِنَّ فِي الصَّبْرِ عَلَى مَا تَكْرَهُ خَيْرًا كَثِيرًا، وَإِنَّ الفَرَجَ مَعَ الْكَرْبِ، وَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا» (٣)، كذلك يرشده إلى لزوم الاستغفار، لقوله ﷺ: «مَنْ لَزِمَ الْاسْتِغْفَارَ جَعَلَ اللهُ لَهُ مِنْ كُلِّ ضِيقٍ مَحْرَجًا، وَمِنْ كُلِّ فِيقٍ مَحْرَجًا، وَمِنْ كُلِّ هِمِّ فَرَجًا، وَرَزَقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ (٤).

٣١- «ٱللّهُمَّ [إِنِّي] أَعُوذُ بِرِضَاكَ مِنْ سَخَطِكَ، وَ[أَعُوذُ] بِمُعَافَاتِكَ مِنْ عُقُوبَتِكَ،
 وَأَعُوذُ بِكَ مِنْكَ لَا أُحْصِى ثَنَاءً عَلَيْكَ، أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ» (٥٠).

(۱) أخرجه أحمد في مسنده؛ مسند المكثرين، من حديث عبدالله بن مسعود فلي ، برقم (٤٣١٨)، وقد أرشد رسول الله على ختام الرواية - إلى الحرص على تعلم هذا الدعاء بقوله: "يَنْبَغِي لِمَنْ سَمِعَهُنَّ أَنْ يَتَعَلَّمُهُنَّ». وهو حديث حسن. انظر: «الصحيحة» برقم (١٩٩).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد في مسنده، (۲/ ۲۳)، من حديث عبدالله بن مسعود رهي، ومن حديث أبي اليسر
 الأنصاري – كعب بن عمرو – رهي (۲/ ٤٢٧)، بلفظ: «فَلْيُنظِرِ ٱلْمُعْسِرَ، أَوْ لِيَضَعْ عَنْهُ».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد أيضًا، وهو جزء من خاتمة حديث، في مسند آل العباس، من حديث ابن العباس على العباس المعالم المعالم العباس المعالم المعالم

 <sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود؛ كتاب: الوتر، باب: في الاستغفار، برقم (١٥١٨)، عن ابن عباس هيا.
 وضعَّفه الألباني. انظر: ضعيف الجامع برقم (٥٨٢٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم؛ كتاب: الصلاة، باب: ما يقال في الركوع والسجود، برقم (٤٨٦)، عن عائشة الله وما بين معقوفين زيادة عند الترمذي؛ كتاب: الدعوات، باب: في دعاء الوتر، برقم (٣٥٦٦)، عن علي الله وهي أيضًا عند أحمد في مسنده، من مسند الخلفاء الراشدين، من حديث علي أيضًا، برقم (٧٥١).

٣٢- «ٱللَّاهُمَّ آتِ نَفْسِي تَقْوَاهَا، وَزَكِّهَا أَنْتَ خَيْرُ مَنْ زَكَّاهَا، أَنْتَ وَلِيُّهَا وَمَوْلَاهَا، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عِلْمٍ لَا يَنْفَعُ، وَمِنْ قَلْبٍ لَا يَخْشَعُ، وَمِنْ قَلْبٍ لَا يَخْشَعُ، وَمِنْ نَفْسِ لَا تَشْبَعُ، وَمِنْ دَعْوَةٍ لَا يُسْتَجَابُ لَهَا»(١).

- ٣٣- «ٱللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ مَا سَأَلَكَ مِنْهُ نَبِيُّكَ مُحَمَّدٌ ﷺ، وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا ٱسْتَعَاذَ مِنْهُ نَبِيُّكَ مُحَمَّدٌ ﷺ، وَأَنْتَ ٱلْمُسْتَعَانُ وَعَلَيْكَ ٱلْبَلاغُ، وَلَا شَرِّ مَا ٱسْتَعَاذَ مِنْهُ نَبِيُّكَ مُحَمَّدٌ ﷺ، وَأَنْتَ ٱلْمُسْتَعَانُ وَعَلَيْكَ ٱلْبَلاغُ، وَلَا شَرِّ مَا ٱسْتَعَاذَ مِنْهُ بَبِيُّكَ مُحَمَّدٌ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال
- ٣٤- «ٱللّهُمَّ ٱجْعَلْ صَلَاتَكَ وَرَحْمَتَكَ وَبَرَكَاتِكَ عَلَى سَيِّدِ ٱلْمُرْسَلِينَ، وَإِمَامِ ٱلْخَيْرِ، وَقَائِدِ ٱلْمُتَّقِينَ، وَخَاتَمِ ٱلنَّبِيِّينَ، مُحَمَّدٍ عَبْدِكَ وَرَسُولِكَ إِمَامِ ٱلْخَيْرِ، وَقَائِدِ ٱلْمُتَّقِينَ، وَرَسُولِ ٱلرَّحْمَةِ، ٱللّهُمَّ ٱبْعَثْهُ مَقَامًا مَحْمُودًا يَغْبِطُهُ بِهِ ٱلْأَوَّلُونَ ٱلْخَيْرِ، وَرَسُولِ ٱلرَّحْمَةِ، ٱللّهُمَّ ٱبْعَثْهُ مَقَامًا مَحْمُودًا يَغْبِطُهُ بِهِ ٱلْأَوَّلُونَ وَٱلْخِرُونَ. ٱللّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّبْتَ عَلَى وَالْآخِرُونَ. ٱللّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا صَلَّبْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، ٱللّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، ٱللّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، ٱللّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، ٱلللهُمَّ بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مُجِيدٌ، وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مُحَمَّدٍ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ مَعِيدٌ مُحَمَّدٍ مُنَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ مَعْمَدِدٌ كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ كُمَا بَارَكْتَ عَلَى عَلَى الللهُمُّ مَلَى اللهُ مُحَمَّدٍ مُعَلَى اللهُمُ مُعْمَدًا مُسَالِعُهُ مُنْ مُعْمَلِكُونَ عَلَى عَلَى الْعِنْ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَيْمِ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَاقِيلَ عَلَى الْعَلِيدُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَاقِيلَ الْعَلَى الْعَلِيمُ الْعَلَى الْعَلَيْمُ الْعَلَى الْعَلَا

(۱) جزء من حديث، أخرجه مسلم؛ كتاب: الذّكر والدعاء، باب: التعوذ من شر ما عُمِل ومن شر ما عُمِل ومن شر ما لم يُعمَل، برقم (۲۷۲۲)، عن زيد بن أرقم ﷺ. وإسناده ضعيف. أورده الألباني في «الضعيفة» برقم (۳۳٥٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي - وحسنه واستغربه -؛ كتاب: الدعوات، باب: دعاء: اللهم إنا نسألك من خير ما سألك نبيَّك محمدٌ على، برقم (٣٥٢١)، عن أبي أمامة على.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجَهْ، موقوفًا على ابن مسعود ﴿ كتاب: إقامة الصلوات، باب: الصلاة على النبي ﴿ ١٢٦): وإسناده – على النبي ﷺ، برقم (٩٠٦): وإسناده – موقوفًا – حسن، بل قال الشيخ علاء الدين مُغْلَطاي: إنه صحيح. اهـ.

٣٥− ﴿ وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدَلًا لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ ﴾ [الانعام: ١١٥]. (يكورها ثلاثًا)(١).

٣٦- ﴿ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ۞ وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ وَالْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعُلْمِينَ ۞ وَالْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعُلْمِينَ ۞ [الصَّافات: ١٨٠-١٨٢] .



(۱) أحببت اختتام الرقية من السنة، بذكر هذه الآية الكريمة، تبرُّكًا بها، ولمناسبتها الختام، ولكون النبي على تلاها ثلاثًا، حين ضرب ثلاث ضربات صخرة حالت بينهم وبين حفر الخندق، فبرَوقت برقة مع كل ضربة ونَدَر في كل ضربة ثلث الصخرة، وبشر رسول الله على أصحابه بفتح بلاد كسرى ومدائن قيصر ومدائن الحبشة، ودعا لأصحابه على، -. انظر: النسائي؛ كتاب: الجهاد، باب: غزوة الترك والحبشة برقم (٣١٧٨)، عن رجلٍ من أصحاب النبي على، وقد حسن العلاّمة الشيخ الألباني على الحديث، انظر: صحيح النسائي برقم (٢٩٧٦).

ومعنى (نَدَر)، بدال مهملة، أي: سقط ووقع، ومعنى (بَرَق)، من البريق بمعنى اللمعان، كما بينه الإمام السندي في حاشيته على سنن النسائي (٣/٦). وأفاد ابن الأثير: أن برق بكسر الراء، بمعنى الحيرة، وبرَق بفتحها من البريق وهو اللَّمُوع. اه. انظر: النهاية (١/١٠).

(٢) ذكرتُ الآيتين من ختام سورة الصافات في ختام الرقية من السنة، بقصد التبرك بها، ولمناسبتها الختام، وكذلك لما روي في الحديث الضعيف الذي أخرجه الترمذي في كتاب: الصلاة، باب: ما يقول إذا سلَّم من الصلاة، برقم (٢٩٩). ونصُّ ذلك: وقد رُوي عنه عنه عنه أنه كان يقول: ﴿سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِنَّةِ عَمَّا يَعِيقُونَ ﴿ وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَا لَمُنْ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِنَةِ عَمَّا يَعِيقُونَ ﴿ وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَا لَمُنْ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِنَانَ اللهِ وَلَا يَعِيقُونَ اللهِ وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلَا لَمُنْ رَبِّ الْعَلَامُ عَلَى الْمُرْسَلِينَ اللهِ وَلَا يَعْمِعُونَ عَمَّا يَعِيقُونَ اللهِ وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ اللهِ وَلَا المُنافات: ١٨٠-١٨٢].

# خاتمة

# (وقد تضمّنت خلاصةً لمهمّات نتائج البحث، وذكرًا لبعض التوصيات)

الحمد لله جليل الصفات رفيع الدرجات، أحمده سبحانه أبلغ حمد وأزكاه، وهو الذي بنعمته تتم الصالحات، والصلاة والسلام الأتمان الأزكيان على عبده ورسوله سيدنا محمد بن عبدالله خير الأنام وبدر التمام؛ أرسله ربّه بالآيات البينات والمعجزات الباهرات، وعلى آله وصحبه، وتابعيهم بإحسان إلى يوم الدين.

وبعد، فقد يحسن بعد التفصيل إجمال، ليكون ذلك سهل المَدْرك لطالبه، قريب المنال، لذا، فقد رمت في ختام كتابي هذا استجماع ما أحسب أنه مهمات ما توصلت فيه من نتائج، ومن ذلك:

- 1- أن هاروت وماروت ملكان امتحن الله بهما عباده، وأنه لا تعارض بذلك بين ما ثبت من الدلائل على عصمة الملائكة وجواز تعليم الملائكة الناس التفريق بين المرء وزوجه، فتنة واختبارًا لبني آدم، ذلك أن تعليمهما كان تعليم تحذير من السحر، لا تعليم دعاء إليه.
- ٢- أن السحر الذي أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت هو مغاير في
   ذاته لما تُعلِّمه الشياطين الناسَ من ضروب السحر.
- ٣- أن للسحر تأثيرًا في ذاته، بإيقاع حب أو بغضة، وجمع أو فُرقة،
   ونحوه، لكنه مع ذلك لا يؤثر ضررًا إلا فيمن سبق في قضاء الله أن
   السحر يضرّه.
- ٤- أن إذن الله تعالى بوقوع أثر السحر لا يعني بحالٍ إذنًا شرعيًا

بالسماح للسحرة بفعل هذا الضرّ، إنما يوقع الله تعالى – بمشيئته العامة وسُنّته الكونية – هذا الضرّ على المسحور عند مباشرة الساحر سحره، فتنة للساحر وابتلاءً للمسحور.

- ٥- أن جُل مَن صدّق بالسحر وتعلّمه من الشياطين، وعمل به هم من أحبار يهود
   ومن تبعهم، ثم إنهم بعدها نسبوه زورًا وبهتانًا إلى نبي الله سليمان ﷺ.
- ٦- أن ما يرويه بعض المفسّرين في قصة الملكين هاروت وماروت لا أصل ثابت له ، وإنما هو من أكاذيب بني إسرائيل، فلا يعوّل عليه، وقد أنكره ثقات الأئمة، وعلماء الإسلام.
- ٧- أن السحر ضرَّ محض، فهو يضرّ متعلِّمه في دينه، ولا ينفعه في معاده،
   بل هو يمحق نصيبه في الدار الآخرة، وإن كان حال السحرة أنهم
   يتكسّبون بسحرهم في الدنيا.
- ٨- أن السحر يؤثر بعلة عادية وليس إتيانه سببًا مولِّدًا مُوجِبًا لحدوث أثره،
   فقد يحدث أثره وقد لا يحدث، وقد يمكن إبطاله ابتداءً بوجود مانع محصِّنِ من أذكار ورقى مشروعة، وانتهاءً بما شرع من طرق إبطاله.
- ٩- أن السحر علم مكتسب يمكن أن يحوزه كل من ارتضاه من أراذل الناس لذا كان من الممكن إبطاله ومعارضته بسحرٍ مثله، وهذا من أجل الحكمة التي لأجلها أنزل هذا العلم على الملكين ببابل هاروت وماروت، ذلك أن السحرة كثروا في ذلك الزمان واستنبطوا أبوابًا غريبة من السحر، وكانوا يدّعون النبوة، فعلم الملكان من أبى من الناس إلا التعلم، علماه أبوابًا من السحر، حتى يتمكنوا من معارضة أولئك الكذابين مدّعي النبوة، وإظهار زيفهم للناس.
- 1٠-أن السحر مع كونه أمرًا خارقًا إلا أن الساحر لا يبلغ بسحره ما يكون من عظيم آيات الرسل عليهم السلام، فلا يكون بأثر السحر

جزمًا: إنزال جراد أو قلب عصاحية، أو إحياء موتى، أو إنطاق عجماء، فهذا ونحوه مما يجب القطع بأنه لا يكون بسحر، ولا يفعله الله عند إرادة الساحر.

- 11-أن «حديث السحر» ثابت، وهو في أعلى درجات الصحيح، قد سَلِم متنه من اضطرابٍ، وخلا إسنادُه من تضعيف.
- 11-أن السحر الذي وقع للنبي على قد اقتصر تأثيره على بعض قوة النبي على الجسمية، دون أن يمس قدرته الفكرية بشيء، وأن أثره هو من جنس المرض الذي يعتري سائر البشر، وأن ذلك ليس قادحًا ألبتة في منصب النبوة، بل هو للمتأمّل دليل من دلائلها.
- 17-أن دعوى إنكار هذا الحديث مبناه عند من أنكره على أمرين؟ الأول: أن السحر لا يعدو كونه من لطيف أمور التخاييل وخفيها، وأنه لا حقيقة له، فلما أنْ أثّر السحر كما في الرواية على النبي على إمراضًا ووجعًا استبعدوا ثبوت متن الرواية بذلك. والثاني: أن السحر على فرض كونه يؤثر حقيقة في المسحور، فإن هذا التأثير لا يمكن حدوثه من غير اتصال بالمسحور ومماسة له، والحديث يُثبِت التأثير من غير مماسة، وعليه فقد حكموا بوضع الحديث، مع كونه في الصحيحين!!
- 18-تقرير أن مذهب أهل السنة وجمهور العلماء من الأمة على إثبات السحر، وأن له حقيقة كحقائق غيره من الأشياء الثابتة.
- 10-أن الخلاف الواقع بين جمهور العلماء ومخالفيهم في أن السحر حقيقة أو تخييل، إنما هو في حقيقته خلاف لفظي، فالجمهور نظروا إلى ما يقع منه بهمّة نفس الساحر، أو بمُعين له من مزاج الأفلاك والعناصر، أو خواص الأعداد وبعض الموجودات، بينا نظر المخالفون إلى قدرة التأثير في القوى المتخيلة، وهو المسمى شعوذة.

17-أن تعريفات العلماء للسحر تعددت وتباينت، تبعًا لما تقرر عند صاحب التعريف من كون السحر له حقيقة مؤثرة، أم أنه مجرد خُدَع وتخييلات لا أثر لها.

- 1۷-أن من شرط إعمال السحر أن يقوم بمزاولته نفس قوية مؤثرة خبيثة تقرّبت إلى روح شيطانية وتعاونت معها على قصد إيقاع أذى بالمسحور.
- ١٨-أن أشد أنواع السحر ما يكون بهمة نفس الساحر، وقد استغنى فيه عن
   مُعينِ من مزاج الأفلاك أو أسرار الأعداد أو خواص العناصر ونحوها.
- 19-أن الساحر بالطِّلَسْمات، هو من استعان بما سبق ذكره آنفًا، وذلك لقصور همة نفسه عن التأثير استقلالاً.
- ٢٠-أن الشريعة لم تفرق من حيث الحكم بين الساحر بالهمة والساحر بالاستعاذة بالطلسمات، وجعلت ذلك كله بابًا واحدًا محظورًا.
- ٢١- أن سحر المجاز أو التخييل (الشعوذة) منه ما يكون مؤثرًا في قدرة الإبصار لدى الرائين، ومنه ما يكون مؤثرًا بإيقاع تغيير في نفس المرئي. وأن كلاهما لا حقيقة له، إلا إذا استعان المشعوذ بشيطان أو تمتم بعزائم وإقسام ليُحدِث بذلك تخييلاً في قدرة الرائين، فقد صار بذلك سحره على الحقيقة لا على المجاز.
- ٧٢- أن التنجيم من أخطر أنواع السحر، وأن الساحر بالتنجيم في حقيقته هو من عُبّاد النجوم؛ فهو مع استعانته بروحانية الكواكب بزعمه لتؤثر في قوابلها الأرضية، فقد جمع إلى ذلك اعتقاده الجازم بعظيم تأثير هذه الأجرام السماوية وتشكُّلاتِها الفلكية، بالتحكم في مصائر الناس، وذلك بالتحكم في حُسن طوالعهم أو شؤمها، وعلى تسيير تفصيلات حياتهم اليومية!!

٢٣- أن الخلاف الواقع في تحديد أقسام السحر، راجع إلى طريق التقسيم،
 فقد يكون باعتبار أهله وطرائق حصوله، أو بحسب أثره على المسحور،
 أو باعتبار الحكم الشرعي لتلك الأقسام.

- ٢٤- أن تقسيم ابن خلدون في مقدمته السحر إلى مرتبتي الحقيقة والمجاز يمكن به إدراج جميع أنواع السحر تحت هاتين المرتبتين؛ مهما تعددت صنوف السحر.
- ٢٥- أن من السحر المجازي، ما يكون سحرًا في اللغة وحسب، كسحر البيان، وسحر العَضْهِ وهو شدة البَهْت وتمويه الكذب –، ومع ذلك فقد أدخله البعض في أقسام السحر، لكونهما يخيِّلان الأمر على غير حقيقته، وهو شبيه من هذه الحيثية بأثر عمل السحر.
- ٢٦- أن سحر التفريق بين المرء وزوجه، مما أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت، هذا النوع من السحر، قد درس العلم به، وكادت المعرفة به أن تستحيل، لكن إن وُجدِت، فإن خطرها يبقى هو الأشد ضرًا من بين أنواع السحر، وهو غاية ما يقتدر عليه ساحر.
- ٧٧- أن ما يسمى (علومًا روحانية)، لا ينطبق عليها وصف (علوم) ألبتة؛ فهي لا تعدو كونها تخرّصات من أهلها ورجمًا بالغيب، فلا تنطبق عليها أسس التجريب العلمي، ولا طرق السماع الصحيح.
- ٢٨- أن الكتب المسماة (علومًا روحانية) نوعان؛ الأول: دال بمحتواه على معرفة كتابة الحروز الشركية، والأحجبة الطلَّسْمية، والطبابة الروحية بزعمهم بأسرار الأعداد، ومكنونات الحروف، والثاني: يدل قارئه على معرفة كيفية ممارسة السحر، بطرق شتى منها: التنجيم، والاستحضار السفلي لأرواح شياطين، واستنزال علوي لأرواح ملائكة، وفتح مندل، وإقسامات وعزائم وعهود، وتدخينات مناسبة للأعمال،

وعلم رمل وزايرجات ومجرّبات وأرصاد وإرسال جن وإخراجه، وصرفِ عُمّارٍ، وغير ذلك الكثير مما تفنى في معرفته أعمار طوال، وهو برمّته مدعاة إلى الهلاك والوبال.

- ٢٩- أن من علامات الأعمال السحرية، والأحجبة الشركية، أن تحوي دوائر وأوفاق، وطِلَسمات، واستعانات تارة بأرواح ملائكة، وأخرى برجال من الجن سمّوهم طوالق سليمانية، وثالثة بروحانيات أجرام سماوية.
- •٣- أن ما يسميه أهله مُجرَّبات وقد تولّى كِبْره الديربيُّ في مجرّباته الكبير قد فتح بابًا عظيمًا على أهل الإسلام، يتسع ولا ينغلق، ولج فيه كل من أراد دسًّا على عقائد المسلمين، بحجة أن ذلك مجرّب نافع، حتى صارت الآيات الكريمة والسور القرآنية العظيمة حُجُبًا مجرّبةَ النفع لما يخطر ببالك عن أدواء وما لا يخطر فيه، بل قد تستعمل لإمراض الناس وإيقاع ضُرِّ بهم!!
- 71- أن السحر ظاهرة اجتماعية عالمية مستمرة، مع ما توصّل إليه العلم الحديث من تقنيات باهرة، وذلك لاستكماله دومًا الوظائف الحيوية والنفسية لأي ظاهرة اجتماعية، ومن ذلك: شغف الإنسان الفطري إلى تفسير الظواهر الغريبة، وشعوره المستمر بحاجته إلى قوى خارقة، وكذلك استخدام بعض الناس السحر باعتقادهم لجلب نفع أو دفع ضرّ.
- ٣٢- أن الفرقة الموسومة بعبدة الشيطان، تستخدم السحرة في تسخير بعض الشباب لأجل إتمام طقوس تقرِّبهم لمعبودهم، والعياذ بالله.
  - ٣٣- أن السحر مباين تباينًا ظاهرًا مع كلِّ من المعجزة والكرامة.
- ٣٤- أن تعلّم السحر الحقيقي وتعليمه كفر، فإنه لا بد فيه من تصريح بكلام مكفّر، أو عمل مكفّر.

٣٥- أن تعلّم السحر الحقيقي وتعليمه، إن كان طريقه التصريح بكلام مكفّر، أو عمل مكفّر أو اعتقاد مكفّر، كان ذلك كفرًا ولا ريب، وإن كان بطريق خواص قوة النفس، أو عناصر الأرض، أو بأدوية وعقاقير وتدخينات، فهو يحرم حرمة شديدة، لكنه لا يبلغ بصاحبه الكفر، إلا إذا استحل الساحر ما يفعله، واعتقد إباحته، والله أعلم.

- ٣٦- أن الساحر عند الحكم بتكفيره، فإنه يستحق بكفره بسحره ما يستحقه المرتدّ، فإنه يقتل ردةً وكفرًا، وأما إن لم يبلغ به سحرُه الكفرَ، فإن مذهب الجمهور من أهل العلم على أنه يُحَدُّ فيقتل مطلقًا، سواء قتل بسحره أحدًا أم لم يقتل.
- ٣٧- أن ساحر أهل الكتاب (اليهودي أو النصراني)، لا يُقتَل بسحره، عند الجمهور، إلا أن يَقتُل بسحره، فيُقتل عند ذلك قصاصًا.
- ٣٨- أن المسلمة الساحرة، حكمها عند الجمهور حكم ساحر المسلمين، إن كفرت بسحرها فإنها تقتل كفرًا، وإن لم يبلغ بها سحرها الكفرَ، فالجمهور على أنها تُحدّ فتقتل مطلقًا، سواء قتلت بسحرها أحدًا أم لم تقتل.
- ٣٩- أن النَّشرة (حلّ السحر عن المسحور)، إن كانت بما يُشرع فهي جائزة مطلوبة لما فيها من المصلحة وطلب المنفعة مع عدم المفسدة -، وإن كانت بسحر أو بطلاسم ونحوه فإنها تحرم.
- •٤- أن التحصين المشروع مانع في أكثر الأحيان من وقوع السحر، لكن أثر السحر قد يقع على النفوس القوية المتحصّنة، وذلك لِحكم عظيمة؛ منها الابتلاء بالصبر، ورفع المنزلة، والحث على الدعاء، وغير ذلك.
- ٤١ أن طرق علاج السحر متعددة منها: استخراج السحر وإبطاله بإتلافه،

أو حرقه أو رميه في ماء جارٍ - أو العلاج بالرقى المشروعة، أو الاستشفاء بالأدوية المباحة، كالحجامة، والعجوة، والنَّشْرة العربية.

هذا ما أحسِب أنه من مهمات نتائج هذا البحث استخلصتها من ثناياه، أرجو أن أكون قد استوفيت جُلّها.

هذا، وإن كان لي ختامًا من توصيات – بعد الوصية بتقوى الله تعالى في السرّ والعلن –، فإني أوصي بما يلي:

- أ- ضرورة قيام وسائل الإعلام المرئية والمسموعة ببث برامج هادفة، موثقة، نظرية وميدانية، تعتمد منهجًا علميًا تحترم فيه فكر المشاهد، فتبصّره بحقيقة موقف الإسلام من السحر وأهله، وألا يكون القصد منها إثارة فضول المشاهد وحسب، من أجل جذب المزيد من النُظار.
- ب- العمل الجاد على إقامة مراكز دراسات متخصّصة يشارك فيها إلى جانب علماء الدين: علماء النفس والاجتماع تقوم برصد ظاهرة السحر؛ وجودها وانتشارها والمحيط الذي تنتشر فيه، وذلك عبر بحوث اجتماعية ميدانية، تُوظَّف نتائجها للحدّ من انتشار هذه الظاهرة.
- ج- تكثيف الهيئات العلمية والمؤسسات التربوية جهودها، لمساعدة الشباب، بطرح ندوات حوارية، وتوزيع استبيانات عليهم، وإفساح المجال لهم لطرح مشكلاتهم المتعلقة بهذا الجانب، والعمل معهم على استخراج حلول عملية تساعدهم، بل إشراكهم في الإسهام في تخليص المجتمع من هذه الآفة.
- د- قيام مراكز علاج متخصّصة، تحرص على استقطاب من يوثق بفضله من الرقاة، وكبار أطباء النفس، بما يكفل قطع السبيل عن أبواب المشعوذين السحرة.

ه- إسهام وزارات الإعلام في الدول الإسلامية، بالعمل على تطهير المجتمعات من الترويج للسحر، وذلك بالتشدد إزاء ما يُسهم - ولو من طَرْفِ خفي - في تساهل الناس في قبول سلع السحرة، من مثل معرفة الحظ، وكشف الطالع، والعرافة المتسترة بالأرقام، والكهانة المتلبسة بالتنجيم، وغير ذلك الكثير مما يُقصد به جني أرباح طائلة، ولو كان ذلك متعارضًا مع مبادئ تلك المجتمعات وقيمها.

و- أخيرًا، ضرورة تضافر جهود الجهات المختصة في البلاد الإسلامية، لقمع السحرة وقطع دابرهم، وذلك باتخاذ موقف صارم من هؤلاء، وإقامة ما تقرّر في حقهم شرعًا، كما هو قائم - بحمد الله تعالى - في بلاد الحرمين الشريفين.

هذا آخر ما يسر الحق تبارك وتعالى، ونفذ به أمرُه الغالب، من تسطير لما أرجو أن يعمّ نفعُه، ويكثر خيرُه، ويكون زادًا حسنًا – بعونه تعالى – لمؤلّفه وقارئه، سائلاً الله عز وجلّ أن يتقبّله عنده ويُجزِل المثوبة عليه، إذ القصد منه نفع إخواني المؤمنين، والسلوك بهم مسلك التضرع إلى الله بما شرعه سبحانه في كتابه العزيز وسنة نبيه الكريم، والنأي بهم عن مهاوي الضلال وسبل الابتداع، وأهله الدجاجلة أهل الأهواء. وإني سائل أخًا انتفع به أن يدعو لي ولوالديّ بظهر الغيب دعوة صالحة ندّخرها ذُخرًا لنا في يوم أحوج ما نكون إليها.

هذا، وقد وافق الفراغ من تدوينه، بعون الله وحسن توفيقه، نهارَ النصف من شعبان، سنة ستَّ وعشرين وأربعمائة وألف للهجرة النبويَّة، على صاحبها أفضل الصَّلاة وأزكيٰ التحيَّة.

﴿ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِ ٱلْعِزَّةِ عَمَّا يَعِيفُونَ ۞ وَسَلَكُمْ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ وَالْحَمَّدُ لِلَهِ رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾

كتبه راجي رحمة ربه د. خالد بن عبدالرحمن الجريسي



# فهرس الهراجع

- (۱) الإحسان بترتيب صحيح ابن حبان؛ ترتيب الأمير علاء الدين علي بن بلبان الفارسي (ت٧٣٩هـ)، حققه وخرج أحاديثه وعلق عليه الشيخ شعيب الأرناؤوط، الطبعة الثانية ١٤١٤هـ، مؤسسة الرسالة بيروت.
- (٢) أحكام الحكيم في علم التنجيم، عبدالفتاح الطوخي، المكتبة الثقافية، بيروت، ١٤١١هـ-١٩٩١م.
- (٣) أحكام العزائم والرقى، عبدالرحمن الأهدل، تحقيق طه بو سريح. دار ابن حزم، بيروت، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- (٤) أحكام القرآن؛ لأبي بكر أحمد بن علي الرازي الجصاص (ت ٣٧٠هـ)، تحقيق الشيخ محمد صادق قمحاوي، طبعة ١٤١٢هـ، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- (٥) إحياء علوم الدين، الغزالي، محمد بن محمد بن محمد، ٥٠٥ه، دار الوعي، حلب، ١٤١٩هـ-١٩٩٨م.
- (٦) الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار؛ لأبي زكريا محيي الدين يحيى ابن شرف النووي (ت٦٧٦هـ)، طبعة ١٤٠٤هـ، دار الكتاب العربي يبروت.
- (۷) الإرشاد إلى صحيح الاعتقاد والرد على أهل الشرك والإلحاد، صالح ابن فوزان الفوزان، دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، الدمام، ١٤٢٢هـ.
- (A) أسباب النزول؛ لأبي الحسن علي بن أحمد الواحدي النيسابوري (ت٤٦٨هـ)، الطبعة الثانية ١٤١١هـ، دار الكتب العلمية بيروت.
- (٩) الاستيعاب في معرفة الأصحاب؛ لأبي عمر يوسف بن عبدالله بن عبدالله و الدكتور طه عبدالبر (ت٤٦٣هـ) بحاشية الإصابة لابن حجر، تحقيق الدكتور طه



- محمد الزيني، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ، مكتبة ابن تيمية القاهرة.
- (۱۰) أسد الغابة في معرفة الصحابة؛ لأبي الحسن علي بن محمد بن الأثير الجزري (ت٣٠٣هـ)، تحقيق محمد إبراهيم البنا وآخرين، طبعة ١٩٧٠م، دار الشعب القاهرة.
- (۱۱) الاسم الأعظم للمولى، أ.د/حسن قريب الله، دار الجيل، بيروت، 12۲۳هـ-۲۰۰۲م.
- (١٢) اسم الله الأعظم، عبدالفتاح الطوخي، المكتبة الثقافية، بيروت، د.ت.
- (١٣) الإصابة في تمييز الصحابة؛ لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت٨٥٧هـ)، تحقيق طه الزيني، مكتبة ابن تيمية القاهرة.
- (١٤) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين الشنقيطي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- (10) اقتضاء الصراط المستفيم لمخالفة أصحاب الجحيم، أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن تيمية، تحقيق: ناصر عبدالكريم العقل، وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، الرياض، 1819هـ-1999م.
- (١٦) آكام المرجان في غرائب الأخبار وأحكام الجان، لبدر الدين الشبلي الحنفي، تحقيق أيمن البحيري، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت. ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م.
- (۱۷) الإمام على الرضا، ورسالته في الطب النبوي، تحقيق د/محمد على البار، دار المناهل بيروت، الطبعة الثانية ١٤١٢هـ-١٩٩٢م.
  - (١٨) البداية والنهاية، عبدالفتاح الطوخي، المكتبة الثقافية، بيروت. د.ت.
- (19) بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، تحقيق: محمد علي النجار، المكتبة العلمية، بيروت، د.ت.

(۲۰) تاج العروس من جواهر القاموس؛ للسيد محمد مرتضى الزَّبيدي (۲۰) دراسة وتحقيق علي شيري، دار الفكر - بيروت ۱٤١٤هـ.

- (۲۱) تاريخ الطبري (تاريخ الأمم والملوك)، محمد بن جرير بن يزيد الطبري، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.
- (۲۲) تجدید الوعی، أ. د/ عبدالكریم بكار، دار المسلم، الریاض، ۱۲۲) م. ۱٤۲۱هـ-۲۰۰۰م.
- (۲۳) التحصين من كيد الشياطين، د. خالد بن عبدالرحمن الجريسي، د.ن، الرياض، ١٤٢٦هـ ٢٠٠٥م.
- (٢٤) التعريفات، علي بن محمد بن علي الجرجاني، دار الكتب العلمية، ييروت، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- (٢٥) تفسير القرآن العظيم؛ لأبي الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي (٣٥) حبعة بيت الأفكار الدولية ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- (٢٦) التفسير القيّم، للإمام ابن قيم الجوزية، جمعه محمد أويس النَّدُوي، وحققه محمد حامد الفقى، دار الكتب العلمية، بيروت. د.ت.
- (۲۷) التفسير القيم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن قيم الجوزية، جمع: محمد أويس الندوي، تحقيق: محمد حامد الفقي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- (٢٨) تقريب التهذيب، شهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: حسان عبدالمنان، بيت الأفكار الدولية، الرياض، ١٤٢١هـ
- (۲۹) التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير؛ لشهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت۸۵۲هـ)، اعتنى به حسن عباس قطب، الطبعة الأولى 1٤١٦ هـ، مؤسسة قرطبة الجيزة.
- (٣٠) جامع البيان عن تأويل آي القرآن؛ لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري

(ت • ٣١هـ)، تحقيق الدكتور عبدالله بن عبدالمحسن التركي بالتعاون مع مركز البحوث والدراسات العربية والإسلامية بدار هجر، الطبعة الأولى ١٤٢٢هـ، دار هجر – الجيزة.

- (٣١) جامع الترمذي؛ لأبي عيسى محمد بن عيسى بن سورة الترمذي (٣١) اعتنى به فريق بيت الأفكار الدولية، الطبعة الأولى 1٤٢٠هـ، بيت الأفكار الدولية الرياض.
- (٣٢) الجامع لأحكام القرآن (تفسير القرطبي)؛ لأبي عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي (ت٦٧١هـ)، تحقيق عبدالرزاق المهدي، الطبعة الرابعة ١٤٢٢هـ، دار الكتاب العربي بيروت.
- (٣٣) جلاء الأفهام في فضل الصلاة والسلام على محمد خير الأنام؛ لشمس الدين أبي عبدالله محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية (ت٧٥١هـ)، تحقيق مشهور حسن سلمان، الطبعة الثانية ١٤١٩ هـ، دار ابن الجوزي الدمام.
- (٣٤) حاشية كتاب التوحيد، عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، د.ن، د.م، ١٤٠٨ م.
- (٣٥) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء؛ لأبي نعيم أحمد بن عبدالله الأصبهاني (ت٠٤٠ هـ)، الطبعة الأولى ١٣٩٤هـ، مطبعة السعادة بمصر.
- (٣٦) الخزائن، أحمد النَّراقي، تعليق حسن الآملي، ترجمة عبدالرضا افتخاري، مؤسسة البلاغ، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
- (٣٧) الدر المنثور في التفسير بالمأثور؛ لجلال الدين عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي (ت٩١١هـ)، دار الفكر بيروت.
- (٣٨) دلائل النبوة؛ لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي (ت٤٥٨ه)، تحقيق الدكتور عبدالمعطي قلعجي، الطبعة الأولى ١٤٠٥ هـ، دار الكتب العلمية بيروت.

(۳۹) رد المحتار على الدر المختار (حاشية ابن عابدين)، محمد أمين بن عمر بن عابدين، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٠٧هـ – ١٩٨٧م.

- (٤٠) روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني؛ لأبي الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- (٤١) زاد المسلم فيما اتفق عليه البخاري ومسلم، محمد حبيب الله الشنقيطي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د.ت.
- (٤٢) زاد المعاد في هدي خير العباد؛ لشمس الدين أبي عبدالله محمد بن أبي بكر ابن قيم الجوزية (ت٧٥١هـ)، حقق نصوصه وخرج أحاديثه وعلق عليه شعيب الأرناؤوط وعبدالقادر الأرناؤوط، الطبعة الثالثة 1٤٢٢هـ، مؤسسة الرسالة بيروت.
- (٤٣) السحر والسحرة من منظار القرآن والسنة، إبراهيم كمال أدهم، دار الندوة الإسلامية، بيروت، ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- (٤٤) السحر والمجتمع، د/سامية الساعاتي، دار النهضة العربية، بيروت، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ-١٩٨٣م.
- (٤٥) سلسلة الأحاديث الصحيحة؛ لمحمد ناصر الدين الألباني، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ/ ١٤٢٢هـ، المكتب الإسلامي بيروت، ومكتبة المعارف الرياض.
- (٤٦) سلسلة الأحاديث الضعيفة؛ لمحمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي بيروت، ومكتبة المعارف الرياض.
- (٤٧) سنن ابن ماجه؛ لأبي عبدالله محمد بن يزيد بن ماجه القزويني، (ت٢٧٥هـ)، اعتنى به فريق بيت الأفكار الدولية، طبعة ١٤٢٠هـ، بيت الأفكار الدولية الرياض.

= الْجِذْر مِن ٱلسِّحُر = الْجِذْر مِن ٱلسِّحُر

(٤٨) سنن أبي داود؛ لأبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني (ت٢٧٥ هـ)، اعتنى به فريق بيت الأفكار الدولية، طبعة ١٤٢٠هـ، بيت الأفكار الدولية – الرياض.

- (٤٩) السنن الكبرى؛ لأبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي (ت٤٥٨ هـ)، نسخة مصورة عن الطبعة الأولى ١٣٤٤هـ، مجلس دائرة المعارف الهند.
- (٥٠) سنن النسائي (المجتبى)؛ لأبي عبدالرحمن أحمد بن شعيب النسائي (ت٣٠٣هـ)، اعتنى به فريق بيت الأفكار الدولية، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ، بيت الأفكار الدولية الرياض.
- (٥١) سنن سعيد بن منصور؛ لأبي عثمان سعيد بن منصور الخراساني المكي(ت ٢٢٧هـ)، دراسة وتحقيق الدكتور سعد بن عبدالله الحميد، الطبعة الأولى ١٤١٤هـ، دار الصميعي الرياض.
- (٥٢) سير أعلام النبلاء؛ لشمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (ت٥٤هـ)، تحقيق الشيخ شعيب الأرناؤوط وآخرين، الطبعة الثانية المدين ١٤٠٢هـ، مؤسسة الرسالة بيروت.
- (۵۳) السيرة النبوية، عبدالملك بن هشام بن أيوب ابن هشام، تحقيق: أحمد شمس الدين، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ١٩٩٨م.
- (0٤) شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة؛ لأبي القاسم هبة الله بن الحسن ابن منصور الطبري اللالكائي (ت٤١٨هـ)، تحقيق الدكتور أحمد ابن سعد الغامدي، الطبعة الرابعة ١٤١٦هـ، دار طيبة الرياض.
- (٥٥) شرح العقيدة الطحاوية، علي بن علي بن محمد ابن أبي العز، تحقيق: شعيب الأرناؤوط وعبدالله بن عبدالمحسن التركي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٢هـ-١٩٩٢م.
- (٥٦) شرح صحیح البخاري، علي بن خلف بن عبدالملك ابن بطال، تحقیق: یاسر بن إبراهیم، مكتبة الرشد، الریاض، ۱٤۲۰هـ-۲۰۰۰م.

- (٥٧) شمس المعارف الكبرى، أحمد بن على البوني، د.ن، د.ت.
- (٥٨) شموس الأنوار وكنوز الأسرار، لابن الحاج التلمساني، مكتبة ابن شفردن، مصر. د.ت.
- (٥٩) الصارم البتار في التصدي للسحرة الأشرار، وحيد عبدالسلام بالى، دار ابن الهيثم، القاهرة، د.ت.
- (٦٠) صحيح ابن خزيمة؛ لأبي بكر محمد بن إسحاق ابن خزيمة (٦٠) تحقيق الدكتور محمد مصطفى الأعظمي، الطبعة الثانية الثانية المكتب الإسلامي بيروت.
- (٦١) صحيح البخاري؛ لأبي عبدالله محمد بن إسماعيل البخاري (٦١) اعتنى به أبو صهيب الكرمي، طبعة ١٤١٩هـ، بيت الأفكار الدولية الرياض.
- (٦٢) صحيح الترغيب والترهيب، محمد ناصرالدين الألباني، مكتبة المعارف، الرياض، ١٤٢١هـ.
- (٦٣) صحيح الجامع الصغير وزياداته، محمد ناصرالدين الألباني، إشراف: زهير الشاويش، ١٤٠٦هـ-١٩٨٦م.
- (٦٤) صحيح سنن ابن ماجه باختصار السند، محمد ناصرالدين الألباني، مكتب التربية العربي لدول الخليج، الرياض، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- (٦٥) صحيح سنن أبي داود باختصار السند، محمد ناصرالدين الألباني، مكتب التربية العربي لدول الخليج، الرياض، ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.
- (٦٦) صحيح سنن الترمذي باختصار السند، محمد ناصرالدين الألباني، مكتب التربية العربي لدول الخليج، الرياض، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- (٦٧) صحيح مسلم؛ لأبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري (٦٧٦هـ)، إخراج فريق بيت الأفكار الدولية، طبعة ١٤١٩هـ، بيت الأفكار الدولية الرياض.

= المُحَدِّدِ مِن ٱلسِّحُرِ السِّحُرِ السِّحُرِ عِن ٱلسِّحُرِ

(٦٨) ضعيف الجامع الصغير وزياداته (الفتح الكبير)، محمد ناصرالدين الألباني، إشراف: زهير الشاويش، ١٤١٠هـ – ١٩٩٠م.

- (٦٩) ضعيف سنن النسائي، محمد ناصرالدين الألباني، تحقيق: زهير الشاويش، ١٤١١ه-١٩٩٠م.
- (٧٠) الطب النبوي، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن قيم الجوزية، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٤هـ-١٩٩٣م.
- (۷۱) الطبقات الكبرى؛ لمحمد بن سعد (ت ۲۳۰هـ)، القسم المتمم لتابعي أهل المدينة ومن بعدهم، دراسة وتحقيق زياد محمد منصور، الطبعة الثانية ۱٤۰۷ هـ، مكتبة دار العلوم والحكم المدينة النبوية.
- (۷۲) الطوالق السليمانية، د.م، نشرته مخطوطاً: دار الفنون، بيروت، 18۱۸ هـ-۱۹۹۸م.
- (۷۳) عارضة الأحوذي بشرح صحيح الترمذي، محمد بن عبدالله بن محمد ابن العربي، تحقيق: جمال مرعشلي، دار الكتب العلمية، بيروت، 181۸هـ-۱۹۹۷م.
- (٧٤) عجائب الزمان في أخبار عبادة الشيطان. د/عبدالحميد هنداوي، مكتبة الصحابة، الشارقة، الطبعة الأولى ١٤١٨هـ-١٩٩٨م.
- (٧٥) العلاج النفسي والعلاج بالقرآن، د/طارق بن علي الحبيب، إصدارات: اتحاد الأطباء النفسانيين العرب، الطبعة الأولى ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م.
- (٧٦) العلل الكبير؛ لأبي عيسى محمد بن عيسى بن سَورة الترمذي (٣٦) (٣٧٩هـ)، ترتيب أبي طالب القاضي، تحقيق السيد صبحي السامرائي وآخرين، الطبعة الأولى ١٤٠٩هـ، عالم الكتاب بيروت.
- (۷۷) عون المعبود شرح سنن أبي داود؛ لأبي عبدالرحمن شرف الحق محمد أشرف بن أمير بن علي الصديقي العظيم آبادي، توزيع مكتبة ابن تيمية القاهرة.

(٧٨) غاية الحكيم وأولى النتيجتين بالتقديم، لأبي مسلمة المجريطي، المطبعة اليوسفية، القاهرة. د.ت.

- (٧٩) غياث المستغيثين، محمد آل طُعْمَه، دار المفيد، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ-٢٠٠١م.
- (۸۰) الفتاوی الذهبیة فی الرقی الشرعیة، د. خالد بن عبدالرحمن الجریسی، د.ن، الریاض، ۱٤۲٦هـ ۲۰۰۵م.
- (٨١) فتح الباري بشرح صحيح البخاري؛ لأحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت٨٥٨ه)، أشرف على مقابلته الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله ابن باز، رقم كتبه وأبوابه وأحاديثه الشيخ محمد فؤاد عبدالباقي، أشرف على طبعه الشيخ محب الدين الخطيب، دار المعرفة بيروت.
- (AY) فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير؛ لمحمد ابن على بن محمد الشوكاني، دار المعرفة بيروت.
- (۸۳) الفروق، أحمد بن إدريس بن عبدالرحمن القرافي، عالم الكتب، يبروت، د.ت.
- (٨٤) الفصل في الملل والأهواء والنحل، علي بن أحمد بن سعيد بن حزم، تحقيق: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٦هـ- ١٩٩٦م.
- (٨٥) في ظلال القرآن، سيد قطب، دار الشروق للنشر والتوزيع، القاهرة، ١٤٠٠هـ ١٩٨٠م.
- (٨٦) القاموس المحيط؛ لمجد الدين محمد بن يعقوب الفيروزآبادي (ت٨١٨هـ) اعتناء مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة بإشراف محمد نعيم العرقسوسي، الطبعة السادسة ١٤١٩هـ، مؤسسة الرسالة بيروت.
- (٨٧) قدرة الخلّاق في علم الأوفاق، عبدالفتاح الطوخي، المكتبة الثقافية،

- بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ-١٩٩٢م.
- (٨٨) قُرْعة ابن العربي، بعنوان: قرعة شريفة، مخطوط.
- (٨٩) قُرْعة الإمام جعفر الصادق، عبدالفتاح الطوخي، المكتبة الثقافية، بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٢هـ-١٩٩٢م.
- (٩٠) قواعد الجفر، حسن الأخلاطي، دار المحجة البيضاء، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
- (٩١) القول البديع في الصلاة على الحبيب الشفيع؛ لمحمد بن عبدالرحمن السخاوي (ت٩٠٧هـ)، اعتناء محمد عوَّامة، الطبعة الأولى ١٤٢٢هـ، مؤسسة الريَّان بيروت.
- (٩٢) القول المعين في مرتكزات معالجي الصرع والسحر والعين، أسامة بن ياسين المعانى، دار المعالى، عمان (الأردن)، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- (۹۳) القول المفيد على كتاب التوحيد، محمد بن صالح العثيمين، دار الثريا للنشر، الرياض، ١٤١٩هـ-١٩٩٨م.
- (٩٤) كتاب التعريفات، للشريف علي بن محمد الجرجاني، دار الكتب العلمية بيروت. الطبعة الثالثة ١٤٠٨هـ-١٩٨٨م.
- (٩٥) كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، مصطفى بن عبدالله كاتب جلبي المعروف بحاجي خليفة، ترجمة: غوستاف فلوغل، دار صادر، بيروت.
- (٩٦) الكشوف في الإعجاز القرآني وعلم الحروف، رضوان فقيه دار المحجة البيضاء، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ-٢٠٠١م.
- (٩٧) الكواكب الدُّرِّية في الأصول الجَفْرية، عثمان العُمري الحنفي، دار المحجة البيضاء، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ-٢٠٠٢م.
- (٩٨) لسان العرب؛ لأبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بن منظور الإفريقي المصري (ت ٧١١ هـ)، دار صادر بيروت.

(٩٩) مجربات الديربي الكبير، أحمد الديربي، مكتبة الأزهر الشريف، القاهرة. د.ت.

- (۱۰۰) المجموع الثمين من فتاوى فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين، محمد بن صالح العثيمين، جمعها: فهد بن ناصر السليمان، دار الوطن، الرياض، ١٤١١هـ.
- (۱۰۱) المجموع شرح المهذب للشيرازي، يحيى بن شرف بن مري النووي، تحقيق: محمد نجيب المطيعي، دار احياء التراث العربي، بيروت، ١٤١٥هـ
- (۱۰۲) مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد ابن تيمية، عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصف الشريف، المدينة المنورة، 1817هـ 1990م.
- (۱۰۳) المحلى بالآثار، علي بن أحمد بن سعيد بن حزم، تحقيق: عبدالغفار سليمان البنداري، دار الكتب العلمية، بيروت، د.ت.
- (۱۰٤) مختار الصحاح؛ لزين الدين محمد بن أبي بكر بن عبدالقادر الرازي (ت٦٦٦هـ)، ترتيب محمود خاطر (ت١٣٦٧هـ)، تحقيق وضبط حمزة فتح الله (ت١٣٣٦هـ)، طبعة ١٤٢١هـ، مؤسسة الرسالة بيروت.
- (١٠٥) المستدرك على الصحيحين؛ لأبي عبدالله محمد بن عبدالله الحاكم النيسابوري (ت٤٠٥ هـ)، ومعه "تلخيص المستدرك" للذهبي، طبعة ١٣٩٨هـ، صورتها دار الفكر بيروت، عن الطبعة الهندية.
  - (١٠٦) مسند أبي داود الطيالسي، دار المعرفة بيروت. د.ت.
- (۱۰۷) مسند الإمام الحافظ أبي عبدالله أحمد بن حنبل، أحمد بن محمد بن هلال بن حنبل، بيت الأفكار الدولية، الرياض، ١٤١٩هـ-١٩٩٨م.
- (۱۰۸) المسند؛ لأبي بكر عبدالله بن الزبير الحميدي (۲۱۹هـ)، تحقيق حسين سليم أسد الداراني، الطبعة الثانية ۱٤٢٣هـ، دار المأمون للتراث دمشق.

= المحرّا السَّحُر مِن ٱلسَّحُر عِن ٱلسَّحُر

(۱۰۹) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير؛ لأحمد بن محمد بن علي الفيومي (۷۷۰ه)، نسخة مصورة من الطبعة الأولى التي صدرت في عام ۱۹۷۷م، بتحقيق الدكتور عبدالعظيم الشناوي، دار المعارف بمصر – القاهرة.

- (١١٠) المصنف؛ لأبي بكر عبدالله بن محمد بن أبي شيبة (ت٢٣٥هـ)، تحقيق محمد عبدالسلام شاهين، الطبعة الأولى ١٤١٦هـ، دار الكتب العلمية بيروت.
- (١١١) المصنف؛ لعبدالرزاق بن همام الصنعاني (ت٢١١ه)، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، الطبعة الثانية ١٤٠٣هـ، المكتب الإسلامي بيروت.
- (١١٢) معارج القبول بشرح سلم الوصول إلى علم الأصول في التوحيد، حافظ بن أحمد حكمي، رئاسة إدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، الرياض، ١٤٠٤هـ ١٩٨٣م.
- (۱۱۳) معالم السنن، حمد بن محمد بن إبراهيم الخطابي، تحقيق: عبدالسلام عبدالشافي محمد، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٦هـ-١٩٩٦م.
- (۱۱٤) معالم السنن؛ لأبي سليمان حَمْد بن محمد بن إبراهيم الخطابي البستي (ت٣٨٨هـ)، تحقيق محمد حامد الفقي، طبع مع مجموعة حواش، دار المعرفة بيروت.
- (١١٥) المعجم الأوسط؛ لأبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني (ت٣٦٠هـ)، تحقيق طارق عوض الله محمد، وعبدالمحسن إبراهيم الحسيني 1٤١٥هـ، دار الحرمين القاهرة.
- (١١٦) معجم البلدان؛ لشهاب الدين أبي عبدالله ياقوت بن عبدالله الحموي (ت٦٢٦هـ)، ١٤٠٤ هـ، دار صادر بيروت.
- (۱۱۷) معجم المؤلفين، عمر رضا كحالة، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.

(۱۱۸) معجم مقاییس اللغة؛ لأبي الحسین أحمد بن فارس (ت٣٩٥هـ)، تحقیق وضبط عبدالسلام محمد هارون، دار الجیل - بیروت.

- (١١٩) المعلم بفوائد مسلم، محمد بن علي بن عمر المازري، تحقيق: محمد الشاذلي النيفر، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩٢م.
- (۱۲۰) المغني، لأبي محمد عبدالله بن أحمد بن قُدامة المقدسي، تحقيق د/ عبدالله التركي، وعبدالفتاح الحلو، دار هجر الجيزة، الطبعة الأولى ١٤٠٦هـ-١٩٨٦م.
- (۱۲۱) مفاتيح الغيب (التفسير الكبير)؛ لفخر الدين محمد بن عمر الرازي (ت٦٠٤هـ)، قدم له الشيخ خليل محيي الدين الميس، طبعة ١٤١٤هـ، دار الفكر بيروت.
- (۱۲۲) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- (۱۲۳) مفردات ألفاظ القرآن؛ للحسين بن محمد بن المفضل الراغب الأصفهاني (ت٤٢٥ه)، تحقيق صفوان عدنان داوودي، الطبعة الثالثة 1٤٢٣هـ، دار القلم دمشق.
- (۱۲٤) مقدمة ابن الصلاح؛ لتقي الدين أبي عمرو عثمان بن عبدالرحمن الشهرزوري المعروف بابن الصلاح (ت٦٤٣هـ)، طبع مع التقييد والإيضاح لما أُطلق وأُغلق من كتاب ابن الصلاح؛ لزين الدين عبدالرحيم بن الحسين العراقي (ت٢٠٨هـ)، حققه الدكتور أسامة عبدالله خياط، الطبعة الأولى ١٤٢٥هـ، دار البشائر الإسلامية بيروت.
- (۱۲۵) مقدمة ابن خلدون، عبدالرحمن بن محمد بن محمد بن خلدون، تحقيق: درويش الجويدي، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م.

(١٢٦) منبع أصول الحكمة، أحمد بن علي البوني، مؤسسة النور، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٢١هـ- ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م.

- (١٢٧) منبع أصول الحكمة، أحمد بن علي بن يوسف البوني، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠٠م.
- (١٢٨) منهاج المحدثين وسبيل الطالبين في شرح صحيح الإمام مسلم؛ لأبي زكريا يحيى بن شرف النووي (ت٦٧٦هـ)، مكتبة دار الفيحاء دمشق.
- (١٢٩) الموسوعة العربية العلمية، مؤسسة أعمال الموسوعة للنشر، الرياض، ١٢٩٥ هـ ١٩٩٩م.
- (۱۳۰) موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، محمد علي التهانوي، تحقيق: رفيق العجم، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٩٦م.
- (۱۳۱) موسوعة مصطلحات مفتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم،، أحمد بن مصطفى بن خليل بن طاش كبري زاده، تحقيق: على دحروج، مكتبة لبنان، بيروت، ١٩٩٨م.
- (۱۳۲) الموطأ؛ لأبي عبدالله مالك بن أنس الأصبحي (ت١٧٩هـ)، رواية عبدالله بن مسلمة القعنبي، تحقيق عبدالمجيد تركي، الطبعة الأولى 1999م، دار الغرب الإسلامي بيروت.
- (۱۳۳) ميزان الاعتدال في نقد الرجال؛ لأبي عبدالله شمس الدين محمد بن أحمد ابن عثمان الذهبي (ت٧٤٨هـ)، دار الكتب العلمية بيروت.
- (١٣٤) نتائج الأفكار؛ لشهاب الدين أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت٨٥٢)، تحقيق حمدي عبدالمجيد السلفي، الطبعة الأولى 1٤٢١هـ، دار ابن كثير دمشق.
- (١٣٥) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، إبراهيم بن عمر بن حسن البقاعي، تحقيق: عبدالرزاق غالب المهدي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.

(۱۳۳) النكت على مقدمة ابن الصلاح، محمد بن بهادر بن عبدالله الزركشي، تحقيق: زين العابدين بن محمد بلا فريج، أضواء السلف، الرياض، 1819هـ-١٩٩٨م.

- (۱۳۷) النهاية في غريب الحديث والأثر؛ لمجد الدين أبي السعادات المبارك ابن محمد بن الأثير الجزري (ت٢٠٦هـ)، تحقيق محمود محمد الطناحي، وطاهر أحمد الزاوي، دار إحياء التراث العربي بيروت.
- (١٣٨) نور الإيمان في تفسير القرآن: تفسير سورتي الفاتحة والبقرة، محمد مصطفى أبوالعلا، دار البشائر الإسلامية، بيروت، ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- (١٣٩) نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار؛ لمحمد بن علي الشوكاني (ت١٣٥ه)، مصورة دار الجيل ودار الفكر بيروت.
- (١٤٠) نيل المرام من تفسير آيات الأحكام، صديق حسن خان، جامعة تعليم الإسلام، فيصل آباد، د.ت.
- (١٤١) هداية العباد في أسرار الحروف والأعداد، عبدالفتاح الطوخي، المكتبة الثقافية، بيروت الطبعة الأولى ١٤١٢هـ-١٩٩٢م.
- (۱٤۲) هدية العارفين: أسماء المؤلفين وآثار المصنفين، لإسماعيل باشا البغدادي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٥٥م.



# فهرس المحتويات

| الصفحة        | الموضوع                                               |
|---------------|-------------------------------------------------------|
| Q             | مقدِّمة                                               |
|               | الفصل الأول:                                          |
| YY -9         | «آية السحر» و«حديث السحر»، ومباحث في فقه العلماء لهما |
| £ • - \ Y     | أ – النص الأول: آية السحر                             |
|               | أولاً: تناسب مطلع الآية مع سباقها                     |
| ١٣            | ثانيًا: تناسب مقطع الآية مع لَحاقها                   |
| ١٣            | ثالثًا: سبب نزول آية السحر                            |
|               | رابعًا: من تفسير آية السحر                            |
| VY - £ 1      | ب- النص الثاني: حديث السحر                            |
|               | أولاً: ثبوت الحديث                                    |
| ٤٧٢3          | ثانيًا: إيراد بعض روايات الحديث                       |
| ٥٥            | ثالثًا: بيان غريب الألفاظ                             |
| ٦ •           | رابعًا: ذكر جملة من دعاوى منكري الحديث، وردّها        |
| ٧ ١ <u></u>   | بيان مسألتين متعلقتين بالحديث                         |
| الفصل الثاني: |                                                       |
| 99 - 77       | بيان معنى السحر، وما يتعلق به من مصطلحات              |
| ۸٦ -٧a        | بيان معنى السحر                                       |
| ٧٥            | – التعريف اللغوي                                      |

| الصفحة                         | الموضوع                        |
|--------------------------------|--------------------------------|
| ٧٨                             | – التعريف الاصطلاحي            |
| 99 - AV                        | **                             |
| AY                             | ١ – الطّلِشم                   |
| A 9                            | •                              |
| ٩٠                             | ·                              |
| 9 \                            |                                |
| 97                             |                                |
| ٩٣                             | ٦- الرقى (رقى الجاهلية)        |
| ٩ ٤                            | ٧- العِيافة                    |
| 90                             | _                              |
| 7 7                            | ٩- الخطّ بالرّمل               |
| ٩٨                             | ٠١- النِّيرَنْجات              |
| 9 9                            | ١١- الشعوذة                    |
| الثالث:                        | الفصل                          |
| یسمی (علومًا روحانیة) ۱۰۱- ۱۲۷ | بيان أنواع السحر، وعلاقتها بما |
| السحر                          | تمهيد: الغموض يكتنف عالم       |
| 1 1 - 1 + 1                    | مراتب السحر وأقسامه            |
| ، ماهيته حقيقة ومجازًا         | أولاً: مراتب السحر؛ من حيث     |
| ، وطرائق حصوله                 |                                |
| ع السحر سابقة لتقسيم الرازي١١٢ | <b>'</b>                       |

الموضوع

| 110  | ب – إيراد تقسيم الرازي، وتعليق ابن كثير عليه    |
|------|-------------------------------------------------|
|      |                                                 |
| ٠    | ج - ذكر تقسيمات للسحر بعد تقسيم الرازي          |
| 1    | د – ذكر مجمل الأنواع، وبيان إمكان انضباطها تبعً |
| ۲۲   | لمراتب السحر حقيقة ومجازًا                      |
| ١٢٨  | ثالثًا: أنواع السحر من حيث أثره على المسحور     |
|      | رابعًا: نوعًا السحر، من حيث الحكم الشرعيّ       |
|      | لسحر وعلاقته بما يسمى (علومًا روحانية)          |
| 184  | التعريف ببعض هذه العلوم، وبيان تعلقها بالسحر    |
| ع٤١  | ١- الأوفاق                                      |
| ۱ ٤٧ | ٧- الطوالق السليمانية                           |
| ٠٤٨  | ٣- الدوائر الشركية                              |
|      | ٤- الأشكال السبعة                               |
| ١٥٠  | ٥- الطِّلَّسُمات                                |
| 107  | ٦- ما يدّعون أنه الاسم الأعظم                   |
| ٠٠٠٠ | التحذير من مصنفاتٍ حوت هذه العلوم               |
| ١٥٥  | ١- شمس المعارف للبوني                           |
| \    | ٧- منبع أصول الحكمة للبوني                      |
| ٠٦٠  | ٣- مصنفات الطوخي                                |
| ٠٦٣  | ٤- مجرَّبات الدَّيْرَبيِّ الكبير                |



## الموضوع الصفحة

| الرابع: | الفصل |
|---------|-------|
|         |       |

| السحر باعتباره ظاهرةً اجتماعية ١٦٩ – ١٨١                 |
|----------------------------------------------------------|
| أولاً: لمحة تأريخية عن السحر لدى الشعوب٧١                |
| نانيًا: الوظيفة الاجتماعية لظاهرة السحر٧                 |
| نَالنَّا: السحر، وشباب الأمة٧                            |
| رابعًا: نظرة تربوية لاستنقاذ الشباب من أوكار الانحراف٧٩  |
| الفصل الخاوس:                                            |
| علامات يُعرف بها كلُّ من الساحر والمسحور ١٩٥ – ١٩٥       |
| أولاً: علامات يُعرَف بها الساحر٨٧                        |
| نانيًا: في ذكر علاماتٍ يُعرف بها المسحور٩                |
| الفصل السادس:                                            |
| أحكام السحر والسّحرة في الشريعة المطهّرة ٢٢٩ – ٢٢٩       |
| أ <b>ولاً</b> : السحر ثابت وله حقيقة                     |
| ثانيًا: بيان الفروق بين السحر؛ وكلِّ من المعجزة والكرامة |
| أ – الفرق بين السحر والمعجزة                             |
| ب – الفرق بين السحر والكرامة                             |
| نَالثًا: بيان أحكام السحر والسحرة                        |
| – بيان حكم تعلم السحر وتعليمه                            |
| 1 11 221 - 11 16 \$11 51                                 |

| Y 1 Q                                    | ١- حكم ساحر المسلمين                                    |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| 7 T L                                    | ٢- حكم ساحر أهل الكتاب                                  |
|                                          | ٣- حكم المسلمة الساحرة                                  |
|                                          | ٤- حكم قبول توبة الساحر                                 |
| YY0                                      | ٥- حكمُ النُّشرة، وهي: حل السحر بسحر مثله               |
|                                          | الفصل السابع:                                           |
| 77- <i>1</i> 37                          | الوقاية والعلاج                                         |
| 744 <u></u>                              | تمهيد: التحصين أمر مشروع                                |
| ٣٣٦                                      | أولاً: التحصينات الواقية من السحر بإذن الله تعالى       |
| <b>۲۳2</b> a                             | الحصن الأول: تحقيق الإخلاص في توحيد الله سبحانا         |
| ۲۳۸                                      | الحصن الثاني: تعظيم الله بالإكثار من ذكره سبحانه        |
| Y 0 E                                    | الحصن الثالث: الإكثار من الاستعاذة بالله تعالى          |
| *************************************    | الحصن الرابع: الاجتهاد في تحقيق حسن الاقتداء بالنبيِّ ﷺ |
| TV9                                      | ثانيًا: الطرق المشروعة لإبطال السحر                     |
| ۲۸۳                                      | ثالثًا: التداوي بالرقى المشروعة                         |
| ۲ <b>۸۳</b>                              | بيان الرقى وأنواعها، ومسائل مهمة متعلقة بها             |
| ۳٠ لــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ذكر رقى مشروعة من الكتاب والسِّنة                       |
| ۳٠٦                                      | أ – رقية وقائية تحفظ المؤمن بإذن الله                   |
| ۳۱•                                      | ب - رقية من السحر                                       |
| ۳۲ لـــــــ                              | ج – رقية لمن به مسّ، والعياذ بالله                      |
| ٣٣٦                                      | د - رقية جامعة من السّنة المطهرة                        |

|                 | STATE OF THE PARTY |  |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| - # K.II i - II | KI 1 Y / 1/1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| انجدر مِن انسحر | וא או                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |

|     | خاتمة (وقد تضمنت خلاصةً لمهمات نتائج البحث، |
|-----|---------------------------------------------|
| 327 | وذكرًا لبعض التوصيات)                       |
| 401 | نهرس المراجع                                |
| **  | نهرس المحتويات                              |



### صدر للمؤلف

- اً دلياك إلى رغبة. (عربى - إنجليزي).
- ٣- عائلة الجريسي. (عربى - إنجليزي).
  - 3- من وثائق العلاقات السعودية المصرية في عهد الملك عبد العزيز ابن عبد الرحمن آل سعود.
  - إدارة الوقت من المنظور الإسلامي والإداري.
  - 1- القيادة من المنظور الإسلامي.
  - ٧- سلوك المستهلك: دراسة تحليلية للقرارات الشرائية للأسرة السعودية.
  - ۸- العصبية القبلية من المنظور الإسلامي.
  - ٩- الـفـن: الـواقـع والـمـأمـول.
  - ١٠ فضل تعدد النزوجات.
  - 11 نــسـاؤنـا إلـــى أيــن؟
  - ١٢- انحراف الشباب وطرق العلاج على ضوء الكتاب والسنة.
  - ١٣- التحصين من كيد الشياطين.
    - 16- السحدة وسن السسحسر
    - 10- الــرقــيــة الــشــرعــيــة.
    - ١٦- العسلاج والرقسى بـمـا صـح
    - عن المصطفى ﷺ. 1٧ - رق ي آلاً ب رار.

- طبعة ثنائية اللغة: (عربي / إنجليزي).

- (م\_\_\_ د ۱ ۳).
- (عـربـي إنـجـلـيــزي).
- (عربي إنجليزي).
- (عربي إنجليزي).
- (عربى إنجليزي).
- (عربى إنجليزي).
- (عربى إنجليزي).

#### ملسلة «زاد الهؤون»، وقد صدر منها الكتب الآتية؛

### ٢١ – أذكار الصغار: مختارات من

### ٢٩- ملسلة فتاوى علماء البلد العرام، وقد صدر منها الكتب الآتية :

- فتاوى العقيدة (القسم الأول) (١)
- فتاوى العقيدة (القسم الثاني) (٢)
- فتاوى العقيدة (القسم الثالث) (٣)
- فتاوى النية والطهارة والصلاة (٤)
- فتاوى الزكاة والصيام والحجِّ والعمرة (٥)
- فتاوى النكاح والطلاق والعشرة بين الزوجين (٦)
- فتاوى البيع والمعاملات والربا (v)
- فتاوى الطب والرقى والتمائم والسحر (٨)
- فــــــاوى الــــــــــرأة (٩)

- ف ت اوى الآداب (١٠)
- فتاوى العلم والاجتهاد والدعوة إلى الله (١١)
- فتاوی متنوعة (۱۲)

### كتب التعقيق بالاشتراك مع الدكتور/ سعد بن عبدالله العميد:

- ۳۰- كتاب «العلل» لابن أبى حاتم.
- ا٣١ معجم الطبراني (مسند النعمان بن بشير،
   قطعة من المجلد الحادي والعشرين).
- ٣١- معجم الطبراني (المجلد الثالث عشر).
- ٣٣- سـؤالات الشُكَهي للدارقطني.
- ٣٤ آفة أصحاب الحديث لابن الجوزي.

# الدكتور خالد بن عبد الرحمن بن علي الجريسي

| من مواليد مدينةِ الرِّيَاض بالمملكة العربية السعودية عام ١٣٨٤هـ – ١٩٦٤م. |  |
|--------------------------------------------------------------------------|--|
| حاصل على درجة الدكتوراه في إدارة الأعمال، من جامعة كنزنجتون              |  |
| بالولايات المتحدة الأمريكية؛ وُذلك عن أطروحته في فَلْسَفَةِ التَّسْوِيق. |  |
| يُحضِّر حالياً للحصول على درجة دكتوراه أخرى في إدارة الأعمال في          |  |
| موضوع بعنوان: «أنماط السلوك القيادي في ضوء الفكر الإداري                 |  |
| المعاصر والفكر الإسلامي».                                                |  |
| حاصل على درجة الماجستير في إدارة الأعمال، من جامعة الإماه                |  |
| الأوزاعي بلبنان، وذلك عن أطروحته التي بعنوان «إدارة الوقت من             |  |
| المنظور الإسلامي والإداري».                                              |  |
| حاصل على بكالوريوس الدراسات الإسلامية من كليَّة الآداب والعلوم           |  |
| الإنسانيَّة بجامعة الملك عبد العزيز.                                     |  |
| يشغل منذ عام ١٩٩٣م منصب الرئيس التنفيذي لشركة بيت الرياض،                |  |
| وهي إحدى أكبر الشركاتِ التجاريةِ الرائدة في المملكة العربية السعوديةِ.   |  |
| صدر له عددٌ من الكتب في مجالات متنوعة (دينية - اجتماعية -                |  |
| تاريخية – إدارية).                                                       |  |
| عضو في عدد من الجمعيات العلمية:                                          |  |
| <ul> <li>الجمعية السعودية للإدارة – جامعة الملك سعود.</li> </ul>         |  |
| 🔾 جمعية الإداريين العرب – القاهرة.                                       |  |
| <ul> <li>حمعية الاقتصاد السعودية – جامعة الملك سعود.</li> </ul>          |  |
| O اتحاد الاقتصاديين العرب – بغداد.<br>                                   |  |
| O الجمعية التاريخية السعودية – جامعة الملك سعود.                         |  |
| <ul> <li>اتحاد المؤرخين العرب - القاهرة.</li> </ul>                      |  |



# هذا الكتاب

إن المتتبع لتاريخ الأمم ومعتقداتها، يجد أن جلها إن لم نقل الكل قد عرف شأن السحر، بل وتعاطاه، وكان عاملاً مؤثراً في ثقافاتها، لكنه يلبس في كل عصر لبوساً مناسباً لثقافة أهله، فعامة الشعوب عرفت الحجب والتعاويذ والتمائم والطلسمات والطقوس السحرية، ومثل ذلك قائم إلى يومنا هذا، فنحن نجد أن الظواهر الغريبة مما يطلق عليه علم (ما وراء النفس)؛ من شعوذة، وتنويم، وتنجيم، وتحضير، وإدراك غير محسوس، هو صورة معاصرة لفنون السحر، تحاول به المجتمعات المتقدمة اليوم سد الفراغ الروحي الناشئ لديها من نبذها لتعاليم الأديان وتمسكها بأهداب الحضارة الزائفة. لذا، فقد جاء هذا الكتاب؛

- ليُظهر فيه مؤلفه الفهم الثاقب لعلماء الإسلام لأمهات النصوص المتعلقة بهذه الظاهرة.
  - وليبين معنى السحر وأنواعه، وما يتعلق به من مصطلح أهله.
    - وليدرس فيه (نظرياً) أثر السحر كظاهرة اجتماعية.
- ثم يبين بعدها خطر السحر، ويحذر من الافتتان بمصنفات طفحت به، بمسمى (العلوم الروحانية)، كل ذلك مشفوعاً ببيان أحكام السحرة وأعمالهم في الشريعة الإسلامية، وهو يرشد في آن القارئ إلى طرق التوقي المشروع والعلاج النافع.

يطلب من مؤسسة الجريسي للتوزيع والإعلان ص. ب: ١٤٠٥ - الرياض: ١١٤٣١ هاتف: ٢٢٥٦٤ - ناسوخ: ٤٠٢٣٠٧٤