

قال ابن قاسم في حاشيت على ثلاثة الأصول: "الحمـد لله الذي شهـدت بربوبيتـه وألوهيتـه الكـاننــات، وأشهد أن لا إله إلا الله وحسده لا شريسك لسه. كلمة قامت بها الأرض و السمسوات وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، المؤيسد بالأيسات والمعجسزات. صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه وسلم تسليماً كثيراً. أما بعد: فإن ثلاثة الأصول لشيخ الإسلام والسلمين مجدد الدعوة والدين، محمد بن عبد الوهاب -أجسر ل الله له النسواب-قد جد الناس ية حفظها لعظم تفعها، وتشوقت النضوس لبيسان معانيهما لرصائمة مبانيها" وقسال "فشلاشة الأصول قسررت توحيسد البريسوبيسة، وتوحيد الألوهية، والولاء والبراء، وهذا هو حقيقة دين الإسلام. ولكن قف عند هذه الألفاقة واطلب ما تضمنت من العلم والعمل، ولا يمكسن العلسم إلا أنك تقف عند كمل مسمسي منهما. ومن عجز لجهله أو عجمته عن معرفة ذلك فلا بد أن يعتقد بقلبه، ويشول بلسائسه حسب طاقته، بعد أن يُفسس له (لا إله إلا الله محمد رسول الله) وأن ما جاء به حق ،وكل دين سواه باطل. "١.هـ attasseel-alelmi.com

# ثلاثة النصول

وأدلتها

#### بسالالرح الرحيم

إنَّ الحَمدَ اللهِ نَحمَدُه ونستعينُه ونستغفرُه، ونَعوذُ بالله مِن شُرور أنفسِنا ومِن سيِّئاتِ أعمالِنا، مَن يَهدِه الله فلا مُضلَّ له، ومَن يُضلِل فلا هادِيَ له، وأشهَد أنْ لا إله إلَّا الله وحدَه لا شَريك له، وأشهَد أنَّ محمَّدًا عبدُه ورسولُه، أمَّا بعدُ:

#### र गेगा। व्हें गा व्हें विद्या विद्या

#### مؤلف هذا المتن

شَيْخُ الإِسْلَامِ ومُجَدِّدُ دَعْوَةِ التَّوحِيدِ، الإِمَامُ: مُحَمَّدُ بنِ عَبْدِالوَهَّابِ بنِ سُلَيمَانَ التَّمِيمِيُّ، كُنيَتُه: أَبُو الحُسَين.

وُلِدَ فِي العُينَنةِ سنة (١١١٥هـ)، وتُوُفِّي فِي الدِّرعيَّةِ سنة (١٢٠٦هـ).

#### لماذا ندرس التوعيد؟

لأَنَّ اللهَ خَلَقنا مِن أجله لا يَقبلُ الله أيَّ عملٍ إلَّا به

لا يَدخُل الجنَّة إلَّا موحِّدٌ سببٌ لتكثير الحسنات

سببٌ لتكفير السَّيِّئات سببٌ للهِداية واستقرار الأمن

سببٌ للطُّمأنينة سببٌ لشفاعة النَّبِيِّ عَلَيْهِ

#### سبب اغتيار دراسة لهذا المتن فلا بداية الطلب

اعتِناءُ سَلَفِنا الصَّالِحِ وعُلمَائنا مِن أَهلِ السُّنَّةِ والجَمَاعةِ بهذا المَتنِ المُبارَك؛ لِمَا فِيهِ مَن النَّفعِ والفَوائِدِ العَظِيمَةِ، الَّتي جَعَلتْهُ قاعِدَةً يَنطَلِقُ مِنها طالِبُ العِلْمِ ويَبنِي عَلَيها تَحصِيلَهُ العِلْمِيَّ الشَّرعِيَّ، فنَحنُ نَتأسَّى بِهم ونَخْطُو خَطوَهُم في هَذا المَنهَج.

\* كَما أَنَّ عَوامَّ النَّاسِ أيضًا لا غِنى لَهم عن دِراسةِ هذا المَتن وما يَحتَويهِ مِن الأُسُسِ الَّتي لائِدَّ له أَن يُؤمِن بها إيمانًا جَازِمًا لا يَحتَمِلُ الرَّيبَ والشَّكَ.



أَنَّكَ إِذَا تَعلَّمَتَ الأصول الثَّلاثة، ثمَّ عملتَ بها، ثمَّ دَعوتَ إليها، ثمَّ صبرتَ على النَّك إذا تَعلَم والعمل والدَّعوة؛ أَجَبْتَ -بإذن الله- عن أسئلة القبر.

#### Colego Colego



### ا . الوسائل الأربعة ٤ .الصَّبرُ على ٣.الدَّعوةُ إلَيه ٢. العَملُ به ١. العِلمُ الأذي فيه ٦.الوسائل الثلاث ٢. توحيدُ الألوهيّة ١. توحيدُ الرُّبوبيَّة ٣. البَراءةُ مِن الشِّركِ وأهلِه (بالقلب واللِّسان والجوارح) والأسماء والصّفات ٣.أهوية دراسة التوحيد الجَوابُ على السُّؤال: لماذا نَدرُس التَّوحيد؟ ٤. النصول الثلاثة

الأصولُ الثَّلاثةُ باختِصارٍ هي: أسئلةُ القبْرِ الثَّلاثة مَن رَبُّك؟ مَن رَبُّك؟

مِن قَولِ المُصنِّف رَحِمَهُ اللَّهُ: «والنَّاسُ إذا ماتُّوا يُبعَثون» إلى آخر المَتنِ.

#### أولًا: المسائل الذربعة

#### (١) سبب ابتداء المصنف المترن بالبرسمالخ.

بِسْ وَلَّهَ الْوَّالَ وَ اللهُ: (١) إعْلَمْ رَحِمَكَ اللهُ: (٢) أَنَّهُ يَجِبُ عَلَيْنَا تَعلُّمُ أَرْبَعِ مَسَائِلَ: الأُوْلَى: العِلْمُ. وَهُ وَمَعْرِفَةُ نَبِيِّهِ عَلَيْقَ، وَمَعْرِفَةُ وَمَعْرِفَةُ نَبِيِّهِ عَلَيْقَةً، وَمَعْرِفَةُ وَمَعْرِفَةُ نَبِيِّهِ عَلَيْقَةً، وَمَعْرِفَةُ دِيْنِ الْإِسْلَامِ بِالْأَدِلَةِ. الثَّانِيَةُ: العَمَلُ بِهِ (٣).

٢. تأسيًا بمَن
 بله مِن العلماء التَّبرُّك باسم الله الكريم.
 كانت مِن
 عادتهم بدء
 تصانيفهم
 بالسملة.

اقتداءً الله من العلماء بكتاب الله في العلماء وبالأنبياء والسلف الله من عليه من عليه من العلماء عليه مألسكم.
 عليه مألسكم.
 عادتهم بدء

(٢) كما أشَرنا في المقدِّمة؛ أنَّ مِن عادة المصنِّف أنَّه يَبدأ بالدُّعاء لطلَبة العِلم ويَسأل اللهَ لهم الرَّحمة؛ وفي هذا دليلٌ على:

أنَّ الدِّينَ الإسلاميَّ مبنيٌّ أصلًا على الرَّحمة

رَحمةِ علماء أهلِ السُّنَّة والجَماعة بطلَبَتِهم.

العِلم: هو مَعرفةُ الحقِّ بدليلِه، وضِدُّه الجَهْلُ.

(٣) قِيلَ في بيان العِلاقة بَين العِلم والعَمل: «يَهتِفُ العِلمُ بالعَملِ فإنْ أجابَه وإلَّا ارتَحل»، فلا فائدة في عِلمٍ غيرِ مقتَرِنٍ بعَمل. فإذا تَعلَّم وَجَبَ عليه أن يَعمل وإلَّا كان فيه شَبَهُ باليهود؛ لأنَّ اليهود عندهم عِلْمٌ ولا عَمَلٌ «يَعْرِفُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاتَهُمُ \*. وأوَّل مَن تُسعَر به النَّار ثلاثةٌ؛ منهم: عالِمٌ تَعلَّم العِلم ولم يَعمَل به.

وَعَالِمٌ بِعِلْمِهِ لَمْ يَعْمَلَنْ مُعَذَّبٌ مِنْ قَبْلِ عُبَّادِ الوَثَنْ

#### للدمحوة شروط وضوابط يجب أن تقوم محليها، ومن أهمها الـ

الثَّالِثَةُ:

الدَّعْوَةُ إِلَيْهِ.

٤.أن تتمَّ ۳.أن ۲ . أن ۱ . أن تكونَ تكونَ مراعاةُ تكو نَ الدَّعوة الدَّعوة الدَّعوة أحو ال المَدعوِّين مبنيَّةً على خالصةً بالحكمة والصَّبر لوَجه الله العِلم الشَّر عيِّ تعالي

#### الدليل على هذه الشروط؛

قولُ اللهِ تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِيّ أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا ْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۗ وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَلَى اللهِ تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِيّ أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا ْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ۗ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾

- ﴿ قُلُ هَانِهِ عَسَبِيلِي ﴾: المُشار إليه هو ما جاء به الرَّسولُ عَلَيْتُهُ مِن الشَّرع، والسَّبيلُ: هو الطَّريق.
  - ﴿ أَدْعُوا إِلَى ٱللَّهِ ﴾: الدَّاعي إلى الله هو المُخلِصُ الَّذي يُريد أن يُوصِلَ النَّاسَ إلى الله.
    - ﴿ عَلَىٰ بَصِ يرَةٍ ﴾: البَصيرة: هي العِلم، و تَشمَلُ هنا العِلمَ بـ:

١. الشَّرعِ ٢. حالِ المَدعُوِّ ٣. الطَّريقِ الموصلِ إلى المَقصود

كَأَنَّ المَوْلِّف رَحِمَهُ اللَّهُ يقول: إذا تعلَّمت ثمَّ عَمِلتَ وَجَبَ عليكَ أن تَسيرَ على ما كان عليه النَّبِيُ عَلَيْهِ والصَّحابةُ والسَّلفُ الصَّالحُ؛ حيث قال الله: ﴿ قُلْ هَذِهِ عَسَبِيلِي آَدُعُوا إِلَى اللَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى النَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

(۱) ذَكَرَ المصنِّف رَحَمُهُ اللَّهُ بَعد الدَّعوة: الصَّبرَ، وكأنَّه يقول لكَ: إنَّ الَّذي يَسلُك هذا الطَّريقَ تَحصُلُ له أمورٌ كما حَصَلَتْ للأنبياء والرُّسل عَلَيْهِ مُلسَّلامُ ؟ فلا بدَّ مِن الصَّبر.

ألصبر

شرعًا: حبْسُ النَّفْسِ على أشياء وعن أشياء

الحَبْسُ

لغةً:

قسم الإمام ابن القيم -رحمه الله - الصبر الله ثلاثة أقسام .

الصَّبرُ عن مَعصِيةِ
 اللهِ حتَّى تُجتنب

الصَّبرُ على طاعةِ
 اللهِ حتَّى تُؤدَّى

(٢) بعد ذِكْرِ المسائلِ الأربعة ساقَ المصنِّف رَحَهُ أَللَهُ الدَّليلَ عليها مِن الكتاب؛ وهي سورةُ العَصْر. والمؤلِّف رَحَمُ أُللَهُ دائمًا يَذْكُرُ المسألةَ مقرونةً بالدَّليل، لماذا؟

حتَّى يُربِّى الطَّالِبَ على التَّقليد التَّقليد

حتَّى يكونَ للطَّالِبِ قدرةٌ على استِنباط الأحكام من أدلَّتها على أُسُسٍ

٣. الصَّبرُ على أقدار الله

المؤلِمةِ

﴿وَٱلْعَصْرِ اللَّهِ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرِ

اللهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ

ٱلصَّلِحَاتِ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ

وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّبْرِ ﴾ (٢).

حتَّى تكونَ عند الطَّالِب حُجَّةُ يَردُّ بها على المخالِف

قَالَ الشَّافِعِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: «لَوْ مَا أَنْزَلَ اللهُ حُجَّةً عَلَى خَلْقِهِ إِلَّا هَذِهِ السُّورَةَ لَكَفَتْهُمْ»(١).

وَقَالَ البُّخَارِيُّ رَحِمَهُ اللَّهُ: «بَابٌ: العِلْمُ قَبْلَ القَوْلِ وَالعَمَلِ».

وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَأَعْلَمَ أَنَّهُ رُلَآ إِلَهُ إِلَهُ اللَّهُ وَٱسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَاللَّمُؤْمِنِينَ وَاللَّمُؤْمِنِينَ وَاللَّمُؤْمِنِينَ ﴾.

فَبَدَأَ بِالْعِلْمِ قَبْلَ القَوْلِ وَالعَمَلِ (٢).

(۱) مقصودُه رَحَمَهُ اللَّهُ أَنَّ هذه السُّورة وَحدَها تَكفِي لقيام الحُجَّة على الخَلْقِ ليَتعلَّموا ويَعمَلوا ويَدعوا ويَصبِروا.

فما بالكَ بباقي سور القرآن؟ فالقرآنُ كلُّه حُجَجٌ .

(٢) بوَّبَ أميرُ المؤمنينَ في الحديثِ كتابَه (٢) بوَّبَ أميرُ المؤمنينَ في الحديثِ كتابَه (صحيحَ البخاريِّ): «بَابٌ: العِلْمُ قَبْلَ القَوْلِ وَالعَمَلِ» وذَكَرَ الدَّليلَ، فلا بدَّ أوَّلًا مِن العِلم قبل القَول والعَمل.

فلا يَصحُّ أَن يَعمَل بلا عِلْمٍ وإلَّا كان فيه شَبَهُ بالنَّصاري.

#### ثانيًا: الوسائل الثلاثة

(١) بدأ المصنِّف هذا الجزء من المتن بالدُّعاء للطَّالب.

وقد دَعا المؤلِّف رَحَهَ هُ اللَّهُ فِي الأصولِ الثَّلاثةِ للطَّالِبِ فِي ثلاثِ مواضع: في بدايةِ المسائلِ الأربعة، ثمَّ هنا عند المسائل الثَّلاثة. والمَوضِعُ الثَّالث: (اعلمْ أرشدكَ اللهُ لطاعتِه أنَّ الحَنيفيَّةَ ملَّة إبراهيم).

اِعْلَمْ رَحِمَكَ اللهُ: أَنَّهُ يَجِبُ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ يَجِبُ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ وَمُسْلِمَةٍ تَعَلَّمُ ثَلَاثِ وَمُسْلِمَةٍ تَعَلَّمُ ثَلَاثِ هَذِهِ المَسَائِل، وَالعَمَلُ بِهِنَّ(١):

#### مُقَدِمُةً قَبِلُ شَرِ عِ المُسَائِلُ النَّالِاثَةُ

#### التوعيد

لغةً: مَصدر وحَّد يوحِّد توحيدًا. شرعًا: إفرادُ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بما يَختصُّ به من الرُّبوبيَّة والألوهيَّة والأسمَاء وحَّد الشَّيء؛ إذا جَعَلَهُ واحِدًا.

ينمسم التوحيد الله ثلاثة أقسام.

#### توحيد الأسماء والصفات

و الصِّفات.

إفرادُ الله بما سمَّى ووَصَفَ به نفسَه في كتابه أو على لِسَان رسولِه ﷺ وذلك بإثبات ما أثبت لنفسه ونفي ما نفى عن نفسه من غير تحريفٍ ولا تعطيل وغير تكييفٍ ولا تمثيل

#### توحيد الألوهيَّة

إفرادُ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ بالعبادةِ.

#### توحيد الرُّبوبيَّة

إفرادُ الله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى بأفعاله. أو: إفرادُ الله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى بالخلق والملْك والتَّدبير.

الأُولَى: أَنَّ اللهَ خَلَقَنَا وَرَزَقَنَا وَلَمْ اللهُ خَلَقَنَا وَرَزَقَنَا وَلَمْ يَتُرُكُنَا هَمَالًا بَلْ أَرْسَلَ إِلَيْنَا رَسُولًا، فَمَنْ أَطَاعَهُ دَخَلَ الجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَاهُ دَخَلَ النَّارَ.

وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى:

﴿ إِنَّاۤ أَرْسَلْنَاۤ إِلَيْكُو رَسُولًا شَهِدًا عَلَيْكُو كَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُو كَا اللهُ السَّلْفَا إِلَى فِرْعَوْنُ رَسُولًا ﴿ فَا فَعَصَىٰ فِرْعَوْنُ السَّلْفَا إِلَى فَرْعَوْنُ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

الأسماءُ والصِّفاتُ توقيفيَّةُ يُتوقَفُ فيها
 على ما وَرَدَ في الكتابِ والسُّنَّةِ وذلكَ:

- بإثباتِ ما أثبتَه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى لنفسِه في كتابه أو ما أثبتَه له رسولُه عَيَالِيَّةٍ.

- وَنَفْيِ مَا نَفَاهِ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَن نَفْسِه فِي كَتَابِهِ أَو نَفَاه عنه رسولُه عَلَيْهِ، مثل: ﴿لَا تَأْخُذُهُۥ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ ، ﴿ وَمَا مَسَنَا مِن لَّغُوبٍ ﴾ مِن غير تحريفٍ ولا تَعطيلٍ، ومِن غير تكييفٍ ولا تَمثيل.

#### «المِسائل الثلاث» خلاصتها

المسألة الأولى: توحيد الرُّبوبيَّة وتوحيد الأسماء والصِّفات

المسألة الثَّانية: توحيد المسألة الثَّالثة: البَراءةُ البَراءةُ اللَّالوهيَّة من الشُّركِ وأهلِه

(١) المسالةُ الأولى أثبتَ فيها المؤلِّف رَحَهُ أللَّهُ توحيدَ الرُّبوبيَّة وتوحيدَ الأسمَاء والصِّفات، (أَنَّ اللهَ خَلَقَنَ) هو الخالِق، (وَرَزَقَنَا) الرزَّاق، (وَلَمْ يَتْرُكْنَا هَمَلًا) مُعطَّلِين لا أوامرَ ولا نواهي؛ (بَلْ أَرْسَلَ إِلَيْنَا رَسُولًا).

#### الغاية من إرسال الله الرسل عليهم السلام،

الرَّحمَة: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِللَّا مَرْحَمَةً لِللَّا مِنْكِينَ

إقامةُ الحُجَّةُ على الخَلْقِ: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾

#### المسألةُ الثَّانية فيها إثباتُ الألوهيَّة لله تعالى.

قال المؤلِّف رَحَمُهُ اللَّهُ: (أَنَّ الله لا يَرْضَى أَنْ يُشْرَكَ مَعَهُ أَحَدٌ)؛ «أحدٌ» نكِرَة تَعُمُّ كلَّ أحدٍ؛ نبيِّ، أو وليِّ، أو جنِّيِّ، أو ملكٍ، أو صالحٍ، أو غيره؛ كائنًا من كان.

وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسْحِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللَّهِ لَكَ لَا تَدْعُواْ مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾

الثَّانِيَةُ: أَنَّ اللهَ لَا يَرْضَى أَنْ يُشْرَكَ مَعَهُ أَحَدٌ فِيْ عِبَادَتِهِ، لَا مَلَكُ مُقَرَّبٌ، وَلَا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ. وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى:

﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسْنِجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ آحَدًا﴾.

الأرضُ: «وجُعِلَتْ

لِيَ الأرضُ مَسجِدًا

و طَهو رًا»

#### في معنى المَساجِد ثلاث أقوالٍ -ويصحُّ الجمع بينها-

أعضَاءُ السُّجودِ

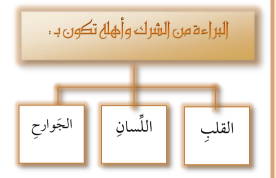
المساجِدُ المبنيَّة الَّتي بُنِيَتْ حتَّى يُعبَدَ الله فيها

﴿للَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ آَحَدًا ﴾: «أحدًا» نكرة في سياق النَّهي، فتعمُّ كلَّ أحدٍ؛ ولذلكَ قال الإمام رَحَمُ اللَّهُ في أوَّلِ المسألةِ الثَّانيةِ (أَنَّ الله لا يَرْضَى أَنْ يُشْرَكَ مَعَهُ أَحَدٌ) يعني كائنًا مَن كان؛ نبيٌّ أو وليٌّ أو جنِّيٌ أو صالِحٌ.

الثَّالِثَةُ: أَنَّ مَنْ أَطَاعَ الرَّسُولَ وَوَحَدَ اللهَ التَّالِثَةُ: أَنَّ مَنْ أَطَاعَ الرَّسُولَ وَوَحَدَ اللهَ اللهَ لَا يَجُوزُ لَهُ مُوالَاةُ مَنْ حَادَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانَ أَقْرَبَ قَرِيْبٍ، وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى:

﴿ لَا يَهِدُ قُومًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ اللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاخِرِ يُوَاذُونَ مَنْ حَادَّ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْحَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ الْبَنَاءَهُمْ أَوْ الْمِيْمُ الْإِيمَانُ وَأَيْتِكَ مَعْمَ الْمِيمِمُ الْإِيمَانُ وَأَيْتَدَهُم بِرُوحٍ مِنْ لَهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَبَ بَحْرِي مِن بِرُوحٍ مِنْ لَهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَبَ بَحْرِي مِن بِرُوحٍ مِنْ لَمُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَبَ بَحْرِي مِن يَعْمَمُ اللّهُ أَوْلَتِهُ حَنْدِينَ فِيهَا رَضِي اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أَوْلَتِهِكَ حِزْبُ اللّهِ أَلْا إِنَ عَنْهِمُ اللّهُ أَوْلَتِهِكَ حِزْبُ اللّهِ أَلَا إِنَّ عَنْهِمُ اللّهُ أَوْلَتِهِكَ حِزْبُ اللّهِ أَلَا إِنَّ عَنْهِمُ اللّهِ هُمُ اللّهُ أَوْلَتِهِكَ حِزْبُ اللّهِ أَلَا إِنَّ عَنْهِمُ اللّهُ أَلْوَالِهِ وَنَهُ .

المَسالةُ الثَّالثةُ بيَّن فيها المؤلِّفُ رَحْمَهُ اللَّهُ وُجُوبَ البَراءةِ مِن الشِّركِ وأهلِه.



١- بالقلب، بأن تُبغِضَ الكفَّارَ وأعيادَهم واحتفالاتِهم وخُصوصًا الشِّركيَّاتِ والبِدعَ الَّتي عندَهم.

٢-باللِّسان، ﴿إِنَّنِي بَرَّآءٌ مِّمَّاتَعُ بُدُونَ ﴾

﴿ قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَ فِرُونَ ﴿ لَا أَعَبُدُ مَا تَعْبُدُ مَا تَعْبُدُ مَا تَعْبُدُ مَا تَعْبُدُ وَنَ مَا أَعْبُدُ ﴿ وَلاَ تَعْبُدُونَ مَا أَعْبُدُ مَا عَبَدَّمُ اللَّهُ عَلِيدُونَ مَا أَعْبُدُ ﴾ . 

( ) لَكُرُ دِينَكُمْ وَلِي دِينِ ﴿ .

٣- بالجوارح، بعَدَمِ مشاركتِهم في
 احتفالاتِهم أو طُقوسِهم أو لِباسِهم أو فيما
 هُمْ عليه مِن مُعتقَدِ.

#### ثالثًا: أهوية دراسة التوحيد

#### الكنيفيل

#### لغةً:

مأخوذةٌ من الحَنف وهو المَيلُ

اِعْلَـمْ أَرْشَـدَكَ اللهُ لِطَاعَتِـهِ: أَنَّ اللهُ لِطَاعَتِـهِ: أَنَّ اللهُ لِطَاعَتِـهِ: أَنَّ الحَنِيْفِيَّةَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ:

أَنْ تَعْبُدَ اللهَ وَحْدَهُ مُخْلِصًا لَهُ الدِّيْنَ، وَبِذَلِكَ أَمَرَ اللهُ جَمِيعَ النَّاسِ وَخَلَقَهُمْ لَهَا؛ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَاخَلَقَهُمْ

> ٱلِِّنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١). وَمَعْنَى يَعْبُدُونِ: يُوَحِّدُونِ (٢).

وَأَعْظَمُ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ التَّوحِيْدُ؛ وَهُوَ: إِفْرَادُ اللهِ بِالْعِبَادَةِ (٣).

وَأَعْظُمُ مَا نَهَى عَنْهُ الشَّرْكُ؛ وَهُوَ: دَعْوَةُ غَيْرِه مَعَهُ.

عن الشّرك المُقبِلَةُ إلى الإخلاص والتَّوحيد والإيمان. ﴿قَانِتًا لِلّهَ وَالإيمان. ﴿قَانِتًا لِلّهَ مَنِيفًا ﴾ يعني مقبِلًا إلى الله مدبرًا عن الشّرك، فالحَنيفُ الَّذي يَرجعُ فالحَنيفُ الَّذي يَرجعُ دائمًا إلى التَّوحيد ويَتعِدُ عن الشّرك.

شرعًا: هي المِلَّةُ المائلة

(٣) يوضِّحُ هنا المؤلِّف رَحِمَهُ اللَّهُ لماذا نَدرُس التَّوحيد، وقد ذكَّرْنا أهمِّيَّته سابقًا.

تعريف التوحيد - كما ذكرنا سابقا فلا المقدمة -

شرعاً: هو إفرادُ الله بما يَختصَّ به من الرَّبوبيَّة والألوهيَّة والأسماء والصِّفات.

لغةً: مصدر وحّد يوحّد توحيدًا. وحّد الشّرَىء؛ إذا جَعَلَهُ واحِدًا.

قال المؤلِّف: (ومعنى يعبدون: يوحِّدون)، وهذا هو قَول ابن عبَّاسٍ رَضَّالِتُهُ عَنْهَا حيث قال: «إِنَّ كلَّ عبادةٍ في القرآن معناها: التَّوحيد». ﴿وَاعْبُدُوا اللهُ ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ وحِّدوا اللهُ ، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ وحِّدوا ربَّكم.

#### رابعاً : النصول الثلاثة

هو المَعبودُ.

فَإِذَا قِيْلَ لَكَ: مَا الأُصُولُ الثَّلَاثَةُ الَّتِي يَجِبُ عَلَى الإِنْسَانِ مَعْرِفَتُهَا؟ الَّتِي يَجِبُ عَلَى الإِنْسَانِ مَعْرِفَتُهَا؟ فَقُلْ: مَعْرِفَةُ العَبْدِ رَبَّهُ، وَدِيْنَهُ، وَنَبِيَّهُ مُحَمَّدًا عَلَيْ (١).

فَإِذَا قِيْلَ لَكَ: مَنْ رَبُّكَ؟ فَقُلْ: رَبِيَ اللهُ الَّسِذِي رَبَّانِي وَرَبَّى جَمِيْعَ اللهُ الَّسِذِي رَبَّانِي وَرَبَّى جَمِيْعَ العَالَمِيْنَ بِنِعَمِهِ، وَهُوَ مَعْبُودِي لَيْسَ لِلعَالَمِيْنَ بِنِعَمِهِ، وَهُوَ مَعْبُودِي لَيْسَ لِلعَالَمِيْنَ بِنِعَمِهِ، وَهُو مَعْبُودِي لَيْسَ لِلعَالَمِيْنَ مَعْبُودِي لَيْسَ لِللهَ لَيْسَ لِلهَ مَعْبُودِي لَيْسَ لِللهَ مَعْبُودِي لَيْسَ قَوْلُ لَهُ تَعَالَى: ﴿الْحَمَدُ لِلّهِ رَبِ لَا لَكَ مَدُ لِلّهِ رَبِ لَا لَهِ مَعْبُودِي ﴾ (٢).

وَكُلُّ مَا سِوَى اللهِ عَالَمٌ، وَأَنَا وَاحِدٌ مِنْ ذَلِكَ العَالَمِ (٣).

(١) بَدأ المصنّف رَحَمَهُ اللّهُ بِذِكْرِ الأصول الثَّلاثة، والمُتمثِّلة في أسئلة القبْرِ الثَّلاثة، وأثار انتباه القارئ أو السَّامع بسؤالٍ، وأجابَ عليه. (٢) وضَّح المُصنِّف رَحَمَهُ اللّهُ الأصلَ الأوَّلَ وبيَّن أنَّ الرَّبَ والمُستحقَّ للعبادة هو الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى، وذَكَرَ الدَّليل، وهو قول الله تعالى: ﴿الْحَمَدُ اللّهِ رَبِ الْعَلَيْ رَبِ الْعَلَيْ .

﴿ أَحَمْدُ بِنَّهِ رَبِّ الْمُسَامِينَ ﴾ هذه
 ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الل

﴿سِّهِ ﴾

﴿ٱلْحَمَدُ ﴾

فيه إثباتُ توحيدِ الأسماء والصِّفات.

فيه إثبات فيه إثبات توحيد توحيد

﴿رَبِ ﴾

الرُّبوبيَّة

الألوهيَّة

(٣) أي: كلَّ ما سِوى الله مَخلوقٌ، وإذا كنتُ مخلوقًا لابدَّ أن أقومَ بشكرِ الخالِق المنعِمِ المتفضِّلِ سُبْحَانَهُوَتَعَاكَ.

(١) شَرَعَ المؤلِّفُ في ذِكْرِ مجموعةٍ مِن الآيات الكونيَّة والمخلوقاتِ النَّي تدلُّ على وُجودِ الله، والَّتي تُشِتُ الَّتي تدلُّ على وُجودِ الله، والَّتي تُشِتُ انَّه لا ربَّ و لا خالِق و لا مَعبودَ بحَقِّ إلَّا الله. وساق عليها الأدلَّة من القرآن كما هي مذكورةٌ في المَتن.

\* وكلُّ مَخلوقٍ هو آيةٌ على وُجود الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى، ولكن غايرَ شيخُ الإسلام محمَّد بنِ عبد الوهَّاب رَحِمَهُ اللهُ بَين الآية والمَخلوق؛ لأنَّ الآية تتغيَّر؛ مِثل اللَّيل والنَّهار، والَّذي يتغيَّر يكون فيه قوَّةُ دليلٍ عن الَّذي لا يَتغيَّر.

(٢) هذه الآية في سُورةِ البقرة، قال بعضُ العلماء: إنَّ هذه الآية فيها أوَّلُ نداءٍ في القرآن: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾. وفيها أوَّلُ فِعْلِ أَمْرٍ في القرآن ﴿ فَا القرآن ﴿ وَاللَّهُ اللَّالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَّمُ اللَّهُ اللَّلْمُلْعُلَّا اللَّالِلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُل

وفيها أوَّل نَهْيٍ في القرآن: ﴿فَلَا بَخَعَـ لُواْ لِلَهِ أَندَادًا وَأَنتُمُ تَعْلَمُونَ﴾ نَهْيٌ عن الشِّرك.

(٣) يعني المنفرِ د بتوحيد الرُّبوبيَّة يجب أن يُفرَد بتوحيد الألوهيَّة.

فَإِذَا قِيْلَ لَكَ بِمَ عَرَفْتَ رَبَّكَ؟ فَقُلْ: بِآيَاتِهِ وَمَخْلُوقَاتِهِ، وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَـرُ، وَمِـنْ مَخْلُوقَاتِهِ السَّـمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُونَ السَّبْعُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَمَا بَينَهُمَا.

وَقُولُهُ: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَتِ وَقُولُهُ: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ السَّمَوَىٰ عَلَى الْعَرَّشِ يُعْشِى النَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ, حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَرَتٍ بِأَمْرِهِ عَلَيْلُهُ رَبِيثًا وَالْأَمْنُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ مُسَخَرَتٍ بِأَمْرِهِ عَلَى اللهُ لَهُ الْخُلْقُ وَالْأَمْنُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُ الْمُلَامِينَ ﴾ (1).

وَالرَّبُّ هُوَ المَعْبُودُ، وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: 
﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ 
مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ الله الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَآءَ بِنَآءَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِمَآءَ 
الْأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَآءَ بِنَآءَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِمَآءَ 
فَأَخْرَجَ بِهِ عِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ أَفَكَ تَجْعَلُواْ لِلَّهِ 
أَنذَاذًا وَأَنتُمُ تَعْلَمُونَ ﴾ (٢).

قَالَ ابْنُ كَثِيْرٍ رَحِمَهُ ٱللَّهُ: «الخَالِقُ لِهَذِهِ الأَشْيَاءِ هُوَ المُسْتَحِقُّ لِلْعِبَادَةِ» (٣).

وَأَنْوَاعُ العِبَادَةِ الَّتِي أَمَرَ اللهُ بِهَا(١): مِثْلُ الإِسْلَام، وَالإِيْمَانِ، وَالإِحْسَانِ؛ وَمِنْهُ الدُّعَاءُ، وَالخَوْفُ، وَالرَّجَاءُ، وَالرَّكِاءُ، وَالرَّغْبَةُ، وَالرَّهْبَةُ، وَالخُشُوعُ، وَالخَشْيَةُ، وَالإِنَابَةُ، وَالاسْتِعَانَةُ، وَالاسْتِعَاذَةُ، وَالاسْتِغَاثَةُ، وَالذَّبْحُ، وَالنَّذْرُ، وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنْ أَنْوَاعِ العِبَادَةِ الَّتِي أَمَرَ اللهُ بِهَا، كُلُّهَا لِلهِ تَعَالَى. وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسْجِدَلِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا .

فَمَنْ صَرَفَ مِنْهَا شَيْئًا لِغَيْرِ اللهِ فَهُوَ مُشْرِكٌ كَافِرْ، وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَا هَاءَ اخْرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ عَاإِنَّمَا حِسَا بُهُ وعِند رَبِّهِ ۚ إِنَّهُ وَلَا يُفْلِحُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴾.

وَفِي الحَدِيْثِ: «الدُّعَاءُ مُنِّ العِبَادَةِ». وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى:

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُمْ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدْخُلُونَ جَهُنَّمُ دَاخِرِينَ ﴾.

عقَّبَ المؤلِّفُ على قول ابن كثير بذِكْرِ عَددٍ من العباداتِ القلبيَّة والبدنيَّة مع الدَّليل من الكتاب لكلِّ عَمَل، على النَّحو التَّالي:

#### الدكاء و ينقسم اله.

دعاء مسألة: دعاءُ عبادةِ: هو دعاءٌ بِلسَانِ الحال؛ كالصَّلاة والصِّيام والحجِّ.

صَرْ فُه لغير

الله شِركُ

أكبرُ.

هو دعاءٌ بِلسَانِ المَقال؛ كقول: اغفر لی، ارحمني.

حُكمُه فيه تفصيلٌ، وهو على قِسمَين، كما سيأتي.

#### حاء المسألة ينقسم الله قسمين. فيما لا يَقدِرُ عليه إلَّا الله فيما يَقدِرُ عليه العبد يَصِحُّ بشروطٍ: صرفه لغير الله شِركٌ أكبر أن يعتقد أنَّ أن يكون أن يكون أن يكون المدعو المدعوّ المدعو المدعو حيًّا. مجرَّد سببِ حاضرًا. قادرًا. خرج بهذا لا مؤثّرٌ خرج بهذا خرج بهذا القيد الميِّت ىذاتە القيد العاجز القيد الغائب

أمَّا إن اعتقد أنَّ لهذا المدعوِّ تصرُّفًا خفيًّا في الكون وبيده جَلْبُ المنافع ودَفْعُ المَضارِّ؛ فهذا شركُ.

#### ملحوظةٌ:

نحن نَدرُس الحُكم على الفِعل، أمَّا الحُكم على الفاعِل فيحتاج إلى إقامَةِ الحُجَّة وانتفاءِ الشُّبهةِ.

والعلماءُ هُم من يَحكم على الفاعِل أنَّه مؤمنٌ أو كافرٌ.

#### إِنَّهُ الْأَسِبَابِ إِلَّهُ ثَلَاثُلُ أُقسِلُم: أُقسِلُم:

قِسمٌ يَعتَقِد أَنَّ السَّببَ مؤثِّرُ بذاتِه وبِيده جَلْبُ المنافِع ودفع المَضارِّ؛ فهذا شِركٌ أكبرُ قِسمٌ يَعتَقِد ويَجعَل ما لم يَجعلْه الله سُبْحانهُ وَتَعَالَلَ سببًا سببًا؛ وهذا شِركٌ أصغرُ قِسمٌ يَعتقِد ويَجعَل ما جعله الله سُبْحانهُ وَتَعَالَى سببًا سببًا؛ وهذا صَحيحٌ

#### أسبابٌ حسِّيّةٌ

كالدَّواء، فقد جَعَلَه الله سببًا للشِّفاء.

#### أسبابٌ شرعيَّةٌ

كالرُّقية الشَّرعيَّة، فقد جَعَلَ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الرُّقية سببًا شرعيًّا لرفع المرض.

الحديث «الدُّعَاءُ مُخُّ العِبَادَةِ» حديثٌ ضعيفٌ، والصَّحيحُ قولُ النَّبِيِّ عَيَّا اللَّعَاءُ هُوَ الحديث «الدُّعَاءُ هُوَ العِبَادَةِ».

#### كيف يكون الدلحاء هو العبادة؟

الآية تدلُّ على هذا: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسْتَجِبْ لَكُوَّ إِنَّ اَلَّذِيكَ يَسَّ تَكُبِرُونَ عَنَ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾.

قال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿عِبَادَتِي ﴾ فهذا دليلٌ على أنَّ الدُّعاءَ عبادةٌ.

(١) الخوفُ: وهو انفعالُ يَحصُلُ بتوقُّع ما فيه هلاكٌ أو ضررٌ أو أذّى.

وقد نهى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عن خوف أولياء الشَّيطان وأمر بخوفه وحده.

#### النوف، وهو ثلاث أنواع.

الخوف الخو فُ المُحرَّمُ

كالقُنو طُ

من رَحمة

الله أو

طاعة

المَخلوق

في مَعصية

الخالِق.

كأن بخاف الإنسانُ النَّار و العَدُوَّ والحيوان المفترس

...الخ، وهذا مباحٌ

وَدَلِيْلُ الرَّجَاءِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿فَهَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَآءَ رَبِّهِ عَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ

وَدَلِيْلُ الخَوْفِ قَوْلُهُ تَعَالَى:

﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُننُم

مُّؤْمِنِينَ ﴾ (١).

أَحَدُا ﴾ (٢).

(٢) الرَّجاءُ: طَمَعُ الإنسانِ في أَمْرِ قريب المَنال، وقد يكون في بعيدِ المَنال؛ تَنزيلًا له مَنزلة القريب.

والرَّجاءُ المتضمِّنُ للــــُأُلِّ والخُضـوع لا يكـونُ إلَّا لله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ، و صر فُه لغير الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ شِركٌ أَكْر.

والرَّجاءُ المَحمودُ لا يكون إلَّا لمَن عَمِلَ بطاعة الله ورَجَا ثوابها، أو تاب من معصيته ورجا قَبولَ تُوبِتِه، وأمَّا الرَّجاء بلا عمل فهو غُرورٌ وتَمَنِّ مذمومٌ.

الطَّبيعيِّ (الجبلِيُّ)

> وهو خَوفُ العابدِ من المَعبود، وفيه التَّذلُّلُّ والخُضوع والتَّعظيم للمَعبود، وهذا النَّوع واجتٌ لله، وصر فه لغير الله شركٌ أكبر

خو فُ

عبادةٍ

وتعظيم

وسُّرٍّ

#### (١) تعريف التوكل وَدَلِيْلُ التَّوَكُّلِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوٓا إِن كُنتُم لغةً: التَّوكُّل على شرعًا: هو صِدْقُ مُّؤُمنِينَ ﴾۔ الاعتمادِ على الله مع الشَّىء هو الثِّقة به و الأَخْذِ الاعتمادُ عليه وَقَوْلُهُ: ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ بالأسباب المشروعة حَسَنُهُ وَ ﴿ (١). وَدَلِيْلُ الرَّغْبَةِ وَالرَّهْبَةِ وَالخُشُوْع لابدأن يتحقق فلا التوكل ثلاثة أمور قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَرِعُونَ فِي الأَخْذُ الثقة الصِّدْقُ ٱلْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا ىأنَّ الله بالأسباب في وكَانُواْ لَنَاخَلِشِعِينَ ﴾ (٢). سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ المشروعة الاعتماد منجزٌ ما على الله وَ عَد سُنَحَانَهُ وَتَعَالَىٰ

(٢) الرَّعْبةُ: مَحبةُ الوُصول إلى الشَّيء المَحبوبِ.

الرَّهبةُ: الخوفُ المثمِرُ للهَرَبِ من المَخوف، فهي خَوفٌ مَقرونٌ بعمَلِ.

الخُشوعُ: الذُّلُّ والتَّطامُن لعَظَمة الله، بحيث يَستسلِمُ لقضائه الكونيِّ والشَّرعيِّ.

♦ السَّائرُ إلى الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ لا بدَّ أن يَجمَعَ بَين الخوفِ والرَّجاء، لا يُغلِّبُ جانبًا على
 جانب فيقعَ ويَهلَكَ، فلابدَّ أن يكون عنده الخوفُ والرَّجاء كجناحَى الطَّائر.

(١) الخَشيَةُ: هي الخَوفُ المَبنيُّ على العِلْمِ بعَظَمة من يخشاه و كمالِ سلطانه.

(٢) الإنابة: الرُّجوع إلى الله تعالى؛ بالقيام بطاعته واجتناب معصيته، ﴿ وَأَنِيبُوا ﴾ أي الرجع وا ﴿ إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواللهُ ، ﴾ أي تُسلم أمرك لله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى ؛ لأنك عبدٌ ، والعبدُ لا بدَّ أن يُسلّم للسّيِّد، والسَّيِّدُ هو الله ؛ كما قال النَّبِيُ عَيْنَةٍ : «السَّيِّدُ اللهُ ».

(٣) الاستعانةُ: طلبُ العَون. ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ

نَسْتَعِينُ ﴾ في هذه الآية تقديم ما مِن حقّه التَّأخير؛ وهذا يدلُّ على الحَصر، يعني: لا نعبد إلَّا إيَّاك ولا نستعَينُ إلَّا بكَ.

(٤) الاستعادة: طلبُ الإعادة، وهي: الحِماية من مكروهٍ، ﴿أَعُوذُ ﴾ يعني ألتجئ وأعتصم.

(٥) الاستغاثةُ: طلبُ الغَوث وهو الإنقاذ من الشَّدَّة والهلاك.

♦ الاستعانة والاستعاذة والاستغاثة والشية والشّفاعة تَصِحُّ أن تُطلَب مِن المَخلوق فيما يَقدِرُ عليه بأربعة شروطٍ؛ أن يكون: حيًّا، وحاضرًا، وقادرًا، وسببًا.

(٦) الذَّبح: إزهاق الرُّوح بإراقة الدَّم على وجهٍ
 مخصوص.

وَدَلِيْلُ الخَشْيَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿فَلَا يَخَالَى: ﴿فَلَا يَخَشُونِهُمْ وَٱخْشُونِي ﴾ (١).

وَ دَلِيْلُ الإِنَابَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَنِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْلُهُۥ ﴾ (٢).

وَدَلِيْلُ الاسْتِعَانَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُهُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾.

وَفِي الحَدِيْثِ: «إِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ باللهِ» (٣).

وَدَلِيْلُ الاسْتِعَاذَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ﴾، وَ﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴾ (٤).

وَدَلِيْلُ الاَسْتِغَاثَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِذَ تَسَتَغِيثُونَ رَبَّكُمٌ فَاسَتَجَابَ لَكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ ﴿ (٥).

وَدَلِيْلُ الذَّبْحِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلْ الذَّبْحِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَمُمَاتِي وَمُعَيَاى وَمَمَاتِي لِنَّهُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ السَّالُ لَا شَرِيكَ لَهُ. ﴾.

وَمِنَ السُّنَّةِ: «لَعَنَ اللهُ مَنْ ذَبَعَ لِغَيْرِ اللهِ» (٦).

#### ينقسم الخبخ إلى ثلاثة أقسام

وَدَلِيْلُ النَّذْرِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يُوفُونَ إِلنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا ﴾ (١).

♦ ملحوظةٌ: هناك مَزيدُ تَفصيل في مَسألة الذَّبح تأتي في كتاب التَّوحيد بإذن الله.

#### (١) تعريف (لنذر

شرعًا: إلزامُ المكلَّفِ نفسَه بشيءٍ غير واجب عليه.

لغةً: العَهْدُ والإلزام.

ملحوظةٌ: النَّذر له أقسامٌ وشُروطٌ وكفَّارةٌ يأتي تفصيلها في كتاب التَّوحيد بإذن الله.

انواع النخر نَدرٌ لله نَدرٌ لله

ذِكْرُ المؤلّفِ لهذه العباداتِ ليس من باب الحَصر ولكن على سبيل المثالِ؛ لأنَّ هناك العديد من العبادات لم تُذكر، والشَّاهد أنَّ من صرف شيئًا من هذه العبادات أو غيرها لغير الله فقد أشرَكَ.

(١) عرَّج المؤلِّف على الأصل الثَّاني، وهو معرفة العبد دينه، و ابتدأ بتعريف الإسلام، قال:

#### المرتبخ الأولاي الإسلام

وهــو الاستِســلامُ لله بالتوحيــد، والانقيــادُ لــه بالطَّاعةِ، والبَراءة من الشِّرك وأهلِه.

فهذا تعريفُ الإسلام؛ أن تُسلِّم أمركَ لله الله النَّكَ عبدٌ، والعبد لابدَّ أن يُسلِّم للسَّيِّد، والسَّيِّد الله؛ كما قال النَّبيُ عَلَيْهِ.

#### ثم قَسَّم الدِّين إلى ثلاثِ مراتب:

الإسلامُ الإيمانُ الإحسانُ

(٢) أركانُ الإسلام خمسةٌ أوَّلها: الشَّهادة.

الأَصْلُ الثَّانِيْ: مَعْرِفَةُ دِيْنِ الإَسْلَامِ بِالأَدِلَّةِ.

وَهُوَ الاستِسْلَامُ لِلَهِ فِي السَّتِسْلَامُ لِلَهِ فِي التَّوْحِيْدِ، وَالانْقِيَادُ لَهُ بِالطَّاعَةِ، وَالبَرَاءَةُ مِنَ الشِّرْكِ وَأَهْلِهِ.

وَهُوَ ثَلَاثُ مَرَاتِبَ: الإِسْلَامُ، وَالإِيْمَانُ، وَالإِحْسَانُ. وَكُلُّ مَرْتَبَةٍ لَهَا أَرْكَانٌ.

الْمَرْتَبَةُ الْأُوْلَى: الْإِسْلَامُ (١).

فَأَرْكَانُ الإِسْلَامِ خَمْسَةٌ: شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهَ (٢) شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهَ (٢) وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَإِقَامُ الصَّلَةِ، وَإِيْتَاءُ الزَّكَاةِ، الصَّلَةِ، وَإِيْتَاءُ الزَّكَاةِ، وَصَوْمُ رَمَضَانَ، وَحَجُّ بَيْتِ اللهِ الحَرَام.

فَدَلِيْلُ الشَّهَادَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى:

﴿ شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأَوْلُواْ الْعِلْمِ قَآيِمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَرْبِيزُ ٱلْعَكِيمُ ﴾.

وَمَعْنَاهَا: لَا مَعْبُودَ بِحَقِّ إِلَّا اللهُ. «لَا إِلَهَ» نَافِيًا جَمِيْعَ مَا يُعْبَدُ مِنْ دُوْنِ اللهِ.

«إِلَّا اللهَ» مُشْتًا العِبَادَةَ لِلهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ فِي عِبَادَتِهِ، كَمِا أَنَّهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ فَي مُلْكِهِ.

وَتَفْسِيْرُهَا الَّذِي يُوَضِّحُهَا، قَوْلُهُ تَعَالَى:

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَفَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ اللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِى فَإِنَّهُ، سَيَهْدِينِ اللهِ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةً فِي عَقِيهِ عَلَيْهِ مَا لَكُمْ أَيْرِجِعُونَ ﴾ (٢).

ذَكَرَ المؤلِّفُ رَحْمَهُ اللَّهُ دليلَ شهادةِ أَنْ لا إله إلَّا الله، وأُوضَحَ معناها، وهو:

لا معبود بحقٍّ إلَّا الله.

فلابد أن تشتمل شهادة الإعلاص كالح

ٳؿؠٵؾؙ

نفيٌ

النفيُّ في قول: «لا إله».

والإِثباتُ في قول: «إلَّا الله».

وهذه الصِّيغة تُفِيدُ الحَصرَ والإثباتَ؛ حيث أنَّها تَحصُرُ وتُثبِتُ العبادة لله وحده، وتَنفيها عن غيره.

ولـذلكَ قـال المصنف رَحْمَهُ اللَّهُ: «و تفسيرُ ها الَّذي يوضِّحُها: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ الَّذي يوضِّحُها: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَلَيْ اللَّذِي فَطَرَنِي ﴾».

﴿بَرَآءٌ مِّمَّاتَعَبُدُونَ ﴾: هذا معنى «لا إله».

﴿ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَفِي ﴾: أي «إلَّا الله».

## ❖ لو قال قائلٌ: معنى شهادة أن «لا إله إلَّا الله»: لا مَعبودَ إلَّا الله؟

قلنا هذا الكلام باطلٌ؛ لأنَّه بهذا الكلام يُصحِّح كلَّ ما يُعبَد من دُون الله، لكن عندما يقول (بحقٍّ) فهذا دليلٌ أنَّه يكفُر بجميع ما يُعبَد من دون الله وأن لا مَعبود بحقٍّ إلَّا الله.

لو قال قائلٌ: معنى «لا إله إلا الله»: لا
 ربَّ بحقِّ إلَّا الله؟

وَقَوْلُهُ: ﴿ قُلْ يَتَأَهْلُ ٱلْكِنْبِ تَعَالُوْا إِلَىٰ كَالَمَةِ سَوَآءٍ بَيْنَا وَبَيْنَكُو أَلَّا نَعْبُدَ كَلِمَةٍ سَوَآءٍ بَيْنَا وَبَيْنَكُو أَلَّا نَعْبُدُ إِلَّا اللّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْنًا وَلَا يَتَّخِذَ بِعْضَا اللّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْنًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضَا اللّهَ عَلْمَ اللّهَ عَلْمَ اللّهَ فَإِن اللّهَ فَلُواْ اللّهَ اللّهَ كُواْ بِإِنّا مَن دُونِ اللّهَ فَإِن اللّهَ فَإِن اللّهَ اللّهُ فَإِن اللّهَ اللّهَ اللّهُ اللّه

قلنا: هذا الكلامُ صحيحٌ ، ولكن ليس هو تفسيرُ لا إله إلَّا الله، فهذا توحيدُ الرُّبوبيَّة، وقد أقرَّ به الكفَّار الَّذين بُعِثَ فيهم النَّبيُّ عِيَالِيَّةٍ ولم يُدخلهمْ في الإسلام.

(١) ﴿قُلْ يَتَأَهْلُ ٱلْكِئْبِ تَعَالُواْ إِلَى كَلِمَةِ سَوَآءِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو ﴾ هذه الآية فيها دليلٌ على بطلان التَّقريب بَين الأديان.

وَدَلِيْلُ شَهَادَةِ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُوْلُ اللهِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ لَقَدُ جَاءَكُمُ رَسُولُكُ مِّ عَزِيزُ عَلَيْهِ رَسُولُكُ مِّ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُمْ حَزِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُمْ حَزِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُمْ حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُمْ حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُهُمْ مَا عَنِيتُهُمْ حَرِيثُ عَلَيْهِمُ مَا عَنِيتُهُمْ مَا عَنِيتُمُ مَرِيثُ عَلَيْهِمُ مَا عَنِيتُهُمْ مَنِينَ مَا عَلَيْهِمُ مَنْ مَا عَنِينَ عَلَيْهِمُ مَنِينَ مَا عَنِينَ مَا عَلَيْهُ مَنْ اللهِ عَنْ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ لَا عَنِينَ مَا عَنِينَ مَا عَنِينَ مَا عَنِينَ مَنْ اللهُ عَنِينَ عَلَيْهِ مَنْ اللهُ مُؤْمِنِينَ مَنْ عَنِينَ عَنِينَ مَا عَنِينَ مَنَا عَلَيْهِ مَنْ مَا عَنِينَ مَا عَنِينَ مَنْ عَلَيْهِ مَا عَنِينَ مَا عَنِينَا مَا عَنِينَا مَا عَلَيْهِ مَنْ مَا عَلَيْكُمُ مَنِينَا مَا عَلَيْهِ مَنْ مَا عَنِينَا مَا عَنِينَا مَا عَنِينَا مَا عَنِينَا عَلَيْهُمُ مَنِينَا عَلَيْكُمُ مَنْ عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَنِينَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَنِينَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَنْ عَلَيْكُمُ مَنِينَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَنِينَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَنْ عَلَيْكُمُ مَنْ عَلَيْكُمُ مَنِينَا عَلَيْكُمُ مَنْ عَلَيْكُمُ مَنْ مَا عَنِينَا عَلَيْكُمُ مَنِينَا عَلَيْكُمُ مَنْ عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَنْ عَلَيْكُمُ مَنْ عَلَيْكُمُ مَنْ مَا عَلَيْكُمُ مَنِينَا عَلَيْكُمُ مَا عَلَيْكُمُ مَا

وَمَعْنَى شَهَادَةِ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُوْلُ اللهِ: طَاعَتُهُ فِيْمَا أَمَرَ، وَتَصْدِيْقُهُ فِيْمَا أَخْبَرَ، وَاجْتِنَابُ مَا عَنْهُ نَهَى وَزَجَرَ، وَأَنْ لَا يُعْبَدُ اللهُ إِلَّا بِمَا شَرَعَ(٢).

(١) ذَكَرَ المؤلِّفُ رَحَهُ أللَّهُ هذه الآية دليلًا على شهادةِ أنَّ محمَّدًا رسولُ الله ﷺ، وقد أكَّد الله فيها الشَّهادةَ بثلاث مؤكِّداتِ:

القسم المقدَّر، واللَّام، وقد.

(٢) بيَّن المصنِّف رَحَمُ اُللَّهُ معنى شهادة أنَّ محمَّدًا رسولُ الله، وأنَّه يتوجَّبُ على كلِّ مسلمٍ ومسلمةٍ لتحقيق هذه الشَّهادة:

طاعة الرَّسول عَيْكَ فيما أمر، وتصديقه فيما أخبر، واجتناب ما عنه نهى و زجر، وأن لا يُعبَد اللهُ إلَّا بما شَرَعَ وبيَّن صلوات الله وسلامه عليه.

#### مِقتضلا شهادة أن مِعْمِدا رسول الله: «أنه عبدٌ لا يعبَد، ورَسولٌ لا يُكذَّب» وهذا يعنلا:

أن لا يُعبَد الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى إلَّا بِسُبْحَانهُ وَتَعَالَى إلَّا بِسَاء عن بما جاء عن النَّبِيِّ عَلَيْكَاهُ؛

وفي هذا رَدُّ على المبتدعة عنه وزَجَر؟
بأن تَجعَل ما
نهي عنه النّبيُّ
في جانبٍ،
وأنت في

اجتناب ما نهي

تصديقُه فيما أخبر علية؛ أخبر علية؛ فهو الصَّادقُ المصدوق علية أن نطيعَه في كلِّ ما أَمَرَ به ﷺ؛

لأنَّه مبلِّغٌ عن الله

وهي التَّعبُّد لله بأفعالٍ وأقوالٍ مُبتدأَةٍ بالتَّكبير ومختتَمةٍ بالتَّسليم، وهي عمود الدِّين، و قد فُرضَتْ من الله مباشرةً على نبيِّه عِلَيْكَ الله وذلكَ حين عُرِجَ به ﷺ إلى السَّماء.

#### الرُّكن الثَّالث: الزَّكاة:

لغةً: هي الإنماء والتَّطهير.

وهي نوعان: زكاة بدنٍ، وزكاة مال.

#### (٢) الرُّكن الرَّابع: الصِّيام:

لغةً: هو الإمساك.

شرعًا: هو التَّعبُّد لله بالإمساك عن المُفطرات مع النِّيَّة من طلوع الفَجر إلى غروبِ الشَّمس. والصِّيام من أفضل أنواع العبادات؛ لاجتماع أنواع الصَّبر الثَّلاثة فيه، ومن عظيم شأنِه أنَّ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ نَسَبَ إلى نفسِه جزاءَ الصَّائم.

#### (١) الرُّكن الثَّاني: الصَّلاة:

وَتَفْسِيْرُ التَّوحِيْدِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أُمْ وَا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ

وَدَلِيْلُ الصَّلَةِ، وَالزَّكَاةِ،

ٱلدِينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُواْ ٱلزَّكُوةَ ۚ وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ (١).

وَ دَلِيْلُ الصِّيامِ قَوْلُهُ تَعَالَى:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيامُ كُمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبُلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴾ (٢).

وَدَلِيْلُ الحَجِّ قَوْلُهُ تَعَالَى:

﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (٣).

#### (٣)الرُّكن الخامس: الحجُّ:

لغةً: هو القصد، شرعًا: هو التَّعبُّدُ لله بأداء المناسِك وفْقَ ما جاء في سنَّة المصطفى عِيَالِيَّةٍ.

وهو فرضٌ على كلِّ مسلمٍ في العُمْر مرَّةً واحدةً.

#### المرتبخ الثانية. (لإيضان

لغةً: هو الإقرار.

شرعًا: هو قولٌ باللِّسان واعتقادٌ بالقلب وعملٌ بالجوارح والأركانِ -أي بالقلب-، يَزيدُ بالطَّاعة، ويَنقصُ بالمَعصية.

فالإيمانُ شرعًا لابدَّ فيه من خمسة أمورٍ.

إذا اختلَّ واحدُّ منها خرج عن تعريف الإيمان عند أهل السُّنَّة والجماعة.

#### ما الدَّليلُ على هذه الأمور الخمسة؟

قال ﷺ: «فَأَعْلاها: قَوْلُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» هذا دليلٌ على القول.

«وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الْأَذَى عَنْ الطَّرِيقِ» هذا عملُ الجوارح.

«وَالْحَيَاءُ» هذا عملُ القلب.

المَرْتَبَةُ الثَّانِيَةُ: الإِيْمَانُ، وَهُوَ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً، فَأَعْلَاهَا قَوْلُ لَا إِلَهَ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً، فَأَعْلَاهَا قَوْلُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيْقِ، وَالحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الإِيْمَانِ.

وَأَرْكَانُهُ سِتَّةٌ:

أَنْ تُـؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلائِكَتِهِ، وَكُتُبِهِ، وَكُتُبِهِ، وَكُتُبِهِ، وَرُكُتُبِهِ، وَرُكُتُبِهِ، وَرُكُتُبِهِ، وَرُكُتُلِهِ، وَاليَوْمِ الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ.

وَالدَّلِيْلُ عَلَى هَذِهِ الأَرْكَانِ السِّتَّةِ قَوْلُهُ تَعَالَى:

﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ الْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَٱلْمَكْتِكَةِ وَٱلْمَكَتِبِكَةِ وَٱلْمَكَتِبِكَةِ وَٱلْكِنَبِوَٱلْنَبِيْنَ ﴾.

وَدَلِيْلُ القَدَرِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّاكُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ مِقَدْدٍ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَذِهِ عِلِيمَنَا ﴾ هذا دليلٌ على أنَّ الإيمان يزيد، وإذا كان يزيد لا بدَّ أن يَنقُص، وقد جاء نقصان الدِّين مصرَّحًا به في قوله ﷺ: «مَا رَأَيتُ مِنْ نَاقِصَاتِ عَقْلِ وَدِينٍ» فالدِّين يَنقُص.

#### أركان (لإيشان ستة.

الإيمانُ بالقدَر خيره

وشرّه

الإيمانُ باليوم الآخر

الإيمانُ بالرُّسل الإيمانُ بالكتب الإيمانُ بالملائكة الإيمانُ ىالله

#### الركن الأول. الإيشان بالل، ويستازم أربعة أمور،

الإيمانُ بتوحيد الأسمَاء والصِّفات الإيمانُ بتوحيد الألوهيَّة

الإيمانُ بتوحيد الرُّبوبيَّة الإيمانُ بوجود الله سُبْحَانَهُوْتَعَالَىٰ ويكون بأربعة أمورٍ:

بالشّرع

ذكر ابنُ القيِّم

رَحِمَهُ ٱللَّهُ أَنَّه ما مِن

آيةٍ في كتاب الله إلّا وفيها دليلٌ

على التَّوحيد.

بالفطرة

«كُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ

عَلَى الْفِطْرَةِ،

فَأَبَوَاهُ يُهَوِّ دَانِهِ أَوْ

يُنَصِّرَانِهِ أَوْ

يُمَجِّسَانِهِ».

بالحِسِّ

تكون في كرْبِ وشدَّة، تَرفَع يديكَ إلى السَّماء وتقول: يا ربِّ، تجد هذا الكرب يَرتفِع بإذن الله

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ

بالعقلِ
فالعقلُ
يَستحيل أن
يتصوَّر وجود
مخلوقٍ بلا
خلوقٍ اللهُونَ فَيْرِشَى عِلْمُ

#### الركن الثانيج. الإيشان بالملائكة

المَلائكةُ: هم عالمٌ غيبيٌ، خلقهم الله من نور، يُطيعونَ الله ولا يَعصونَه، لهم أرواحٌ ﴿رُوحُ اللهُ ولا يَعصونَه، لهم أرواحٌ ﴿رُوحُ اللهُ ولا يَعصونَه، لهم أرواحٌ ﴿رُوحُ اللهُ مَن اللهُ مَن وَعِقولٌ وقلوبٌ ﴿ حَتَّى إِذَا فُرِ عَمَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ﴾، نؤمِنُ بهم، وبما أَعلَمَنا اللهُ من أسمائهم (كجبريل وميكائيل وإسرافيل)، وصفاتِهم ﴿ لَا يَعْصُونَ اللهَ مَا أَمَرَهُمُ وَيَفْعَلُونَ مَا يَوْمَنُ ونَ ﴾، وأعمالِهم (مثل حملة العرش)، والأخبار الَّتي جاءت عنهم، إجمالًا وتفصيلًا.

#### الركن الثالث، (لإيشان بالكتب

يجب أن نؤمِن بأنّها كلامُ الله حقيقةً لا مجازًا، و أنّها منزَّلةٌ لا مَخلوقةٌ، و أنّ الله أنزل مع كلّ رسولٍ كتابًا، ونؤمِن بها وبما أخبرنا الله من أسمائها وأخبارها وأحكامها إجمالًا وتفصيلًا؛ ما لم تُنسَخ، ونؤمن أنَّ القرآن ناسخٌ لجميع ما قبله من الكتب وهي: التّوراة - الزّبور - صحف إبراهيم و موسى عَلَيْهِمَاالسَّكَمْ.

#### الركن الرابع، الإيشان بالرسل

يجب أن نؤمِن بأنّهم بشرٌ ليس لهم من خصائص الرُّبوبيَّة شيءٌ، وأنَّهم عَبِيدٌ لا يُعبَدون، وأنَّ الله أرسلهم و أوحى إليهم، وأيّدهم بالآيات، وأنَّهم أدَّوا الأمانة ونصحوا الأمَّة وبلَّغوا، وجاهدوا في الله حقَّ جهاده، نؤمن بهم، وبما أَعلَمَنا الله من أسمائهم وصفاتِهم وأخبارِهم، إجمالًا وتفصيلًا، و أنَّ أوَّلَ الأنبياء آدم عَينوالسَّلَمُ، وأوَّل الرُّسل نوحٌ عَينوالسَّلَمُ، وأوَّل الرُّسل نوحٌ عَينوالسَّلَمُ، وخاتَم الأنبياء والرُّسل محمَّدٌ عَيْفِي وأنَّ الشَّرائع السَّابقة كلَّها منسوخةٌ بشريعة محمَّدٍ ونوحٌ عَينوالسَّلَمُ، وأولُ والعزم خمسةٌ ذُكِروا في سورتَي الشُّورى والأحزاب: (محمَّدٌ عَيْفِي، ونوحٌ عَينوالسَّلَمُ، وعيسى عَينوالسَّلَمُ، وعيسى عَينوالسَّلَمُ،

#### الركن النامس. (الإيشان باليوم (الآخر

يَتضمَّنُ الإيمانَ بكلِّ ما أَخْبَر به النَّبِيُ عَلَيْهُ ممَّا يكون بعد المَوت، مثل: فتنة القبر، النَّفخ في الصُّور، وقيام النَّاس من قبورهم، والمَوازين، والصُّحف، والصِّراط، والحَوض، والشَّفاعة ، والجَنَّة ، والنَّار، ورؤية المؤمنين لربِّهم يوم القيامة وفي الجنَّة، وغيرها مِن الأمور الغيبيَّة.

الركن السادس، الإيشان بالقدر غيره و شره يجب أن يتضمن هذا الركن الإيمان بأربعة أمور:

#### الخَلْقُ

الإيمانُ بأنَّ

العبد مخلوقٌ هو وأعماله، وكذلك سائر الكائنات، والدَّليل: ﴿ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ وَاللَّهُ مَا يَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا يَعْمَلُونَ ﴾

#### المَشيئة

الايمانُ بأنَّ ما

شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، وأنَّ للعَبدِ مشيئةً؛ لكنَّها داخلةٌ تحت مشيئة الله سُيْحَانَهُ وَتَعَالَ

#### الكتابةُ

الإيمانُ بأنَّ الله قد كَتَبَ مقادير كلِّ شيءٍ إلى أن تقومَ السَّاعةُ

#### العِلمُ

الإيمانُ بأنَّه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَلِمَ كُلُّ شيءٍ جملةً وتفصيلًا

وهذه المَراتِبُ الأربعة، جَمَعَها النَّاظِمُ في قوله:

وَخَلْقُهُ وَهُو إِيْجَادٌ وَتَكُويْنُ

عِلْمٌ، كِتابَةُ مَولَانَا، مَشِيْئَتُه

#### المَرِثْبَةِ الثالثةِ. [لا حسان

وهو أعلى وراتب الدين، وهو ركن واحد ویندرج تحته ورتبتان :

عبادةُ المُراقَبة

هي عبادةُ خوفٍ

وهرب،

وهذه المرتبة لا

عبادةُ المُشاهَدة

هي عبادةُ حُبِّ ورغبةٍ وشُوقٍ لما عند الله.

مثالُها: عبادةُ الأنبياء والرُّسل عَلَيْهِمْ السَّلَامُ، ويمكن لغيرهم

المَوْتَبَةُ الثَّالِثَةُ: الإحْسَانُ، رُكْنُ وَاحِدٌ؛ وَهَوَ «أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ».

وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ وَّٱلَّذِينَ هُم مُّحْسِنُونَ ﴾.

وَقُوْلُهُ: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ١ ٱلَّذِي يَرَينكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ اللَّهُ وَتَقَلُّبُكَ فِي ٱلسَّنجِدِينَ ﴿١١٠ إِنَّهُ هُو ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾.

وَقَوْ لُهُ: ﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتُلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلِ إِلَّا كُنَّا عَلَىٰكُمْ شُهُودًاإِذْ تُفِضُونَ فِيهِ ﴾.

يَخرجُ عنها مسلمٌ. الوصول إلى هذه المرتبة.

توضيحٌ: ليس معنى هذا أنَّ صاحِبَ هذه المرتبة عنده حبٌّ لله فقط وليس عنده خوفٌ منه سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ؟ ولكن في هذه المرتبة أقوى دافع يَدفَعُ العَبدَ للعبادة هي: محبَّةُ الله سُبْحَانَهُوَتَعَالَى، ومنها قولُ النَّبِيِّ عَلَيْلَةٍ: «أَفَلَا أَكُونُ عَبْدًا شَكُورًا».

هذا الحديثُ دليلٌ على أركان الإسلام والإيمان والإحسان. في قوله عَلَيْهِ: «مَا الْمَسْؤُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ» دليلٌ على أنَّه لا يعلمُ وقتَ قيام السَّاعة إلَّا الله.

قوله ﷺ أن تلد (لأمة رئتها ا

أي: كثرة العقوق

أى: كثرة الرِّقِّ

أي: انقلاب الأحوال

أي: أنَّ الملِك يتزوَّج من جاريةٍ فتلد له غلامًا، فيصير هذا الغلام ملِكًا بعد وفاة أبيه وسيِّدًا على أمِّه.

«وَأَنْ تَرَى الحُفَاةَ العُرَاةَ العَالَةَ»: العالة: يعني الفقراء. «العَالَةَ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي البُنْيَانِ»: يعني تَنقلِب الأحوال، يَنقلِب هذا الفقر إلى غنَّى فاحشٍ.

وَالدَّلِيْلُ مِنَ السُّنَّةِ: حَدِيْثُ جِبْرَائِيْلُ المَشْهُوْرُ عَنْ عُمَرَ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: «بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ عَيْكَ ذَاتَ يَوْم إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيْدُ بَيَاض الثِّياب، شَدِيندُ سَوَادِ الشَّعْرِ، لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثُرُ السَّفَر، وَلَا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدٌ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ عَيِياتًه ، فَأَسْنَدَ رُكْبَتَيْهِ إِلَى رُكْبَتَيْهِ، وَوَضَعَ كَفَّيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ، وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِيْ عَنِ الإِسْلَام؟ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «لإِسْلَامُ: أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُوْلُ اللهِ، وَتُقِيْمَ الصَّلَاةَ، وَتُؤْتِيَ الزَّكَاةَ، وَتَصُوْمَ رَمَضَانَ، وَتَحُجَّ البَيْتَ إِنْ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ سَبِيْلًا». قَالَ: صَدَقْتَ. قَالَ: فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ. قَالَ: فَأَخْبِرْنِيْ عَن الإِيْمَانِ؟ قَالَ: «أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكُتُبهِ، وَرُسُلِهِ، وَاليَوْم الآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالقَدرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ»، قَالَ: صَدَقْتَ. قَالَ: فَأَخْبِرْنِيْ عَن الإحْسَانِ؟ قَالَ: «أَنْ تَعْبُدَ اللهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ، فِإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ». قَالَ: فَأَخْبرْنِي عَن السَّاعَةِ؟ قَالَ: «مَا المَسْؤُولُ عَنْهَا بَأَعْلَمَ مِنَ السَّائِل»، قَالَ فَأُخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَاتِهَا؟ قَالَ: «أَنْ تَلِدَ الأَمَةُ رَبَّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الحُفَاةَ العُرَاةَ العَالَةَ رعَاءَ الشِّاءِ يَتَطَاوَلُونَ فِي البُنْيَانِ». قَالَ: فَمَضَى، فَلَبثْنَا مَلِيًّا. فَقَالَ: «يَا عُمَرُ أَتَدْرِي مَنِ السَّائِلُ؟»، قُلْتُ: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «فَإِنَّهُ جِبْرِيْلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ أَمْرَ دِيْنِكُمْ».

### ما يستفاد من عديث جبريل محليه السلام

١. أَنَّ على الطَّالِبِ حُقُوقًا ستَّةً: حَقُّ لنَفْسِه، حَقُّ لشيوخِه، حَقُّ للمَكانِ الَّذي يَدْرُسُ فيه،
 حَقُّ لزُملائه، حَقٌّ لكتابه، حَقُّ للعِلْم الَّذي تَعلَّمَه.

- حَقٌّ لنَفْسِه: العلم عبادةٌ (الإخلاص والمتابعة)، كن سلفيًّا على الجادَّة، الخشية، المراقبة، خفض الجناح ونبذ الخُيلاء.

القناعة والزُّهد، التَّحلِّي برونق العلم، المروءة، التَّمتُّع بخصال الرُّجولة، هجر التَّرفُّه. الإعراض عن مجالس اللَّغو، التَّحلِّي بالرِّفق، الثَّبات والتَّثبُّت.

الهمَّة، النَّهمة في الطَّلب، الرِّحلة، تقييد العلم، حفظ الرِّعاية، تعاهد المحفوظات.

التَّفقُّه بتخريج الفروع على الأصول، اللُّجوء إلى الله، الأمانة العلميَّة، الصِّدق.

جنَّة طالب العلم (لا أدري)، المحافظة على رأس المال (الوقت)، إجمام النَّفس (الثَّقافة العامَّة)، قراءة التَّصحيح والضَّبط، جرد المُطوَّلات.

حُسن السُّؤال فالاستماع فالفهم فالعمل، المناظرة بلا مماراةٍ، مذاكرة العلم، كن بين الكتاب والسُّنَّة وعلو مها، استكمال أدوات كلِّ فنِّ.

العمل، الهرب من حبِّ التَّرؤُّس والشُّهرة والدُّنيا.

إساءة الظَّنِّ بالنَّفس وإحسانه بالنَّاس.

زكاة العلم (صادعًا بالحقِّ أمَّارًا بالمعروف نهَّاءً عن المنكر مُوازنًا بين المصالح والمضارِّ، ناشرًا للعلم وحبِّ النَّفع وبذل الجاه والشَّفاعة الحسنة للمسلمين في نوائب الحقِّ والمعروف.

العزَّة، صيانة العلم، المداراة لا المداهنة، ترك التَّعالُم والتَّصدُّر قبل التَّأهُّل.

موقفك من وهم عالم، وخلاف العلماء.

دفع الشُّبهات، لا طائفيَّة ولا حزبيَّة يُعقد الولاء والبراء عليها.

- -حَقٌّ لشيخه: والنَّاسُ في هذا البابِ يَنشقُّون طرفين ووسَطًا، وسوف يأتينا أنَّ أوَّلَ شركٍ حَدَثَ في الأرضِ بسبب شُبْهَة الغُلوِّ في الصَّالِحِين، فلا بدَّ أن نكون وسَطًا مع الصَّالِحِين، لا إفراط ولا تفريط.
  - حَقُّ للمَكانِ الَّذي يَدرُس فيه.
- -حَـنُّ لزميله: قـال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَأُمَةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾، وقـال عَلَيْكَةٍ: «لَا يُـؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ».
- -حَتُّ للكتاب: بأن يحافِظ على الكتاب؛ لأنَّ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى أَنعَم علينا بهذه الكتب، ولابدَّ من حِفظِها.
- حَقُّ للعِلم: بِضَبْطِ العِلم و تَعهُّدِه دائمًا بالمُراجَعة، والعَمل به؛ لأنَّه وَجَبَ على مَن تَعلمَّ أنَّه يعمل، ثمَّ بعد ذلك يدعو إلى هذا العلم؛ لأنَّ هذا نعمةٌ ولابدَّ أن يَشكر هذه النِّعمة.
  - ٢. مِن آداب السُّؤال أن يتقدَّم بالسُّؤال الَّذي يُرجى منه النَّفع والفائدة.
    - ٣. على طالِب العِلم أن يحافِظ على هيئته حسنةً.
  - ٤. بعد وَفاة النَّبِيِّ عَيَّا لَهُ لا يُقال: اللهُ ورسولُه أعلَم، وإنَّما يُقال فقط: اللهُ أعلم.

اشتمَلت هذه الفِقرة على نبذةٍ عن النبيِّ صلواتُ الله وسلامه عليه، وتضمَّنت اسمه، ونسبه، وعمره، وشيئًا من دعوته عِلَيْكُ.

### لابد أن نعرف عن النبلج ﷺ أمورًا ، منها.

اسمه ونسبه

هو محمَّد بنُّ

عبدِ اللهِ بن

من ُقريش،

وقريشٌ من

إسماعيل بن

عَلَيْهِمْ السَّلَامُ .

وستُّون سنةً منها أربعون قبل البعثة، وثلاثٌ وعشرون سنة بعد

### عمره

له مِن العُمر ثلاثُ عبدالمطّلِب بن هاشم، وهاشمٌ العرب من ذرِّيَّة البعثة. إبراهيم الخليل

مُحَمَّدٍ عَلَيْةٍ.

المُطَّلِب بنِ هَاشِم، وَهَاشِمٌ مِنْ قُـرَيْشِ، وَقُـرَيْشٌ مِـنْ الْعَـرَبِ، وَالْعَرَبُ مِنْ ذُرِّيَّةِ إِسْمَاعِيْلَ بْنِ إِبْرَاهِيْمَ الخَلِيْل، عَلَيْهِ وَعَلَى نَبِيِّنَا أَفْضَلُ الصَّلَاةِ وَالسَّلَام.

الأَصْلُ الثَّالِثُ: مَعْرِفَةُ نَبِيِّكُمْ

وَهُوَ: مُحَمَّدٌ بنُ عَبْدِ اللهِ بنِ عَبْدِ

وَلَهُ مِنَ العُمُرِ: ثَلَاثٌ وَسِتُّونَ سَنَةً، مِنْهَا أَرْبَعُوْنَ قَبْلَ النُّبُوُّةِ، وَثَلَاثٌ وَعِشْرُونَ نَبيًّا وَرَسُولًا.

نُبِّئَ بـ [ إقْرَأ ]، وَأُرْسِلَ بِـ [الْمُدَثِّرِ].

وَبَلَدُهُ مَكَّةً، وَهَاجَرَ إِلَى المَدِيْنَةِ.

### انقسمَتْ فترةُ بعثته عَلَيْهُ إلى:

فترةٌ مدنيَّةٌ استمرَّت عشرة أعوام

فترةٌ مكلّةٌ استمر ت ثلاثة عشر عامًا

### هل هو-عَلَيهِ الصَّلاةُ وَالسَّلام- نبيٌّ أم رسولٌ؟

هو ﷺ نبيٌّ ورَسُول، نُبِّئ -صلواتُ الله وسلامُه عليه- بإقرأ، ثمَّ بُعثَ بالمدَّثِّر.

### نبخة عن سيرتل عليه

وكانت الدَّعوة في العهد المكِّيِّ متركِّزةً حولَ التَّوحيد والدَّعوة إلى نبْذِ الشِّرْك وإخلاصِ العبادة لله وَحده، واستمرَّت هذه الدَّعوة لمدَّة ثلاث عشرة سنةً.

ثم أُمِرَ عَلَيْ بالهِجرة إلى المدينة، وكذلك استمرَّ حالُ الدَّعوةِ فيها قائمًا على التَّوحيد، بالإضافة إلى نزول باقي شرائع الدِّين من عباداتٍ ومعاملاتٍ وأمورٍ حياتيَّةٍ.

إلا أنَّ النَّاظِرَ في سِيرته عَلَيْهُ في دعوتِه يَجِدُ أَنَّ الدَّعوة إلى التَّوحيد بقيتْ ملازمةً له عَلَيْهُ إلى أن توفّاه الله، وفي هذا ردُّ واضحٌ وجَلِيُّ على مَن يزهِّد النَّاس في تعلُّم التَّوحيد، و يدَّعي أنَّ التَّوحيد لا يُحتاج لتعلُّمه إلاّ لدقائق معدودةٍ.

بَعَثَهُ اللهُ بِالنِّذَارَةِ عَنِ الشِّرْكِ، وَيَدْعُو إِلَى التَّوْحِيدِ.

وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يَتَأَيُّهَاٱلْمُدَّثِّرُ ۗ ۖ قُرُّ

فَأَنذِرُ اللَّهِ وَرَبِّكَ فَكَيْرِ اللَّهِ وَثِيابَكَ فَطَهِرُ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ

وَالرُّجْزَ فَأَهْجُرُ ۞ وَلَا تَمَنُن تَشَتَكُمِرُ ۞ وَلرَبِكَ فَأَصْبِرْ ﴾.

وَمَعْنَى ﴿ فَرُفَأَنْذِر ﴾ يُنْذِرُ عَنِ الشِّرْكِ وَيَدْعُو إِلَى التَّوْحِيْدِ.

﴿ وَرَبَّكَ فَكُبِّرْ ﴾ أَيْ: عَظِّمْهُ بِالتَّوْحِيْدِ.

﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرٌ ﴾ أَيْ: طِّهِ رُ أَعْمَالَ كَ عَنِ الشَّرْك.

﴿ وَٱلرُّحْرُ فَٱهْجُرُ ﴿ الرُّجْزُ: الأَصْنَامُ ، وَهَجْرُهَا: تَرْكُهَا وَالبَرَاءَةُ مِنْهَا وَأَهْلِهَا. وَهَجْرُهَا: تَرْكُهَا وَالبَرَاءَةُ مِنْهَا وَأَهْلِهَا. أَخَذَ عَلَى هَذَا عَشْرَ سِنِيْنَ يَدْعُو إِلَى التَّوحِيْدِ. وَبَعْدَ العَشْرِ عُرِجَ بِهِ إِلَى السَّمَاء ، وَفُرِضَتْ عَلَيْهِ الصَّلُواتُ الخَمْسُ ، وَصَلَّى فِيْ مَكَّةَ ثَلَاثَ سِنِيْنَ ، الخَمْسُ ، وَصَلَّى فِيْ مَكَّةَ ثَلَاثَ سِنِيْنَ ، وَبَعْدَهَا أُمِرَ بالهجْرَة إِلَى المَدِيْنَةِ .

قولُه رَحْمَهُ اللَّهُ: (عُرِجَ بِهِ إِلَى السَّمَاءِ) نستفيدُ منه:

١. أنَّ ما أَخبَرَ عنه النَّبيُّ عِيَّكِيَّةٍ مِن أَمْرِ الغَيبِ نقولُ فيه: آمنَّا وصدَّقنا وسلَّمْنا.

٢. أهمِّيَّةُ الصَّلوات المفروضة، حيث أنَّ الله سُبْحَانَةُوَتَعَالَى فَرضَها في السَّماء.

### تنمسم الهجرة الله ثلاثة أقسام.

هِجرة الهجرة الهجرة مِن مكَّة کلِّ ما مِن بلد أوجب إلى الكُفر الله المدينة وهذه إلى بلدِ هجرَه انقطعتْ مِن عمل الإسلام بفتح مكَّة. وعامل حُكمها وزمانٍ واجبةٌ. ومكان

عَمَالُ: كَالُّ ما حرَّمه الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى، وعلى رأسِ هاذا الشِّرك. عامِلُ: الكفَّار والمنافقون وغيرهم. زمانُ: هَجْرُ الأزمنة الَّتي يَحتَفلُ بها الكفَّار. مكانُ: هَجْرُ الأمكِنَةِ الَّتي يَحتَفلُ فيها الكفَّار.

\* تنقطع التوبة بأحد أمرين:

1. طلوع الشَّمْسِ مِنْ مَغْرِبِهَا.

7. أو بحضور الوفاة ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ لِلَّذِينَ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّ تُبْتُ ٱلْكَنَ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَلَا ٱلَّذِينَ وَلَا ٱلَّذِينَ وَلَا ٱلَّذِينَ وَلَا اللَّذِينَ وَلَا ٱللَّذِينَ وَلَا اللَّذِينَ وَلَا اللَّهُ اللَّذِينَ وَلَا اللَّذِينَ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ وَلَا اللَّهُ الْمِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهَالَةَ الْمُتَاتِ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُوتُ اللَّهُ الْمُؤْتُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلَالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْتِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْل

مِنْ بَلَدِ الشِّرْكِ إِلَى بَلَدِ الإِسْلَامِ، وَهِيَ بَاقِيَةٌ إِلَى أَنْ تَقُومَ السَّاعَةُ. وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنْهُمُ المُلَتَكِدُ فَإِلَا لَيْلُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنْهُمُ الْمُلَتَكِدُ قَالُواْ فَنَمَ كُنْئُمُ قَالُواْ فَنَمَ كُنْئُمُ قَالُواْ كُنَا الْمُلَتَكِدَ فَاللَّهِ الْمُلْتَكِدَ قَالُواْ كُنَا الْمُلَتَكِدَ فَاللَّهِ الْمُلْتَكِدَ فَاللَّهِ الْمُلْتَدِينَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَّهُ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَالهَجْرَةُ: الانْتِقَالُ مِنْ بَلَدِ الشِّرْكِ إِلَى بَلَدِ

الإِسْلَام. وَالهِجْرَةُ فَرِيْضَةٌ عَلَى هَذِهِ الأُمَّةِ

قَالَ البَغَوِيُّ رَحَمَهُ اللَّهُ: «سَبَبُ نُزُولِ هَذِهِ الآية فِي المُسْلِمِيْنَ الَّذِيْنَ بِمَكَّةَ لَمْ يُهَاجِرُوا؛ نَادَاهُمُ اللهُ بِاسْمِ الإِيْمَانِ».

وَالدَّلِيْلُ عَلَى الهِجْرَةِ مِنَ السُّنَّةِ قَوْلُهُ عَلَيْهِ:

«لَا تَنْقَطِعُ الهِجْرَةُ حَتَّى تَنْقَطِعَ التَّوْبَةُ، وَلَا تَنْقَطِعُ التَّوْبَةُ، وَلَا تَنْقَطِعُ التَّوْبَةُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ تَظُلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا».

\* قوله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَمُ الله عَلَيْ الله الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَي الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ الله عَلَى الله عَلَيْ عَلَيْ الله عَلَيْ ال

فَلَمَّا اسْتَقَرَّ بِالْمَدِيْنَةِ أُمِرَ بِبَقِيَّةِ شَرَائِعِ الْإِسْلَامِ؛ مِثْلُ: الزَّكَاةِ(١)، وَالصَّوْمِ، وَالحَبِّ، وَالجَهَادِ وَالأَذَانِ، وَالأَمْرِ وَالخَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وِالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ، وَغَيْرِ ذَلِكَ مِنْ شَرَائِعِ الإِسْلَامِ.

أَخَذَ عَلَى هَذَا عَشْرَ سِنِيْنَ. وَبَعْدَهَا تُوُفِيَ صَلَوَاتُ اللهِ وَسَلامُهُ عَلَيْهِ (٢).

وَدِيْنُهُ بَاقٍ، وَهَذا دِيْنُهُ، لَا خَيْرَ إِلَّا دَلَّ الْأُمَّةَ عَلَيْهِ، وَلَا شَرَّ إِلَّا حَذَّرَهَا مِنْهُ. الأُمَّةَ عَلَيْهِ، وَلَا شَرَّ إِلَّا حَذَّرَهَا مِنْهُ. وَجَمِيْعُ وَالْخَيْرُ الَّذِي دَلَّ عَلَيْهِ: التَّوْحِيْدُ، وَجَمِيْعُ مَا يُحِبُّهُ اللهُ وَيَرْضَاهُ.

وَالشَّرُّ الَّذِي حَذَّرَ مِنْهُ: الشَّرْكُ وَجَمِيْعُ مَا يَكْرَهُهُ اللهُ وَيَأْبَاهُ(٣).

(١) يقولُ الشَّيخ ابن عثيمين رَحَمَهُ اللَّهُ: «الزَّكاة فُرِضَت أُوَّلًا فِي مكَّة؛ لكنَّها لم تُقدَّر أنصابها ولم يُقدَّر الواجبَ فيها، وفي المدينة قُدِّرتْ الأنصباء وقُدِّر الواجب».

(٢) توفِّي النَّبِيُّ عَلَيْكُ فِي السَّنة العاشرة بعد الهجرة، ودُفِنَ فِي حُجْرَة عائشة رَخِوَاللَّهُ عَنها.

(٣) «لَا خَيْرَ إِلَّا دَلَّ الأُمَّةَ عَلَيْهِ، وَلَا شَرَّ إِلَّا دَلَّ الأُمَّةَ عَلَيْهِ، وَلَا شَرَّ إِلَّا حَذَّرَهَا مِنْهُ» لابدَّ أن نَشهَد أنَّه ﷺ قد أدَّى الأمانة، وبلَّغ الرِّسالة، ونَصَحَ الأَمّة، وجاهَد في الله حقَّ جهادِه، وتَرَكَنا على المَحجَّة البيضاء ليلُها كنهارِها لا يزيغُ عنها إلَّا هالِكُ.

### أعظم المحرمات

صغائر (كلُّ مُحرَّم لم يُرَتَّبْ عليه عقوبةٌ خاصَّةٌ) كبائرُ (كلُّ ما رُتِّبَ عليه عقوبةٌ خاصَّةٌ)

شِركٌ أصغَرٌ (غير مخرِجٍ من المِلَّة) شِركٌ أكبرٌ

(مُخرِجٌ من

المِلَّة)

(۱) بُعِث النَّبِيُ عَلَيْهُ إلى النَّاسِ كَافَّة، ونُسِخَتْ بِذَلك كُلُّ شريعةٍ كانت قبله، فاليهود والنَّصارى في زمن النَّبِيِّ عَلَيْهُ وفي زمنا اليوم إذا بَلَغَتهم الدَّعوة ولم يَدخُلوا في الدِّين فهم كفَّارٌ، حتَّى وإن كانوا على مثل ما كان عليه موسى وعيسى عَلَيْهِمَاللَّلَهُمْ، ومن أدلَّة ذلك:

١ - قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ: ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِئَابِ
 تَعَالَوُا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَآمٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُو أَلَّا
 نَعْبُدُ إِلَّا ٱللَّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْئًا ﴾.

٢-قوله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ: ﴿ قَـٰذِلُواْ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ وَاللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلَا يُحْرِمُونَ مَا حَرَّمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْخَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ ﴾.

بَعَثَهُ اللهُ إِلَى النَّاسِ كَافَّةً، وَافْتَرَضَ اللهُ طَاعَتَهُ عَلَى جَمِيْعِ الثَّقَلَيْنِ؛ الجِنِّ وَالإِنْسِ.

وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلُ يَتَأَيَّهُا النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ النَّاسُ إِلَيْ رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ (١).

وَأَكْمَلَ اللهُ بِهِ الدِّيْنَ.

وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ وَأَتَمَنتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى وَرَضِيتُ لَكُمْ ٱلْإِسْلَمَ دِينًا ﴾ (٢)

وَالدَّلِيْلُ عَلَى مَوْتِهِ عَيَّا قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُ مَيْتُونَ ﴿ ثَالَ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَيِّتُونَ ﴿ ثَنَّ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَغْنَصِمُونَ ﴾.

٣- قولُ النَّبِيِّ ﷺ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا يَسْمَعُ بِي يَهُودِيُّ وَلَا نَصْرَانِ ٌ ثُمَّ لَا يُؤْمِنُ بِي إِلَّا كَانَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ».

(٢) هذه الآية فيها رَدٌّ على المبتدِعة.

### خاوسا: الخـــاتوة

وَالنَّاسُ إِذَا مَاتُوا يُبْعَثُونَ، وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ
تَعَــالَى: ﴿مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نَعِيدُكُمْ وَمِنْهَا
نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾.

وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُو مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا لَا اللَّهُ أَنْبَتَكُو مِنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا اللهِ اللَّهُ أَنْبَتَكُو مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا اللهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللّ

وَبَعْدَ الْبَعْثِ مُحَاسَبُونَ وَمَجْزِيُّوْنَ بَأَعْمَالِهِمْ، وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِي ٱلَّذِينَ أَسَتُوا بِمَا عَمِلُوا وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِي ٱلَّذِينَ أَسَتُوا بِمَا عَمِلُوا وَمَعْزِي ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ بِإَلْحُسْنَى ﴾ (1).

وَمَنْ كَذَّبَ بِالْبَعْثِ كَفَرَ، وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ زَعَمَ النِّينَ كَفَرُواْ أَنَ لَنَيْبَعَثُواْ قُلُهُ لَا يَعْفَى اللَّهِ مَلَكُمُ وَدَكِ اللَّهُ مَلَكُمُ وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ مِسْيِرٌ ﴾ (٢) لَلْبُعَثُنَّ ثُمَّ لَلْنَبُونَيْ بِمَا عَمِلْتُمُ وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ مِسْيِرٌ ﴾ (٢) وَأَرْسَلَ الله جَمِيْعَ الرُّسُلِ مُبَشِّرِيْنَ وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾.

وَأَوَّ لُهُ مَ نُوْحُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَآخِرُهُمْ مُ مُحَمَّدُ وَالْحِرُهُمْ مُحَمَّدُ وَالْحِدُمُ النَّبِيِّنْ . مُحَمَّدُ وَالْحَدُ وَهُوَ خَاتَمُ النَّبِيِّنْ . وَهُوَ خَاتَمُ النَّبِيِّنْ . وَالدَّلْيُلُ عَلَى أَنَّ أَوَّلَهُمْ نُوْحٌ عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ قَوْلُهُ تَعَالَى : ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَى فَوْحِ وَالنَّبِينَ مِنْ بَعْدِهِ . ﴿ (٣) .

(١) جميع النّاس ذائق واالمَ وت لا محالة، ومبعوثون ليوم عظيم؛ وهو يومُ القيامة، ومن ثمّ مُحاسبون ومَجزيُّون كلُّ حسب عمله.

(٢) من كذَّب بالبعثِ والحساب كَفَرَ؛ لأنَّه أَنكر ركنًا مِن أركان الإيمان.

(٣) نوحٌ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَوَّلِ الرُّسل، والدَّليل قوله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى: ﴿ إِنَّا آَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا آوُحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا آوُحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا آوُحَيْنَا إِلَى نُوْجٍ وَالنَّبِيِّئَ مِنْ بَعْدِهِ عَلَيْهِ .

أمَّا أوَّل الأنبياء فهو آدم عَلَيْهُ، والدَّليل: أنَّ النَّبيَّ عَلَيْهُ سُئل عن آدم أنَّه نبيٌّ ؟ قال: «نَبِيُّ مُكَلَّم».

وآخِر الأنبياء والرُّسل محمَّدٌ عَلَيْقَ، والدُّسل محمَّدٌ عَلَيْقَ، والدَّليلُ قول الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَىٰ: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِن رِّجَالِكُمُ وَلَكِكِن رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيَّةِنَ ﴾.

فكلُّ مَن ادَّعى النُّبوَّة أو الرِّسالة بعد النَّبيِّ عَلَيْ فهو كاذِبٌ وكافرٌ، وكلُّ مَن صدَّق هذا المدَّعى فهو كافرٌ مثله.

وافترَضَ اللهُ على جميع العباد الكفر بالطَّاغوت والإيمان بالله، ولا بدَّ من الكفر بالطَّاغوت أوَّلًا قبل الإيمان بالله ﴿فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللهِ ﴿فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ

والطَّاغوتُ: هو ما تَجاوز به العَبد حــدَّه مــن مَعبــودٍ (كالأحجـار والأشجار) أو مَتبوع (كعلماء السُّوء) أو مُطاع (كالأمراء الخارجين عـن طاعة الله).

والطَّواغيتُ كثيرون، ورؤوسهم خمسةٌ: إبليس لعنه الله (والشَّيخ هنا إنَّما لَعَنَهُ من باب الإخبار)، ومَن عُبِدَ وهو راضٍ، ومن دعا النَّاس إلى عبادة نفسه، ومن ادَّعي شيئًا من علم الغيب، ومن حكم بغير ما أنزل الله.

وَافْتَرَضَ اللهُ عَلَى جَمِيْعِ العِبَادِ الكُفْرَ بِالطَّاغُوتِ وَالإِيْمَانَ بِاللهِ. قَالَ ابْنُ القَيِّمِ رَحَهُ اللَّهُ: «الطَّاغُوتُ: مَا تَجَاوَزَ بِهِ العَبْدُ حَدَّهُ مِنْ مَعْبُودٍ أَوْ مَتْبُوعٍ، أَوْ مُطَاعٍ».

وَكُلُّ أُمَّةٍ بَعَثَ اللهُ إِلَيْهَا رَسُولًا، مِنْ نُوْحٍ إِلَى مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ اللهِ وَحْدَهُ، إِلَى مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ وَحْدَهُ، وَيَنْهَاهُمْ عَنْ عِبَادَةِ الطَّاغُوْتِ.

وَالدَّلِيْلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كَلَّنَا فِي كَلِّ أَمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ أَعْبُدُواْ اللَّهَ وَٱجْتَ نِبُواْ الطَّاخُوتَ ﴾.

وَالطَّوَاغِيْتُ كَثِيْرُوْنَ، وَرُؤوسُهُمْ خَمْسَةٌ: إِبْلِيْسُ لَعَنَهُ اللهُ، وَمَنْ عُبِدَ وَهُو رَاضٍ، وَمَن دَعَا النَّاسَ إِلَى عِبَادَةِ نَفْسِهِ، وَمَن ادَّعَى شَيْئًا مِنْ عِلْمِ الغَيْبِ، وَمَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللهُ.

### الحكم بغير ما أنزل الله فيه تفصيل.

## كُفرٌ دون كُفرٍ

من اعتقَد أنَّ الحُكم بغير ما أنزل الله باطلٌ ولكنَّه يَحكُم به لهوًى أو حبِّ رياسةٍ أو لغير ذلك من الأسباب

### كُفرٌ أكبر

إذا اعتقَدَ أَنَّ حُكم البَشر مثل حُكم الله أو أفضلَ منه

### قسم الإمام ابن القيم الجهاد الله أربع مراتب،

جهادُ أرباب الظُّلم والبدع والمُنكرات يكون باليد واللِّسان واللِّسان جهادُ الْكفَّار والمنافقين يكون بالقلب واللِّسان والمال والنَّفس

جهادُ الشَّيطان يكون بترك الشُّبهات (شركٌ وبدعةٌ) والشَّهوات (كبائر وصغائر)

جهادُ النَّفْس يكون بالعِلم والعمل والدَّعوة في سبيل الله والصَّبر

### : क्षणावा

يَجِبُ على كلِّ عاقلٍ أن يتأمَّلَ هذا المتن العظيم ويَعتني به اعتناءً خاصًّا جدًا؛ لِمَا تضمَّنه من أصولٍ عظامٍ يحتاج إليها كلُّ إنسانٍ في قبره.

هذا و اللهُ أعلَمُ ، وصلَّى اللهُ على محمَّدٍ وعلى آله وصَحبه وسلَّم

| مَعرِفَةُ اللهِ، وَمَعْرِفَةُ نَبِيِّهِ ﷺ، وَمَعْرِفَةُ دِيْنِ الْإِسْلَامِ بِالأَدِلَّةِ<br>(أي الأصول الثَّلاثة)                                                        | العلم           |                        | الإُصول ال              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|------------------------|-------------------------|
| «يَهتِفُ العِلمُ بالعَملِ فإنْ أجابَه وإلَّا ارتَحل»<br>وَعَالِمٌ بِعِلْمِهِ لَمْ يَعْمَلَنْ مُعَذَّبٌ مِنْ قَبْلِ عُبَّادِ الوَثَنْ                                      | العول به        | المسائر                | ئاپئة (ھي باخ           |
| شروط الدَّعوة: الإخلاص، العِلم الشَّرعيُّ، معرفةُ حال<br>المَدعوِّ، الحِكمَة، الصَّبر                                                                                     |                 | ل الأربعة ودليله       | تصار أسئلة القبر        |
| أوَّل ما يُدعى إليه التَّوحيد، فهذه دعوة الأنبياء والرُّسل.<br>وأعلى مراتب الدَّعوة التَّوحيد ونَفْي الشِّرك.                                                             | الدعوة إليه     | ودليلها (ســورة العصر) | قبر)،أجلتها،<br>الفائجة |
| الصَّبر على طاعة الله كـ(الصَّلاة)، وعن معصية الله كـ(الرِّبا)، وعلى أقدار الله المؤلمة كـ(الفقر).                                                                        | الصبر           |                        | لمایا نیار<br>من جارات  |
| أي: الصَّبر على العِلم ثمَّ على العمَل ثمَّ على الدَّعوة.                                                                                                                 | على الأذى فيه   |                        | س التود؛<br>يتها؛       |
| الرُّبوبيَّة (المنفرد بالرُّبوبيَّة لا بدَّ من إفراده بالألوهيَّة).                                                                                                       | توحيد           |                        | بط؛ لماوا               |
| وتوحيد الأسماء والصِّفات.<br>هيَّة ( الإخلاص)، و: أَنَّ اللهَ لَا يَرْضَى أَنْ يُشْرَكَ مَعَهُ أَحَدٌ فِيْ<br>عِبَادَتِهِ، لَا مَلَكٌ مُقَرَّبٌ، وَلَا نَبِيُّ مُرْسَلٌ . | المسسائل الثلاث | نجرس الإصول ا          |                         |
| رك وأهلِه: بالقلب ( بُغْضُ الكفَّار)، وباللِّسان: ﴿إِنَّنِي بَرَآءُ مِّمَّا<br>جوارح (عدم مشاركتِهم في أعيادِهم واحتفالاتِهم والتَّشبُّه بهم)                             |                 | <b>(</b> 0)            | الثارثة؛ ما هي          |

| (الحنيفيَّة): هي المِلَّةُ المائلة عن الشِّرك المبنيَّة على الإخلاصِ والتَّوحيد. لغةً: مصدر وحَّد يوحِّد توحيدًا، وحَّد الشَّيء؛ إذا جَعَلَهُ واحِدًا. شرعًا: هو إفرادُ الله بما يَختصُّ به من الرُّبوبيَّة والألوهيَّة والأسماء والصِّفات. وأنواعه ثلاثةٌ: توحيد الرُّبوبيَّة: هو إفرادُ الله بأفعاله، إفرادُ الله بالخِلق والملْك والتَّدبير. توحيد الألوهيَّة: هو إفرادُ الله بالعِبادة، أو بأفعالِ العِباد. توحيد الأسماء والصِّفات: هو إفرادُ الله بما سمَّى ووَصَفَ به نفسَه في كتابه أو على لِسَان رسولِه ﷺ؛ وذلك بإثبات ما أثبت لنفسه ونفي ما نفى عن نفسه من غير تحريفٍ ولا تعطيلٍ ومن غير تكييفٍ ولا تمثيل. الشِّرك هو دَعوة غير الله معه سبحانه، وهو أعظمُ ذنبٍ في الأرض. | ســـــبب دراســـۃ التـــوحيد | الأبدول الثلاثة (هي باختصار أسئلة القبر)،أكلتها، لماذا نـ<br>الفائكة من در |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| معرفة الله سبحانه وتعالى: مَن ربُّك؟ بِمَ عَرفتَ الله؟ الرَّبُ هو المَعبود، أنواع العبادات، حُكم مَن صَرَفَ شيئًا من أنواع العبادة لغير الله مع الدَّليل. معرفة دينِ الإسلام بالأدلَّة، تعريفُ الإسلام، مراتِبُ الدِّين، أركانُ الإسلام، تعريف الشَّهادة، أركان الإيمان، شُعَبُ الإيمان، الإحسان، دليلُ مراتب الدِّين، علامات السَّاعة. معرفة نبيّه عَيْنِه، ولادته، عمره، نبوَّته ورسالته، بلدُه، الحِكمةُ من بِعثتِه، زمنُ دَعوته للتَّوحيد، الإسراء والمعراج، أين ومتى فُرضت الصَّلاة؟ الهجرة وحكمها ووقتها، متى شُرِعَتْ بقيَّة الشَّرائع؟ مدَّة الدَّعوة، وفاته، ما جاء به من الدِّين، عمومُ بعثتِه للثَّقلين، كمالُ الدِّين وتمام النَّعمة.                                   | الأصـــول الثــلاثـــّ       | نجرس التوحيح؛ لماجا نجرس الإصول الثلاثة؛ ما هي<br>راستها؛                  |

| البعثُ بعد الموتِ والحِسابُ على الأعمال، كُفْرُ مَن كذَّب بالبَعث، وظيفةُ الرُّسل و دَعوتهم، أوَّلُ الرُّسل و آخرُهم، ركنا التَّوحيد: الكُفْرُ بالطَّاغوتِ والإيمانُ بالله، تعريفُ الطَّاغوت، رؤوسُ الطَّواغيت، صفة الكفر بالطَّاغوت، معنى لا إله إلَّا الله، الإسلامُ رأس الدِّين، عَمود الدِّين الصَّلاة، ذِرْوَة الدِّين في الجِهاد. |             |                                               |        |             | الأهول الثلاثة (هي باختصار أ                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----------------------------------------------|--------|-------------|-------------------------------------------------|
| وَرَدَ فِي سورة العصر(العِلمُ<br>به والدَّعوة إليه والصَّبر)                                                                                                                                                                                                                                                                            |             | جهاد<br>النَّفس                               |        |             | سئلة القبر)،                                    |
| كبائر (كلُّ ما رُتِّبَ عليه<br>عقوبةُ خاصَّةٌ)<br>صغائر (كلُّ مُحرَّمٍ لم يُرتَّبْ<br>عليه عقوبةٌ خاصَّةٌ)                                                                                                                                                                                                                              | شهوات ً     | جهاد<br>الشيطان                               | أنواع  | الخـــاتـمت | أكلتها، لماها نجرس التود<br>الفائجة من كراستها؟ |
| شِركٌ أكبر (مخرجٌ من الملَّة)<br>شِركٌ أصغر<br>بدعٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                     | شبهاتٌ      |                                               | الجهاد |             | حيك لماكا نجرس                                  |
| ، واللِّسان والجوارح والمال                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | يكون بالقلب | جهاد<br>الكفّار<br>والمنافقين                 |        |             | حرس الإصول الثلاثة؛ ما                          |
| باليد واللِّسان والقلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | يكون        | جهادُ أِرباب<br>الظّلم<br>والبدع<br>والمنكرات |        |             | المُثة؛ ما همي                                  |

| هو ما تَجاوز به العَبد حدَّه من مَعبودٍ (كالأحجار الأشجار) أو متبوعٍ (كعلماء السُّوء) أو مُطاعٍ (كالأمراء الخارجين عن طاعة الله). والطَّواغيتُ كثيرون، ورؤوسهم خمسةٌ: إبليس لعنه الله (والشَّيخ هنا إنَّما لَعَنَهُ من باب الإخبار)، ومَن عُبِدَ وهو راضٍ، ومن دعا النَّاس إلى عبادة نفسه، ومن ادَّعى شيئًا من علم الغيب، ومن حكم بغير ما أنزل الله. | الطاغوت    |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--|
| وصلَّى الله على محمَّدٍ وعلى آله وصَحبه وسلَّم.                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | والله أعلم |  |

### اختبار ثلاثة الأصول وأدلتها

### اختر الإجابة الصَّحيحة ممَّا بين القوسين:

- ١- مؤلِّف الأصول الثَّلاثة: (محمَّد بن سليمان التَّميميُّ محمد بن عبد الوهَّاب جميع ما تقدَّم).
  - ٢- الأصول الثَّلاثة هي باختصارِ أسئلة القبر: (صح ـ خطأ).
  - ٣- دعا المؤلِّف للقارئ في الأصول الثَّلاثة في: (موضعين ـ ثلاث مواضع).
- ٤- تميَّزت كتب المؤلِّف بـ: (سهولة العبارة ـ الإجمال ثمَّ التَّفصيل ـ الأدلَّة من الكتاب والسُّنَّة ـ الدُّعاء للطَّالب ـ الرَّد على شبه المعاصرين ـ كثرة الشُّروحات عليها ـ إيراد الأسئلة المهمَّة والإجابة عليها ـ وضع الله لها القبول ـ جميع ما تقدَّم).
  - ٥- يمكن تقسيم وفهرسة متن الأصول الثَّلاثة إلى: (٥،٦) أقسام.
    - ٦- دراسة التَّوحيد: (فرض كفايةٍ ـ فرض عينِ).
    - ٧- دليل المسائل الأربع: سورة (العصر ـ الإخلاص).
  - ٨- من تعلُّم ولم يعمل فيه شبهٌ: ( بالنَّصاري ـ باليهود ـ جميع ما تقدُّم).
    - ٩- ينقسم الصَّبر إلى: (قسمين ـ ثلاثة أقسامٍ).
- ١٠ معنى قول الشَّافعيِّ في سورة العصر أنَّها: (تكفي في إقامة الحجَّة \_ تكفي عن بقيَّة السُّور).
  - ١١- من آمن بواحدٍ من أنواع التَّوحيد دون الباقي لم يكن موحِّدًا: (صح ـ خطأ).
- ۱۲- تكون البراءة من الشِّرك وأهله: (بالقلب واللِّسان والجوارح \_ بالبراءة من العمل والعامل ـ الجميع).

- ١٣ المراد بالمساجد في قوله تعالى وأنَّ المساجد لله: (المساجد المبنيَّة ـ أعضاء السُّجود ـ الأرض الَّتى يُسجد عليها ـ الجميع).
  - ١٤- طريقة السَّلف: (الاستدلال ثمَّ الاعتقاد ـ الاعتقاد ثمَّ الاستدلال).
    - ١٥- من ضلَّ من علمائنا ففيه شبهٌ بـ: (اليهود ـ النَّصاري).
    - ١٦- ومن ضلَّ من عُبَّادنا ففيه شبهٌ بـ: ( اليهود ـ النَّصاري).
      - ١٧- المسائل الثَّلاثة هي الأصول الثَّلاثة: (صح ـ خطأ).
- ١٨ ينقسم الدُّعاء إلى: (دعاء عبادةٍ ودعاء مسألةٍ ـ دعاءٌ بلسان الحال ودعاءٌ بلسان المقال).
  - ١٩ دعاء المسألة ينقسم إلى: (قسمين ـ أربعة أقسام).
- ٢٠ انقسم النَّاس في الاعتقاد في الأسباب إلى: (طرفين ووسطٍ ـ شركٍ أكبر وأصغر وجائز).
  - ٢١- يصحُّ الاستغاثة بالمخلوق: (مُطلقًا ـ فيما يقدر عليه ـ فيما يقدر بشروطٍ أربعةٍ).
- ٢٢- معنى لا إله إلَّا الله: (القادر على الاختراع ـ لا معبود إلَّا الله ـ لا معبود بحقٍّ إلَّا الله ـ حميع ما تقدَّم).
  - ٢٣ التَّقريب بين الأديان: (جائزٌ ـ كبيرةٌ ـ كفرٌ).
  - ٢٤- الأدلَّة على وجود الله إجمالًا: (كثيرةٌ ـ أربعةٌ).
    - ٢٥- هل للملائكة قلوبٌ: (نعم ـ لا).
  - ٢٦- علاقة التَّوحيد بالإيمان أنَّ الإيمان عامٌّ والتَّوحيد جزءٌ منه: (صح ـ خطأ).
    - ۲۷ أركان الإيمان: (٥، ٦، ٨).
    - ٢٨- للمشركين شيءٌ من العبادة لله: (صح ـ خطأ).

- ٢٩- من عُبد من دون الله وهو غير راض: (طاغوتٌ ـ ليس بطاغوتٍ).
- ٣٠- إفراد الله بتدبير الكون وإنزال المطرهو توحيد: (الألوهيَّة \_الرُّبوبيَّة \_الأسماء والصِّفات).
  - ٣١- ممَّا ينافي أصل التَّوحيد: (الشِّرك الأكبر ـ الأصغر ـ البدع).
    - ٣٢- أوجب الواجبات برُّ الوالدين: (صح ـ خطأ).
  - ٣٣- أعظم المُحرَّمات الزِّنا وقتل النَّفس الَّتي حرَّم الله: (صح ـ خطأ).
  - ٣٤- المعراج هو رحلته عليه من مكَّة إلى بيت المقدس: (صح ـ خطأ).
    - ٣٥- أُرسل النَّبِيُّ عَيْكَةً إلى: (قومه خاصَّةً ـ إلى الثَّقلين).
      - ٣٦- النَّبِيُّ عَلَيْهِ : (مات ـ الأنبياء لا يموتون).
      - ٣٧- من كذَّب بالبعث كفر كفرًا: ( أكبر ـ أصغر).
        - ٣٨- دين الأنبياء: (واحدٌ ـ لكلِّ نبيِّ دينٌ).
    - ٣٩- الهجرة: (انقطعت بفتح مكَّة ـ باقيةٌ إلى قيام السَّاعة).
  - ٤٠ الهجرة هي: (الانتقال من بلد الكفر إلى بلد الإسلام ـ ترك ما حرَّم الله).
    - ٤١- دين الإسلام كمل إلَّا ما يكون من رؤيا الصَّالحين: (صح ـ خطأ).
      - ٤٢ صرف عبادةٍ لغير الله شركِّ: (أكبر ـ أصغر).
  - ٤٣ الابدُّ من التَّفريق بين الحكم على الفعل والحكم على الفاعل: (صح ـ خطأ).
    - ٤٤ أوَّل الأنبياء: (نوحْ عَلَيْهِ السَّلامُ. آدم عَلَيْهِ السَّلامُ).
      - ه٤- نبيُّنا عَلَيْلَةً هو: (نبعٌ ـ رسولٌ).

# اختر من القائمة الأولى ما يناسبها من القائمة الثَّانية:

| القائمة الثَّانية                                              | الرَّقم | الرَّقم | القائمة الأولى              |
|----------------------------------------------------------------|---------|---------|-----------------------------|
| قول أحمد: إذا رأيت الكافر أغمضت عينيَّ مخافة أن أرى عدوَّ الله | ١       |         | التَّوحيد لغةً              |
| يتضمَّن الإيمان بكلِّ ما يكون بعد الموت                        | ۲       |         | التَّوحيد شرعًا             |
| هو قولٌ باللِّسان واعتقادٌ بالقلب وعملٌ بالجوارح والأركان يزيد | ٣       |         | توحيد الألوهيَّة            |
| بالطَّاعة وينقص بالمعصية                                       | ,       |         | توحيد ۱۰ توحيد              |
| الإسلام والإيمان والإحسان                                      | ¥       |         | توحيد الرُّبوبيَّة          |
| لله ولغير الله                                                 | 0       |         | توحيد الأسماء والصِّفات     |
| واجبٌ وجائزٌ ومُحرَّمٌ                                         | 7       |         | الحنيفيَّة                  |
| شرعيَّةٌ وحسِّيَّةٌ                                            | >       |         | أوَّل نداءٍ وأمرٍ في القران |
| أسئلة القبر                                                    | ٨       |         | النِّدُّ                    |
| علمٌّ وعملٌ ودعوةٌ وصبرٌ                                       | ٩       |         | الخشية                      |
| الإخلاص والمتابعة                                              | ١.      |         | التَّوكُّل                  |
| هو صدق الاعتماد على الله مع الثُّقة به والأخذ بالأسباب         | 11      |         | شرطا قبول العبادة           |
| هو الخوف المبنيُّ على العلم بعظمة من يخشاه وكمال سلطانه        | ١٢      |         | المسائل الأربع باختصارٍ     |
| هو الشَّبيه والنَّظير والمثيل                                  | ۱۳      |         | المسائل الثَّلاث باختصارٍ   |
| في سورة البقرة                                                 | ١٤      |         | الأصول الثَّلاثة باختصارٍ   |
| هي الملَّة المائلة عن الشِّرك المبنيَّة على الإخلاص والتَّوحيد | 10      |         | الأسباب تنقسم إلى           |
| هو إفراد الله بما سمَّى ووصف به نفسه في كتابه وعلى لسان رسوله  |         |         |                             |
| عَلِيْهِ وذلك بإثبات ما أثبت لنفسه ونفي ما نفي عن نفسه من غير  | ١٦      |         | ينقسم النَّذر إلى           |
| تحريفٍ ولا تعطيلٍ ومن غير تكييفٍ ولا تمثيلٍ.                   |         |         |                             |

| هو إفراد الله بالعبادة                                                               | ١٧  | ينقسم الذَّبح إلى            |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-----|------------------------------|
| هو إفراد الله بالخلق والملك والتَّدبير                                               | ١٨  | ينقسم الخوف إلى              |
| هو إفراد الله بما يختصُّ به                                                          | 19  | الإسلام                      |
| مصدر وحَّد الشَّيء إذا جعله واحدًا                                                   | ۲٠  | مراتب الدِّين                |
| طلوع الشَّمس من مغربها أو حضور الوفاة                                                | ۲۱  | الإيمان                      |
| ما تجاوز به العبد حدَّه من معبودٍ أو مَتبوعٍ أو مُطاعٍ                               | 77  | الإيمان باليوم الآخر يتضمَّن |
| توحيد الرُّبوبيَّة والأسماء والصِّفات وتوحيد الألوهيَّة والبراءة من<br>الشِّرك وأهله | 77  | من تحقيق البراءة من الشِّرك  |
| هو الاستسلام لله بالتَّوحيد والانقياد له بالطَّاعة والبراءة من الشِّرك<br>وأهله      | 7 £ | وقت انقطاع التَّوبة          |
| ما عُبِد من دون الله على صورةٍ                                                       | ۲٥  | الطَّاغوت                    |

# القواعد الأربع

# بسرالالرحم الرحيم

إنَّ الحَمدَ اللهِ نَحمَدُه ونستعينُه ونستغفرُه، ونَعوذُ بالله مِن شُرور أنفسِنا ومِن سيئاتِ أعمالِنا مَن يَهدِه الله فلا مُضلَّ له، ومَن يُضلِل فلا هادِيَ له. وأشهَد أنْ لا إله إلا الله وحدَه لا شَريك له، وأشهَد أنَّ محمَّدًا عبدُه ورسولُه. أمَّا بعدُ:

### र गिग्रा दिया दिए ब्रुक्ट ब्रुक्

### مؤلف هذا المتن

شَيْخُ الإِسْلَامِ ومُجَدِّدُ دَعْوَةِ التَّوحِيدِ، الإمَامُ: مُحَمَّدِ بنِ عَبْدِالوَهَّابِ بنِ سُلَيمَانَ التَّمِيمِيّ. كُنيَتُه: أَبُو الحُسَين.

وُلِدَ فِي العُيَيْنَةِ سنة (١١١٥هـ)، وتُوُفِّي فِي الدّرعيَّةِ سنة (١٢٠٦هـ).

القواعد الأربع هلي ثاني المتون التي يتم دراستها في سلسال متون طالب المواعد الأربع هاي تانيخ المنايخ بهذا المتن قائمة عالى أسباب عدة منها .

اقتداء بعلماء السلف الصالح

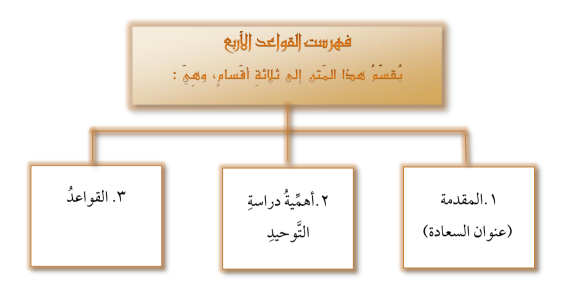
نصيحة علمائنا بدراسته

لأنه اختصار لكتاب كشف الشبهات

فيه رد على شبه مشركي زماننا

نبدأ به قبل البدء بكتاب كشف الشبهات حتى لا يعلق بنفس طالب العلم أي شبهة

# 





### أُولًا: المقدوة (عنوان السعادة)

### (١) هنبب إبتداء المصنف المتن بالبرسمالة.

(١) أَسْأَلُ اللهَ الْكَرِيمَ رَبَّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ أَنْ يَتَوَلَّاكَ فِي اللَّذُنْيَا وَالآخِرَوْ(٢)، وَأَنْ يَجْعَلَكَ مُبَارَكًا أَيْنَمَا كُنْتَ(٣).

٢. تأسيًا بمن
 قبله مِن العلماء التبرُّك باسم والسَّلف الذِين الله الكريم.
 كانت مِن عادتهم بدء عادتهم بدء ومؤلفاتهم.
 ل ومؤلفاتهم.
 ل البسملة.

اقتداءً بكتاب الله وبالرُّسل والأنبياء عَلَيْهِ مَالسَّكَرُمُ.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رَحَمُهُ أَللَهُ: «من كان مؤمناً تقياً كان لله ولياً»؛ والدليل قوله تعالى: ﴿ أَلاَ إِنَ أَوْلِيَآءَ اللَّهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ آَلَ اللَّهِ اللَّهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ آَلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ لاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ آَلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ الللللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

البَرَكة: هي النَّماء والزِّيادة.

التبرُّك: طلبُ النَّماء والزِّيادة.

المُبارَك: هو الذي يُنتفَع به حيثُ حلّ.

### التبراك ينمسم إلى قسمين.

تبرّك ممنوع ، وهو ما لم يثبت فيه شيء شرعًا ولاحسًّا، وهو من أنواع الشرك الأصغر تبرك مشروع

وَأَنْ يَجْعَلَكَ مِمَّنْ إِذَا أَعْطِيَ شَكَرَ (١)

حسي: مثل العلم، والدعاء، ونحوهما، فالرجلُ يُتبرك بعلمه، ودعوته إلى الخير، فيكون هذا بركة لأننا نِلْنا منه خيراً كثيراً. ككتب شيخ الإسلام وغيره من الأئمة الذين وَضَعَ الله في كتبهم البركة والخير وانتفعت ما الأُمَّة.

شرعي: مثل الصلاة في المسجد المسجد الحرام، أوفي المسجد المسجد النبوي.

(١) النعمة ابتلاء، وأدلَّة كثيرة منها: ﴿وَنَبَلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فِتْنَةَ ﴾، ﴿ فَلَمَّا رَءَاهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُ, قَالَ هَذَامِن فَضَّلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي ءَأَشَكُرُأُمَ أَكُفُرُ وَمَن شَكَر فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ۗ وَمَن كَفَر فَإِنَّ رَبِّي غَنَيُ كَرِيمٌ ﴾، ﴿ فَأَمَّا الْإِنسَنُ إِذَا مَا البَّلَكُ رَبُّهُ, فَأَ كُرمَهُ, وَنَعْمَهُ, فَيقُولُ رَبِّتٍ أَكْرَمَنِ ﴾.

وفي الحديث: «أنّ ثلاثة مِن بني إسرائيل فأراد الله أن يَبتليهم...».

### النعمة متعلقة بتوعيد الربوبية وبتوعيد الألوهية وشكرها ينقسم اللا قسمين.

شكر بعد وقوع النعمة

ويكون بـ:

تعلق بالله قبل النعمة

وهذا النوع يتطلب من العبد اعتقادًا

وإيمانًا جازمًا بأنّ المنعم هو الله

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ، فلا يتعلق قلبه بغير الله

ولا يطلب الخير إلا من الله.

الجوارح

وذلك بصرف

النعمة في

الوجه الذي

يرضيه عنا

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى،

بالإضافة إلى

عمل الطاعات

تقربًا له

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى،

واجتناب

المعاصي

امتثالا لأمره.

اللسان

القلب

وذلك بصدق

الإيمان والاعتقاد

والتسليم التام

بأن الرازق

المنعم هو الله

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى،

وأنَّ كلُّ ما بالعبد مِن

نعمة هي مِن

عند الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ

وذلك بالتحدث

بنعمة الله

وحمده

عليها و شکره

والثناء عليه

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ

لقوله

تعالى:

﴿وَأَمَّا

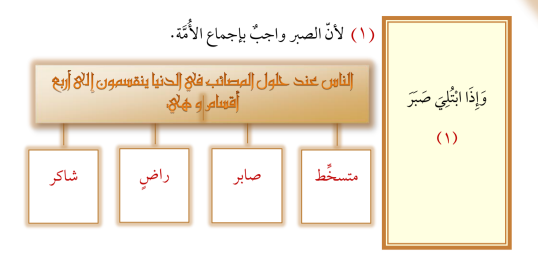
بِنِعْمَةِرَيِّكَ فَحَدِّثُ

فكما أن الجنة تُطلَب مِن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ؟ لأنه هو مالكها، كذلك الرِّزق لا يمكن أن يُطلَب إلا مِن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ.

﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾.

﴿ إِنَ ٱلَّذِينَ تَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَأَبْنَغُواْ عِندَاللَّهِ ٱلرِّزْقَ﴾ يعنى عند الله لا عند غيره

الرزق ﴿وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لَهُ ﴿ ﴾.



١. التسخط: محرم، وهو كبيرة من كبائر الذنوب، ويكون به:



- التسخط بالقلب: قال الإمام ابن القيم الجوزية بما معناه ، أن بعض الناس لا يتجاسر أن يقول هذا بلسانه ولكن نفسه التي بين جنبيه تشهد على ذلك بظنه بربه ظن السوء يقول بقلبه ربي ظلمني ، ربي حرمني ، ربي منعني ، ....الخ فمستقل و مستكثر. فتش في نفسك فهل أنت سالم فان تنجو منها تنجو من ذي عظيم .
  - التسخط باللسان: يكون بالصياح و النياحة والقول بالويل والثبور واللعن والسب.
    - التسخط بالجوارح: يكون بلطم الخدود وشق الجيوب ونتف الشعور.
- Y. الصبر: حكمه واجب، بإجماع الأمة. ويجب ان يصبر بقلبه، وبلسانه، وبجوارحه. يقول الإمام أحمد: (ورد الصبر في القرآن في نحو تسعين موضعًا، وهو واجب بإجماع الأمة، وهو نصف الإيمان، فإن الإيمان نصفان: نصف صبر ونصف شكر) [مدارج السالكين لابن القيم].
  - ٣.الرضا: حكمه مستحب، وهو مرتبة أعلى من الصبر.
  - ٤. الشكر: حكمه مستحب، وهو أفضل المراتب وأكملها.

### ثانيًا: القواعد الأربع

### بِسْ \_\_\_\_ِٱللَّهِ ٱلرَّحْمَزِ ٱلرِّحِيمِ

إعْلَمْ أَرْشَدَكَ اللهُ لِطَاعَتِهِ: أَنَّ الْحَنِيفِيَّةَ مِلَّةُ إِبْرَاهِيمَ: أَنْ تَعْبُدَ اللهُ وَحْدَهُ مُخْلِطًا لَهُ الدِّينَ، وَبِذَلِكَ أَمَرَ اللهُ جَمِيعَ النَّاسِ، وَخَلَقَهَم لَهَا؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللهُ كَا إِنْ اللهُ جَمِيعَ النَّاسِ، وَخَلَقَهَم لَها؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اللهِ كَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١). فإذَا عَرَفْتَ أَنَّ الله خَلَقَكَ لِعِبَادَتِهِ؛ فَاعْلَمْ أَنَّ الْعِبَادَةَ لا تُسَمَّى صَلاةً إِلا مَعَ عَبَادَةً إِلا مَعَ التَّوْحِيدِ، كَمَا أَنَّ الصَّلاةَ لا تُسَمَّى صَلاةً إِلا مَعَ الطَّهَارَةِ. فإذَا دَخَلَ الشِّرْكُ فِي الْعِبَادَةِ فَسَدَتْ؛ كَالْحَدَثِ إِذَا كَالْطَهَارَةِ. فإذَا حَرَفْتَ أَنَّ الشِّرْكَ إِذَا خَالَطَ الْعِبَادَةَ النَّهِ الْعَبَادَةُ اللهُ اللهُ أَنْ الصَّلاةَ لا تُعْبَادَةً أَنْ الشَّرْكَ إِذَا خَالَطَ الْعِبَادَةُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ ال

وَذَلِكَ بِمَعْرِفَةِ أَرْبَعِ قَوَاعِدَ ذَكَرَهَا اللهُ تَعَالَى فِي كِتَابِهِ.

الْقَاعِدَةُ الأُولَى: أَنْ تَعْلَمَ أَنَّ الْكُفَّارِ الَّذِينَ قَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللهِ وَعَلَمَ أَنَّ الْكُفَّارِ اللهِ مُقِرُّ وَنَ بِأَنَّ اللهَ تَعَالَى هُو الْخَالِقُ، الْمُدَبِّرُ، وَأَنَّ ذَلِكَ لَمْ يُرَدُّفُكُم مِّنَ يُدْخِلُهُمْ فِي الإِسْلامِ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلْ مَن يَرَرُقُكُم مِّنَ يُدْخِلُهُمْ فِي الإِسْلامِ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلْ مَن يَرَرُقُكُم مِّنَ السَّمَا وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلْ مَن يَرَرُقُكُم مِّنَ السَّمَا وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلْ مَن يَرَرُقُكُم مِّنَ السَّمَا وَالْأَبْصَدُ وَمَن يُخْرُجُ الْحَيِّ مِن الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مُعَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ

(١) يبيِّنُ المؤلَّف رَحْلَللهُ لماذا ندرس التَّو حِيد؟

(٢) الكفار الذين بُعِثَ فيهم النبي كانوا يقرون بتوحيد الربوبية ومع ذلك قاتلهم رسول الله على الله على الله على الله على الله على النبي على النبي كانت في توحيد الألوهية، فكلُّ مَن صَرَفَ شيئًا مِن العبادة لغير الله فهو مشرك كافر.

الْقَاعِدَةُ الثَّانِيَةُ: أُنَّهُمْ يَقُولُونَ: مَا دَعَوْنَاهُمْ وَتَوَجَّهْنَا إِلَا دَعَوْنَاهُمْ وَتَوَجَّهْنَا إِلَىهِمْ إِلا لِطَلَبِ الْقُرْبَةِ وَالشَّفَاعَةِ.

فَدَلِيلُ الْقُرْبَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَالنَّذِينَ النَّفَاذُواْمِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيآ ءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى اللَّهِ زُلْفَىۤ إِنَّ اللّهَ يَعْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَعْتَلِفُونَ ۚ إِنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَذَتُ صُكَادً ﴾ (1).

وَدَلِيلُ الشَّفَاعَةِ؛ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِمَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمُ وَيَقُولُونَ هَمَوُلَاءِ شُفَعَتُونَاعِندَ ٱللَّهِ ﴾. والشَّفَاعَةُ شَفَاعَتَانِ: شَفَاعَةٌ مَنْفَيَّةٌ، وَشَفَاعَةٌ مُثْبَتَةٌ (٢)

(١) يحتجُّ أهل الشرك والكفر بأنهم لم يَدْعُوا معبوداتهم الباطلة ولم يتوجّهوا إليها إلا لطلب القربة والشفاعة. وقد استحقوا بذلك أن يُكفِّرهم النبي عَلَيْهُ ويقاتلهم.

(٢) الشفاعة: لغةً: مِن الضمِّ وجعلِ الواحدِ اثنينِ. شرعًا: التوسُّط للغير فِيْ جلب نفعٍ أو دفع ضر.

### أقسام الشفاعة.

### منفية

التي نفاها القرآن، وهي التي تطلب من غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله.

حكمها: شرك أكبر.

### فيما يقدر عليه المخلوق

تصح بأربعة شروط:

۱ .حاضرًا.

۲.حيًّا.

٣.قادرًا.

٤. سبباً.

### مثبتة

هي التي تطلب من الله. ويشترط فيها:

١ -إذن الله بالشفاعة.

٢- ورضاه عن الشافع.

٣- والمشفوع.

عامة للرسل والأنبياء والملائكة

خاصة بالنبي عَلَيْهُ لا يشاركه فيها احد

العذاب

والموحدين والأفراط (الأطفال

فيمن

فيمن دخل النار من الموحِّدين

بأن يخرج منها استحق دخول النار من الموحدين ألا يدخلها فِيْ رفع درجات الموحِّدين

في عمه شفاعته أبي فتح طالب أن أبواب يُخفَّف الجنة عنه

الشفاعة في عمه العظمى أبي طالب أن

فَالشَّفَاعَةُ الْمَنْفِيَّةُ: مَا كَانَتْ تُطْلَبُ مِنْ غَيْرِ اللهِ فِيمَا لا يَقْدِرُ عَلَيْهِ إِلا اللهُ؛ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: 
﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُواُمِمَّا رَزَقَنَكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمُ لَا بَيْعُ فِيهِ وَلا خُلَةٌ وَلا شَفَعَةٌ وَالْكَفِرُونَ 
هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾. وَالشَّفَاعَةُ الْمُثْبَتَةُ: هِي الَّتِي تُطْلَبُ مِن اللهِ، وَالشَّافِعُ مُكْرَمٌ بِالشَّفَاعَةِ، وَالْمَشْفُوعُ لَهُ: مَنْ رَضِي اللهُ قَوْلَهُ وَعَمَلَهُ بَعْدَ الإِذْنِ؛ كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ وَ 

اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

الَّا بَاذُنه ع ﴾.

(١) هذه القاعدة دليلٌ واضحٌ وجليٌ في الرَّد على من يقول إنَّ الشرك يكون فقط في عبادة الأصنام، فالأدلة الشرعية جاءت بخصوص الأصنام وغيرها من المعبودات الباطلة في تلك الحقبة من الزمن، فالرسول عَلَيْ لم يميِّز بينها بل أعدَّها جميعها من الطواغيت، فقاتلهم دون استثناء ليكون الدِّين كلُّه خالصٌ لله.

الْقَاعِدَةُ الثَّالِثَةُ (١): أَنَّ النَّبِيَ عَيَّ الْهُ طَهَرَ عَلَى أَنَاسٍ مُتَفَرِّقِينَ فِي عِبَادَاتِهِمْ، مِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ مَنْ يَعْبُدُ مَنْ يَعْبُدُ الْمَلائِكَةَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الْأَنْبِيَاءَ وَالصَّالِحِينَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الأَنْبِيَاءَ وَالصَّالِحِينَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الأَنْسِجَارَ وَالأَحْجَارَ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَعْبُدُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ، وَقَاتَلَهُمْ رَسُولُ اللهِ عَيْكَ وَلَا مَنْ يَعْبُدُ وَلَا يَعْبُدُ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَالِمُهُمْ مَنْ يَعْبُدُ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَالِمُهُمْ مَتَى لَا يَعْبُدُ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَالِمُ مَنْ اللهِ عَنْ لَا وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَالِهُمْ مَنَ اللهِ عَلَى اللهُ مَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله

وَدَلِيلُ الْمَلائِكَةِ؛ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَأْمُرُكُمُ

خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾.

أَن تَنَّخِذُوا اللَّكَتِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَابًا ﴾ الآية.

وَدَلِيلُ الأَنْبِيَاءِ؛ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَعِيسَى الْبَنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلُتَ لِلنّاسِ التَّخِذُونِ وَأُمِّى إِلْنَهَ مِن دُونِ اللّهِ قَالَ سُبْحَنكَ مَا يَكُونُ لِيّ أَنْ أَقُولَ مَالَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمَتُهُ أَنْ أَقُولَ مَالَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمَتُهُ أَنْ أَقُولَ مَالَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمَةُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ الْغُيُوبِ ﴾ الآية.

وَدَلِيلُ الصَّالِحِينَ؛ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أُولَيْكَ النَّيْنَيْدَعُونَ يَبْغُونَ إِلَى رَبِّهِ مُ الْوَسِيلَةَ اَيُّهُمُ اللَّيْفَرَثُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ الآية. التَّرْبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ الآية. وَدَلِيلُ الأَشْجَارِ وَالأَحْجَارِ؛ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ اللَّيْتَ وَالْعُزَىٰ اللَّهُ وَمَنَوْهَ النَّالِيَةَ وَالْعُزَىٰ اللَّهُ وَمَنَوْهَ النَّالِيَةَ النَّالِيَةَ اللَّهُ وَمَنَوْهَ النَّالِيَةَ اللَّهُ وَمُنَوْهَ النَّالِيَةَ اللَّهُ وَمَنَوْهَ النَّالِيَةَ اللَّهُ وَمَنَوْهُ النَّالِيَةَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِنَ الْعُلْمَالُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْعُلْمَالُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمَى اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْم

وَحَدِيثُ أَبِي وَاقِدٍ اللَّيْثِيِّ رَضَالِكُعْنَهُ قَالَ:

(﴿ خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ إِلَى حُنَيْنٍ وَنَحْنُ لَا حُدَثَاءُ عَهْدٍ بِكُفْرٍ، وَلِلمُشْرِكِينَ سِدْرَةٌ، يَعْكُفُونَ عِنْدَهَا وَيَنُوْطُونَ بِهَا أَسْلِحَتَهُمْ، يَعْكُفُونَ عِنْدَهَا وَيَنُوْطُونَ بِهَا أَسْلِحَتَهُمْ، يُقَالُ لَهَا ذَاتُ أَنْوَاطٍ، فَمَرَرْنَا بِسِدْرَةٍ يُقَالُ لَهَا ذَاتُ أَنْوَاطٍ، فَمَرَرْنَا بِسِدْرَةٍ فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ! اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ كَمَا لَهُمْ ذَاتُ أَنْوَاطٍ ... الحَدِيثَ.

(۱) بين المؤلّف كَلْلله في هذه القاعدة مدى خطورة موقف مشركي زماننا، إذ هم أشدُّ شركاً من المشركين الأوَّلين؛ لأنّ مشركي زماننا يشركون بالله في الشدة والرَّخاء، أما مشركو الماضي فإنهم يشركون في الرَّخاء و يعترفون بالله ووحدانيته في الشدة .

فإذا كان الكفار الذين بُعِثَ فيهم النبي عَيَّا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الل

الْقَاعِدَةُ الرَّابِعَةُ: أَنَّ مُشْرِكِي زَمَانِنَا أَغْلَظُ شِرْكًا مِنَ الأَوَّلِينَ؛ لأَنَّ الأَوَّلِينَ يُشْرِكُونَ شِرْكًا مِنَ الأَوَّلِينَ؛ لأَنَّ الأَوَّلِينَ يُشْرِكُونَ فِي الشِّدَةِ، فِي الرَّخَاءِ وَيُخْلِصُونَ فِي الشِّدَةِ، وَمُشْرِكُو زَمَانِنَا شِرْكُهُمْ دَائِمٌ؛ فِي الرَّخَاءِ وَمُشْرِكُو زَمَانِنَا شِرْكُهُمْ دَائِمٌ؛ فِي الرَّخَاءِ وَالشِّدَة. وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا وَالشِّدَةِ. وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا مَرَّ اللَّهُ مَنْ اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعلى فَلَمَا مُحَمَّدٍ وَعلى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعلى الله وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعلى الله وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ

| طلب الجنة لا يكون إلا من الله لأنه سبحانه هو الذي يملكها، وكذلك الرزق لا يطلب إلا من الله، فلابد من تعلق بالله لا بغيره.                                                                                                                                                                                                     | متعلق بتوحيد الربوبية |            |                                                                                          |              |               |                             |                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|------------|------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|---------------|-----------------------------|-------------------------------------------|
| يشكر بقلبه: بالاعتراف والإقرار أن كل ما به من نعمة فهي من الله لا من غيره. غيره. يشكر بلسانه: ﴿ هَاذَامِن فَضَّلِ رَقِي لِيَبِّلُونَ ءَأَشَّكُرُامً أَكُفُرُ ﴾. يشكر بجوارحه: بأن تصرف النعم في شكر المنعم وكل نعمة بحسبها فشكر نعمة المال أن ينفق في طاعة الله وشكر نعمة العلم أن يبذله لمن سأله إما بلسان الحال أو المقال. | متعلق بتوحيد الألوهية | شكر النعمة | النعمة<br>ابتلاء<br>والدليل<br>وَنَبُلُوكُم<br>وَالْخَيْرِ<br>وَالْخَيْرِ<br>وَالْخَيْرِ | إذا أعطي شكر | عنوان السعادة | المقدمت وفيها عنوان السعادة | القواعج الأربع، وهي خاإصة لكتاب كشف الشبد |
| متسخط: حكمه كبيرة بل قد يصل إلى الشرك الأصغر، ويكون التسخط بالقلب واللسان والجوارح. صابر: حُكم الصبر: واجب بإجماع الأمة يصبر بقلبه وبلسانه وبجوارحه والصبر مثل اسمه مر مذاقه ولكن                                                                                                                                            | حول<br>س عند<br>مصيبة | النا       |                                                                                          |              |               |                             | 17                                        |

| عواقبه أحلى من العسل.                                                                   |                |               |          |         |               |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------|---------------|----------|---------|---------------|--|
| راضي : حكمه مستحب ، ولتمام                                                              |                |               |          |         |               |  |
| رضاه بربه يعلم أن كل ما أصابه فهو                                                       |                |               |          |         |               |  |
| من الله وكل ما يقدر الله على العبد فهو                                                  |                |               |          |         |               |  |
| خير.                                                                                    |                |               |          |         |               |  |
| شاكر: وهو أعلى المراتب وهو أحب                                                          |                |               |          |         |               |  |
| وأحب ويكون في عباد الله الشاكرين.                                                       |                |               |          |         |               |  |
| أذنب استغفر                                                                             | إذا أ          |               |          |         |               |  |
| فية: ملة إبراهيم، أن الله خلقك لعبادته،                                                 | الحنيا         |               |          |         |               |  |
| لا تسمى عبادة إلا مع التوحيد، والشرك إذا                                                | العبادة لا     | س التَّوحِيد؟ | اذا ندر، | لم      |               |  |
| عبادة أفسدها وأحبط العمل وصار صاحبه                                                     | خالط ال        | ر الشرك       | وخط      |         |               |  |
| خالدين في النار، وأهم ما عليك معرفته.                                                   | من الـ         |               |          |         |               |  |
| رسول الله ﷺ كانوا مقرين بتوحيد الربوبية                                                 | الذين قاتلهم ر | ى: أن الكفار  | دة الأوا | القاع   |               |  |
| هية، ولم يدخلهم هذا في الإسلام.                                                         | بتوحيد الألوه  | يكونوا مقرين  | ولم      |         |               |  |
| القاعدة الثانية : أن الكفار كانوا يعبدون الأصنام لأجل القربة والشفاعة.                  |                |               |          | القواعد |               |  |
| القاعة الثالثة : أن النبي عِيَالِيَّةِ ظهر على أناس متفرقين في عبادتهم ولم يفرق بين شرك |                |               |          |         | لقواعد الأربع |  |
| وشرك.                                                                                   |                |               |          |         |               |  |
| القاعدة الرابعة : أن مشركي زماننا أعظم شركا من الأولين.                                 |                |               |          |         |               |  |

## اختبار القواعد الأربع

| مقدار الحفظ من كتاب التوحيد | سم                  | الار |
|-----------------------------|---------------------|------|
|                             | تحفظ القواعد الأربع | هل   |

| الدليل من الكتاب أو السنة | العمل                  |
|---------------------------|------------------------|
|                           | النعمة ابتلاء          |
|                           | إقرار الكفار بالربوبية |
|                           | طلب القربة             |
|                           | الشفاعة المنفية        |
|                           | دليل الشمس والقمر      |
|                           | دليل الملائكة          |
|                           | دليل الأنبياء          |
|                           | دليل الصالحين          |
|                           | دليل الأحجار           |
|                           | والأشجار               |
|                           | أن المشركين            |
|                           | يخلصون في الشدة        |
|                           | ويشركون في الرخاء      |
|                           | دليل الشرك             |

# اكتب ما تعرفه عما يلي:

| ,  |           |          |           | لماذا ندرس      |
|----|-----------|----------|-----------|-----------------|
| _£ | -٣        | -7       | ٦)        | التوحيد؟        |
| _9 | _^        | _Y       |           | ٥_ ٢            |
|    | _٢        |          | ,         | لماذا ندرس      |
|    | -1        |          | ٦)        | القواعد الـ ٤   |
|    | _{_{\xi}} |          |           | ـ٣              |
| _٣ | _7        |          | _1        | تنقسم القواعد   |
| _' | - '       |          | - '       | الـ٤ إلى        |
|    |           |          |           | القواعد خلاصة   |
|    |           |          |           | لكتاب           |
|    |           |          |           | لماذا لا ندرس   |
|    |           |          |           | کتاب کشف        |
|    |           |          |           | الشبهات؟        |
| ٣_ | _٢        |          | ٦-١       | عنوان السعادة   |
|    |           |          |           | الحنيفية هي     |
|    |           |          |           | الثمرة من دراسة |
|    |           |          |           | القواعد         |
|    |           | الإسلام: | قال شيخ ا | أولياء الله هم  |
|    |           |          | ولماذا:   | والدليل على ذلك |
|    |           |          | ٦.        | يكون شكر النعمة |
|    |           |          | - 1       | مع المثال       |
|    |           |          |           | _٢              |
|    |           |          |           | ٣_              |

|   |   |         |           |    |           |           | كيف يكون تعلق   |
|---|---|---------|-----------|----|-----------|-----------|-----------------|
|   |   |         |           |    |           |           |                 |
|   |   |         |           |    |           |           | العبد؟          |
|   | و | و       | ويكون بـ  |    | وحكمه     | -1        | أحوال الناس عند |
|   | _ | _       |           |    | وحكمه     | _٢        | المصيبة مع      |
|   | و | و       | ويكون بـ  |    | وححمه     | - 1       | الحكم           |
|   |   |         | _{_{\xi}} |    |           |           | ٣_              |
|   |   |         |           |    | شرعًا:    | الشفاعة   | الشفاعة لغةً    |
|   |   |         | _Y        |    |           | -1        | تنقسم الشفاعة   |
|   |   |         | -1        |    |           | - 1       | إلى             |
|   |   | <u></u> |           | J  |           |           | شروط الشفاعة    |
|   |   | _٣      |           | _٢ |           | -1        | المثبتة         |
|   |   |         | و         |    | نقسم إلى: | وت        | وتنقسم إلى: ١-  |
|   |   | و       | و         |    | نقسم إلى  | وت        | -۲              |
|   |   |         |           |    |           |           | القاعدة الأولى  |
|   |   |         |           |    |           |           |                 |
|   |   |         |           |    |           |           | القاعدة الثانية |
|   |   |         |           |    |           |           |                 |
|   |   |         |           |    |           |           | القاعدة الثالثة |
|   |   |         |           |    |           |           |                 |
|   |   |         |           |    |           |           | القاعدة الرابعة |
|   |   |         |           |    |           |           |                 |
|   |   |         |           |    |           | . ( t .t( | حكم العمل إذا   |
|   |   |         |           |    |           | والدليل:  | خالطه الشرك     |
| l |   |         |           |    |           |           |                 |

# الفهرس

|         | ثلاثة النصول وأدلتها                   |   |
|---------|----------------------------------------|---|
| V - 0   | المقدِّمة                              | ١ |
| ۱۲ – ۸  | المسائل الأربعة                        | ۲ |
| ۱٦ – ۱۳ | المسائل الثَّلاثة                      | ٣ |
| 1٧      | أهمِّيَّۃ دراسۃ التَّوحيد              | ٤ |
| £       | الأصول الثَّلاثة                       | 0 |
| ξV – ξο | الخاتمة                                | ٦ |
| ٥١ – ٤٨ | ا ملحقٌ (مختصر شرح المتن في صورة جدول) | ٧ |
| 07-07   | ، اختبار ثلاثۃ الأصول وأدلَّتها        | ٨ |

|       | القواعد الأربع                         |   |
|-------|----------------------------------------|---|
| 78-71 | المقدمة وفيها عنوان السعادة            | ١ |
| ٦٥    | القاعدة الأولى                         | ۲ |
| 7٧-77 | القاعدة الثانية                        | ٣ |
| 79-71 | القاعدة الثالثت                        | ٤ |
| ٧٠    | القاعدة الرابعة                        | 0 |
| VY-V1 | ملحقٌ (مختصر شرح المَّتْ في صورة جدول) | ٦ |
| V0-VT | اختبار القواعد الأربع                  | ٧ |
| VV-V٦ | الفهرس                                 | ٨ |

# شرح متن نواقض الإسلام

لإمام الدَّعوة شيخ الإسلام عمد بن عبد الوهاب بن سليمان التَّميميّ رحمه الله وأسكته فسيح جنَّاته

اعتنى به فضيلة الشَّيخ هيشم بن محمَّد جميل سرحان المدرِّس بمعهد الحرم بالمسجد النَّبويِّ -سابقًا -والمشرف على موقع التَّأصيل العلميّ http://attasseel-alelmi.com

غفرالله لهولوالديه ولمن أعانه على إخراج هذا الكتاب

الطَّبعة الأولى جميع الحقوق محفوظة

إِنَّا من أراد طبعه أو ترجمته لتوزيعه مجَّانًا بعد مراجعة المؤلِّف

الرَّجاء التَّواصل على:

islamtorrent@gmail.com

\_\_\_ شرح نواقض الإسلام

# متن نواقض الإسلام

# قال شيخ الإسلام محمَّد بن عبد الوهَّاب يَخْ إَللهُ: بُسْمِ لِلسَّالِ الْحَالِحَ مِهِ مِنْ الْمَالُمُ أَنَّ نَوَاقِضَ الإِسْلامِ عَشَرَةُ نَوَاقِضِ:

الْأُوَّلُ: الشَّرْكُ فِي عِبَادَةِ اللهِ تَعَالَىٰ، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾، وقال: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلُهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَ ارِ ﴾، وَمِنْهُ: الذَّبْحُ لِغَيْرِ اللهِ، كَمَنْ يَذْبَحُ لِلجِنِّ أَوْ لِلْقَبْرِ.

الثَّانِي: مَنْ جَعَلَ بَيْنَهُ وَيَيْنَ اللهِ وَسَائِطَ يَـدْعُوهُمْ وَيَسْأَلُهُم الشَّـفَاعَةَ وَيَتَـوَكَّـلُ عَلَيْهِمْ كَفَـرَ إِجْمَاعًا.

الثَّالثُ: مَنْ لَمْ يُكَفِّرِ المُشْرِكِينَ، أَوْ شَكَّ فِي كُفْرِهِمْ، أَوْ صَحَّحَ مَذْهَبَهُمْ، كَفَر.

الرابعُ: مَنْ اعْتَقَدَ أَنَّ غَيْرَ هَدْيِ النَّبِيِّ عَيَّكِيْ أَكْمَلُ مِنْ هَدْيِهِ، أَوْ أَنَّ حُكْمَ غَيْرِهِ أَحْسَنُ مِنْ حُكْمِهِ - كَالَّذِينَ يُفَضِّلُونَ حُكْمَ الطَّوَاغِيتِ عَلَىٰ حُكْمِهِ - فَهُوَ كَافِرٌ.

الْخَامِسُ: مَنْ أَبْغَضَ شَيْئًا مِمَّا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ عَيَالِيَّةً وَلَوْ عَمِلَ بِهِ كَفَرَ.

# \_\_\_ شرح نواقض الإسلام

السادسُ: مَنِ اسْتَهْزَأَ بِشَيْءٍ مِنْ دِينِ الرَّسُولِ أَوْ ثَوَابِ اللهِ أَوْ عِقَابِهِ كَفَرَ؛ والدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلُ أَبِاللَّهِ وَءَايَنِهِ ءَ وَرَسُولِهِ عَنْدَمُ تَمُ نِعُونَ اللهِ أَوْ عَقَابِهِ كَفَرَ؛ والدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿ قُلُ أَنَّهُ مَعَدَ اللَّهُ وَءَايَنِهِ ءَ وَرَسُولِهِ عَكُنتُمُ تَمْ مَتْ مَرْءُونَ اللهِ أَنْ كَانَتُمُ اللهِ عَمْ اللَّهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

السَّابِعُ: السِّحْرُ، وَمِنْهُ الصَّرْفُ وَالْعَطْفُ، فَمَنْ فَعَلَهُ أَوْ رَضِيَ بِهِ كَفَرَ. وَالْعَطْفُ، فَمَنْ فَعَلَهُ أَوْ رَضِيَ بِهِ كَفَرَ. وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَىٰ يَقُولُاۤ إِنَّمَا نَحُنُ فِتَ نَهُ فَلَا تَكُفُرُ ۗ ﴾.

الثَّامِنُ: مُظَاهَرَةُ المُشْرِكِينَ وَمُعَاوَنَتُهُم عَلَىٰ المُسْلِمِينَ. وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُۥ مِنْهُمُ ۚ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾.

المتَّاسِعُ: مَنْ اعْتَـقَدَ أَنَّ بَعْضَ النَّاسِ يَسَعُهُ الخُرُوجُ عَنْ شَرِيعَةِ مُحَمَّدٍ ﷺ كَمَا وَسِعَ ا الخَضِرَ الخُرُوجُ عَنْ شَرِيعَةِ مُوسَىٰ -عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ- فَهُوَ كَافِرٌ.

العَاشِرُ: الإِعْرَاضُ عَنْ دِينِ اللهِ تَعَالَىٰ، لَا يَتَعَلَّمُهُ وَلَا يَعْمَلُ بِهِ. وَالسَّدَّلِيلُ قَوْلُ مَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنَ ذُكِّرَ بِاَيْتِ رَبِّهِ - ثُرُّ أَعْرَضَ عَنْهَا ۚ إِنَّا مِنَ اللهِ عَلَىٰ مَنْ فَكِرَ بِاللهِ عَالَىٰ مَنْ فَكِرَ بِاللهِ عَنْهَا أَوْلَمُ مَا لَكُمْ مِمَّنَ ذُكِّرَ بِاللهِ عَنْهَا أَوْلَمُ مَا اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِعَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ الللهِل

وَلَا فَرْقَ فِي جَمِيعٍ هَاٰذِهِ النَّوَاقِض بَيْنَ الهَازِلِ وَالجَادِّ والخَائِفِ، إِلَّا المُكْرَه، وَكُلُّهَا مِنْ أَعْظَمِ مَا يَكُونُ وَقُوعًا، فَيَنْبَغِي لِلْمُسْلِمِ أَنْ يَحْذَرَهَا، وَمِنْ أَكْثَرِ مَا يَكُونُ وُقُوعًا، فَيَنْبَغِي لِلْمُسْلِمِ أَنْ يَحْذَرَهَا، وَيَخَافَ مِنْهَا عَلَىٰ نَفْسِهِ، نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ مُوجِبَاتِ غَضَبِهِ وَأَلِيمٍ عِقَابِهِ، وَصَلَّىٰ اللهُ عَلَىٰ خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ، وَعَلَىٰ آلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ.

\_\_\_ شرح نواقض الإسلام ]-

الشّرح

مقدِّمة المؤلِّف

# بَشْرِبِ لِللَّهِ الْحَجَبِ بِهِ الْمُعَلِّلِ الْحَجَبِ بِهِ الْمُعَلِّلِ الْحَجَبِ بِهِ الْمُعَلِّدِ الْمُعَلَّمُ أَنَّ نَوَاقِضِ: اعْلَمْ أَنَّ نَوَاقِضَ الْإِسْلَام عَشَرَةُ نَوَاقِضِ:

#### لماذا يبدأ العلماء مؤلّفاتهم بالبسملة؟

اقتداءً بعلماء تيمُّنًا وتبرُّكًا بالبداءة السَّلف باسم الله رحمهم الله. تعالىٰ.

استئناسًا بحديث: اقتداءً بعلماء «كُلُّ أَمْرٍ ذِي السَّلف بَالِ...»؛ وإن كان رحمهم الله. ضعيفًا.

اقتداءً بالكتاب العزيز، وبالأنبياء والرُّسل

# إذا ذُكر العدد في الكتاب والسُّنَّة:

وإن وجدنا في نصوص الكتاب والسُّنَّة ما يزيد على هذا العدد صار العدد ليس له مفه ومٌ، أي: يُزاد عليه بما ورد في الكتاب والسُّنَّة، مثل قوله ﷺ: «خَمْسٌ مِنَ الْفِطْرَةِ...»، وقوله: «اجْتَنِبُوا السَّبْعَ الْمُوبِقَاتِ...».

إذا لم نجد في نصوص الكتاب والسُّنَّة ما يزيد على هذا العدد صار العدد له مفهومٌ، أي: لا يُزاد عليه، مثل: أركان الإسلام والإيمان كما في حديث جبريل عِلَيْتُلَالِ.

# لماذا يُذكر العدد أحيانًا ولا يكون له مفهومٌ؟

هذا من حسن تعليم النَّبِيِّ عَلَيْقِيَّ عيث أراد من السَّامعين ضبط ما يُذكر في هذا المجلس، حتَّىٰ يسهل استحضار هذه المسائل بعد زمن القوله عَلَيْقِ : (ثَلَاثَةٌ أُقْسِمُ عَلَيْهِنَّ وَأُحَدِّثُكُمْ حَدِيثًا فَاحْفَظُوهُ: مَا نَقُصَ مَالُ عَبْدِ مِنْ صَدَقَةٍ...»، وعلىٰ هذا سار المؤلِّف رَخِيَللهُ.

#### لماذا ندرس النّواقض؟

حتَّىٰ نتجنَّبها ولا نقع فيها، فلها فائدةٌ عظيمةٌ، بل هي من أنفع الفوائد؛ كما نتعلَّم نواقض الوضوء حتَّىٰ لا تكون صلاتنا باطلةً، عن حذيفة بن اليمان تَعَلَّفُ قال: «كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْلِةٌ عَنِ الْخَيْرِ وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِّ مَخَافَةً أَنْ يُدْركِنِي».

#### ما هي نواقض الإسلام؟

هي مفسدات الإسلام وما يخرج به من الإسلام إلى الكفر الأكبر، والإسلام هو: (الاستسلام لله بالتَّوحيد، والانقياد له بالطَّاعة، والبراءة من الشِّرك وأهله).

#### معناها:

ما يخرج به المسلم من الإسلام إلى الكفر الأكبر، نسأل الله العافية والسّلامة.

هل هذه النَّواقض متَّفقٌ عليها بين العلماء؟ نعم.

بالنَّواقض وتارةً بالمفسدات أو المبطلات؟ هذا من باب التَّنويع حتَّىٰ لا يملَّ الطَّالب، وإلَّا فالمعنىٰ واحدٌ، فيُقال: نواقض الإسلام والوضوء، ومبطلات الصَّلاة، ومفسدات الصَّوم.

ولماذا يعبِّر العلماء تارةً

هل هي محصورة بعدد؟ لا، ليست محصورة. ولماذا قال: هي عشرة ؟ عشرة أي من أخطرها، وحتَّىٰ تُحفَظ.

# \_\_\_ شرح نواقض الإسلام

## هل يمكن حصر النّواقض إجمالًا؟

الشَّكُّ في كفر اليهود والنَّصارى الَّذين بلغتهم دعوة النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ ولم يؤمنوا به.

الاعتقاد، ومنه اعتقاد جلب المنافع في غير الله تعالىٰ.

نه الفعل، الي ومنه اللي السِّحر.

القول، ومنه سبُّ الله تعالىٰ أو الرَّسول ﷺ أو الرَّسول ﷺ أو الدِّين.

# هل ذكر النَّبِيُّ عَيَّكِيُّ النَّواقض العشرة؟ وما الدَّليل؟

نعم، كلُّ هذه النوَّاقض ذكرها النَّبيُّ عَيَّكِيْ ، بل كلُّ ناقضٍ له دليل من الكتاب والسُّنَّة، قال تعالىٰ: ﴿وَكَذَٰ لِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَيْكِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾.

# من فعل ناقضًا، هل يكفِّره كلُّ من رآه أو علم به؟

لا، بل لابدَّ من الرُّجوع إلىٰ العلماء الرَّبَانيِّين والمحاكم الشَّرعيَّة في تكفير المعيَّن، قال النَّبيُّ ﷺ: «أَيُّمَا رَجُل قَالَ لِأَخِيهِ: يَا كَافِرُ؛ فَقَدْ بَاءَ بِهَا أَحَدُهُمَا».

#### من ألّف في النّواقض؟

كلُّ من ألَّف في الفقه ذكر النَّواقض في باب حكم المرتدِّ، لكنَّ المؤلِّف هو أوَّل من أفردها بمؤلَّفٍ مستقلٍّ.

## هل يُضرَّق في النَّواقض بين الفعل والفاعل؟

نعم ولابد؛ لأنَّه ليس كلَّ من وقع في الكفر وقع الكفر عليه، ولابدَّ في تكفير المعيَّن من قيام الحجَّة وانتفاء الشُّبهة، وغرض المؤلِّف يَغْيَللهُ ليس تكفير الأشخاص المعيَّنين؛ بل الغرض التَّحذير من النَّواقض وهذا من النُّصح للأمَّة.

# ماذا ينبغي على من درس النُّواقض؟

ينبغي للمسلم أن يحذرها ويخاف منها على نفسه، ويُحذِّر منها، أمَّا الحكم على الأشخاص فيرجع فيه إلى كبار العلماء والمحاكم الشَّرعيَّة.

قال تعالىٰ: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيثُ عَلَيْ وَلَقَ عَالَىٰ اللّهُ لَا يَعَلَيْ عَلَيْكُمُ مِ إِلَّهُ وَأَنْ رَءُ وَقُ رَحِيثُ ﴿ اللّهُ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلُ حَسِمِ اللّهُ لَا إِلَهُ إِلّا هُوَ عَلَيْ هِ وَكَا لَهُ مَا عَنِينَ اللّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ عَلَيْ مِ وَكَا لَهُ مَا عَنِينَ اللّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ عَلَيْ مِ وَكَا لَهُ مَا عَنِينَ اللّهُ لَا إِلَهُ إِلَهُ إِلَّا هُوَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللل

# النَّاقض الأوَّل

الشَّرْكُ فِي عِبَادَةِ اللهِ تَعَالَىٰ، قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾، وقال: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلُهُ ٱلنَّارُ ۖ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَ ال ﴾، وقال: ﴿إِنَّهُ مِن يُشْرِكُ لِغَيْرِ اللهِ، كَمَنْ يَذْبَحُ لِلجِنِّ أَوْ لِلْقَبْرِ.

# أنواع الشّرك:

#### أصغر

وحقيقته: أن يجعل ما لم يجعله الله سببًا سببًا، وكلُّ ما كان وسيلةً إلىٰ الشِّرك الأكبر فهو شركٌ أصغر.

- غير مخرج من الملَّة.
- محبطٌ للعّمل الخاصِّ فقط.
  - غير مبيح للدَّم والمال.
- غير موجّب للخلود الأبديِّ في جهنَّم.
  - إذا سُمِّي في الشَّرع بالأصغر.
- كلُّ ما أطلق عليه الشَّرع بأنَّـه شـركٌ أو كفرٌ، ولم يعرِّفه بـ(أل) التَّعريف.

#### أكبـــر:

(وهو الَّذي أراده المؤلِّف رَخِيَرُللهُ) وحقيقته أن يعتقد أنَّ لغير الله تصـرُّفًا خفيًّا في الكون أو بيده جلب المنافع أو دفع المضارِّ.

- مخرجٌ من الملَّة.
- محبطٌّ لكلِّ الأعمال.
- مبيحٌ للدَّم والمال من السُّلطان.
- موجبٌ للخلود الأبديِّ في جهنَّم.
  - إذا سُمِّي في الشَّرع بالأكبر.
- إذا جاء الشِّرك أو الكفر معرَّفين بـ(أل) في نصوص الشَّرع فهو الأكبر.

# هل يُغفر الشِّركِ الأكبرِ؟

لا يُغفر إذا مات عليه؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرِّكَ بِهِ عَلَى ، وإذا تاب منه يُغفر له؛ لقو لــه تعــاليٰ: ﴿ قُلْ يَعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْ نَطُواْ مِن رَّحْمَةِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّاللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذُّنوُبَ جَمِيعًا إِنَّهُ وهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾، ما لم تطلع الشَّمس من مغربها؛ لقوله ﷺ: «لا تَنْقَطِعُ الْهِجْرَةُ حَتَّى عَ تَنْقَطِعَ التَّوْبَةُ، وَلا تَنْقَطِعُ التَّوْبَةُ حَتَّىٰ تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا»، أو تحضره الوفاة أي يغرغر، قـال تعالىٰ: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيَّاتِ حَتَّى ٓ إِذَا حَضَرَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِّي تُبِّتُ ٱلْكَنَ ﴾.

## أقسام المحرّمات:

الشَّرك الأكبر:

وهو أعلاها.

# الكبائر:

وهي كلُّ ما رُتِّب عليه عقوبةٌ خاصَّةٌ من لعن، أو طردٍ، أو البراءة من فاعله، أو أنَّه من الكافرين أو المشركين، أو ليس من المؤمنين، أو شُبِّه بأقبح الحيوانات...

مراتبها:

تتفاوت؛

لقول النَّبيِّ

عَلَيْلَةِ: «أَكْبَرُ

الْكَبَائِر...»

# الشَّارع ولم يُرتّب عليه عقويةً خاصَّةً.

الصَّغائر:

وهي کلَّ

ماحرَّ مه

# حكم فاعلها:

الشَّرك

الأصغر:

وهو دون

الأكبر وأكبر من الكبائر.

مؤمنٌ ناقص الإيمان أو مؤمنٌ بإيمانه فاستٌّ بكبير ته. - يُحَبُّ بقدر ما فيه من إيمانِ ويُبغَض بقدر ما فيه من کبيرةٍ.

لا يُجالس حال ارتكابه للكبيرة.

#### حكمها:

لابد لها من توبة لقول النَّبِيِّ عَلَيْهِ: «النَّائِحَةُ إِذَا لَمْ تَتُبُ قَبْلَ مَوْتِهَا...»، وقال في حديثِ آخر: «... إذا اجْتُنِبَتِ الْكَبَائِرُ...».

#### عددها:

غير معدودة لكنُّها محدودة بالضَّابط المذكور أعلاه.

\_\_\_ شرح نواقفن الإسلام }\_

# أقسام الذَّبح؟

وهو المشروع، ومنه الهدي والأضاحي والصَّدقات.

# كشاة اللَّحم وإكرام الضَّيف والتِّجارة وغير

مباحٌ:

ذلك.

لغير الله مَحَبَّةً وَتَعْظِيمًا: (وهو الَّذي أرا**ده** المؤلِّف) وهو شركٌ أكبر؛ كالذَّبح للجنِّ، وأصحاب القبور.

# \_\_\_ شرح نواقفي الإسلام

# النَّاقض الثَّاني

مَنْ جَعَلَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللهِ وَسَائِطَ يَـدْعُوهُمْ وَيَسْأَلُهُم الشَّـفَاعَةَ وَيَتَـوَكَّــلُ عَلَـيْهِمْ كَفَـرَ إِجْمَاعًا.

## أقسام الشَّفاعة؟

# فيما لا يقدر عليه إلَّا الله

# منفيّة:

(هي الَّتي أرادها المؤلِّف)
هي الَّتي نفاها القرآن،
وهي الَّتي تُطلب من غير
الله فيما لا يقدر عليه إلَّا
الله، وهي شركٌ أكبر.

# مثبتة:

هي الَّتي أثبتها الله لنفسه ولا تُطلب إلَّا منه، ويُشترط فيها:

١- إذن الله بالشَّفاعة.

رضاه عن الشَّافع.
 رضاه عن المشفوع.

# فيما يقدر عليه المخلوق:

تصحُّ بأربعة شروطٍ:

١- أن يكــــون

حاضرًا. ٢- حيًّا.

> .. ٣- قادرًا.

٤- أن يعتقد أنَّه سبتٌ.

# خاصَّةُ بِالنَّبِيِّ ﷺ:

١- الشَّفاعة العظميٰ.

٢- شفاعته ﷺ في عمّه أبي طالبٍ أن يُخفّف عنه العذاب.

٣- شفاعته ﷺ في فتح أبواب الجنَّة.

# عامَّةٌ للرُّسل والأنبياء والملائكة والموحِّدين والأفراط:

١- الشَّفاعة في رفع درجات الموحِّدين.

٢- وفيمن استحقَّ دخول النَّار من الموحِّدين أن لا يدخلها.

٣- فيمن دخل النَّار من الموحِّدين أن
 يخرج منها.

شركٌ أكبر إذا صرفه لغير الله:

(وهو الَّذي أراده المؤلِّف)

توگُّل عبادةٍ وخضوع.

# هل يصح قول الرّجل لأخيه: ادع الله لي؟

إذا كان في هذا الطَّلب نوع افتقار فهذا نوعٌ من الشِّرك الأصغر، وإذا كان طلب الدُّعاء من حيِّ حاضرِ وقادرِ ويعتقد أنَّه سببٌ فهذا يصحُّ؛ لكنَّ الأولىٰ تركه.

# التَّوكَّل:

هو صدق الاعتماد على الله مع الثِّقة به والأخذ بالأسباب المشروعة.

#### شركٌ أصغر: جائزٌ:

وهو الاعتماد على حيِّ فيما فوِّض إليه التَّصرُّ ف فيه بدون افتقار، كما لو علىٰ حيِّ في رزقه وكَّلت شخصًا في مع جعله فوق السَّبب. بيع شيءٍ.

# وهو الاعتماد على حيٍّ مع الافتقار إليه كمن يعتمد

وهو الاعتماد المطلق على من توكُّل عليه، بحيث يعتقد أنَّ بيده جلب المنافع ودفع الضُّرِّ مع كالافتقار، كالاعتماد على الأموات.

# هل يصح أن يقول: (توكُّلت على فلانِ) أو (توكُّلت على الله ثمُّ فلانِ)؟ وما

لا يصحُّ أن تقول: توكَّلت علىٰ فلانٍ، ولا يصحُّ أن تقول: توكَّلت علىٰ الله ثـمَّ فلانٍ؛ لأنَّ هذا عملٌ قلبيٌّ لا يُصرف لغير الله، بل تقول: وكَّلت فلانًا أي فوَّضته، وقد وكَّل النَّبِيُّ عَيَّكِيَّةٍ بعض الصَّحابة في شؤونه العامَّة والخاصَّة.

# النَّاقض الثَّالث

# مَنْ لَمْ يُكَفِّرِ المُشْرِكِينَ، أَوْ شَكَّ فِي كُفْرِهِمْ، أَوْ صَحَّحَ مَذْهَبَهُمْ، كَفَرَ.

#### حكم المشركين في الإسلام:

كلُّ من بلغته دعوة النَّبِيِّ ﷺ ولم يؤمن به فهو كافرٌ كفرًا أكبر؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْر الْإِسْلَمِدِينَا فَكَن يُقَبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَرِيرِينَ ﴾.

#### هل يدخل أهل الكتاب في المشركين؟

نعم يدخل فيهم أهل الكتاب الَّذين لم يؤمنوا به ﷺ؛ لقوله تعالىٰ: ﴿ قَانِلُوا اللَّهِ عَالَىٰ: ﴿ قَانِلُوا اللَّهِ عَالَىٰ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَاللَّهِ وَلَا يَكُونُ مَا حَرَّمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ وَيَا اللَّهِ مِنَ اللَّهِ عَن يَدٍ وَهُمْ صَنْعِرُونَ ﴾، دِينَ اللَّحقِ مِن النَّبِي ﷺ: ﴿ وَاللَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَهُودِي ۗ وَلا نَصْرَانِي لللهِ عَمْوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أَرْسِلْتُ بِهِ إِلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ». وَلا نَصْرَانِي لللهُ عَنْ مَنْ أَصْحَابِ النَّارِ».

#### هل معنى هذا أن لا نفى لهم بالعهود؟

من كان له عهدٌ لابدَّ أن نفي له بالعهد لننال محبَّة الله، قال تعالىٰ: ﴿فَمَاأُسۡتَقَـٰمُواْ لَكُمُ مَن كان له عهدٌ لابدَّ أن نفي له بالعهد لننال محبَّة الله، قال تعالىٰ: ﴿فَمَاأُسۡتَقَـٰمُواْ لَكُمُ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَالَىٰ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

والوسط الَّذي عليه أهل السُّنَّة والجماعة عدم مشاركتهم في أعيادهم واحتفالاتهم، ونفي لهم بالعهود الَّتي هم عليها، ولا نتعدَّىٰ عليهم، ونتعامل معهم في البيع والشِّراء، وندعوهم إلىٰ التَّوحيد. وطرفٌ يتعدَّى عليهم بالقتل والنَّهب والاحتيال والضَّرب.

طرفٌ يشارك الكفَّار في أعيادهم واحتفالاتهم وطقوسهم.

# \_\_\_ أشرح نواقفي الإسلام

# النَّاقض الرَّابع

مَنْ اعْتَقَدَ أَنَّ غَيْرَ هَدْيِ النَّبِيِّ عَيَّالِيَّةً أَكْمَلُ مِنْ هَدْيِهِ، أَوْ أَنَّ حُكْمَ غَيْرِهِ أَحْسَنُ مِنْ حُكْمِهِ - حَالَّذِينَ يُفَضِّلُونَ حُكْمَ الطَّوَاغِيتِ عَلَىٰ حُكْمِهِ - فَهُوَ كَافِرٌ.

#### أقسام الحكم بغيرما أنزل الله:

أن يقدِّم حكم الطَّواغيت والقوانين على حكم الله معتقدًا أنَّ حكم الله لا يصلح، هذا إن اعتقده كفر كفرًا أكبر مخرجًا من الملَّة. قال تعالىٰ: ﴿ أَتَّفَكُذُوۤا

وإن اعتقد أنَّ حكم الله ﷺ يجب أن يُطبَّق وهو الأصلح للبلاد والعباد، ولكن قدَّم حكم الطَّواغيت لهوًى في نفسه أو حبِّ رياسةٍ وغيره، فهذا كُفْرٌ دون كفر، كفرٌ أصغر وفسقٌ، وإن اقتطع بهذا الحكم حقَّ امرئٍ مسلمٍ فهو أيضًا ظالِمٌ، وموشكُ الوقوع في الكفر الأكبر المُخرِج من الملَّة.

قال تعالىٰ: ﴿ اَتَّكَٰذُوۤاْ أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللَّهِ ﴾.

# النَّاقض الخامس

# مَنْ أَبْغَضَ شَيْئًا مِمَّا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ عَيْكِيْ وَلَوْ عَمِلَ بِهِ كَفَرَ.

# الدُّليل على هذا النَّاقض؛

## الحبُّ والبغض في الله:

الحبُّ والبغض في الله من الواجبات، بل هو من أوثق عُرى الإيمان.

# ما هو الَّذي يجب حبُّه في الله؟

الأمكنة الَّتي يحبُّها الله تعالىٰ مثل مكَّة والمدينة النَّبويَّة. الأزمنة الَّتي يحبُّها الله تعالىٰ مثل ليلة القدر وثلث اللَّيل الآخر.

العامل به کالأنبياء والرُّسل والملائكة والصَّحابة وكلِّ موحِّدٍ. العمل الَّذي يرضاه الله تعالىٰ وهو كلُّ ما جاء به الشَّرع كالتَّوحيد.

# \_\_\_ شرح نواقفن الإسلام ]-

# ما هو الَّذي يجب بغضه في الله؟

الأمكنة الَّتي يبغضها الله تعالىٰ كأماكن الشَّرك. الأزمنة الَّتي يبغضها الله تعالىٰ كالأزمنة الَّتي تُعبد فيها الشَّمس.

العامل به كالمشركين والمنافقين والشَّياطين.

العمل الَّذي يبغضه الله تعالىٰ ويأباه، وهو كلُّ ما نهیٰ عنه الشَّرع كالشِّرك.

# هل تكفر المرأة إذا أبغضت التَّعدُّد؟

الواقع أنَّ المرأة لا تنكر الحكم الشَّرعيَّ ولكنَّها لا تحبُّ لزوجها أن يعدِّد عليها فهذا أمرٌ لا تُلام عليه.

# \_\_\_ شرح نواقفي الإسلام

# النَّاقض السَّادس

مَنِ اسْتَهْزَأَ بِشَيْءٍ مِنْ دِينِ الرَّسُولِ أَوْ ثَوَابِ اللهِ أَوْ عِقَابِهِ كَفَرَ؛ والدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿قُلُ أَبِاللّهِ وَءَايَنِهِ ءَوَرَسُولِهِ عَنْ دِينِ الرَّسُولِ أَوْ ثَوَابِ اللهِ أَوْ عِقَابِهِ كَفَرَ جُوبَ لَا تَعْنَالَيْ وَاللّهِ اللهِ عَنْ اللهِ أَوْ عَقَابِهِ كَفَرَ جُوبَ اللهِ اللهِ أَوْ عَقَابِهِ كَفَرَ جُوبَ اللهِ اللهِ أَوْ عَقَابِهِ كَفَرَ جُوبُ وَاللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

#### المستهزئ:

# وتُقبل توبته بشروطٍ:

- أن يثنى علىٰ الله تعالىٰ بما هو أهله.
  - أن يتبرَّأ ممَّا قاله استهزاءً.
- أن يظهر عليه أثر التَّوبة ونعلم صدقه. أمَّا من سبَّ الرَّسول عَلَيْهُ فإنَّ توبته تُقبل عند الله تعالىٰ إذا كان صادقًا، ويقتله السُّلطان لفعله.

#### معناه وحكمه:

الاستهزاء هو السُّخريَّة، وحكم المستهزئ أو السَّابِّ أنَّه كافرٌ كفر معارضةٍ، وهو كفرٌ أكبر مخرجٌ من الملَّة، صاحبه خالدٌ مُخلَّدُ في نار جهنَّم والعياذ بالله.

هل يكفر إذا احتمل الكلام السبَّ؟ يُبيَّن له فإن تاب تركناه وإلَّا رُفع أمره إلىٰ القضاة وكبار العلماء.

# النَّاقض السَّابع

السِّحْرُ، وَمِنْهُ الصَّرْفُ وَالْعَطْفُ، فَمَنْ فَعَلَهُ أَوْ رَضِيَ بِهِ كَفَرَ، وَالـدَّلِيلُ قَوْلُـهُ تَعَالىٰ: ﴿ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَى يَقُولُا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةُ فَلَا تَكُفُرُ ۚ ﴾.

## السِّحر:

## علامات السَّاحر:

- مخالفة شروط جواز الرُّقية الشَّرعيَّة.
- كتابة الحروف المقطّعة، والكلام بكلام غير مفهوم.
- النَّظر في النُّجوم (علم التَّأثير)، قراءة الكَّفِّ والفنجأن.
  - العقد مع النَّفث.
     الصَّرف والعطف.
- أن يأمر المريض بمخالفة الشَّرع كارتكاب محرَّمٍ أو ترك الصَّلاة، أو ترك التَّسمية عند الذَّبح.
  - أن يسأل عن اسم الأمِّ.
  - أن يدَّعى معرفة الغيب...

#### حکمه:

السِّحر كفرٌ أكبر؛ لقوله تعالىٰ: ﴿وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَقَّىٰ يَقُولاَ إِنَّمَا نَحُنُ فِتْ نَةٌ فَلا تَكُفُر ۖ ﴾.

## إتيان السَّاحر وحكمه:

المقصود بإتيانه أن يجالسه، أو يرسل إليه شخصًا أو رسالةً، وكذلك مشاهدة القنوات والمواقع والمجلَّات الَّتي فيها الأبراج، وقراءة الكفِّ أو الفنجان...

وحكم إتيان السَّاحر أنَّ الآي لا تُقبل له صلاةٌ أربعين يومًا كما جاء في الحديث، وأمَّا إن صدَّقه بما يقول فقد قال النَّيُّ عَيَّاقٍ: «مَنْ أَتَىٰ عَرَّافًا فَصَدَّقَهُ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أَنْ زِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدِ صدَّقه بما يقول فقد قال النَّيُّ عَيَّاقٍ: «مَنْ أَتَىٰ عَرَّافًا فَصَدَّقَهُ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أَنْ زِلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ مَا عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وكان أهلًا لذلك.

# النّشرة: هي حلُّ السِّحر عن المسحور، وتنقسم إلىٰ:

#### ممنوعةٍ:

إذا كان فيها نوعٌ من أنواع السِّحر، قال النَّبيُّ عَيَالِيَّةِ: «إِنَّهَا مِنْ عَمَل الشَّيْطَانِ».

#### مشروعةٍ:

وهي ما كان بالرُّقية الشَّرعيَّة والأدوية السُّرعيَّة والأدوية

# الرَّدُّ على من قال بجواز حلِّ السِّحر بالسِّحر:

- ١. حلُّ السِّحر بالسِّحر مخالفٌ للكتاب والسُّنَّة وما كان عليه الصَّحابة وسلف الأمَّة تَعَيَّظُهُ.
  - ٢. وفيه تضعيفٌ للتَّداوي بالقرآن والأدعية المأثورة في السُّنَّة النَّبويَّة.
    - ٣. وفيه تقويةٌ للسِّحر والسَّحرة وتمكينٌ لهم عند عامَّة النَّاس.
- ٤. فيه عدولٌ عن اليقين الَّذي هو التَّداوي بالقرآن والأدعية المأثورة إلى الظَّنِّ وهو التَّداوي بالسِّح.
- ٥. لابدً في حلِّ السِّحر عن المسحور من أن يتقرَّب النَّاشر والمنتشر للشَّيطان بما يحب حتَّىٰ يبطل السِّحر.
  - ٦. إذا صبر المسحور فإنَّ له الجنَّة كما ورد عن النَّبِيِّ عَيْكَالْمُ.
    - ٧. حلَّ السِّحر بسحرِ يزيد المسحور سحرًا علىٰ سحره.
  - ٨. سُحر النَّبيُّ عَيَّا اللَّهِ ولم يتداو بالسِّحر بل بالرُّ قية الشَّرعيّة.

# \_\_\_ شرح نواقفي الإسلام

# النَّاقض الثَّامن

مُظَاهَرَةُ المُشْرِكِينَ وَمُعَاوَنَتُهُم عَلَىٰ المُسْلِمِينَ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾.

#### مظاهرة المشركين على المسلمين:

الواجب على المسلم البراءة من المشركين ودينهم والكفر بذلك، وموالاة أهل التَّوحيد ومحبَّة دينهم، ومن أحبُّ الكفر أو رضي به أو أعان عليه وظاهر المشركين فهـو كـافرٌ كفرًا أكبر مخرجًا من الملَّة.

والحاصل عندنا أنَّ مظاهرة المشركين على قسمين:

# ليس كفرًا مخرجًا من الملَّة:

# كفر وردّة:

مناصرة المشركين على المسلمين محبَّةً اللَّا يكون ذلك حبًّا للمشركين وبغضًا لهم وبغضًا للمسلمين ورغبةً في ظهروهم 📗 للمسلمين، بل لمصالح دنيويَّة. على المسلمين.

# النَّاقض التَّاسع

مَنْ اعْتَقَدَ أَنَّ بَعْضَ النَّاسِ يَسَعُهُ الخُرُوجُ عَنْ شَرِيعَةِ مُحَمَّدٍ ﷺ كَمَا وَسِعَ الخَضِرَ الخُضِرَ الخُرُوجُ عَنْ شَرِيعَةِ مُحَمَّدٍ ﷺ كَمَا وَسِعَ الخَضِرَ الخُرُوجُ عَنْ شَرِيعَةِ مُوسَىٰ -عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ - فَهُو كَافِرٌ.

## من اعتقد أنَّ بعض النَّاس يسعه الخروج عن ملَّة محمَّد ﷺ:

فإنَّه كافرٌ كفرًا أكبر مخرجًا من الملَّة بإجماع أهل العلم، ويُستتاب وتُبيَّن له الأدلَّة، فإن تاب وإلَّا قُتل.

قال تعالىٰ: ﴿ قُلۡ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾، وقال النَّبِيُّ ﷺ: «لَوْ كَانَ أَخِي مُوسَىٰ حَيًّا مَا وَسِعَهُ إِلَّا اتِّبَاعِي».

ويدخل في ذلك أهل الكتاب الَّذين بلغتهم الدَّعوة؛ لأنَّهم مشركون كما تقدَّم.

وهل خرج الخضر عن ملّة موسى بْلَيْ الله يثبت لدينا خروج الخضر عن ملّة موسى بْلِيَ الله من غير أمّة موسى بْلِيَ النّاس وكان النّبي يُبعث إلى قومه خاصّة، وبُعث نبيّنا عِيلَة إلى النّاس كافّة فلا يخرج أحدٌ عن شريعته.

## النَّاقض العاشر

الإِعْرَاضُ عَنْ دِينِ اللهِ تَعَالَىٰ، لَا يَتَعَلَّمُهُ وَلَا يَعْمَلُ بِهِ، وَالـدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَىٰ: ﴿وَمَنْ الْإِعْرَاضُ عَنْ دِينِ اللهِ تَعَالَىٰ: ﴿وَمَنْ الْمُجْرِمِينَ مُنْلَقِمُونَ ﴾.

### الإعراض عن دين الله تعالى:

قال النَّبِيُّ عَيَّالِيَّةِ: «مَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُ فِي الدِّينِ»، ومن لم يرد الله به خيرًا أعرض وغفل عن تعلَّم دين الله، قال تعالىٰ: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِرَ بِايَنتِ رَبِّهِ مُرُّ أَغْرَضَ عَنْهَا ۚ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُننَقِمُونَ ﴾، والمجرمون هم أصحاب النَّار -والعياذ بالله-.

#### حكم الإعراض:

إن أعرض بسمعه وقلبه عن الرَّسول ﷺ لا يصدِّقه ولا يكذِّبه، ولا يواليه ولا يعاديه، ولا يعاديه، ولا يعاديه، ولا يصغى إلىٰ ما جاء به البتَّه، فهو كافرٌ كفرًا أكبر مخرجًا من الملَّة.

قال تعالىٰ: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴾، وقال: ﴿ وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْرِ رَبِّهِ عَيسَلُكُهُ عَذَا بًا صَعَدًا ﴾.

# خاتمة المؤلِّف

وَلَا فَرْقَ فِي جَمِيعِ هَـٰذِهِ النَّوَاقِض بَيْنَ الهَازِلِ وَالجَادِّ والخَائِفِ، إِلَّا المُكْرَه، وَكُلُّهَا مِنْ أَعْظَمِ مَا يَكُونُ خَطَرًا، وَمِنْ أَكْثَرِ مَا يَكُونُ وُقُوعًا، فَيَنْبَغِي لِلْمُسْلِمِ أَنْ يَحْذَرَهَا، وَيَخَافَ مِنْهَا عَلَىٰ نَفْسِهِ، نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ مُوجِبَاتِ غَضَبِهِ وَأَلِيمِ عِقَابِه، وَصَلَّىٰ اللهُ عَلَىٰ خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ، وَعَلَىٰ آلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ.

# لا فرق في هذه النُّواقض كلُّها بين:

#### الجادّ:

وهو الَّذي قصد فعل النَّاقض ولم يكن له عذرٌ.

#### الهازل:

وهو الَّذي يفعل النَّاقض ثمَّ يدَّعي أنَّه كان يمزح.

#### الخائف:

الَّذي يدَّعي كذبًا أنَّ فعله كان خوفًا من ضرر يحصل له في ماله أو جاهه، ولم يُكره علىٰ شيء، قال تعالىٰ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَكَ الْمِلَّهِ فَإِذَاۤ أُوذِي فِ ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ ٱللَّهِ وَلَيْن جَآءَ نَصُّرُ مِن رَّيِّك لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمُ أَوْلَيْسَ ٱللَّهُ مِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَنكَمِينَ ﴾.

#### الإكراه:

لا يكفر من أُكرِه على ناقِضٍ من نواقض الدِّين، وشروط الإكراه الَّذي يُعذَر به هي:

١- أن يكون مُكرَها حقًّا، فلا يُعذَر غير المُكرَه كالخائف أو المجامل.

١- ألّا يتعدَّىٰ، فإذا أُكرِه مثلًا علىٰ سبِّ واحدٍ ممَّن يكفر بسبِّه، وتعدَّىٰ علىٰ أكثر من واحدٍ، فهذا كفرٌ؛ لأنَّه أُكرِه علىٰ واحدٍ.

٣- أن يعرِّض ما استطاع و لا يصرِّح بالكفر.

٤- أن يكون قلبه مطمئنًا بالإيمان، أي يقول بلسانه مع بقاء الإيمان في قلبه.

٥- ألَّا يكون ما أُكرِهَ عليه فيه تعدِّ على غيره وإفسادٌ أو يكون به ضلال النَّاس.

# تنبيهاتٌ مهمَّةٌ :

الأولى: المؤلِّف لم يرد بهذا الكتاب تكفير الأمَّة، وإنَّما قصده أن يتعلَّمها النَّاس فيحذروها ويخافوا منها، فإذا خافوها صحَّ إيمانهم ونجوا من العذاب الأليم، كما أنَّه ينبغي عليهم أن يحذِّروا غيرهم منها، فهي خطرٌ عظيمٌ ينبغي أن يُعلم فيُتَّقىٰ.

الثّاني: خوف المسلم من الشّرك يكون بتعلُّم العلم الشَّرعيِّ، قال النَّبيُّ عَيَّلِيَّة: «مَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّههُ فِي الدِّينِ»، فالفقه في الدِّين من أوجب الواجبات وأجلِّها، به يحصِّن الإنسان نفسه من الشِّرك والابتداع والمعاصي، وكلَّ ما زادت معرفة الإنسان بربِّه زادت مراقبته له في أفعاله وأحواله، وكلَّ ما ارتقى الإنسان في العلم كلَّما زاد إخلاصه لله وكمل إيمانه، قال بعض أهل العلم: طلبنا العلم لغير الله فأبي أن يكون الله لله.

الثّالث: لا يجوز تكفير المعيَّن إلَّا بعد ثبوت وقوعه في ناقضٍ من هذه النَّواقض وقيام الحجَّة عليه وانتفاء موانع التَّكفير عنه، والَّذي يحصل منه التَّكفير وليُّ أمر المسلمين أو من ينوب عنه من القضاة ومن في مقامهم، أمَّا عامَّة النَّاس فلا يجدر بهم الخوض في مثل هذه الأمور.

الرَّابِع: ختم المؤلِّف رَخِيَرُللهُ كتابه بالدُّعاء قائلًا: (نَعُوذُ بِاللهِ مِنْ مُوجِبَاتِ غَضَبِهِ وَأَلِيم عِقَابِهِ)، وهذا من حسن قصده ورفقه بالقارئ، وهذا دأبه في كلِّ مؤلَّفاته رَخِيَرُللهُ وغفر له وأجزل له الثَّواب.

| الاسلام         | نواقفي           |  |
|-----------------|------------------|--|
| MA AMERICA SELL | Alberta I albert |  |

# اختبر نفسك:

| جب علىٰ كلِّ من الأسئلة التَّالية في المكان المخصَّص:                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١. لماذا يبدأ العلماء بالبسملة؟                                                           |
|                                                                                           |
|                                                                                           |
| i                                                                                         |
| <ol> <li>ما معنىٰ نواقض الإسلام؟</li> </ol>                                               |
|                                                                                           |
| <ul> <li>٣. لماذا يعبِّر العلماء تارةً بالنّواقض وتارةً بالمفسدات أو المبطلات؟</li> </ul> |
|                                                                                           |
| ٤. هل هذه النواقض متفق عليها بين العلماء؟                                                 |
|                                                                                           |
| <ul> <li>٥. هل النّواقض محصورةٌ بعددٍ؟</li> </ul>                                         |
| - محصورةٌ - غير محصورةٍ - غير محصورةٍ بعددٍ محصورةٌ إجمالًا.                              |
| <ul> <li>٦. لماذا قال المؤلِّف رَخْيَللهُ: هي عشرةٌ؟</li> </ul>                           |
|                                                                                           |
|                                                                                           |

|                                    | شرج نواقفي الإسلام                           |
|------------------------------------|----------------------------------------------|
| ون له مفهومٌ فلا يُزاد عليه أو لا؟ | إذا ذُكر العدد في الكتاب أو السُّنَّة، هل يك |
|                                    |                                              |
| هومٌ؟                              | ولماذا يُذكر العدد أحيانًا ولا يكون له مف    |
|                                    |                                              |
|                                    | مثّل لعددٍ له مفهومٌ؟                        |
|                                    |                                              |
|                                    | مثِّل لعددٍ ليس له مفهومٌ؟                   |
|                                    | تىن تعددٍ ئىس تەسھوم،                        |
|                                    |                                              |
| ض؟                                 | هل المؤلِّف يرى الزِّيادة علىٰ عشرة نواق     |
|                                    |                                              |
|                                    | ومن أين يُؤخذ من كلامه؟                      |
|                                    |                                              |
|                                    | . وهل يمكن حصر النَّواقض؟                    |
|                                    |                                              |
|                                    | ب ۽ اٿا ت                                    |
|                                    | وكيف تُحصر النَّواقض؟                        |
|                                    | ٢                                            |
|                                    | ۲ ]                                          |

| شرح نواقفي الإسلام ]                                      |
|-----------------------------------------------------------|
|                                                           |
| £                                                         |
| ١٥. لماذا ندرس النَّواقض؟                                 |
|                                                           |
|                                                           |
| ١٦. هل ألَّف في النَّواقض أحدٌ غير المؤلِّف لَخْ ٱللَّهُ؟ |
|                                                           |
|                                                           |
| ١٧. هل يُفرَّق في النَّواقض بين الفعل والفاعل؟            |
|                                                           |
|                                                           |
| ١٨. وما سبب التَّفريق؟                                    |
|                                                           |
| ١٩ ما خد الأعالَّ التد يحاد الأشاء الأشاء الم             |
| ١٩. هل غرض المؤلِّف بالنَّواقض تكفير الأشخاص؟             |
|                                                           |
| ٠٦. ماذا ينبغي علىٰ من درس النَّواقض؟                     |
|                                                           |
|                                                           |
| ٢١. أيَّ شركٍ أراد المؤلِّف رَخِيِّ لِللهُ؟               |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |
|                                                           |

| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
|---------------------------------------------------------|
| ٢٢. كيف نفرِّق بين الشِّرك الأكبر والأصغر؟              |
|                                                         |
|                                                         |
|                                                         |
|                                                         |
|                                                         |
| ٣٣. هل تُقبل توبة المشرك شركًا أكبر؟ ومتىٰ لا تُقبل؟    |
|                                                         |
| £. هل الشِّرك الأصغر أكبر أم الكبائر؟                   |
|                                                         |
| ٢٥. ما هو الضَّابط في الكبائر؟                          |
|                                                         |
| <ul><li>٢٦. هل الكبائر محصورة بعددٍ مُعيَّنٍ؟</li></ul> |
|                                                         |
|                                                         |
| ٧٧. ما هو حكم فاعل الكبيرة؟ وهل يُحبُّ أم يُبغض؟        |
|                                                         |
|                                                         |
|                                                         |
|                                                         |
|                                                         |

| أَسْرِجُ نَوَاقِتُنِي الْإِنسَادُمِ }                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٨. هل يُجالَس فاعل الكبيرة؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <ul><li>٢٩. هل الكبائر تتفاوت؟ وما الدَّليل؟</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| \$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٣٠. هل تُغفر الكبائر بالأعمال الصَّالحة أم لابدَّ لها من توبةٍ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۳ > أقر المائد من المرائد الم |
| ٣١. كم أقسام المُحرَّمات؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٢. ما هي أقسام الشِّرك الأكبر؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| r                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| —٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣٣. ما هي أقسام الذّبح؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ع ۱. متی یحون اندبح من انسرت الا تبر،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ( )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| أشرح نواقفني الإنسلام ]                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٥. ما هي أقسام الشَّفاعة؟                                                       |
| 1                                                                                |
| r                                                                                |
|                                                                                  |
| ٣٦. ما هو التَّوكُّل؟                                                            |
|                                                                                  |
| ٣٧. إلىٰ كم قسمٍ ينقسم التَّوكُّل؟                                               |
| \                                                                                |
| r                                                                                |
| ٣                                                                                |
| ۱۸. هل يصبح آن يفون. تو دنت على قاري، آو. على الله نم قاري،<br>- يصحُّ - لا يصحُ |
| يم بي عليه أن يقول؟<br>٣٩. ماذا ينبغي عليه أن يقول؟                              |
|                                                                                  |
|                                                                                  |
| <ul> <li>٤٠. ما الدَّليل علىٰ كفر المشركين؟ وهل يدخل فيهم أهل الكتاب؟</li> </ul> |
|                                                                                  |
| ٤١. هل معنىٰ هذا ألَّا نفي لهم بالعهود؟                                          |
|                                                                                  |
|                                                                                  |
| ٤٢. ما هي أقسام النَّاس تجاه المُعاهَدين؟                                        |
|                                                                                  |
|                                                                                  |

| شرح نواقفن الإسلام ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| r                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| -۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٣. ما هي أقسام الحكم بغير ما أنزل الله؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| € ₩.1 ; <sup>™</sup> t1 / . 1 . 4.4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٤. ما هو حكم الحبِّ في الله؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٥. من نحبُّ في الله؟ ومن نبغض في الله؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٦. من أيِّ أنواع الكفر يكون المستهزئ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| .4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٧. هل للمستهزئ توبةٌ؟ وما شروطها؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| r                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٨. ما حكم سابِّ النَّبِيِّ عَيِّكِيْةٍ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٩. ما حكم من يسمع السَّبَّ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ( w. )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| The state of th |

| شرح نواقض الإسلام ]                                    |
|--------------------------------------------------------|
| •٥. مَا الدَّليل علىٰ كفر السَّاحر؟                    |
|                                                        |
|                                                        |
| ٥١. ماهي علامات السَّاحر؟                              |
|                                                        |
|                                                        |
| ٥٠. ما حكم إتيان السَّاحر؟                             |
|                                                        |
|                                                        |
| ٥٣. وكيف يكون إتيانهم؟                                 |
|                                                        |
| - <del> </del>                                         |
| ٥٤. ما هي أقسام النُّشرة؟                              |
|                                                        |
|                                                        |
| ٥٥. كيف نردُّ علىٰ من قال بجواز حلِّ السِّحر بالسِّحر؟ |
|                                                        |
| r                                                      |
|                                                        |
| £                                                      |
| 0                                                      |
|                                                        |
| V                                                      |
| λ                                                      |
|                                                        |

| شرح نواقفي الإسلام                                     |  |  |
|--------------------------------------------------------|--|--|
| ٥٦. ما حكم مظاهرة المشركين؟                            |  |  |
|                                                        |  |  |
|                                                        |  |  |
| ٥٧. هل يمكن لأحدِ الخروج عن شريعة محمَّدٍ ﷺ؟           |  |  |
|                                                        |  |  |
|                                                        |  |  |
| ٥٨. هل الخضر خرج عن موسى للمُشَلِينَ؟                  |  |  |
|                                                        |  |  |
|                                                        |  |  |
| ٥٩. ما حكم الإعراض؟                                    |  |  |
|                                                        |  |  |
|                                                        |  |  |
| ٦٠. ما معنىٰ الخائف في كلام المؤلِّف؟ وهل هو المُكرَه؟ |  |  |
|                                                        |  |  |
|                                                        |  |  |
| ٦١. ما شروط الإكراه؟                                   |  |  |
|                                                        |  |  |
|                                                        |  |  |
| <del>v</del>                                           |  |  |
| _4                                                     |  |  |
|                                                        |  |  |
|                                                        |  |  |
| ٦٢. ما هي مناسبة الختم بالدُّعاء؟                      |  |  |
|                                                        |  |  |
|                                                        |  |  |
|                                                        |  |  |
|                                                        |  |  |

|                 | شرح نواقض الإسلام          |
|-----------------|----------------------------|
| فسه من الشِّرك؟ | ٦٣. كيف يخاف المسلم علىٰ ن |
|                 |                            |