

مركز التميز البحثي في فقه القضايا المعاصرة سلسلة قضايا فقهية معاصرة (٥٢)



# الانحرافات المعاصرة

عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة دراسة نقدية

> إعداد د. منال بنت محمد الخميس عضو هيئة تدريس - كلية الشريعة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

> > الطبعة الأولى







مركز التميز البحثي في فقه القضايا المعاصرة سلسلة قضايا فقهية معاصرة (٥٢)



# الانحرافات المعاصرة

عن الأحكام السرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة دراسة نقدية

> إعداد د. منال بنت محمد الخميس عضو هيئة تدريس - كلية الشريعة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

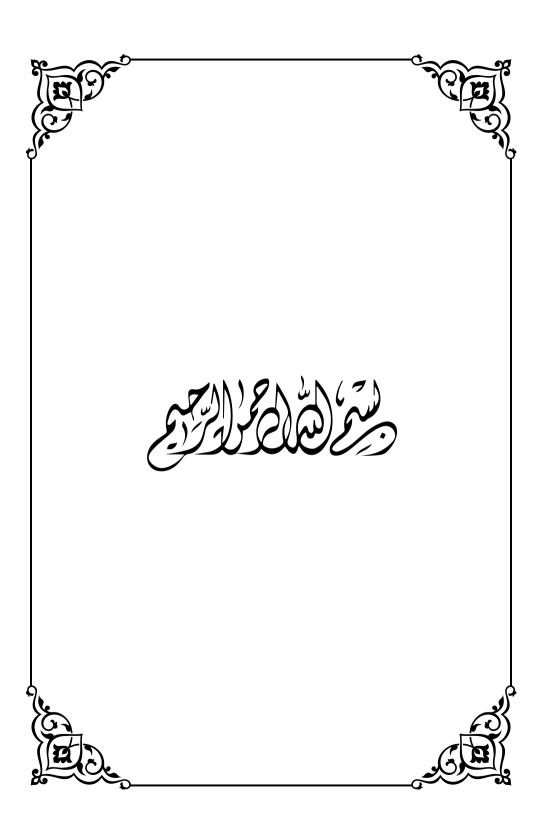
> > الطبعة الأولى ١٤٤٣هـ - ٢٠٢١م

#### قواعد النشر في المركز وضوابطه:

- ان يكون موضوع البحث في النوازل الفقهية المرتبطة بواقع الناس والمجتمع.
  - ٢. أن يتصف بالجدة والأصالة في المنهج والمعالجة.
- ٣. ألا يكون البحث مقدما إلى جهة أخرى بقصد تمويله أو
   الحصول على درجة علمية.
  - ألا يكون البحث مستلا من عمل علمى سابق.
- ه. يتم تحكيم البحث من قبل متخصصين اثنين على الأقل من حملة شهادة الدكتوراه.
- منشورات المركز التي تحمل أسماء مؤلفيها لا تعبر بالضرورة عن رأي المركز وينشرها المركز ما دام الرأي مقبولا في إطار الاجتهاد الفقهى العام.
- ٧. تخضع البحوث للأصول الفنية المعتمدة من المركز فيما يتعلق بخدمات ما قبل الطباعة.
  - ٨. يشترط في البحث ألا تقل صفحاته عن ثمانين صفحة.
- ٩. يشترط في المشاريع العلمية أن تخضع للضوابط المعتمدة لتمويل المشاريع البحثية من المركز.
  - ١٠. لا تعاد البحوث إلى أصحابها عند عدم نشرها.

#### الضوابط الفنية:

- 💠 الورق: المقاس القياسي (A4) ٢١×٢٩.
- 💠 خط الكتابة (Traditional Arabic).
- 🌣 حجم الخط: المتن: بنط ١٨ والحواشي: بنط ١٤.
  - الحواشى الجانبية: ٢٠٥ من الجهات الأربع.
    - المسافة بين السطور: مفرد.



**ح** جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية. مركز التميز البحثي في فقه القضايا المعاصرة، ١٤٤٢هـ.

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر.

الخميس، منال بنت محمد.

الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة - دراسة نقدية -،منال بنت محمد الخميس.

الرياض، ١٤٤٢هـ/ ٢٠٢١م. (سلسلة قضايا فقهية معاصرة؛ ٥٢)

۱۹۳ ص، ۱۷×۲۲سم

ردمك: ٥-٧-٥٩٥١٩-٣٠٢-٨٧٨

1 - المرأة في الإسلام. ٢ - الأحكام الشرعية أ. العنوان ب. السلسلة ديوى ٢٥٤ / ١٤٤٢ / ١٤٤٢

رقم الإيداع: ١٤٤٢/١٠٢٣٠

ردمك: ٥-٧-٥٩٥٥٩-٣-٩٧٨

جميع الحقوق محفوظة؛ الطبعة الأولى ١٤٤٣هـ/٢٠٢م

مركز التميز البحثي في فقه القضايا المعاصرة

العنوان: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية

مبنى العمادات المساندة (٢) - الدور الثالث

هاتف: ۲۰۹٤۱۰۲ (۱۱) ۹۶۲

مرسال: tameiz@imamu.edu.sa

الموقع الشبكي:

https://units.imamu.edu.sa/rcentres/rces/Pages/default.aspx www.rej.org.sa



## مقدمة المركز

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه إلى يوم الدين، أما بعد:

فإن من أبرز أعمال مركز التميز البحثي في فقه القضايا المعاصرة استكتاب الباحثين المختصين في العلوم الشرعية في الموضوعات المتعلقة بالنوازل الفقهية، وقضايا العصر المستجدة التي تتطلب بيان الحكم الشرعي فيها. فكانت هذه السلسلة في قضايا الفقه المعاصرة منجزاً من منجزات المركز، وعملا من أعماله المتجددة؛ إذ يصدر المركز في العام الجامعي مجموعة من البحوث الفقهية المحكمة في القضايا المعاصرة، التي استُكتب فيها المختصون.

ومركز التميز البحثي في فقه القضايا المعاصرة يسره أن يقدم لطلبة العلم الأعزاء، ولعموم القراء الفضلاء إصداره الثاني والخمسين ضمن سلسلته المتجددة (قضايا فقهية معاصرة)، وعنوان هذا الإصدار هو: (الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة دراسة نقدية).

وقد أعد هذا البحث وأنجزه الدكتورة: منال بنت محمد الخميس، عضو هيئة التدريس بقسم الثقافة الإسلامية في كلية الشريعة، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض.



ويأتي هذا البحث ضمن المشاريع البحثية لخطة المركز لعام ١٤٤٣هـ، وبعد إذ اعتمدت اللجنة العلمية في المركز موضوع هذا البحث وخطته، وبعد إنجازه عُرض البحث على فاحصين فأجازاه، ومن ثم أوصت اللجنة العلمية بطباعته ونشره ضمن إصدارات المركز لهذا العام الجامعي ١٤٤٣هـالموافق ٢٠٢٢/٢٠٢١م.

والمركز إذ ينشر هذا البحث ليشكر فضيلة الدكتورة: منال الخميس على ما قدمته من جهد في الإعداد والإنجاز، ويأمل أن يُسهم بحثها في نفع الباحثين، وإثراء المكتبة الإسلامية بالبحوث المتعلقة بقضايا العصر.

وبهذه المناسبة، فإن المركز يشكر معالي رئيس الجامعة الأستاذ الدكتور أحمد بن سالم العامري، على دعمه المتواصل للمركز، ويشكر جميع من أسهم في إنجاز هذا البحث وإخراجه، ويأمل أن يجد فيه القارئ ما يفيده وينفعه.

مُنْيَفُرُكُوالِقَايُّرُالِحَةِّ فِي فَقَالِقَصَايُّالِلْعَاصَّىُّ أ.د.جَمَيْلِ بِنْ عَبْلالْحُسْنَ لِلْخَلَفُ



#### ملخص البحث

تتعرض العديد من الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة لمحاولات عديدة من التشكيك والتحريف، تحت دعاوى التجديد والاجتهاد الشرعي وإعادة قراءة النصوص بها يتوافق مع تغيرات الواقع المعاصر، وهو الأمر الذي يفضي إلى انحرافات واسعة عن تلك الأحكام، ويخالف مقتضى النصوص الشرعية وما أجمع عليه علماء المسلمين في القديم والحديث، كها أنه يعود بأسوأ الآثار على المرأة والأسرة والمجتمع؛ ومن هنا يأتي هذا البحث ليصف أبرز تلك الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة، وليكشف عن أبرز مصادرها الفكرية، ومنهجها في التعامل مع النصوص الشرعية، وأساليبها في التحريف والتشكيك، ويقدم نقداً لتلك الانحرافات بالكشف عن مصادمتها للأحكام الشرعية الثابتة، مع ما فيها من التناقضات المنهجية، والانتقاءات النفعية، وذلك في مجالات ثلاث، هي:

مجال المفاهيم: ويتناول أبرز الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في مفهومي: الحرية والمساواة.

ومجال القيم: ويتناول أبرز الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في القيم الأخلاقية والجمالية.

ومجال العلاقات: ويتناول أبرز الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في علاقتها بزوجها وعلاقتها بالرجل الأجنبي.





#### Search summary: (Contemporary deviations from established Islamic Sharia laws related to women - a critical study-)

Many of the established Sharia rulings related to women are subjected to numerous attempts of skepticism and distortion, under claims of renewal and Sharia jurisprudence and re-reading the texts in line with the changes of contemporary reality, which leads to wide deviations from these rulings, and contradicts the requirements of the Sharia texts and the consensus of ancient and modern Muslim scholars, and it has the worst effects on women, the family and society: Hence, this research comes to describe the most prominent of those contemporary deviations from the Islamic Sharia laws related to women, and to reveal its most prominent intellectual sources, its approach to dealing with Sharia texts, and its methods of distortion and skepticism, and provides a critique of these deviations by revealing their conflict with Sharia laws, with its contents established Islamic Methodological contradictions, and utilitarian selections, in three areas: conceptual field: It deals with the most prominent contemporary deviations from the established Sharia rulings related to women in the two concepts: freedom and equality, and the field of values: It deals with the most prominent contemporary deviations from the established Sharia rulings related to women in moral and aesthetic values, and relationships field: It deals with the most prominent contemporary deviations from the established Sharia rulings related to women in their relationship with their husband and their relationship with a non family member.



#### القدمة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد...

فإن من أعظم محاسن هذا الدين، ومما تكتمل به منة رب العالمين على عباده، أن طبع هذا الدين بطابع الثبات، سواء في هذا العقائد والتشريعات، إذ بهذا الثبات يستقر الإنسان ويطمئن، ويفهم عن الله أمره ونهيه، ومحبوبه ومبغوضه، فيقيم دينه، ويعمر أرضه وفق ما شرع وأراد، وبدون هذا الثبات يصبح كل ذلك طمعاً في محال، فلا الاستقرار النفسي ممكن، ولا الفهم الصحيح المستقيم متأت، ولا الأرض معمورة وفق مراد الله، بل عهارها أشبه بالخراب، والإنسان فيها تائه يخبط خبط عشواء، فها يقيمه اليوم ينقضه غداً، وما كان يجاربه بالأمس، صار يركب إليه اليوم الصعب والذلول، وهكذا تمضي حياته وتتصرم أيامه، لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى، فلا هو أرضى ربه، ولا أرضى نفسه، وما دخل كل هذا عليه إلا من تصوره القلق عن الخلق وسننه، وعن الحياة وقوانينها، وعن الدين وأحكامه،



فالحمد لله القائل في محكم كتابه: ﴿ ٱلْيَوْمَأَ كُمَلَتُ لَكُرُ دِينَكُرُ وَأَتَّمَمْتُ عَلَيْكُو نِعْمَتِي وَالْيَوْمَأَ كُمَلَتُ لَكُرُ دِينَكُرُ وَأَتَّمَمْتُ عَلَيْكُو نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُوْ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ (١).

ويزداد هذا الدين حسناً على حسن بإفساحه مجالاً للتغير، الذي هو حقيقةٌ لا بد منه، وسنةٌ ماضية في الحياة، ولكنه تغيرٌ مفهوم، معروفٌ سببه، ومحددٌ مجاله، ومشدودٌ إلى محور ثبات، يراعي فيه هذا الدين مصلحةً تغيرت، أو عرفاً تبدل، إذ في الإعراض عن هذا التغير إيقاع للمكلف في الحرج، وإبطال لصلاحية هذا الدين لكل زمان ومكان.

وفي مقابل هذه الصورة المتوازنة، نجد الإنسان الغربيّ اليوم، يعيش تحت مطارق التغيُّر الدائم والمتسارع، في كافة مجالات الحياة، وهو تغيُّر بلغ من العمق والتأثير أن أتى على مفاهيم الإنسان الغربي وأحكامه ومعاييره، وأثر تأثيراً ظاهراً على قيمه وسلوكه، فها عاد يملك معياراً ثابتاً يردُّ إليه الأمور، فيعرف في ضوئه الخير من الشر، والصواب من الخطأ، وأصبح المبدأ الذي يحكم حياته مبدأ التجريب، والغاية التي يرنو إليها اللذة الحسية، وكلها بلغ منها مرتبةً ازداد عطشه، فطَفِقَ يجرب شيئاً آخر، حتى استفحل فيه الهُيام، فها عاد يعرف معنى لثبات المفاهيم والمعايير والأحكام.

(١) [المائدة:٣].



وفي ظل هذا الانفتاح العالمي الكبير يتعرض المسلمون لرياح التغير اللاهبة، وينالهم من سَمُّو مها بقدر انحرافهم عن دين الله، فكلما ولَّي الغربي وجهه شطراً، يممَّ بعض المسلمين وجوههم شطره، مصداقاً لما حذر منه النبي صلى الله عليه وسلم إذ قال: (لتتبعن سنن من كان قبلكم، شيراً شيراً، وذراعا بذراع، حتى لو دخلوا جحر ضب تبعتموهم)، قلنا: يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: (فمن) ١٠٠٠، ولما وجد بعض المسلمين أنفسهم حيال هذا التغير الكبير في المفاهيم والمعايير، وأُشرب في قلوبهم حُبها والتعلق بها، التفتوا إلى النصوص الشرعية فوجدوها عصبة على المطاوعة، فما كان منهم إلا أن سلطوا عليها أساليب شتى يبغونها النزول على أهوائهم، وليزحزحوا الأحكام الشرعية الثابتة بما يسوِّغ لصنوف الانحرافات المعاصرة، ومن هنا؛ رأيت من الأهمية بمكان تسليط الضوء على أبرز هذه الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة، فجاء هذا البحث موسوماً بـ"الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة-دراسة نقدية".

# أهمية الموضوع وأسباب اختياره:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب: قول النبي صلى الله عليه وسلم: (لتتبعن سنن من كان قبلكم)، ۱۰۳/۹، رقم الحديث (۷۳۲۰).



تظهر أهمية هذا الموضوع من خلال جملة من الأسباب، منها:

١. محورية الثبات في بناء هذا الدين، إذ هو أصله، ومعظم مادته راجعة اليه، فها أحله الله فهو حرام إلى يوم القيامة، وما حرمه فهو حرام إلى يوم القيامة، والخروج عن هذا الثبات مسخطة للرب، ومهلكة للنفس، ومفسدة للمجتمع.

7. مكانة المرأة في الإسلام من جهة، ومكانتها في المجتمع من جهة أخرى، أمرٌ يحتم الاهتمام بقضاياها، ومشكلاتها، وضرورة المبادرة في هذا، فالمرأة لم تعرف العزة والكرامة قبل الإسلام، ولن تعرفها في دين آخر، ثم هي المجتمع كله، أماً وبنتاً وزوجة، وهو ما يعني أن انحراف المرأة عن أحكام الله الثابتة، كفران للنعمة، وفساد للمجتمع.

٣. حجم الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة، وخطورة مآلاتها، خاصة منها ما يتعلق بالمرأة، ومما يفاقم خطرها، ويعظم شرها، أن بعض دعاتها يتزيّا بزي العلماء، ويتكلم بلسان الفقهاء، فيلبس على الناس؛ لأنه يعمل على تغيير الأحكام بأدوات شرعية بادئ الرأي، وهذا ما يستدعي تسليط الضوء على هذه الانحرافات، ومعرفة مأخذها، والتحذير منها.



#### أهداف الموضوع:

- وصف أبرز مظاهر الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في مجال المفاهيم ونقدها.
- وصف أبرز مظاهر الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في مجال القيم ونقدها.
- ٣. وصف أبرز مظاهر الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في مجال العلاقات ونقدها.

#### الدراسات السابقة:

لم أجد - في حدود اطلاعي - من قام بدراسة الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في مجال: المفاهيم والقيم والعلاقات، وجُلُّ ما وجدُته إما دراسات تعالج قضية الثبات والتغير في الأحكام الشرعية بصفة عامة دون تخصيصها بالمرأة، أو دراسات خصت المرأة ولكنها اقتصرت على جانب أحكام الأسرة، أو ما يعرف بقانون الأحوال الشخصية، أو دراسات خصت المرأة من خلال حكم شرعي واحد كالحجاب أو القوامة ونحو ذلك، في حين تمتاز هذه الدراسة بشمولية المعالجة لشخصية المرأة المسلمة بمكوناتها الثلاث: المفاهيم والقيم والعلاقات، وذلك في ضوء الأحكام الشرعية الثابتة، ليتبين بهذا حجم والعلاقات، وذلك في ضوء الأحكام الشرعية الثابتة، ليتبين بهذا حجم



الانحرافات المعاصرة عن هذه الأحكام، وهي دراسة تعتمد على المزواجة بين الجانبين: الفقهي والفكري.

# منهج البحث:

بحثتُ هذا الموضوع آخذة "بالمناهج العلمية الآتية:

- 1. المنهج التأصيلي: وهو منهج متبع في الدراسات الشرعية يعتمد على الاستنباط من الأصول، حيث يظهر هذا في الكشف عن حقيقة الأحكام الشرعية الثابتة، وفي تأصيل المفاهيم الواردة في هذا البحث من حيث تحديد أصولها اللغوية والاصطلاحية.
- Y. المنهج الوصفي: وهو المنهج الذي يعتمد على استقراء المادة وعرضها كما هي عليه في الواقع، حيث يظهر هذا في استقراء ما أمكن من مظاهر الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة في مفاهيم المرأة وقيمها وعلاقاتها.
- ٣. المنهج النقدي: وهو المنهج الذي يهدف إلى تقييم الأفكار وتمييز صحيحها من سقيمها، حيث يظهر هذا في نقد مظاهر الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة في مفاهيم المرأة وقيمها وعلاقاتها.

#### خطة البحث:

انتظم البحث في مقدمة وتمهيد وثلاثة مباحث وخاتمة.

<del>\</del>

القدمة: وفيها أهمية الموضوع وأسباب اختياره وأهدافه ومنهجه وتقسيهاته.

## التمهيد: وفيه:

- ١. التعريف بمصطلحات البحث.
- ٢. مصادر الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة

المبحث الأول: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في مجال المفاهيم، وفيه مطلبان:

- **المطلب الأول**: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في مفهوم الحرية.
- **المطلب الثاني**: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في مفهوم المساواة.

المبحث الثاني: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في مجال القيم، وفيه مطلبان:

- المطلب الأول: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في القيم الأخلاقية.
- المطلب الثاني: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في القيم الجمالية.



# المبحث الثالث: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالرأة في مجال العلاقات، وفيه مطلبان:

- **المطلب الأول**: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في علاقتها بزوجها.
- المطلب الثاني: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في علاقتها بالرجل الأجنبي.

الخاتمة: وفيها أبرز النتائج والتوصيات.

الفهارس: وفيها فهرس المصادر والمراجع وفهرس الموضوعات.

وفي الختام أتقدم بالشكر الجزيل لـ"مركز التميز البحثي في فقه القضايا المعاصرة" بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية على إتاحته الفرصة للمشاركة بهذا البحث، كما أشكره على إسهاماته المباركة في دعم البحث العلمي في القضايا الفقهية المعاصرة.

وأحمده جل وعلا على أن يسر إتمام هذا البحث، وأسأله تعالى أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم، وأن يبارك فيه، وأن ينفع به كاتبه وقارئه، إنه جواد كريم. الباحثة: د. منال بنت محمد الخميس







#### ١. التعريف بمصطلحات البحث.

إن الوقوف على مصطلحات البحث وتجلية معانيها شرط منهجي مهم يثمر حسن التصور، والقدرة على إصدار الأحكام، إذ الحكم على الشيء فرع عن تصوره؛ ومن هنا، فقد لزم التعريف بالمصطلحات الآتية:

1-الانحراف: وأصله "حَرَف" ومن معاني هذا الأصل: العدول والميل، يقال: انحرف عنه ينحرف انحرافاً أي عدل ومال عنه، ومنه: تحريف الكلام "، لأنه عدول به عن معانيه الصحيحة، قال تعالى: ﴿ يُحَرِّفُونَ الصَّحِيحة مَوَاضِعِهِ عَن مَوَاضِعِهِ عَن مَوَاضِعِهِ عَن مَوَاضِعِهِ عَن مَوَاضِعِهِ عَن الله الله الله ويغيرونه "، وليس للانحراف حقيقة اصطلاحية مغايرة لهذا المعنى اللغوي، فحيثها ورد الانحراف فمعناه: العدول والميل.

٢-المعاصر: أصلها "عَصَرَ"، ومن معاني هذا الأصل: الدهر والحين "، وهو الذي أقسم الله تعالى به في قوله: ﴿وَٱلْعَصْرِ قَ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسُرٍ ﴾ "،

<sup>(</sup>١) انظر: ابن فارس، مقاييس اللغة، ٢/ ٤٢-٤٣، مادة (حَرَفَ).

<sup>(</sup>٢) [النساء: ٢٤].

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري، جامع البيان، ٨/ ٤٣٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن فارس، مقاييس اللغة، ٤/ ٣٤٠، مادة (عَصَرَ).

<sup>(</sup>٥) [العصر: ١-٢].



و"مُعَاصِر" اسم فاعل من "عَاصَرَ"، وعَاصَرَ فلاناً: أي عاش معه في زمان واحد ()، ويقال أيضا: عَاصَرَ الحدث: أي عاشه؛ لكونه وقع في زمانه.

واختلف الباحثون في تحديد ضابط المعاصرة، فمنهم من يرى أن "المعاصر" وصف يبدأ من القرن العشرين الميلادي، ومنهم من يجعل الحرب العالمية الأولى بداية للحقبة المعاصرة، ومنهم من يؤخرها إلى الحرب العالمية الثانية "، والواقع أن "المعاصر" وصف نسبي، يمكن أن يُضبط بأنه ما يعيشه أبناء عصر معين، فحين يُقال: الانحرافات الـمُعاصرة فالمقصود: وصف هذه الانحرافات بأنها قد حصلت في زماننا هذا، مما نراه ونعايشه.

# ٣-الحكم:

أصلها "حَكَمَ" وهو معنى واحد من المنع "، ومنه تتفرع معاني: العلم والفقه؛ لأنها يمنعان من الجهل، قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَكُ ٱلْحُكُمُ صَبِيًّا ﴾ "، أي: "وأعطيناه الفهم لكتاب الله في حال صباه قبل بلوغه أسنان

<sup>(</sup>١) انظر: مجموعة من المؤلفين، المعجم الوسيط، ٢/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: زين العابدين شمس الدين نجم، تاريخ العرب الحديث والمعاصر، ص ١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن فارس، مقاييس اللغة، ٢/ ٩١، مادة (حَكَمَ).

<sup>(</sup>٤)[مريم:١٢].



الرجال" ومعنى: القضاء بالعدل؛ لأنه يمنع من الظلم أن قال تعالى: ﴿ فَالَحَكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِالْحَقِ ﴾ أن ثم تتنوع معانيه بحسب اصطلاح أهل كل فن، فهو عند أهل المنطق: "إسناد أمر إلى آخر إيجابا أو سلبا" وقيل: "إثبات أمر لأمر أو نفيه عنه " كما أن للأصوليين والفقهاء اصطلاح خاص سأعرض له في الفقرة الآتية؛ لأنهم إنها يقصدون به "الحكم الشرعي".

# ٤ - الشرع:

يعود الأصل "شَرَعً" إلى معنى واحد: وهو شيء يفتح في امتداد يكون فيه، يقال: أشرعتُ طريقاً إذا أنفذته وفتحته، فهو شارع، ويقال للمورد يشرب منه الناس: شريعة، ثم صار يطلق على كل أمرٍ يُمَدُّ في رفعةٍ وغير رفعة، فيقال: شِراعُ السفينة، إذ هو ممدود في علو، ويقال: شَرَعَ البعير عنقه

<sup>(</sup>١) الطبري، جامع البيان، ١٨/ ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن منظور، لسان العرب، ١٢/ ١٤٠، مادة (حَكَمَ).

<sup>(</sup>٣) [ص:٢٦].

<sup>(</sup>٤) الجرجاني، التعريفات، ص٩٢، وانظر: السيوطي: معجم مقاليد العلوم في الحدود والرسوم، ص١١٧.

<sup>(</sup>٥) محمد الزحيلي، الوجيز في أصول الفقه الإسلامي، ١/ ٢٨٦.



إذا رفعه ''، وفي قوله تعالى: ﴿إِذْ تَالِّيهِ مِّ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِ مُ شَرَّعًا﴾ "، أي: ظاهرة على الماء "، ولعل الدين سُميَّ شريعة لما فيه من معاني العلو والظهور، وتشبيهاً له بشرعة الماء التي يردها الناس فينهلوا منها، ويصدروا عنها، فإذا أضيفت للفظة "ياء النسبة" صارت وصفاً لكل أمر منسوب للشريعة، كالحكم الشرعيّ، وهو عند الأصوليين: "خطاب الله تعالى المتعلق بأفعال المكلفين، اقتضاءً أو تخييراً أو وضعاً "، فالحكم عند الأصوليين هو الدليل، كقوله تعالى: ﴿ وَلَقِيمُوا ٱلصَّلَوةَ ﴾ أما الفقهاء الأصوليين هو أثر ذلك الخطاب، فيقولون: الحكم هو وجوب الصلاة "، واصطلاح الفقهاء هو الاصطلاح الذي يُعنى به هذا البحث، لما سيأتي في الفقرة الآتية.

<sup>(</sup>١) انظر: ابن فارس، مقاييس اللغة، ٣/ ٢٦٢، مادة (شَرَعَ).

<sup>(</sup>٢) [الأعراف:١٦٣].

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري، جامع البيان، ١٨٣/١٨٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: وهبة الزحيلي، الفقه الإسلامي وأدلته، ١/ ٣٠.

<sup>(</sup>٥) [البقرة: ٤٣].

<sup>(</sup>٦) انظر: محمد الزحيلي، الوجيز في أصول الفقه الإسلامي، ١/ ٢٨٦.



٥-الثابت: يعود الأصل (ثَبَتَ) إلى معنى واحد، وهو: دوام الشيء "، وإلى هذا المعنى ترجع معاني مشتقاته، ومنها: القيام وعدم المفارقة، يُقال: ثبت بالمكان إذا أقام به، ويُقال: أثبتَه المرضُ وأثبتته الجراح فلا يقوم معها، ومنه قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُشِبِّوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يَعْتُرُواْ لِيُشِبِّوكَ الْوَيَقُتُلُوكَ أَوْ يَعْتُلُوكَ أَوْ يَعْتُرُواْ لِيُشِبِّوكَ الْوَيْقُوكَ الْوَيَقُتُلُوكَ أَوْ يَعْتُلُوكَ أَلُوكَ اللّه ومنها: التَشْبُتُ فِي المُولِ وفحص عنه، وتأنى فيه ولم يعجل، لما في الأمر الثابت من معنى الدوام، وعلى هذا يكون الأمر الثابت ذلك الأمر الدائم الذي لا يتغير، ولا يفارق ما هو عليه، وبهذا يُعرَّفُ الثابت في الاصطلاح العام فيقال إنه: "الموجود والذي لا يزول بتشكيك الثابت في الاصطلاح العام فيقال إنه: "الموجود والذي لا يزول بتشكيك الشابت في الأصولين المعاصرين"، اتجاهان في تعريفها، فأما الاتجاه الأول: فينطلق للأصولين المعاصرين"، اتجاهان في تعريفها، فأما الاتجاه الأول: فينطلق

<sup>(</sup>١) انظر: ابن فارس، مقاييس اللغة،١/ ٣٩٩، مادة (ثَبَتَ).

<sup>(</sup>٢) [الأنفال: ٣٠].

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري، جامع البيان، ١٣/ ٤٩١-٤٩٢.

<sup>(</sup>٤) التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، ١/ ٥٣٦.

<sup>(</sup>٥) لم يُعَرِّف الأصوليون المتقدمون الثابت بالمعنى المعهود لدى الباحثين المعاصرين، وإنها عرّفوا ألفاظاً أخرى تدل على معناه، كالمحكم والناسخ بإزاء المتشابه والمنسوخ،



من تعريف الثبات نفسه؛ ولهذا يبدأ بتعيين جنس الثبات، وأما الاتجاه الثاني: فينطلق من الأحكام الثابتة؛ ويضع القيود لفصلها وتمييزها عن الأحكام المتغيرة، فمن تعريفات الاتجاه الأول:

- "ديمومة الأحكام التي لا تتغير بتغير الزمان" ويُلاحظ على هذا التعريف: عموميته، فتدخل فيه الأحكام العادية، كالحاجة إلى الطعام؛ وأنها سبب في الريّ، ونحو ذلك من الشبع، والحاجة إلى الشراب؛ وأنها سبب في الريّ، ونحو ذلك من الأحكام الثابتة التي مردها الفِطرُ والغرائز، كما تدخل فيه الأحكام اللغوية، كرفع الفاعل، ونصب المفعول ونحوها، فالمرفوع مرفوع أبداً، والمنصوب منصوب أبداً، وهكذا.

- "استدامة مشروعية الحكم في ذاتها باستنادها لدليل دوامها""، وهذا التعريف قيد الاستدامة بمشروعية الحكم، فالحكم الذي يتوقف العمل به لزوال علته، ليس حكماً متغيراً؛ بل هو حكم ثابت، فإذا عادت علته عاد معها، كإيقاف عمر رضي الله عنه لسهم المؤلفة قلوبهم حين

على الرغم من كونه ورد في استعمالهم، انظر: ابن القيم، إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان، ١/ ٣٣٣، وانظر: الشاطبي، الموافقات، ٢/ ٤٩١-٤٩٢.

<sup>(</sup>١) خالد المزيني، الفتوى وتأكيد الثوابت الشرعية، ص٩.

<sup>(</sup>٢) عبد الجليل ضمرة، الحكم الشرعي بين أصالة الثبات والصلاحية، ص٠٧.



أعز ّالله الإسلام فاستغنى عن تأليف الناس، فإنه لا يعني أن إعطاء المؤلفة قلوبهم حكم غير ثابت؛ بل هو حكم ثابت، ارتفعت علته في زمن فارتفع معها، وإذا عادت علته في زمن آخر، عاد معها، كها أنه جاء بقيد ثانٍ وهو قوله: "في ذاتها" ليُخرج بذلك: الأحكام الاجتهادية والتي قد تثبت لثبات رأي المجتهد، وقد لا تثبت لتغير اجتهاده، فثبات رأيه فيها وديمومتها لا يجعلها داخلة في نطاق الأحكام الثابتة، فقد تدوم مشروعية الحكم لا لذاتها وإنها لاعتقاد المجتهد المعين، فإذا تغير اجتهاده ارتفعت مشروعية الحكم عنده، ثم جاء بقيد ثالث، وهو قوله: "لدليل دوامها" ليُخرج بذلك: المشروعية المستمرة لعدم الدليل، كالمشروعية المستندة لدليل الاستصحاب أو البراءة الأصلية"، ولكن يرد عليه ما ورد على سابقه من إمكان دخول الأحكام العادية واللغوية ونحوها.

ومن تعريفات الاتجاه الثاني:

- "ما جاء به الوحي من عند الله سواء باللفظ أو المعنى دون اللفظ وانقطع الوحي عن الرسول -صلى الله عليه وسلم- وهو لم ينسخ""،

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع السابق، ص٧١.

<sup>(</sup>٢) عابد السفياني، الثبات والشمول في الشريعة الإسلامية، ص١١٠.



وهذا التعريف صالح لولا أنه لا يمنع من دخول الأحكام الاجتهادية التي قد تختلف باختلاف أنظار المجتهدين.

- "مجموعة المفاهيم والأحكام التي جاءت بها النصوص ولم يختلف فيها الناس ولا تقبل التغير أو التطور في ذاتها على مرور الزمان أو تغير المكان"، ويلاحظ على هذا التعريف: أنه قيد الأحكام بقيد غير منضبط، وهو قوله: "ولم يختلف فيها الناس" فقد يختلف الناس ثم يرجعون إلى قول واحد، كها اختلف بعض الصحابة -رضي الله عنهم - في حكم قتال مانعي الزكاة، ثم آبوا جميعاً إلى قول أبي بكر -رضي الله عنه - وقد يخالف من لا عبرة بخلافه، كها خالفت الطوائف العقدية في أسهاء الله وصفاته على الرغم من ثبوتها قطعاً، ومن فهم النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضي الله عنهم لها على ظاهرها، ووقوع الخلاف فيها عمن انحرف منهجه في النظر لا يرفع عنها مسمى الثبات.

وبعد استعراض هذه الأقوال يظهر أن التعريف الراجح هو القول: إن الأحكام الشرعية الثابتة هي: ما استدامت مشروعيته من الأحكام الشرعية في ذاتها باستنادها لدليل دوامها لسلامة هذا التعريف من الاعتراضات الواردة على غيره.

<sup>(</sup>١) زياد مقداد، التطور والثبات في فهم نصوص الشريعة، ص ٢٤١.



وبناء على ماسبق، يمكن أن توصف: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية المستدامة في الأحكام الشرعية الثابتة بأنها: ميل عن الأحكام الشرعية، المستدامة في ذاتها، وادعاء تغيّرها على الرغم من قيام الدليل على ديمومتها وثباتها، وهذا الميل حادثٌ في هذا الزمن الذي نحن فيه إذ لم يُعرف في الماضي، فلم يعرف عن إمام من أئمة المذاهب الأربعة، ولا عن تلامذتهم، ولم يعرف عن إمام متبوع، أو فقيه محقق، لا في القديم ولا في الحديث، ولكنها نبتةٌ نبتت في هذا الزمن الذي نحن فيه، من قِبَل من لا يُعرَف بالفقه والعلم.

## ٢. مصادر الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة.

تنطلق الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة من عدد من المصادر، يحضر بعضُها بوصفه مصدراً أساسياً، وباعثاً حثيثاً لتبنى تلك الانحرافات، ومن أبرزها ما يلى:

1. الواقع: ويقصد به مكوناته من الأحوال والعوائد والثقافة وتطورات الأوضاع الاجتهاعية، حيث ينطلق أصحاب الانحرافات المعاصرة من أن الواقع المعاصر قد اختلف كثيراً عن الواقع الذي تنزلت فيه النصوص الشرعية، والإسلام أنزل ليكون صالحاً لكل زمان ومكان، مما يفرض تأويل النصوص الشرعية لتتوافق مع الواقع المعاصر.



كما يذهب أصحاب هذه الانحرافات إلى تكريس مصدرية الواقع من خلال الربط بين فهم المفسرين والفقهاء للأحكام الشرعية وبين واقعهم، والزعم بأن فهمهم كان نتيجة للسياق الاجتماعي الذي عاشوه بها فيه من ثقافة وعادات وتقاليد (۱)، إذ العادات والتقاليد مجرد: مواضعات اجتماعية مرتهنة بواقع معين أنتجها جيل من الأجيال لا علاقة لها بالدين، وهي من ثم غير ملزمة للأجيال من بعدهم، وهو ما يعطي المعاصرين الحق في إعادة قراءة النصوص وفهمها بها يتناسب مع واقعهم، ولو عارضت ما يسمونه القراءة "التقليدية القديمة" للعلماء الشرعيين (۱).

إن الانطلاق من الواقع بهذه الكيفية يعني التحول من المعنى الثابت للنصوص الشرعية إلى الفهم الذاتي الذي يتعدد بتعدد الذوات، والذي يتناسب -حسب زعمهم- مع الواقع المتغير، ولا شك بأن النصوص الشرعية متناسبة مع الواقع الذي تنزلت فيه، ولكنها لا تُقصر عليه، بل فيها من مقومات العموم والصلاحية ما يجعلها متجاوزة له.

<sup>(</sup>١) انظر: أميمة أبو بكر، النسوية والمنظور الإسلامي، ص٤، وانظر: زينة أنور، نريد المساواة والعدل في الأسرة المسلمة، ص٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: أسماء المرابط، القرآن والنساء قراءة للتحرر، ص١١.



٢. الاتفاقيات الدولية لحقوق الإنسان: والتي تمثل خلاصة الفكر الغربي وما وصل إليه في مجال الحقوق الإنسانية، ولا شك بأنها جزء من الواقع المعاصر، ولكنها عادة ما تفرد بالذكر نظراً لعمق تأثيرها في الانحرافات المعاصرة، حيث يعتمد أصحاب هذه الانحرافات على نصوص الاتفاقيات الدولية المتعلقة بالحقوق عامة، كالميثاق العالمي لحقوق الإنسان، أو الاتفاقيات المتعلقة بالمرأة والأسرة على وجه الخصوص، ومن أشهرها: اتفاقية القضاء على جميع أشكال التمييز ضد المرأة الشهيرة بـ "سيداو"، والتي تخالف أحكام الشريعة الثابتة في عدد من موادها، اعتماد من يعتقد صحة هذه البنود وسلامتها من الخطأ، وثباتها وعمومها، واعتبارها معياراً يحدد المقبول وغير المقبول من الأحكام الشرعية، أي أن قبول الأحكام الشرعية الثابتة والقطعية أصبح مشروطاً عند أصحاب هذه الانحرافات بعدم تعارضها مع المفاهيم العالمية التي تنص عليها هذه الاتفاقيات.

والاتفاقيات الدولية كما هو معلوم تضم حقا وباطلا، وصوابا وخطأ، ولا يمكن بحال تسليط هذه الاتفاقيات ذات المواضعات البشرية، لأناس

<sup>(</sup>١) انظر: مروة شرف الدين، التحديات التي تواجه النسوية الإسلامية لإصلاح قانون الأحوال الشخصية، ضمن كتاب: النسوية والمنظور الإسلامي، ص٧٥-٧٦.



تنكبوا طريق الإسلام، وضلوا في اعتقادهم بالله ضلالاً كبيراً، لا يمكن تسليطها لتكون معياراً للشرع أو حاكمة عليه، بل إن الشرع هو المهيمن والحاكم، ومن خلال أحكامه الثابتة تقبل هذه الاتفاقيات أو ترفض.

وإلى جانب هذه المصادر الأساسية تحضر مصادر أخرى، لا بوصفها مصادر أساسية؛ بل بوصفها غطاءً شرعياً لهذا الانحراف ومسوغاً له، وإبراز المسوغ الشرعي للانحراف له أهميته الكبيرة في مخاطبة المتلقي المسلم؛ لأنه يحمله على التسليم بنتائج هذا الانحراف واعتبارها نتائج شرعية مقبولة؛ ولهذا يصر أصحاب هذه الانحرافات على إبراز المصادر الشرعية بوصفها المصادر الأساسية التي يصدرون عنها، ولكنهم في الوقت نفسه يصدرون عنها بكيفية خاطئة، ومنهجية غير علمية، فيورثهم هذا أخطاء كبيرة في النتائج، إذ لا يكفي أن يمتلك الباحث المصادر الصحيحة، حتى يتقن إلى جانبها المنهجية العلمية في التعامل معها، وإلا كان ممن ينطبق عليه قول القائل:

أوردها سعدٌ وسعدٌ مشتملها هكذا توردُ يا سعدُ الإِبل! " ومن تلك المصادر ما يلي:

<sup>(</sup>۱) البيت منسوب لمالك بن زيد مناة وقد قاله في أخيه زيد حين رآه يورد الإبل فلا يحسن ذلك، انظر: ابن سلام الجمحي، طبقات فحول الشعراء، ١/ ٣٠.



٣. النصوص الشرعية: إذ يدعى عامّة أصحاب الانحرافات أنهم إنها يصدرون عن النصوص الشرعية قرآناً وسنة، ولهذا تراهم يذكرونها من ضمن مصادرهم، ويكثرون من إيرادها والاستشهاد بها١٠٠٠، ولكن ليس بالمنهجية العلمية المطبقة في ميدان العلوم الشرعية في إثبات النصوص وتفسيرها، وإنها من خلال تسليط مناهج العلوم الإنسانية التي أنتجها الفكر الغربي، والتي تنطلق أصلاً من منطلقات مادية لا دينية ١٠٠٠، ومن أشهر تلك المناهج: التاريخية والتي تُرجع كل ظاهرة إلى واقع مادي دائم التحول والصيرورة بحيث ترتبط به ولا تتجاوزه "، ومن الواضح أن الاعتماد على هذا المنهج التاريخي في فهم النصوص الشرعية يقوّض كل معاني الثبات، ويقضى بالتحول والتغير المستمر بحسب تعدد السياقات التاريخية، ومن تلك المناهج أيضا: التأويلية والتي تُعنى بالطرق والوسائل التي تمكِّن من فهم النص، والتي انتهت إلى أن تكون فنّ الفهم، معتبرة التأويل هو الأصل في الكلام، وبأن المعانى تتعدد بلا انتهاء، ولا يمكن احتواء النصوص في معنى واحد، وبأن كل قارئ يقرأ النصوص في ضوء ثقافته ومعطياته، إلى

<sup>(</sup>١) انظر: أميمة أبو بكر، النسوية والمنظور الإسلامي، ص٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق، الموضع نفسه.

<sup>(</sup>٣) انظر: عبد الله القرني، تاريخية القرآن في الفكر الحداثي العربي، ص٢١.



غير ذلك من الأسس التي يقوم عليها هذا المنهج "، فيقوم أصحاب هذه الانحرافات بتطبيق هذه المناهج وغيرها في إطار الدعوة إلى ضرورة إعادة قراءة النصوص الشرعية قراءة جديدة تنسجم ومتطلبات الواقع، وتستغل المعطيات العلمية الحديثة، وتحافظ على روح الشريعة بحسب زعمهم "، تقول عايدة الجوهري – على سبيل المثال –: "المعضلات التي تعانيها المرأة العربية تجيز لها اعتهاد مناهج مختلفة، ولا سيها أن بعض القوى تتمسك بالتراث لتبرر تدابير واستراتيجيات تمعن في تحييد دور النساء وعزلهن "".

2. العلوم الشرعية: فعامة أصحاب الانحرافات المعاصرة يتسورون العلوم الشرعية كعلوم القرآن والفقه والأصول والحديث وغيرها، مع أنهم لا يُعرفون بالتخصص فيها، فيوظفونها توظيفات شتى، فتارة يستغلون علم أسباب النزول بهدف التضييق على الأحكام الثابتة من خلال قصرها على مناسباتها، وتارة يستغلون علم الناسخ والمنسوخ والمكي والمدني ليتوصلوا من خلالهما إلى تكريس سلطة الواقع في تشكيل النصوص

<sup>(</sup>١) انظر: أحمد الطعان، العلمانيون والقرآن الكريم، ص٥٧٥ - ٧١١.

<sup>(</sup>٢) انظر: أميمة أبو بكر، النسوية والمنظور الإسلامي، ص٥.

<sup>(</sup>٣) رمزية الحجاب مفاهيم ودلالات، ص٢٩٨، وانظر: آمنة ودود، بحث في القرآن والخنسانية، ضمن كتاب: النسوية والدراسات الدينية، ص٢٥٩-٢٦٠.



وتنزيلها، بها يعطيهم المسوغ لإعادة فهمها وفق الواقع المعاصر، وقد يقتحم بعضهم الفقه وهو ليس من أهله، فيوظف خلاف الفقهاء المعتبر ليزعم مشروعية الاختلاف غير المعتبر، مدعياً بأن خلاف الفقهاء يقدم الإطار للتعددية الثقافية، ويثبت انطلاق الفقهاء من واقعهم، وتفاعلهم معه "، وتارة يستغلون بعض القواعد الفقهية والأصولية استغلالاً جاهلاً كقاعدة "لا ينكر تغير الأحكام بتغير الأزمان ""، بغرض دفع الأحكام الشرعية الثابتة التي تعترضهم، وتارة يستغلون الخلاف حول قاعدة معينة استغلالاً جاهلاً أيضا بطبيعة ذلك الخلاف، وحقيقته، وما يترتب عليه، كاستغلالهم الخلاف حول قاعدة "العرة بعموم اللفظ لا بخصوص السب""، وذلك

<sup>(</sup>١) انظر: محمد خالد مسعود، اختلاف الفقهاء: تعدد الآراء الفقهية باعتبارها ابتناءاً اجتهاعياً، ضمن كتاب: نريد المساواة والعدل في الأسرة المسلمة، ص٩٢.

<sup>(</sup>۲) انظر: لمجموعة من المؤلفين، مجلة الأحكام العدلية، ص ۲۰، المادة (۳۹)، تحقيق: نجيب هواويني، وقد تكلم بهذه القاعدة وشرحها وبين حدودها جمع من أهل العلم المتقدمين، انظر – على سبيل المثال –: ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، ٥/٥، ٥، وانظر: ابن القيم، إعلام الموقعين، ٦/١١٤، وانظر: الشاطبي، الموافقات، ٢/٤٩١، وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) انظر: عبد الكريم النملة، المهذب في علم أصول الفقه المقارن، ٤/ ٥٣٣.



بغرض التخلص من أي حكم شرعى ثابت من خلال الزعم بأنه حكم خاص لا عام، وتارة يرفعون لواء التجديد لبعض هذه العلوم، لا سيما أن التجديد مصطلح شرعي، فيرفعون لافتة التجديد الأصولي، بدعوى قصور ما يصفونه "بالمنهج الأصولي التقليدي" عن مواكبة مستجدات العصر، في حين أن المقصود ليس أكثر من العبث بمناهج الاستنباط عند الأصوليين بما يضمن مساحة أوسع لزحزحة الأحكام الثابتة، ومرة يرفعون لافتة التجديد المقاصدي، بدعوى عدم وجود ما يمنع شرعاً من الاجتهاد في استنباط مقاصد جديدة كم استنبط الأولون، بحيث تكون المقاصد الجديدة معرة عن روح العصر ومعطياته، وتمثل حلقة الوصل بين الأحكام الشرعية والمفاهيم الحديثة ١٠٠٠، في حين أن الهدف الأساس جعل هذه المقاصد الجديدة حاكماً على النصوص والأحكام الجزئية التي لا يرونها متوافقة مع هذا المقصد، فيتجاوزونها بدعوى معارضتها لمقاصد الشريعة، كما لا يتورع كثير من أصحاب الانحرافات المعاصرة عن ممارسة التصحيح والتضعيف للأحاديث باستغلال جاهل لقواعد المحدثين أنفسهم، كاستغلالهم شرط العدالة من أجل الطعن في رواة بعض الأحاديث، بالاعتباد على روايات

<sup>(</sup>١) انظر: أميمة أبو بكر، النسوية والمنظور الإسلامي، ص٥.



واهية عن تعمدهم للكذب أو مقارفتهم لما يوجب الحدّ فإذا أعجزهم الطعن في الحديث الصحيح ورواته، تطاولوا لنقد منهجية المحدثين في التصحيح والتضعيف، والزعم بأنها منهجية غير كافية ولا مقنعة، وإلى جانب التشبث بمصطلح التجديد، يأتي التشبث أيضا بمصطلح الاجتهاد الشرعي، وضرورته للحفاظ على عالمية الإسلام وصلاحيته لكل زمان ومكان ...

هذه أبرز المصادر التي يصدر عنها عامة أصحاب الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة، وهي -كما سبق- ليست على مرتبة واحدة، ولكن ضرورة استئناس المتلقي المسلم تفرض عليهم الإعلان عن مصادر ليست هي ما يشكل فكرهم الحقيقي.

<sup>(</sup>۱) انظر: نيفين رضا، من أين نأخذ شرع الله، ص١٢٨، ضمن كتاب: النسوية والمنظور الإسلامي، تحرير: أميمة أبو بكر.

<sup>(</sup>٢) انظر: أميرة سنبل، إعادة النظر في المرأة والإسلام، ص٢١٧، ضمن كتاب: إيفون يازبيك وجون إسبوزيتو: بنات إبراهيم، وانظر: أميمة أبو بكر، النسوية والمنظور الإسلامي، ص٤.

\*







## المطلب الأول: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في مفهوم الحرية.

تعدُّ الحرية من أهم مطالب الفطرة البشرية، ومن أخص خصائص الإنسانية، ولم تجمع كلمة المفكرين من شرق وغرب على ما بينهم من الاختلافات الدينية والفكرية كما أجمعت على أهمية الحرية، وتطلبها، حتى بلغ إنتاجهم في هذا حداً يصبح معه الجمع والاستيعاب لكل ما كتبوه أمراً بعيد المنال.

وعلى الرُغم من كون الحرية مطلباً فطرياً، وهو ما يقتضي أن تكون شأنا عالمياً لا خاصاً، إلا أن هيمنة النموذج الثقافي الغربي أثر تأثيراً بالغاً في مسارها، بدءً من تحديد مفهومها، ومساحاتها، وضوابطها، وضهاناتها، وانتهاءً بعلاقتها بمنظومة القيم الأخرى في حياة الإنسان، مما ولد التباسات كثيرة في معناها، وإخفاقات منهجية خطيرة في التعامل معها، ولم تكن قضية المرأة بمنأى عن هذا الخلل، إن لم تكن المحطة الأولى التي جرى إسقاط تلك الالتباسات والإخفاقات عليها، وتزداد الإشكالية عمقاً وخطورة بالنظر للمرأة المسلمة على وجه الخصوص، بها تنهاز به عن غيرها من الدين المهيمن على نواحي الحياة، وبها ينهاز به هذا الدين نفسه من ثبات يكسب تشريعاته استقراراً وهيبةً في النفوس، بحيث لا يمثل الخروج عنها مجرد خيار شخصي، أو تغير ثقافي، وإنها انحرفاً واضحاً عن مقتضياتها من الطاعة خيار شخصي، أو تغير ثقافي، وإنها انحرفاً واضحاً عن مقتضياتها من الطاعة



والالتزام، وفضلاً عن هذا، فإن هذا الدين يبني تشريعاته بناءً محكماً، بحيث يصبح أمام كل استحقاق يستحقه الإنسان بموجب هذا التشريع الإلهي واجباً عليه أن يؤديه، فيرتبط الحق بالواجب، والغرم بالغنم، والحرية بالمسؤولية، وهو ما يمثل فارقاً هاماً جداً بين الإسلام والثقافة الغربية القائمة على قيم الحرية والفردانية، فهي تتعامل مع الإنسان الفرد، وتتجاهل الإنسان بها هو عضو في أسرة، وعضو في مجتمع، له مثل ما عليه، وعوداً على المرأة المسلمة، فإنه قد نتج عن تصوراتها المنحرفة عن الحرية أسوأ الآثار لا عليها وحدها، بل على الأسرة والمجتمع، وهو ما يعد نتيجة من نتائج الانحراف عن الأحكام الشرعية الثابتة، ومن هنا لزم تحرير مفهوم الحرية في الإسلام، ثم بيان مفهومها المنحرف، وأبرز انعكاساته على الأحكام الشرعية الثابتة.

## المسألة الأولى: مفهوم الحرية في الإسلام.

## -الحرية لغة:

الحرية اسم من الفعل المضاعف (حَرَّ)، ولهذا الفعل في اللغة معنيان، الأول: ما خالف العبودية وبرئ من العيب والنقص، والثاني: ضد البرد، ولا شك بأن المعنى المراد بالحرية في هذا البحث ما كان راجعا إلى المعنى



الأول، وهو: مخالفة العبودية والبراءة من النقص والعيب "؛ ولهذا تقول العرب للرجل إذا لم يكن عبداً: حُرّ، وللمرأة إذا لم تكن أمةً: حُرّة، وتقول لكل شيء فاخر جيد: حُرّ، فالفاخر من الشّعر: حُرّ، وخيار الناس وأفاضلهم يقال له: حُرّ كذلك، والحُرّ أيضا: الفعل الحسن كما في قول الشاعر:

لا يكن حبُّكِ داءً قاتلاً ليسَ هذا منكِ ماويَّ بُحرِّ ''. أي: بفعل حسن '''.

والملاحظ أن العربي لا يفهم من الفعل (حَرَّ) ومشتقاته إلا المعاني الحسنة والرفيعة، فلم يكن العربي يتوجس من كلمة الحرية، ولم تكن تعني عنده انفلاتا، ولا اتباع هوى، ولا تحرراً شائناً من ربقة الأخلاق والخلال الحميدة، بل هي عنده عكس ذلك كله، وما هذه المعاني السلبية التي نفهمها اليوم من لفظة الحرية إلا نتيجةً من نتائج الاختراق الثقافي الغربي، وما أدى إليه من انحراف مفاهيمي كبير، وهو ما سيأتي تفصيلاً في ثنايا هذا البحث.

<sup>(</sup>١) انظر: ابن فارس، مقاييس اللغة، ٢/٦-٧، مادة (حَرَّ).

<sup>(</sup>٢) ديوان طرفة بن العبد، ص٣٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: الأزهري، تهذيب اللغة، ٣/ ٢٧٧.



#### -الحرية اصطلاحاً:

لم تجمع كلمة الباحثين على تعريف محدد للحرية؛ لتعدد مشارب المفكرين ومذاهبهم، واختلاف أديانهم وتصوراتهم؛ ولكون الحرية من المفاهيم الإنسانية، التي يصعب ضبطها لارتباطها بالإنسان نفسه، والإنسان أعقد الكائنات، حيث إن أفكاره وسلوكه في تغير دائم؛ نتيجة للتأثر بعوامل عديدة، مما يجعل الظواهر والمفاهيم المتصلة بالإنسان تستعصي على الضبط الدقيق، وهو ما يعني ضرورة الاعتهاد على مرجعية عليا ثابتة مفارقة للإنسان، وأسمى منه، يمكن من خلالها تحديد المعاني، ورسم الحدود والضوابط، وهي بلا شك مرجعية الدين، فكيف يمكن أن قرسم الحدود والضوابط، وهي بلا شك مرجعية الدين، فكيف يمكن أن

إن الخطوة الأولى للإجابة عن هذا السؤال هي البحث عن تعريف الحرية في كتب علماء الشريعة المتقدمين، وبالعودة إلى ما كتبه العلماء المتقدمون فإن الباحث يلحظ أنهم في الغالب استعملوا لفظة "الحرية" في أربعة مواضع، وهي كما يلي:



١. في مقابلة الرق، وهذا ما نجده في كتب الفقهاء حيث يطلقون الحرية ويعنون بها الأهليّة في التصرفات، ويعرفونها بأنها: "خلوص حكمي يظهر في الآدمى لانقطاع حق الغير عنه"(٠٠).

٢. في مقابلة الجبر، وهو استعمال علماء العقيدة، وإن كانوا لا يعبرون عن ذلك بلفظة الحرية، وإنها يعبرون في الغالب بلفظ: المشيئة أو الاختيار، فيثبت أهل السنة أن للعبد مشيئة واختياراً لا تخرج عن مشيئة الله، خلافاً للجبرية الذين ينفون عن العبد المشيئة والاختيار.".

٣. في مقابلة الهوى، والتعلق بالخلق، أوالتعلق بالدنيا وإيثار العاجلة، وهو إطلاق أرباب السلوك، يقول القشيري: "الحرية أن لا يكون العبد تحت رق المخلوقات ولا يجرى عليه سلطان المكونات"".

<sup>(</sup>۱) التهانوي، كشاف اصطلاحات العلوم والفنون، ۱/ ۱۹۲، وانظر: بدر الدين العيني، البناية شرح الهداية، ۲/۳، وانظر: الملاعلى القاري، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، ۲۲۱۳/۲.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن حزم، الفصل في الملل والأهواء والنحل، ٣/ ٣٢.

<sup>(</sup>٣) الرسالة القشيرية، ٢/ ٣٧١.



٤. في باب الفضائل الأخلاقية، يقول ابن مَسْكويه: "الحرية فضيلة للنفس بها يُكتسب المال من وجهه، ويُعطي في وجهه، وتمنع من اكتسابه من غير وجهه"".

ومما يلفت النظر في مفهوم العلماء المتقدمين للحرية على اختلاف تخصصاتهم أمران:

- الأول: أن مفهومهم امتداد لمعنى المفهوم في اللغة، بها يحمله من دلالات إيجابية.

- الثاني: عدم وجود مفهوم شامل للحرية بالمعنى الذي ينشده المعاصرون، بأبعاده ومكوناته المختلفة من حرية شخصية، ودينية، وأدبية، ونحو ذلك من المكونات العديدة، ولا يعني هذا أن العلماء المتقدمين أهملوا الحديث عن هذه المكونات، بل تكلموا فيها وأشبعوها بحثاً ودراسة وتفصيلاً، ولكن المقصود أن كل هذه الجهود لم تأت تحت لفظة الحرية، وإنها جاءت تحت ألفاظ أخرى، كلفظ الإباحة، وحرمة الإكراه ونحو ذلك من المصطلحات الشم عية المعروفة.

<sup>(</sup>۱) تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، ص ٢٩، وانظر: الراغب الأصفهاني، الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص ١١٧، وانظر له: محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء واللغاء، ١/ ٦٨٩.



وللحصول على المفهوم الشمولي للحرية فإنه لا بد من البحث فيها كتبه المعاصرون، مع الحرص على معايرة إنتاجهم بمعيار الشريعة، خاصة أن كثيراً من المعاصرين تأثروا بدرجات متفاوتة بالمفهوم المنحرف للحرية والذي كان من نتائج الاختراق الثقافي الغربي كها سبق.

وقد تعددت تعريفات المعاصرين من علماء المسلمين للحرية تعددا كبيراً، ومن أبرز ما وقفتُ عليه:

١. تعريف محمد الطاهر بن عاشور حيث قال: "عمل الإنسان ما يقدر على عمله حسبَ مشيئته لا يصرفه عن عمله أمرٌ غيره""، وهذا التعريف ذكره ابن عاشور على سبيل الحكاية لا على سبيل التقرير والتأصيل، وإنها ذكرتُه تنبيهاً لما يقع فيه بعض الباحثين من نسبته إليه بوصفه معبراً عن تصوره للحرية، والحال أن هذا التعريف لا يصلح تعريفاً للحرية في الاصطلاح الشرعي؛ لأنه غير معبر عن حقيقتها وحدودها، وابن عاشور مقرٌ بأن الحرية في الإسلام مصدرها الشرع، ومقرٌ بتقييد الشرع للحريات كها تدل على ذلك كتبه ".

<sup>(</sup>١) أصول النظام الاجتماعي، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق، ص١٦٩ - ١٧٨، وانظر: مقاصد الشريعة، ٢/ ١٣٠.



Y. تعريف فتحي الدريني حيث قال: "الحرية هي المَكْنَة العامة التي قررها الشارع للأفراد على السواء، تمكيناً لهم من التصرف على خيرة من أمرهم، دون الإضرار بالغير من الفرد أو المجتمع""، وتعريف الدريني تعريف يمتاز بالآتي:

- إيضاح جنس الحرية وكنهها، فهي المِكْنَة، أي القدرة والإمكان على الاختيار، وهو ما أكده في التعريف نفسه إذ قال: "تمكينا لهم ...إلى آخره".
- تقرير مصدرها في الإسلام وهو الشرع المطهر، وبهذا تفترق الحرية في الإسلام عن الحرية المنحرفة في الفكر الغربي، فالفكر الغربي لا يعتبر الدين مصدراً للحريات، بل يعتمد القانون المبني على العقل المجرد من هدايات الوحى وإرشاده.
- تقرير ضابطها وحدِّها الذي تقف عنده وهو: الإضرار بالغير فرداً أو جماعة، وهذا فارق آخر بين الحرية في الإسلام والحرية في الفكر الغربي، فالحرية في الإسلام حرية ذات طابع اجتهاعي؛ مما يؤكد على أن الإسلام يتميز بنظرة خاصة للإنسان، فهو لا ينظر له بوصفه كائناً منفرداً معزولاً، يهارس حرياته بمنطق الأنانية والأثرة، بل هو كائن اجتهاعي، ترتبط

<sup>(</sup>١) خصائص التشريع الإسلامي، ص٣٣٩.



مصالحه بمصالح المجتمع؛ ولهذا يقيد الشرع حريته إذا ما أضرت بغيره فرداً كان أو مجتمعاً.

وعلى الرغم من هذه المميزات التي امتاز بها تعريف الدريني إلا أنه تكتنفه إشكالية، تتمثل في قوله: "للأفراد على السواء" فهل الحرية في الإسلام تُمنح للأفراد على السواء دون أي اعتبارات تختص بفرد دون آخر؟ إن التقييدات الشرعية التي نلحظها في مختلف أبواب الفقه تدل على أن الأفراد لا يمنحون هذه الحرية على السواء دون أي تفريق يقتضيه جلب مصلحة أو درء مفسدة، فحرية المؤمنين في مجتمع مسلم لا تستوي مع حرية غير المسلمين ممن يعيشون معهم في المجتمع نفسه، وإن كان أصل الحرية ثابت للفريقين، إلا أنهم لا يستوون في تفاصيلها، وحرية الرجل لا تستوي مع حرية المرأة من كل وجه، وإن كان أصل الحرية ثابت للجنسين، غير أنهم لا يستوون في تفاصيلها، فالإسلام يمنح الحرية للأفراد بما يحقق العدل بينهم، وليس من شرط ذلك المساواة، ولا يعفي من هذا الاعترض قوله: "مكنة عامة"؛ لأن الفروقات والإشكالات غالباً ما تكمن في التفاصيل والتقييدات لا في العمو مات، خاصة في ظل السياق الذي نعيش فيه والذي يتطلب إبراز التهايز جنباً إلى جنب من إبراز المشتركات تحقيقاً لخصوصية هذا الدين.



وبناء على ما سبق فإن الصحيح في حدِّ الحرية شرعاً أن يقال:

هي المكنة التي قررها الشارع للأفراد تمكيناً لهم من أداء واجباتهم واستيفاء حقوقهم دون الإضرار بالغير.

فالمكنة جنس في التعريف، و(قررها الشارع) قيد تخرج به الحرية اللادينية، و(تمكيناً لهم من أداء واجباتهم واستيفاء حقوقهم) معيار لها؛ يفسر عدم استوائها، بناء على أن الحقوق والواجبات الشرعية تختلف من فرد لآخر لاعتبارات عديدة، و(دون الإضرار بالغير) ضابطها وحدُّها الذي تقف عنده.

## المسألة الثانية: مفهوم الحرية في الفكر الغربي:

تتحدد الملامح الرئيسة لتعريف الحرية في الفكر الغربي، في ملامح أربعة، هي: اللادينية، والفردية، والمادية، ورفض الإلزام الخارجي ومن تلك التعريفات: تعريف "أندريه لالاند" إذ يقول: "هي الحالة التي يكون عليها ذاك الذي يفعل ما يريد، وليس ما يريده شخص آخر غيره، إنها تعني

<sup>(</sup>۱) لمن يريد الوقوف على سياق التاريخ الغربي وتأثيراته على مفهوم الحرية، يمكنه مطالعة الكتب الآتية: آلام العقل الغربي، لريتشارد تارناس، تاريخ الفكر الأوروبي الحديث، لرونالد سترومبرج، قصة الحضارة، لويل ديورانت، وحكمة الغرب، لبرتراند راسل.



غياب الإكراه الخارجي"١٠٠، وهذه الحالة التي يتحدث عنها "لالاند" حالة مطلوبة، فغياب الإكراه -عمو ماً- مقصد من مقاصد الشريعة، ولكنها غير كافية لأن تكون حداً للحرية في الإسلام، بسبب الإجمال الواقع في مصدر الإكراه ونوعه، فقد يقع الإكراه في الإسلام ممن يحق له الإكراه، ويكون إكراهاً بحق، فلا يمنع حينئذ، سواء سميَّ إكراهاً أو إلزاماً، كما يعرفها "لالاند"بالمعنى الاجتماعي فيقول: "غياب أي إكراه اجتماعي يفرض على الفرد، بهذا المعنى فنحن أحرار في فعل كل ما لا يمنعه القانون، ورفض القيام بأي فعل يمنعه" (١)، والتعريف الثاني يفك الإجمال الموجود في التعريف الأول، فالتعريف الأول يشترط في الحرية غياب الإكراه دون تحديد لمصدره، ولا نوعه، أي: دون تحديد لمرجعيته، بينها يحدد التعريف الثاني المرجعية بالقانون، وفي السياق الإسلامي فإن الشريعة هي قانون المسلمين، وحينها فالتعريف يعبر عن حالة صحيحة مقبولة شرعاً، ولكن من له اطلاع على سياق الفكر الغربي وتطوراته يعرف أن مقصود "لالاند" القانون المدنى العلماني لا الديني.

<sup>(</sup>١) أندريه لالاند، موسوعة لالاند الفلسفية، ٢/ ٧٢٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ٢/ ٧٢٧-٧٢٨.



ومن التعريفات الشهيرة للحرية في السياق الغربي تعريف "هولباخ" إذ يقول: "هي ملكة القيام بكل شيء من أجل السعادة الفردية، دون أن يضر ذلك بسعادة الآخرين"، ومن الواضح كيف تغيب المرجعية الدينية في هذا التعريف خاصة في تحديد مصدر الحرية والهدف من ممارستها، وكيف تحضر الفردية فيه بشكل صريح.

هذا التصور المنحرف للحرية هو الذي بُنيت عليه الاتفاقيات الدولية المتعلقة بحقوق الإنسان، فجاءت خالية من أي بعد ديني، ومستندة إلى القانون البشري وحده، فقد جاء في المادة الثانية من الإعلان العالمي لحقوق الإنسان ما نصه: "لكل إنسان حق التمتع بجميع الحقوق والحريات المذكورة في هذا الإعلان دونها تمييز من أي نوع، ولا سيها التمييز بسبب العنصر أو اللون أو الجنس أو اللغة أو الدين ... إلى آخره"".

ومن الطبيعي أن يتأثر العالم الإسلامي بكل هذه المفاهيم المنحرفة، فهو لا يعيش معزولاً عن المؤثرات العالمية، خاصة في ظل ما يشهده العالم من عولمة ثقافية، مدعومة بوسائل متعددة، كالاتفاقيات والإعلام وغيرها،

<sup>(</sup>١) محمد الهلالي، وعزيز لزرق، الحرية، ص٨٤.

<sup>(</sup>٤) نص الوثيقة على الموقع الرسمي للأمم المتحدة على الرابط: https://cutt.us/ve٦٩L.



وقد شهد موضوع المرأة بالذات إسقاطات شتى لهذه المفاهيم والتصورات المنحرفة، والتي تتصادم مع نصوص شرعية ثابتة في أبواب فقهية عديدة، مما اضطر أصحاب الاتجاهات المنحرفة إلى ممارسة التحريف تحت شعار تأويل النصوص، وإهدار الدلالات الثابتة لها، وجعلها متغيرة بحسب الزمان والمكان، وهو ما يقتضي الوقوف عند صور هذه الانحرافات، واستجلاء تأثيراتها على الأحكام الشرعية الثابتة.

# المسألة الثالثة: أبرزالا نحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في مفهوم الحرية:

من أبرز الاتجاهات التي انحرفت انحرافاً كبيراً في مفهوم الحرية ما يعرف بالنسوية، وهي "حركة اجتهاعية قامت في إنجلترا خلال القرن الثامن عشر، استهدفت تدعيم بعض الحقوق الاجتهاعية والسياسية والاقتصادية للنساء، من أجل الوصول إلى المساواة مع الرجال، وقد تزايدت مطالبة النساء بحقوقهن بوجه عام بعد قيام الثورة الصناعية وما صاحبها من انهيار للمعايير التقليدية ولتدعيم استقلال المرأة الاقتصادي"، كها تعرف بالمعنى الضيق بأنها: "محاولة الحصول على الاقتصادي"، كها تعرف بالمعنى الضيق بأنها: "محاولة الحصول على

<sup>(</sup>١) محمد عاطف غيث، قاموس علم الاجتماع، ص١٦٥-١٦٦.



حقوق سياسية وقانونية مساوية للنساء ""، في حين تعرف بمعناها الواسع بأنها: "كل نظرية تعتبر العلاقة بين الجنسين علاقة إجحاف، إخضاع، أو اضطهاد، وتحاول تحديد وعلاج مصادر هذا الاضطهاد"".

ومن أبرز مظاهر انحراف النسوية في مفهوم الحرية الدعوة إلى: حرية الفكر والجسد دون اعتبار للأحكام الشرعية الثابتة التي تقيد هذه الحرية، أما الدعوة إلى حرية الفكر فقد أنتجت العديد من المسائل التي تتصادم بشكل واضح مع الأحكام الشرعية الثابتة، من مثل: الحرية الدينية، والتي لا يُقصد بها حرية الكافر في الدخول للإسلام كها أثبتت هذا النصوص الشرعية، بل يراد بها أيضا حرية المسلم في الارتداد عن الإسلام، وعدم اعتباره جرماً يستحق العقوبة، وهو ما يتصادم صراحة مع النصوص الشرعية وإجماع العلماء، بالإضافة إلى حرية اعتناق الأفكار ونشرها بصرف النظر عن مصادمتها لأصول الدين وأحكامه الثابتة، إلى غير ذلك من المسائل الجزئية، ويلاحظ على هذه المسائل أنها لا تُطرح بوصفها حقاً خاصاً بالمرأة فقط، بل إنها تمثل قدراً مشتركاً بين الرجال والنساء، تنادي بها كافة

<sup>(</sup>١) دليل أكسفورد للفلسفة، تد هوندرتش، ٢/ ٩٢٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، الموضع نفسه.



الاتجاهات المنحرفة على اختلاف مسمياتها، أما الدعوة إلى حرية الجسد فهي التي أنتجت مسائل خاصة بالمرأة تتعارض مع الأحكام الشرعية الثابتة، فقد تفرع عن هذه الحرية المزعومة مسائل عديدة من مثل: الدعوة إلى حرية اللباس، وحرية الإجهاض، وحرية النكاح بصرف النظر عن الكفاءة الدينية أو ما يعرف "بزواج المسلمة من غير المسلم"، وغير ذلك من المسائل التي تتصادم مع الأحكام الشرعية الثابتة، وسوف أعرض فيها يلي لمسألتين، هما: الدعوة إلى حرية اللباس، والدعوة إلى حرية الزواج بغير المسلم، إذ من خلالهما ستتضح أساليب النسويات في تخطي الأحكام الشرعية الثابتة، وما سوى هاتين المسألتين يقاس عليهها، خاصة وأن الأساليب هي نفسها وإن اختلفت المسائل.

#### ١. الدعوة إلى حرية اللباس:

من المعلوم أن الإسلام دين يربي أبناءه على الطهر والنقاء، والحشمة والحياء، وهي أصول في الحياة الأخلاقية، وقيم إنسانية مطلقة، لا يمكن التسامح مع ادعاء تغيّرها أو نسبيتها، لأن في هذا تهديداً للمجتمع الإنساني، بتهديد القاعدة التي يقوم عليها وهي قاعدة الأخلاق، وبناء على هذا فليس غريباً أن يكون حفظ الأخلاق جزءاً أصيلاً من حفظ الضرورات الخمس، فلا يمكن تصور حفظ الدين، ولا حفظ الحياة



الكريمة التي يسمو بها الإنسان عن حياة البهائم، ولا حفظ النسل، إذا لم يُحط جانب الأخلاق بسياج منيع من التشريعات الثابتة، وفي هذا قال صلى الله عليه وسلم: (إنها بعثت لأتم صالح الأخلاق) (() ومن ثم فقد جاءت النصوص الشرعية المتعلقة بجانب الأخلاق عموماً نصوصاً ثابتة، وعكمة، وأحكام اللباس وسيلةٌ من وسائل حفظ هذا المقصد العظيم، وبغير هذه الوسيلة لا يتحصل المقصد، أو يحصل فيه شيء من الاختلال والانحلال (() قال ابن القيم رحمه الله: "لما كانت المقاصد لا يتوصل إليها إلا بأسباب وطرق تفضي إليها، كانت طرقها وأسبابها تابعة لها، معتبرة بالا بأن الترابط بين المقاصد ووسائلها أمر تجمع عليه الفطر السليمة، والعقول المستقيمة، حتى قيل في هذا:

ترجو النجاة ولم تسلك مسالكها إن السفينة لا تجري على اليبس ٠٠٠٠.

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده، مسند أبي هريرة رضي الله عنه، ١٤/٥١٣، رقم الحديث (٨٩٥٢)، قال المحقق: صحيح.

<sup>(</sup>٢) انظر: محمد الطاهر بن عاشور، مقاصد الشريعة، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين،٣/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٤) ديوان أبي العتاهية، ص٠٣٣.



وبناء عليه فقد وردت نصوص شرعية كثيرة تأمر بستر العورات، والاحتشام في الهيئات، ومن ذلك قوله صلى الله عليه وسلم: (لا ينظر الرجل إلى عورة الرجل ولا المرأة إلى عورة المرأة) (() وقوله صلى الله عليه وسلم لما سأله أحد الصحابة قائلاً: يا نبي الله عوارتنا ما نأتي منها وما نذر؟ قال: (احفظ عورتك إلا من زوجتك أو ما ملكت يمينك)، قال: قلت: يا رسول الله، إذا كان القوم بعضهم في بعض؟ قال: "إن استطعت ألا يرينها أحد فلا يرينها" قال: يا رسول الله فإذا كان أحدنا خاليا؟ قال: (فالله أحق أن يستحيا منه من الناس) (() بل إن انكشاف العورة جاء مترتباً على الخطيئة التي اقترفها آدم -عليه السلام - بأكله من الشجرة التي نهاه الله تعالى عنها، التي اقترفها آدم -عليه السلام - بأكله من الشجرة التي نهاه الله تعالى عنها،

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحيض، باب: تحريم النظر إلى العورات، 1/ ۱۸۳، رقم الحديث (۳۳۸).

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود في سننه واللفظ له، كتاب الحمام، باب: ما جاء في التعري، ٤/ ١٩٧، رقم الحديث (٢٠١٧)، والترمذي في سننه، أبواب الأدب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، باب: ما جاء في حفظ العورة، ٤/ ٢٧٦، رقم الحديث (٢٧٦٩)، وابن ماجة في سننه، كتاب والنسائي في الكبرى، ٨/ ١٨٧، رقم الحديث (٨٩٢٣)، وابن ماجة في سننه، كتاب النكاح، باب: التستر عند الجماع، ٣/ ٣٥٥، رقم الحديث (١٩٢٠)، وأحمد في مسنده، مسند البصريين، حديث بهز بن حكيم عن أبيه عن جده، ٣٣/ ٢٣٥، رقم الحديث (٢٠٠٣)، والحديث حسنه الترمذي.



قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا ذَاقَا ٱلشَّجَرَةَ بَدَتُ لَهُمَا سَوْءَ تُهُمَا وَطَفِقًا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجُنَّةِ ﴾ (()، وقال تعالى: ﴿ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرْيَهُمَا سَوْءَ تِهِمَا ﴾ (().

ونظرا لخصوصية المرأة في المجتمع المسلم، ولما فطر الله عليه الرجال من الميل إلى النساء، فطرة ثابتة لا تتحول ولا تتبدل، فقد جاءت نصوص خاصة تعالج قضية اللباس بالنسبة للنساء، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهُا النّبِيُ قُل لِآزُوَجِكَ وَبَنَاتِكَ وَبِسَآءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَ مِن النّبِيهِ قُل لِآزُوَجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَآءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَ مِن النّبِيهِ قُل لِآزُوَجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَآءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدُنِينَ عَلَيْهِنَ مِن جَلَيبِيهِ قُلُ لَا لَكُ أَدْنَى أَن يُعْرَفِنَ فَلا يُؤْذِينَ فَوكانَ الله عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ "، قال الطبري رحمه الله: "لا يتشبهن بالإماء في لباسهن إذا هن خرجن من بيوتهن لحاجتهن فكشفن شعورهن ووجوههن ولكن ليدنين عليهن من بيوتهن لحاجتهن فكشفن شعورهن ووجوههن ولكن ليدنين عليهن من جلابيبهن؛ لئلا يعرض لهن فاسق، إذا علم أنهن حرائر بأذى من قول" وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِنِنَ بِخُمُوهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ ﴾ "، وقوله صلى الله عليه وسلم: (المرأة عورة فإذا خرجت جُرُوبِهِنَ ﴾ "، وقوله صلى الله عليه وسلم: (المرأة عورة فإذا خرجت

<sup>(</sup>١) [الأعراف: ٢٢].

<sup>(</sup>٢) [الأعراف: ٢٧].

<sup>(</sup>٣)[الأحزاب:٥٩].

<sup>(</sup>٤) جامع البيان في تأويل القرآن، ٢٠/ ٣٢٤.

<sup>(</sup>٥) [النور:٣١].



استشرفها الشيطان) مما يدل على وجوب اعتناء المرأة بستر جسدها عند الحاجة للخروج، وتحذيره الشديد من تساهل النساء في كشف العورات كما في قوله صلى الله عليه وسلم: (صنفان من أهل النار لم أرهما) وذكر: (نساء كاسيات عاريات) ...

وهذه النصوص ثابتة محكمة لا يعتريها التغيير ولا التبديل، وليس لأحد أن يحتج على تغييرها بتغير الظروف، واختلاف الثقافات، وتطور نظم الحياة، فإن هذا كله غير مؤثر في تغير الفطر، وما ركزه الله تعالى فيها من الميول الغريزية، والتي يجب أن تصان بسياج منيع من الطهر والعفاف ونقاء الأخلاق، بل إن ما يُشار إليه من تطور نظم الحياة، وتغير الثقافات لمو أدعى إلى مزيد اعتناء بالأخلاق، خاصة مع ما صاحب ذلك من رقة الديانة، وقلة الأمانة لدى فئات من الناس، وما كان من الأحكام متصلاً بأصول الأخلاق، أو بأصول الفطرة فهو ثابت لا يعتريه التغيير، بل إن بأته من محاسن هذا الدين.

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي في سننه، أبواب الرضاع عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، ٢/ ٢ . رقم الحديث (١١٧٣) وقال: هذا حديث حسن صحيح غريب.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم في صحيحه، كتاب: اللباس والزينة، باب: النساء الكاسيات العاريات، المائلات المميلات، ٦/ ١٦٨، رقم الحديث (٢١٢٨).



وحين اصطدمت النسوية بهذه النصوص وغيرها، سارعت إلى توظيف غير علمي لعدد من الوسائل التي تجتمع على هدف واحد وهو: إلغاء الدلالات الثابتة لهذه النصوص، ومنها:

١. نسبة دلالات هذه النصوص ومعانيها لفهم الفقهاء، ووصمهم بالثقافة الذكورية المنحازة للرجل ضد المرأة، والتي لم يستطيعوا معها التفكير في المرأة خارج كونها "كائناً جنسياً" لا كائناً اجتهاعياً صاحب حقوق ٠٠٠.

7. إعادة تفسير القرآن، تحت مسوغات عديدة، منها: أن التفسير الذي بين أيدينا اليوم تفسير مرتهن بالسياق التاريخي الذي تنزل فيه القرآن، فقوله بين أيدينا اليوم تفسير مرتهن بالسياق التاريخي الذي تنزل فيه القرآن، فقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَعًا فَشَعَلُوهُنَّ مِن وَرَآءِ حِجَابٍ قَلِكُمُ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَ ﴾ "، خاص بذلك السياق الذي تنزلت فيه الآية، ولا يمكن بحسب النسويات تعميم الآية خارج سياقها التاريخي، كما أن يمكن بحسب النسويات تعميم الآية خارج سياقها التاريخي، كما أن تفسيرها نشأ في سياق ذكوري يهيمن فيه الرجال، فالمفسرون للقرآن كانوا رجالاً منحازين لثقافتهم الخاصة، والرجال ليسوا بأحق من النساء في

<sup>(</sup>١) انظر: زيبا مير، نحو تحقيق المساواة بين الجنسين: قوانين الأسرة المسلمة والشريعة، ضمن كتاب: نريد المساواة والعدل في الأسرة المسلمة، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) [الأحزاب:٥٣].



تفسير القرآن خاصة ما يتعلق بالآيات التي تناقش حقوق النساء وواجباتهن، ومنها: أنه نشأ أيضا في سياق معزول عن المحيط العالمي<sup>(۱)</sup>، وهكذا يتحول القرآن من كتاب هداية ونور وفرقان بين الحق والباطل بها تقتضيه كل هذه الأوصاف من ثبات واستقرار إلى أن يكون كتاباً متحولاً دائم الترحال يؤدي دوره المرسوم له من قبل النسويات في إرضاء الذائقة العصرية، وإعطاء طابع المشروعية والتسويغ لكل انحراف.

1. الزعم بأن الحجاب تسرب للإسلام من الثقافات السابقة عليه، ومن ثم فإن وجود هذه التشريعات لا يعني القطع بنسبتها للإسلام، بل هي مجرد آثار ثقافية انتشرت ووصلت إلى المسلمين الذين نسبوها بدورهم للإسلام "، ولا تعبأ النسويات بمهمة التدليل على هذه الادعاءات بدليل صحيح سالم خالٍ من المعارضة، وقصارى ما تفعله هو مجرد الادعاء، ولا

<sup>(</sup>۱) انظر: آمنة ودود، بحث في القرآن والجنسانية، ضمن كتاب: النسوية والدراسات الدينية، ص٢٥٦-٢٥٩، وانظر: أميمة أبو بكر، قراءة في تفاسير القرآن واعية لاعتبارات الجندر، ضمن الكتاب السابق نفسه، ص٢٦٩، وانظر: نظيرة زين الدين، الفتاة والشيوخ، ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: خديجة صبار، الإسلام والحجاب بين عصر الحريم وتحديات الحضارة، ص٨٧.



شك أن للدعاوى باباً عريضاً يجعل كل من اشتهى قولاً قاله، بعيداً عن استشعار مسؤولية الكلمة، وعبء الأمانة.

وبالاعتهاد على ما سبق من الوسائل، جرت محاولات إقناع المرأة المسلمة بامتلاكها الحرية الكاملة لجسدها، بها يعطيها الحق الكامل في ستر ما تريد ستره، وإبداء ما تريد إبداءه، دون أي قيد أو إلزام خارجي، بل إن أي إلزام خارجي أيا كان مصدره يعدُّ عندهم افتياتاً على حرية المرأة الجسدية، واعتداءً عليها، وداخلاً في مفهوم العنف ضد المرأة بحسب المواثيق الدولية، وقد شملت الدعوة إلى امتلاك الحرية الجسدية مما يتعلق بقضية اللباس لدى المرأة:

- الدعوة إلى نزع الحجاب، واعتباره مظهراً من مظاهر قهر الجسد في ظل الهيمنة الذكورية.
  - الدعوة إلى حرية الملبس عموما دون أي تقييدات دينية أخلاقية.

وهكذا تخطت النسوية بوصفها أحد التيارات المعاصرة المنحرفة في مفهومها للحرية الأحكام الشرعية الثابتة في باب اللباس، وتوسلت بكل وسيلة أمكنتها لتجاوز هذه الأحكام، مظهرة فقراً علمياً كبيراً بأحكام الشرع ومفاهيمه، ومبادئه، ومختزلة مفهوم الحرية من كونه أحد المفاهيم الإنسانية الراقية إلى رغبات صبيانية طائشة ومتعطشة جسدياً لإشباع



الجموح النسوي، على أن هذا الاختزال أدى بالمرأة في نهاية المطاف إلى أن تكون وسيلة من وسائل الدعاية والإعلان والترويج والمتاجرة بالجسد، الأمر الذي لا يصب إلا في صالح المؤسسات التجارية، وأصحاب رؤوس الأموال، وإذا كانت النسويات يعتبرن الفقهاء قد تعاملوا مع المرأة بوصفها كائناً جنسياً، فإن النسويات قد حولنها إلى دمية في يد الرأسهالية.

## ٢. الدعوة إلى حرية زواج المرأة المسلمة بغير المسلم:

<sup>(</sup>١) [الروم: ٢١].

<sup>(</sup>٢) انظر: الشاطبي، الموافقات، ٣/ ١٣٩.



وبها أن هذه المقاصد لا تتحقق على الوجه الأكمل إلا بمواصلة النكاح واستدامته، صارت المواصلة والاستدامة قصداً للشارع، لأنها مثبتة للمقصد الأصلي، ومقوّية لحكمته؛ ومن هنا جاء شرط الكفاءة في النكاح، باعتبارها من وسائل دوامه واستمراره، وقد اختلف الفقهاء في اعتبار بعض الشروط، ولكنهم أجمعوا على اشتراط: إسلام الزوج، قال ابن حجر بعض الشروط، ولكنهم أجمعوا على اشتراط: إسلام الزوج، قال ابن حجر محه الله -: "واعتبار الكفاءة في الدين متفق عليه فلا تحل مسلمة لكافر أصلا" وذلك لكون النصوص الواردة في هذه المسألة نصوص قطعية محكمة، منها قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا جَاءَهُ ٱلْمُؤْمِنَاتُ مُهَجِرَتِ فَلَا تَرْجِعُوهُنَ إِلَى ٱلْكُفّارِ لَا هُنَ عَلِمُ وَلَا هُمْ يَعِلُونَ لَهُنَّ ﴾ ".

وبناء على ما سبق فإن شرط الكفاءة في الزواج ينقسم إلى قسمين:

- القسم الأول: ثابت لا يعتريه تغيير مهما تغيرت الأزمنة والأمكنة، وهو غير قابل للاجتهاد، لورود النص القطعي في هذا، وهو شرط إسلام الزوج.

<sup>(</sup>١) فتح الباري، ٩/ ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) [المتحنة: ١٠].



- القسم الثاني: متغير، وهو مما اختلفت فيه أنظار المجتهدين، كالنسب واليسار والحرفة والسلامة من العيوب والحرية وغيرها، فهذه شروط متغيرة، ومرتبطة بالعرف والعادة (۱۰).

وقد اعترضت النسويات على القسم الثابت من شروط الكفاءة، وهو شرط إسلام الزوج، واستندت في رفضها هذا على مبرر أساس وهو: "تقييد حرية المرأة في اختيار شريك حياتها"، واتخذت عدداً من الأساليب لمواجهة هذا الحكم الثابت، من أهمها:

1. تقييد الآية الدالة على حرمة نكاح المسلمة لغير المسلم بسياقها التاريخي، فهي خاصة به، ولا يصح تعميمها على المجتمعات المتحضرة اليوم، حيث تصبح الفروق الدينية فروقاً وهمية لا أهمية لها...

٢. نفي أن يكون شرط إسلام الزوج شرطاً دينياً ملزماً، بل هو من
 اجتهادات الفقهاء، ونتاج ثقافتهم الذكورية، وعلى فرض كونه شرطاً من

<sup>(</sup>۱) انظر: يمينة ساعد بوسعادي، الثابت والمتغير من أحكام الأسرة، ص٣٧٣-

<sup>(</sup>٢) انظر مقالة: "زواج المسلمة بغير المسلم" رأي باحثة مصرية يثير الجدل، على موقع: https://cutt.us/Htkas ، تاريخ الزيارة: ٥/ ١١/ ١٤٢٢.



شروط النكاح فإنه لا ينكر -حسب تصورهم- تغير الأحكام بتغير الأزمان هذا على الرغم من أن موقف النسويات من الفقه الإسلامي ومن الفقهاء ليس موقف احترام وتقدير، ومع ذلك فإن النسويات لا يتأخرن عن استغلال ما أنتجه الفقهاء من قواعد مبنية على استقراء نصوص الشريعة، ما دامت تلبي أغراضهن في مسألة معينة، استغلالاً يفتقر إلى التحرير العلمي، ويتجاهل توضيحات العلماء لهذه القاعدة وتطبيقاتها الفقهية، والهدف من هذا الاستغلال غير العلمي لهذه القاعدة: تحويل كل نص ثابت يتعارض مع أهوائهم إلى نص متغير لا حرج عليهم في تجاوزه.

٣. ضرورة الزواج المختلط بين أبناء الديانات المختلفة تحقيقاً للوحدة الوطنية الاجتهاعية بين أبناء الوطن الواحد "، والمصالح في الإسلام إما أن تكون معتبرة، أو تكون مهدرة غير معتبرة، وأحد أوصاف المصالح المهدرة أن تتعارض مع نص ثابت من نصوص الإسلام،

<sup>(</sup>۱) انظر: ناجي الطنطاوي، الزواج المدني، مجلة الحج والعمرة، ۱۱/۱۱، وزارة الحج، المجلد (۱۱)، ۱۹۷۰م.

<sup>(</sup>٢) انظر: عبد الله العلايلي، أين الخطأ، ص١١٣، وانظر: ناجي الطنطاوي، الزواج المدني، مجلة الحج والعمرة، ١١/١، ٧١١، وزارة الحج، المجلد (١١)، ١٩٧٠م، وانظر: نهى قاطرجى، الحركة النسوية في لبنان، ص٣٢٨.



وعلى هذا فمصلحة تحقيق الوحدة الوطنية بين أبناء الديانات المختلفة في الوطن الواحد من خلال زواج المسلمة بكافر مصلحة مهدرة لأنها في مقابل النص الصريح الثابت كها سبق، وفتح هذا الباب يؤدي إلى إهدار أحكام الشريعة الثابتة بسبب تغير الأحوال...

لا تعزيز المساواة بين المرأة والرجل على الصعيدين التشريعي والاجتهاعي "، يُشرن بذلك إلى أن الرجل المسلم يجوز له الزواج من كتابية فلهاذا لا يجوز للمرأة المسلمة الزواج من كتابي؟ وبصرف النظر عن مرتبة التسليم التي ينبغي أن يأخذ المسلم نفسه بها، والتي لا تعترف بها النسويات، فإنهن لا يتجشمن عناء البحث في الحكمة التشريعية، لأنهن أصلاً لا يعترفن بالتراتبية التي يقيمها الإسلام بين الرجل والمرأة، حيث يعمل الإسلام الرجل سيداً وقواماً على المرأة، والإسلام يأبى للمسلمة الخضوع لسيادة غير المسلم.

<sup>(</sup>١) انظر: الغزالي، المستصفى، ١٧٣-١٧٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: نهى قاطرجى، الحركة النسوية في لبنان، ص٣٢٨.



٥. الاتكاء على الاتفاقيات الحقوقية، والمواثيق العالمية، والتي تؤكد الحرية المطلقة للاعتقاد، وتعطي الحق في الزواج للجنسين: الرجل والمرأة دون أي اشتراطات من هذا النوع (١٠).

وقد اتخذت النسويات خطوات عملية في هذا الموضوع تمثلت في الدعوة لتغيير قوانين الأحوال الشخصية المعمول بها في معظم الدول الإسلامية والتي تعتبر زواج المسلمة من غير المسلم زواجاً باطلاً "،كما دعت إلى "الزواج المدنى" وهو شكل معاصر من أشكال الزواج، يقوم على التوافق بين الرجل والمرأة، ويستهدف إقامة الحياة المشتركة بينها، وتترتب عليه الحقوق والواجبات المستندة إلى مرجعية قانون الدولة التي يجري على أرضها، ومن ثم لا تعتبر فيه الشروط الدينية، وإنها يستند إلى وضع علماني لا يفرق بين عقد الزواج وسائر عقود المعاملات من بيع ونحوه، وقد نشطت النسويات مؤخراً في الدعوة إلى الزواج المدني وتطبيقه في الدول الإسلامية، لأنه يضمن التحلل من كل شروط الزواج الشرعي، من مهر، وولى وشهود، وكفاءة في الدين، فالزواج المدني يختلف إنشاءً وإنهاءً عن الزواج الشرعي، لمخالفته له في الشروط الشرعية، وقد صح عنه صلى الله

<sup>(</sup>١) انظر: نهى قاطرجى، الحركة النسوية في لبنان، ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق، ص ٣١٤-٣١٥.



عليه وسلم في الحديث المروي عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال: رسول الله صلى الله عليه وسلم: (كل شرط ليس في كتاب الله عز وجل فهو مردود، وإن اشترطوا مائة مرة) (١٠)، والمراد بقوله: ليس في كتاب الله، أي: يخالف كتاب الله.

وهكذا تخالف النسويات النصوص الصريحة، والأحكام الثابتة، وإجماع العلماء، وتسلط عليها حججاً واهية، ومناهج سقيمة، لتستقيم لها الحرية بالمعنى المنحرف الذي تلقفته عن الغرب.

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده، مسند الصديقة عائشة بنت الصديق رضي الله عنها، ۲٤/ ٣٢١، رقم الحديث (٢٥٥٠٤)، قال المحقق: حديث صحيح.

\*



# المطلب الثانى: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالرأة في مفهوم المساواة.

من العلامات المميزة للخطاب الفكرى المعاصر، كثرة اعتماده على مفهوم المساواة؛ وذلك راجع إلى أن مفهوم المساواة أحد المفاهيم العالمية التي روجت لها الثقافة الغربية، وبها أننا نعيش في سياق التأثر بهذه الثقافة، فقد تأثر العديد من المسلمين بهذا المفهوم، حتى صار مكوناً من مكونات نظره في الأحكام الشرعية، مما ولد نظراً غريباً في دلالات النصوص، وفتح الباب أمام بعض الجهال لوصم الشريعة بها لايليق بها من التحيز والظلم، ومما ضاعف الإشكال أن هذا المفهوم مفهوم مشتبه، ففيه حق وباطل، وظاهرة الاشتباه في المصطلحات الشائعة، ظاهرة معروفة منذ القدم، نبّه عليها بعض العلماء، ومنهم ابن تيمية رحمه الله، إذ يقول: "والاسم كلما كثر التكلم فيه، فتُكلِم به مطلقاً، ومقيداً بقيد، ومقيداً بقيد آخر في موضع آخر؟ كان هذا سببا لاشتباه بعض معناه، ثم كلم كثر سماعه كثر من يشتبه عليه ذلك؛ ومن أسباب ذلك أن يسمع بعض الناس بعض موارده، ولا يسمع بعضه، ويكون ما سمعه مقيداً بقيد أوجبه اختصاصه بمعنى، فيظن معناه في سائر موارده كذلك"(٠٠).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي، ٧/ ٣٥٦.



وقد حفزت كثرة الاعتهاد على مفهوم المساواة العديد من العلهاء والمفكرين على ضبط هذا المفهوم ومعايرته بمفهوم العدل، حتى صار العدل والمساواة من أكثر المفاهيم ارتباطاً في الخطاب الفكري المعاصر، وهذا الارتباط لم يخلُ عند بعضهم من التباسات وانحرافات كثيرة في النظر والتطبيق؛ وكانت قضية المرأة الساحة الأبرز لظهور هذه الالتباسات والانحرافات، وصار سؤال: المساواة بين المرأة والرجل السؤال الأكثر ضغطاً وإلحاحاً على الخطاب الشرعي، مما ولد حالة من الحيرة والاضطراب لدى كثير من أبناء المسلمين، وأدى من ناحية ثانية بالعديد منهم إلى مخالفة الأحكام الشرعية الثابتة، بحجة أنها لا تتضمن المساواة بين المرأة والرجل.

وبناء على ما سبق، فقد صار من اللازم تحرير مفهوم المساواة في الخطاب الشرعي، وعلاقته بمفهوم العدل، وبيان موقف الشارع منها، وهل أحكامه المتعلقة بالمساواة أو بنفيها أحكام شرعية ثابتة؟ أم أنها من قبيل الأحكام المتغيرة من زمان لآخر ومن مكان لآخر؟ وكيف أثرت الانحرافات المعاصرة لدى المرأة في مفهومها للمساواة على الأحكام هذه الشرعية الثابتة؟



#### المسألة الأولى: حقيقة المساواة في الإسلام.

أولاً: تعريف المساواة في الإسلام.

#### -المساواة لغة:

تعود لفظة المساواة في اللغة إلى الأصل (سَوِيَ) وهو أصل يدلُّ على: الاستقامة والاعتدال بين الشيئين، فيقال: هذا يساوي هذا أي يعادله ويهاثله (۱) ويقال: سِيُّه أي: مثله، وسَاويتُ بين الشيئين: أي عَدَّلتُ بينهها (۱) ومنه قوله تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا سَاوَيْ بَيْنَ ٱلصَّدَفَيْنِ قَالَ ٱنفُخُواْ (۱) والخلاصة: أن المساواة في اللغة تعنى المهاثلة والمعادلة.

#### -المساواة اصطلاحا:

لا يكاد الناظر في الكتب التي عُنيت بالتعريفات الاصطلاحية، وكتب الفقهاء المتقدمين أن يظفر بتعريف اصطلاحي للمساواة ('')، إذ لم تكن ثمة

<sup>(</sup>١) انظر: ابن فارس، مقاييس اللغة، ٣/ ١١٢، مادة (سَوِيَ).

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن منظور، لسان العرب، ١٤/ ٨٠٨ - ٤١٠.

<sup>(</sup>٣)[الكهف:٩٦].

<sup>(</sup>٤) عرف التهانوي مصطلح التساوي فقال: "تعادل الشيئين" ثم عرفه في اصطلاح المتكلمين والحكماء فقال: "هو الوحدة في الكم عددا كان أو مقدارا" كما عرفه في اصطلاح المنطقيين فقال: "هو عبارة عن صدق كل من المفهومين على جميع ما يصدق



حاجة لاستخلاص تعريف اصطلاحي زائد على حقيقتها اللغوية، مما يعني ضرورة الرجوع إلى الباحثين المعاصرين للوقوف على تعريف صالح للمساواة في الاصطلاح الشرعى.

وقد اختلفت تعريفات المعاصرين للمساواة اختلافات كثيرة وحقيقية، وذلك بسبب تعدد مشاربهم، وتنوع اهتهاماتهم، فمها وقفت عليه من تعريفات المعاصرين:

- "عدم التمييز بين الأفراد بسبب الأصل أو اللغة أو العقيدة أو الجنس؛ لأن البشر كلهم متساوون في التكاليف والأعباء العامة والحقوق والحريات العامة" وهذا التعريف غير منسجم مع النصوص الشرعية، إذ من المعلوم أن النصوص الشرعية فرقت بين المسلم والكافر في العديد من الأحكام، وفرقت بين الرجل والمرأة في العديد من الأحكام أيضاً، ومن ثم فلا يجوز إسقاط هذا التعريف على الشريعة، ثم ليّ أعناق نصوصها لتتفق مع هذه الرؤية.

عليه الآخر" فالتهانوي لم يجاوز في تعريفه للتساوي المعنى اللغوي، وكذلك تعريف المتكلمين والحكماء، أما تعريف المنطقيين فهو خارج عن اصطلاح هذا البحث. انظر: كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، ١/ ٤٢٧.

<sup>(</sup>١) محمد المتولي السيد، مبدأ المساواة أمام المرافق العامة، ص٧.

\*

- "تماثل كامل أمام القانون، وتكافؤ كامل إزاء الفرص، وتوازن بين الذين تفاوتت حظوظهم من الفرص المتاحة للجميع"، وقول الباحث "تماثل كامل أمام القانون" انطلاقٌ من المساواة القانونية، وهي مما جاء به الإسلام، وأكد عليه، ولكن لا يجوز قصر التعريف عليها، لا سيها وأن الباحث لم يتجه أصلاً لتعريف المساواة القانونية.

وتعريف المساواة في الاصطلاح الشرعي يحتم الرجوع إلى النصوص الشرعية؛ لأنها الأصل والمصدر في تأصيل المفاهيم وتأسيسها، وبالنظر إلى النصوص الواردة من الكتاب والسنة نجدها تنتظم في الموضوعات الآتية:

١. إثبات المساواة في أصل الخلقة، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ التَّقُواْ رَبَّكُو ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ (()، وقوله تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى اللَّهُ عَن نَفْسِ وَحِدَةٍ ﴾ (()، وقوله تعالى: ﴿ وَهُو ٱلَّذِى اللَّهُ عَن نَفْسِ وَحِدَةٍ فَمُسْتَقَدُ وَمُسْتَوَدَعٌ قَد فَصَّلْنَا ٱلْآيَاتِ لِقَوْمِ يَفْقُونِ وَمُسْتَوَدًى اللَّهُ اللَّلْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ا

وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْق

<sup>(</sup>١) تركي القحطاني، مبدأ العدل والمساواة في الإسلام، ص١٠، مجلة جامعة الشارقة، المجلد (١٤)، العدد (٢)، ١٤٣٩هـ-١٠٧م.

<sup>(</sup>٢) [النساء: ١].

<sup>(</sup>٣) [الأنعام: ٩٨].



اللَّهِ ﴾ (١)، وهذه الآيات ونحوها لم ترد فيها لفظة المساواة، ولكنها تفهم من معناها الظاهر.

٢. إثبات المساواة في أصل الكرامة الإنسانية، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ ﴾ "، وهذا التكريم تكريم في الخلق والعلم والعقل وإرسال الرسل وإنزال الكتب"، ومن ذلك أيضا قوله تعالى ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ "، وقوله: ﴿ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ ﴾ "، وهذه الآيات ونحوها أيضا لم ترد فيها لفظة المساواة صراحة، ولكنها تفهم من معناها الظاهر.

٣. إثبات التمايز ونفي المساواة بين المؤمن والكافر، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ مَن كَانَ مُؤْمِنَا كَمَن كَانَ فَاسِقَأَ لَّا يَسۡتَوُونَ ﴾ (١)، وقوله: ﴿ قُلُ هَلُ يَسۡتَوى

<sup>(</sup>١) [الروم: ٣٠].

<sup>(</sup>٢) [الإسراء: ٧٠].

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٥/ ٨٩، وانظر: السعدي، تيسير الكريم الرحمن، ص٤٦٣.

<sup>(</sup>٤) [التين:٤].

<sup>(</sup>٥)[غافر:٦٤].

<sup>(</sup>٦) [السجدة:١٨].



ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَفَلَا تَتَفَكَّرُونَ ﴾ "، وقوله: ﴿ قُل لَا يَشَتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَٱلطَّيِّبُ ﴾ "، وهذه الآيات وردت فيها لفظة المساواة صريحة، ولكنها في مقام النفي لا الإثبات، مما يؤكد ابتداء على أن الإسلام لا يعتبر المساواة المطلقة في كل الأمور، بل إنه يثبت التمييز صراحة، ولكنه التمييز الذي يقوم على اعتبارات شرعية، وهو ما يمكن أن ندعوه بالتمييز الإيجابي، في مقابل التمييز السلبي أو الظالم الذي يقوم على اعتبارات أهدرها الشارع ولم يلتفت إليها.

3. إثبات المساواة في أصل التكليف الشرعي: فقد جاء الخطاب عاماً للذكر والأنثى، وذلك في معظم النصوص الشرعية، إلا ما دل الدليل على تخصيصه، كإسقاط الجمع والجهاعات عن النساء، وإسقاط الصلاة والصيام حال الحيض، وإسقاط الجهاد، ونحوها من الأحكام التي يختص بها الرجال دون النساء.

٥. إثبات المساواة في الجزاء: فلا فرق بين ذكر وأنثى في ثواب أو عقاب،
 قال تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِلِحَاتِ مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ

<sup>(</sup>١) [الأنعام: ٥٠].

<sup>(</sup>٢) [المائدة:١٠٠].



فَأُوْلَنَهِكَ يَدَخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴾ "، وفي العقاب يقول تعالى: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَٱجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِ مِّنْهُمَا مِائَةَ جَلَدَّةٍ وَلَا تَأْخُذُكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ٱللَّهِ ﴾"، ويقول: ﴿ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ بَعْضُهُم ﴾ ".

7. إثبات المساواة في الحقوق العامة: ومن تلك الحقوق حق التعلم، فالرجال والنساء في هذا سواء، كما يفهم من عموم الآيات التي تحث على طلب العلم وترغب فيه، كما في قوله تعالى: ﴿ يَرْفَعِ اللّهَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُو وَالَّذِينَ أُوتُواْ الْمِالَمُ وَرَجَلَتِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ وكما في حديث أي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قالت النساء للنبي -صلى الله عليه وسلم-: غلبنا عليك الرجال، فاجعل لنا يوما من نفسك، فوعدهن يوماً لقيهن فيه فوعظهن وأمرهن "، ومن الحقوق العامة: حق التملك، كما في لقيهن فيه فوعظهن وأمرهن "، ومن الحقوق العامة: حق التملك، كما في

<sup>(</sup>١) [النساء: ١٢٤].

<sup>(</sup>٢) [النور:٢].

<sup>(</sup>٣) [التوبة:٦٧].

<sup>(</sup>٤) [المجادلة: ١١].

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب: هل يجعل للنساء يوم على حدة في العلم؟، ١/ ٣٢، رقم الحديث (١٠١).

<del>\</del>

قوله تعالى: ﴿لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا ٱلْحَسَّبُوُّ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا ٱلْحَسَّبُوُ وَاللِسَآءِ وَلِلنِّسَآءِ وَاللَّسَآءَ صَدُقَتِهِنَّ نِحْلَةً ﴾ ''.

وبناء على ما سبق من النصوص الشرعية يمكن أن يُصاغ تعريف المساواة في الاصطلاح الشرعي بأن يقال: هي التهاثل بين المكلفين المشروط بانتفاء الموانع الشرعية.

## -شرح التعريف:

التهاثل: جنس في التعريف، ويعني: انتفاء التمييز، وهو يشمل التهاثل الطبيعي الراجع إلى أصل الخلقة، والتهاثل الشرعي الراجع إلى أصل التكليفات الشرعية.

بين المكلفين: وهو قيد في التعريف يخرج به الحكم بتماثل الموجودات فيها سوى الإنسان.

المشروط: وهو قيد ثانٍ يخرج به التماثل المطلق أو ما يطلق عليه: المساواة المطلقة، إذ لا اعتبار لهذه المساواة في الإسلام.

<sup>(</sup>١) [النساء: ٣٢].

<sup>(</sup>٢) [النساء: ٤].



بانتفاء الموانع الشرعية: وهي تلك الأسباب التي يلاحظها الشارع فيثبت التهايز؛ دفعاً لمفسدة التهاثل، أو جلباً لمصلحة التغاير، وهي ما يطلق عليها الموانع الشرعية للمساواة وفيها يلى بيانها.

# ثانياً: الموانع الشرعية للمساواة:

دلت النصوص الشرعية السابقة على اعتبار المساواة وكونها مبدأً من مبادئ التشريع، ولكنها نفت في الوقت ذاته أن تكون هذه المساواة مساواة مطلقة، ويمكن أن نلاحظ عدداً من الاعتبارات التي يراعيها الشارع مما يمنع المساواة، يُطلَق عليها: موانع المساواة، ويعرفها بعض الباحثين بقوله: "هي العوارض التي إذا تحققت تقتضي إلغاء حكم المساواة لظهور مصلحة راجحة في ذلك الإلغاء أو لظهور مفسدة عند إجراء المساواة" وقد اختلفت أنظار الباحثين في عدِّها، وترتيبها، إلا أن الثابت أن هذه الموانع عقليةٌ شرعية، فهي عقليةٌ من حيث كونها تُقرّ بها العقول الصحيحة، والفطر السوية، وهي شرعية لأن ما كان وصفه كذلك فإن الشرع يعتبره أيا كان مورده، ومن أظهر تلك الموانع:

<sup>(</sup>١) محمد الطاهر بن عاشور، أصول النظام الاجتماعي، ص١٥٢.



١. الموانع الجبلِّية: وجِبلَّةُ الشيء: "طبيعته وأصله وما بُني عليه " (١٠)؛ ولهذا تُسمى أحيانا: الموانع الخَلقية، ومنها: جبلةٌ عامة تشمل بني الإنسان كلهم، مثل ما جُبل عليه الإنسان من الغريزة التي تحركه للأكل والشرب والنكاح والنوم، وهذا ثابت لا يمكن تغييره، ولا تتجه الشريعة إلى محوه ولا تطالب برفعه"، ومنها: جبلةٌ خاصة تميز الذكر عن الأنثى، فليس كل ما يطيقه الذكر بموجب خلقته تطيقه الأنثى، ولا كل ما تطيقه الأنثى بموجب خلقتها يطيقه الذكر، وهذه الجبلة الخاصة تمنع مساواة المرأة بالرجل في بعض الأمور، ومما ينبني على هذا من الفروع الفقهية: منع مساواة المرأة للرجل في إمارة الجيش والخلافة عند جميع المسلمين، ومنع مساواتها له في القضاء والإمامة عند جماهير العلماء، ومثل منع مساواتها له في حق كفالة الأبناء الصغار، وفي استحقاق النفقة، لكون الرجل أقدر على الاكتساب بمقتضى جبلته، ولهذا ألزمته الشريعة بالنفقة والمهر، ورتبت لهذا زيادة له في نصيبه من الإرث في بعض الحالات، في مقابل إعفاء المرأة من النفقة "، وهذه الأحكام أحكام شرعية ثابتة، لا يمكن أن تتغير تحت ذريعة

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب، ١١/ ٩٨

<sup>(</sup>٢) انظر: الشاطبي، الموافقات، ٢/ ٧٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن عاشور، أصول النظام الاجتماعي، ص١٥٤.



تغير الزمان والمكان، أو تغير المفاهيم وأنهاط العيش، والعلاقات، وثباتها راجع إلى ابتنائها على ما هو ثابت في نفسه وهو الجبلة، وعلى تقدير وجود بعض الاختلافات التي قد تعتري الجبلة نتيجة التربية وأنهاط العيش فإن هذا نادر، وفي حقيقة هذا التغير وعمقه نظر، والنادر لا حكم له ولا تلتفت الشريعة إليه في بناء الأحكام.

Y. الموانع الخُلقية: وهو ما كان راجعاً إلى الأخلاق، ولا ريب أن الناس تتفاوت أخلاقهم، وهذا التفاوت يمنع مساواتهم عند ذوي العقول الصحيحة، فإنه لا يستوي مسلم صاحب خُلق، مع مسلم سيء الخُلق في استحقاق النكاح، وكذلك المسلمة صاحبة الخُلق مقدمة على غيرها ممن ليست كذلك.

٣. الموانع العرفية: وهي الراجعة إلى أعراف الناس وعاداتهم، مثل: ما جرت عليه العادة من اختلاف لباس الرجال عن لباس النساء، ومن القواعد الشرعية المقررة: أن العادة محكمة، ولهذا جاءت النصوص الشرعية مانعة من مساواة أحد الجنسين للآخر في اللباس، من مثل ما رواه أبو



هريرة -رضي الله عنه- قال: "لعن رسول الله صلى الله عليه وسلم الرجل يلبس لبسة المرأة، والمرأة تلبس لبسة الرجل"...

لا الموانع العلمية الإدراكية: مما مرجعه تفاوت الناس في عقولهم ومداركهم وقابليتهم للفهم والعلم، وهذا مانع صحيح معتبر عقلاً وشرعاً، ويشهد له قول عبد الرحمن بن عوف رضي الله عنه لأمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه لما هم الله عنه لما هم الخج، إذ قال: "يا أمير المؤمنين، إن الموسم يجمع رعاع الناس وغوغاءهم، وإني أرى أن تمهل حتى تقدم المدينة، فإنها دار الهجرة والسنة والسلامة، وتخلص لأهل الفقه وأشراف الناس وذوي رأيهم"".

موانع السياسة الشرعية: "وهي الأحوال التي تقتضي إبطال حكم المساواة بين أصناف وأشخاص أو في أحوال خاصة لمصلحة من مصالح

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود، كتاب اللباس، باب في لباس المرأة، ٤/ ٦٠، رقم الحديث (۸)، وأحمد في مسنده، مسند أبي هريرة رضي الله عنه، ١٤/ ٦١، رقم الحديث (٨٣٠٩)، وقال المحقق: إسناده صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب مناقب الأنصار، باب: مقدم النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه المدينة، ٥/ ٦٧، رقم الحديث (٣٩٢٨).



حكومة الأمة"، ولها أمثلة عديدة، منها: منع مساواة أهل الذمة بالمسلمين في كثير من الأحكام ...

ولا يكتمل بيان حقيقة المساواة في الإسلام إلا ببيان علاقتها بالمفاهيم المقاربة لها، ومن أهمها على الإطلاق مفهوم العدل، وفيها يلي بيانه، وبيان علاقته بمفهوم المساواة.

# ثالثاً: مفهوم العدل في الإسلام:

#### -العدل لغة:

ترجع لفظة العدل إلى الجذر اللغوي: (عَدَلَ)، ويدلُّ هذا الجذر على معنيين متضادين، الأول: الاستواء، والثاني: الاعوجاج، والمعنى الأول هو المراد في هذا البحث "، ومما يرجع إليه من المعاني:

- الاستقامة: ومنه قولهم: فلانٌ عَدلٌ، أي: مرضيٌّ مستوي الطريقة، فهو مستقيم، قال تعالى: ﴿ وَأَشَهِدُولُ ذَوَى عَدلِ مِّنكُرُ ﴾ "، ومنه العدْل: ضدُّ الجور، وقولهم: عَدَلته حتى اعتدل: أي أقمته حتى استقام.

<sup>(</sup>١) ابن عاشور، أصول النظام الاجتماعي، ص١٥٨-٩٥١.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن فارس، مقاييس اللغة، ٤/ ٢٤٦-٢٤٧، مادة (عَدَلَ).

<sup>(</sup>٣) [الطلاق:٢].



- المساواة: ومنه قولهم للشيء يساوي الشيء: هو عِدله، وفلانٌ عِدْلك: أي مكافئ لك والعَدْلُ: قيمة الشيء وفداؤه، وهو ما تعتبر فيه المساواة، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدْلٌ ﴾ أي: فديةٌ معتدل: إذا تساوى حَرُّه وبرَدُه.

والملاحظ أن تعريف المساواة لغة تضمن معنى العدل، وتعريف العدل لغة تضمن معنى التسوية، ولعل بعض الباحثين الذين خلطوا بين المساواة والعدل ولم يفرقوا بينهما اصطلاحاً، حيث ظنوا أنه يلزم من تحقق أحدهما تحقق الآخر قصروا نظرهم على المعنى اللغوي الذي يشير في أحد وجوهه إلى الترادف.

### -العدل اصطلاحاً:

عُرف العدل بتعريفات عدة منها:

- تعريف الجرجاني، حيث قال: "العدل عبارة عن الأمر المتوسط بين طرفي الإفراط والتفريط""، وعرف العدالة بأنها: "الاستقامة على طريق الحق بالاجتناب عما هو محظور دينيا"".

<sup>(</sup>١) [البقرة: ١٢٣].

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان، الطبري، ٢/ ٥٧٤.

<sup>(</sup>٣) التعريفات، ص١٤٧.



- تعریف ابن حزم، حیث قال: "العدل هو أن تعطي من نفسك الواجب و تأخذه" ".
- تعريف الجاحظ، حيث قال: "استعمال الأمور في مواضعها، وأوقاتها، ووجوهها، ومقاديرها، من غير سرف، ولا تقصير، ولا تقديم، ولا تأخير" ومن الواضح أن كلا من: الجرجاني وابن حزم والجاحظ قد عرفوا العدل باعتباره صفة أخلاقية.
- تعريف الشوكاني حيث قال: "هو فصل الحكومة على ما في كتاب الله سبحانه وتعالى وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم لا الحكم بالرأي المجرد"().
- تعريف وهبة الزحيلي حيث قال: "هو تنفيذ حكم الله، أي أن يحكم طبقاً لما جاءت به الشرائع السماوية الحقة كما أوحى بها الله إلى أنبيائه

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، الموضع نفسه.

<sup>(</sup>٢) الأخلاق والسير، ص٣٣.

<sup>(</sup>٣) تهذيب الأخلاق، ص٢٨.

<sup>(</sup>٤) فتح القدير، ١/ ٥٥٥.

**₩** 



ورسله" ، وقد عرف كل من الشوكاني والزحيلي العدل باعتباره أساس الحكم بين الناس.

وكل تعريف مما سبق نظر إلى العدل من زاوية، ومن أشمل ما يمكن أن يقال في تعريف العدل إنه إعطاء كل ذي حق حقه، فإن تساوت الحقوق فإن العدل لا يتحقق حينئذ إلا بالتسوية، وإن اختلفت فإن العدل أن يعطى كل بحسبه، وتكون المساواة حينئذ ظلماً.

## رابعاً: علاقة العدل بالمساواة:

تكلم المعاصرون كثيراً في العدل والمساواة، وأفاضوا في تفصيل العلاقة بينها، والملاحظ أنهم قد اتجهوا في ذلك ثلاثة اتجاهات رئيسة، هي:

- الاتجاه الأول: وهو اتجاه التفريق، حيث ذهب أصحاب هذا الاتجاه إلى أن العدل قيمة عليا مطلقة لا يدخلها تخصيص ولا نسخ ولا استثناء وهو واجب في كل حال، كما قال عمر -رضي الله عنه-: "لا رخصة فيه في قريب ولا بعيد ولا في شدة ولا رخاء""، والعدل لا يكون إلا حقاً وصلاحاً وخيراً، أما المساواة فليس هذا من لازمها، فهي لا تكون حقاً إلا إذا كانت بين من حقه في شريعة الله التساوي، وشريعة الله لا تساوي بين

<sup>(</sup>١) الفقه الإسلامي وأدلته، ٨/ ١٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الأمم والملوك، ٣/ ٥٨٥.



الناس في كل شيء كما سبق بيانه في موانع المساواة، ومن ثم فإن العدل هو الأساس وهو المعيار، فإذا قام العدل في الأرض نتجت عنه المساواة الشرعية التي يرضاها الله، وأصحاب هذا الاتجاه يرفضون إطلاق الوصف بأن الإسلام دين المساواة، وهم إنها يرفضونه احترازاً من المفهوم المنحرف للمساواة، لا نفياً للمساواة الشرعية، ومن هؤلاء: الشيخ محمد العثيمين - رحمه الله - ''.

- الاتجاه الثاني: وهم الذين جعلوا المساواة هي الغاية التي يسعى العدل لتحقيقها، فالحاكم بالعدل هو الحاكم بالسوية، والعدل هو القسط اللازم للاستواء، ولم يروا بأسا في أن يستعمل كل منهما استعمال الآخر تسامحاً"، ومن المعاصرين الذين ذهبوا هذا المذهب: علال الفاسي إذ يقول: "لا يمكن أن يتحقق العدل إلا إذا تحققت المساواة بكل معنى الكلمة" وبعد التدقيق فإن أصحاب هذا الرأي إنها يقصدون المساواة الشرعية المحمودة، لا المساواة بمعناها المنحرف، والدليل أن علال الفاسي يقول بعد أسطر قليلة من مقولته السابقة: "لا يمكن أن تطبق المساواة في كل شيء،

<sup>(</sup>١) انظر: شرح رياض الصالحين، ٥/ ٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموعة من الباحثين، نظرة النعيم، ٧/ ٢٧٩٦.

<sup>(</sup>٣) مقاصد الشريعة الإسلامية ومكارمها، ص٢٦٦.

**₩** 



لأن ذلك يتنافى مع مقتضى العدل" والفرق بينهم وبين أصحاب الاتجاه الأول أن أصحاب الاتجاه الأول يتوخون الحذر في استعمال مفهوم المساواة، تحرزاً من المعنى الباطل، بينها قد يطلق أصحاب الاتجاه الثاني عبارات موهمة ومجملة، ولكن ينكشف مقصودهم بعد التحقيق والتدقيق ومقارنة أقوالهم، وحمل بعضها على بعض، أما وجه الشبه بينهها فيتمثل في اتفاقهم على أن من المساواة ما هو شرعى، ومنها ما ليس بكذلك.

- الاتجاه الثالث: وهم الذين تبنوا المساواة شعاراً، ووصفوا الإسلام بها دون تحقيق ولا تدقيق، ودون اعتناء بالتفريق بين ما يصح منها شرعاً وما لا يصح، وغالب هؤلاء ممن تأثر بالمساواة بمعناها في الفكر الغربي.

وبعد عرض هذه الاتجاهات الثلاث فإن الصحيح أن يقال: إن هناك ثلاثة مفاهيم يجب التفريق بينها بشكل واضح لا لبس فيه، وهي: مفهوم العدل، ومفهوم المساواة الشرعية، ومفهوم المساواة المنحرفة، فالعدل إعطاء كل ذي حق حقه وفق شريعة الله، وهو مما لا يمكن أن يتحقق إلا في ظل هذه الشريعة الغراء، ولا يلزم منه المساواة، لأن الحقوق تتفاوت، ولكنها لا تخرج بحال عن العدل، وإن خرجت عن المساواة، أما المساواة الشرعية فهي التماثل بين ما حقه التماثل في شريعة الله، فإذا لم يرد نص يدل على فهي التماثل بين ما حقه التماثل في شريعة الله، فإذا لم يرد نص يدل على

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، الموضع نفسه، "بتصرف يسير".



التفريق، فالناس سواء فيه، وهذا من مكارم الشريعة ومحاسنها الفائقة، وأما المساواة المنحرفة فهي التهاثل بين ما حقه الاختلاف عقلاً وشرعاً، كالتهاثل بين الرجل والمرأة في الحقوق والواجبات، وهي ما يمكن أن يطلق عليها: المساواة المستحيلة، ذلك أنها تتجاهل الفطرة، وتعاند الجبلة، ومن ثم فهي ظلم وجور وإن ظن الناس أنها حق وخير، وبها أننا نعيش في سياق تأثر فيه كثير من المسلمين بهذا المفهوم المنحرف، فإنه لا يصح إطلاق وصف: الإسلام دين المساواة، لأنه وصف مجمل، والأقوال المجملة لا تقبل، لما قد تحتمله من الفساد في المعاني "، والواجب أن يقال: الإسلام دين العدل، لأن العدل إذا تحقق فقد تحققت المساواة الشرعية بلا ريب.

# المسألة الثانية: مفهوم المساواة في الفكر الغربي:

تعبر المساواة في الفكر الغربي عن الحالة التي يتم بها الوصول إلى المساواة في الوضع، أو الحقوق أو الفرص، بصرف النظر عن الفروق العرقية (٥)، ونص الميثاق العالمي لحقوق الإنسان الصادر في ١٩٤٨م في مادته الثانية على أن: "لكل إنسان حق التمتع بجميع الحقوق والحريات المذكورة

<sup>(</sup>١) انظر: ابن القيم، الصواعق المرسلة في الرد على الجهمية والمعطلة، ٣/ ٩٢٧.

<sup>(</sup>٢) قاموس أكسفورد الإنجليزي على الرابط: https://www.oed.com، تاريخ الزيارة: ٥/ ١١/ ١٤٢٢ه



في هذا الإعلان، دونها تمييز من أي نوع، ولا سيها التمييز بسبب العنصر أو اللون، أو الجنس، أو اللغة، أو الدين..."(۱).

كما نصت اتفاقية القضاء على جميع أشكال التمييز ضد المرأة الشهيرة باتفاقية: سيداو في المادة الثلاثة عشرة على وجوب أن: "تتخذ الدول الأطراف جميع التدابير المناسبة للقضاء على التمييز ضد المرأة في المجالات الأخرى للحياة الاقتصادية والاجتهاعية لكي تكفل لها على أساس تساوي الرجل والمرأة نفس الحقوق، ولاسيها الحق في الاستحققات الأسرية"".

وعرف القاموس العصري في العلم الاجتهاعي المساواة بين الجنسين بأنها: "معاملة النساء على قدم المساواة مع الرجال في القوانين والتشريعات والسياسات، وأيضا في حصولهن على فرص متكافئة في مجال الموارد والخدمات التي يحتاجون إليها داخل مجتمعاتهم، فالمساواة تعتمد في

<sup>(</sup>۱) نص الوثيقة على الموقع الرسمي للأمم المتحدة على الرابط: https://cutt.us/ve٦٩L، تاريخ الزيارة: ٥/١١/١١/٥.

<sup>(</sup>٢) انظر نص الوثيقة بالعربية على الرابط: https://cutt.us/h&cnM، تاريخ الزيارة: ٥/ ١١/ ١٤٢٢ه.



الأساس على عدم التمييز بين الرجل والمرأة في مجالات الحياة المختلفة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية وكذلك الثقافية"(١).

والخلاصة مما سبق أن المفهوم الغربي للمساواة مفهوم منحرف عن جادة الفطرة والعقل الصحيح؛ لأنه يتضمن تجاهل الموانع الحقيقية للمساواة بين المرأة والرجل، وهو مفهوم يكذبه الواقع الغربي نفسه، وعلى الرغم من ذلك فقد شاع وانتشر، وأربك كثيراً من التصورات والأفكار، وألقى بظلاله السيئة على الأحكام الشرعية الثابتة.

المسألة الثالثة: أبرز الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في مفهوم المساواة.

إن من أبرز التيارات المعاصرة التي انحرفت في مفهوم المساواة انحرافاً كبيراً التيار النسوي، وقد كان لتبنيهم هذا المفهوم المنحرف آثاره السيئة التي ألقت بظلالها على الأحكام الشرعية الثابتة، ويمكن إجمال هذه الآثار فيها يلى:

١. الدعوة إلى مساواة المرأة للرجل في الميراث: ومبرر هذه الدعوى أن المفاضلة بين المرأة والرجل في الميراث -والتي تقع في بعض الحالات المحدودة كما هو معلوم عند أهل العلم بالفرائض- تتضمن تمييزاً بين المرأة

<sup>(</sup>١) علي عبد الرازق جلبي وآخرون، ص١٦٥.



والرجل، وهو ما يناقض المساواة بزعمهم، كما أن ظروف الحياة وأنهاط العيش قد تغيرت في المجتمعات المعاصرة، حيث صارت المرأة عاملة في الغالب، ومن ثم فهي تشارك في الإنفاق في العديد من الحالات، وهو ما يوجب في نظرهم المساواة بين المرأة والرجل في الإرث (۱).

وفي تونس صادق مجلس الوزاء التونسي عام ٢٠١٨م على مشروع قانون الأحوال الشخصية الذي يتضمن أحكاما بالمساواة في الإرث بين الرجل والمرأة، بعد مطالبات عديدة من قبل الجمعيات النسوية استمرت لمدى سنوات طويلة لإقرار هذا المبدأ.

وأصل التمييز بين المرأة والرجل في بعض حالات الميراث ثابت بقوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ ٱللَّهُ فِي ٓ أَوْلَلاِكُمُ ۖ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنشَكِينِ ﴾ (١٠) وأحكام الميراث في الإسلام من المقدرات الشرعية التي تولى الشارع الحكيم قسمتها، والمقدرات ذات معانٍ قطعية لا يتطرق إليها الاختلاف؛ ولذا فقد جاء التعبير عنها بصيغ مؤكدة، منها قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ ٱللَّهُ فِيَ

<sup>(</sup>١) انظر: ألفة يوسف، حيرة مسلمة، ص ٣٥، وانظر: عبد الرحمن العمراني، الحركة النسوية اليسارية في المغرب، ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) [النساء: ١١].



أَوْلَلا كُرُ الله ومنها قوله تعالى: ﴿ فَرِيضَةً مِّنَ ٱللّه ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿ وَصِيتَ لَا مِّنَ الله عليه وسلم: (إن الله أعطى كل ذي حق حقه، فلا وصية لوارث) "، وتقسيمها إنها يكون بحسب درجة القرابة، وموقع الوارث، والأعباء المالية، والخلاصة أن المواريث من الأحكام الثابتة، التي أجمع

<sup>(</sup>١) [النساء: ١١].

<sup>(</sup>٢) [النساء: ١١].

<sup>(</sup>٣) [النساء: ١٢].

<sup>(</sup>٤) [النساء: ١٣].

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود في سننه، كتاب الوصايا، باب: ما جاء في الوصية للوارث، % 197، رقم الحديث (774)، والترمذي في سننه، أبواب الوصايا عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، باب: ما جاء لا وصية لوارث، % 177، رقم الحديث (717)، وقال: حسن صحيح، والنسائي في الصغرى، كتاب الوصايا، باب: إبطال الوصية للوارث، % 178، رقم الحديث (1878)، وابن ماجة في سننه، كتاب الوصايا، باب: لا وصية لوارث، % 178، رقم الحديث (1878)، وأحمد في مسنده، حديث أبي أمامة الباهلي عن النبي صلى الله عليه وسلم، % 178، رقم الحديث %



عليها العلماء، وتلقتها الأمة عبر العصور بالقبول والعمل، ولا يجوز تبديلها أو الاعتراض عليها.

7. الدعوة إلى منع تعدد الزوجات: ومبرر هذه الدعوى أن تعدد الزوجات يكرس التفرقة والتمييز بين الجنسين، فإذا كانت الميول الغريزية لدى كلٍ من الرجل والمرأة واحدة، فليس من المساواة أن يرضي الرجل هذا الميول بأربع نساء، في حين يجب على المرأة الاكتفاء بواحد (۱۰).

وتزعم النسويات أن تشريع الإسلام للتعدد، تشريع غير ثابت، فهو يعود إلى ما قبل انخراط المرأة في الحياة العامة، أما وقد انخرطت المرأة في الحياة العامة، وأصبحت منافسة للرجل في العديد من المواقع، فإنه ينبغي أن يمنع كل ما فيه إذلال للمرأة أو انتقاص من كرامتها ".

وقد استطاع التيار النسوي فرض رؤيته ولو بشكل جزئي فيها يخص مسألة التعدد، ففي المغرب تم تعديل مدونة الأحوال الشخصية عام ١٩٩٣م بحيث أصبح الزواج من الثانية تحت المراقبة القضائية، حيث يجب على الزوج الحصول على إذن القاضي بالتعدد، في حين كان يطمح التيار

<sup>(</sup>١) انظر: فاطمة المرنيسي، ما وراء الحجاب "الجنس كهندسة اجتماعية"، ص٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق، الموضع نفسه.



النسوي في المغرب إلى منعه بالكلية؛ ولذلك عبر عن عدم رضاه بهذا التغيير، ووصفه بأنه تغيير ناقص ومبتور (۱).

ومن المعلوم أن تعدد الزوجات حكم ثابت، والأصل فيه قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا تُقْسِطُواْ فِي ٱلْيَتَامَىٰ فَٱنْكِحُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ ٱلنِّسَآءِ مَثَنَىٰ وَثُلَثَ وَلَئِكَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا تَقْدِلُواْ فَوَحِدةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُو ﴾ " وقوله تعالى: ﴿ وَلَن تَمْ يَطِيعُواْ أَن تَعْدِلُواْ بَيْنَ ٱلنِّسَآءِ وَلَوْ حَرَصَ ثُمُّ فَلا تَمِيلُواْ كُلَّ ٱلْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا تَمْ الله عَلَي عَلَي النِّسَآءِ وَلَوْ حَرَصَ ثُمُّ فَلا تَمِيلُواْ كُلَّ ٱلْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا عَلَى الله عَلَي عَلَي الله عليه وسلم، والمُعتقة على مشروعية التعدد، بشرط القدرة على العدل، وقد عدد النبي صلى الله عليه وسلم، وعدد الصحابة رضي الله عنهم، وأجمع علياء الأمة على مشروعيته "، وهو من الأصول التي بنيت عليها الأسرة في الإسلام، والأصول من شأنها الثبات، لأن ثباتها أدعى لاستقرار الحياة الأسرية، ثم إنه من الأحكام التي ترتبط ارتباطاً وثيقاً بالاختلافات الطبيعية لدى كل من الرجل والمرأة، فمن المعلوم أن ميل الرجل الغريزي للمرأة ليس كميل المرأة للرجل، فحاجة المعلوم أن ميل الرجل الغريزي للمرأة ليس كميل المرأة للرجل، فحاجة

<sup>(</sup>١) انظر: عبد الرحمن العمراني، الحركة النسوية اليسارية في المغرب، ص٧١.

<sup>(</sup>٢) [النساء: ٣].

<sup>(</sup>٣) [النساء: ١٢٩].

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن حزم، مراتب الإجماع، ص٦٢.



الرجل لقضاء وطره أكثر إلحاحاً من حاجة المرأة، فضلاً عما يعترض المرأة من عوارض الحيض والنفاس، وتأثيرات ذلك عليها وعلى الرجل، والذي يزعم عدم ثبات هذا الحكم، ويزعم أنه متغير بحسب الزمان والمكان، فهو مخالف للآيات الصريحة، ولسنة النبي صلى الله عليه وسلم، وخارج عن إجماع الأمة، ومدع للنسخ في الشريعة.

٣. الدعوة إلى تقييد الطلاق بحيث لا يستقل به الرجل وحده: وهذه الدعوى كسابقاتها تنطلق من مبدأ المساواة بين المرأة والرجل؛ حيث تنظر النسويات إلى الزواج على أساس أنه علاقة تعاقد بين المرأة والرجل يشتركان معاً في تكوينها، ويشتركان معاً في فسخها، وليس من حق الرجل الاستبداد بقرار الطلاق وحده دون المرأة، وتدعي بأن الإسلام لم يخص الزوج وحده بقرار الطلاق كها هو شائع، فاستبداد الزوج بالطلاق ليس أكثر من ممارسة اجتماعية تمثل انحرافاً بيناً عن تعاليم القرآن وسيرة النبي صلى الله عليه وسلم، وقد عمل الفقهاء على تغذية هذا الانحراف من خلال تأويلاتهم الذكورية للآيات القرآنية، ولسيرة النبي صلى الله عليه خلال تأويلاتهم الذكورية للآيات القرآنية، ولسيرة النبي صلى الله عليه



وسلم (۱)، ومن ثمَّ تدعوا الجمعيات النسوية إلى نزع الطلاق من يد الرجل، ووضعه بيد القضاء، بحيث لا يقع ولا يعتدُّ به إلا إذا قضى به القاضي. كما ترى النسويات أنه ليس من الملائم في هذا الزمن أن يستمر وضع الطلاق بيد الرجل وحده، لأن هذا افتياتٌ على حق المرأة في تقرير مصيرها (۱)، كما أن المرأة قد بلغت مكانة مرموقة في التعليم والعمل، وليس من اللائق أن ينظر إليها اليوم بوصفها ذلك الكائن العاطفي، الذي لا يتمالك نفسه، فتسحب منه صلاحية إيقاع الطلاق حفظا للأسر (۱). وقد حصلت بالفعل بعض التغييرات على قانون الأحوال الشخصية في المغرب تضمنت تقييداً للطلاق، بحيث يلزم الزوج بوضع نفقة المرأة في عدتها ونفقة الأبناء قبل أن يتم الإذن له بالطلاق، ولا تزال المطالبات النسوية تأمل في نزع الحق من

<sup>(</sup>۱) انظر: فاطمة المرنيسي، ما وراء الحجاب، ص٤٦-٤٦، وانظر: أسهاء المرابط، مبادئ المساواة في الطلاق من المنظور القرآني، ضمن كتاب: النسوية والمنظور الإسلامي، ص١٦٤، ١٧٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: فاطمة المرنيسي، ما وراء الحجاب، ص٤٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: أسماء المرابط، مبادئ المساواة في الطلاق من المنظور القرآني، ضمن كتاب: النسوية والمنظور الإسلامي، ص١٧٤-١٧٦.



الرجل بالكلية تحقيقاً للمساواة بين المرأة والرجل في حق إنهاء الحياة الزوجية (١٠).

وقد جاءت النصوص الشرعية مبينة أن الطلاق حق يملكه الرجل دون المرأة، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا تَجِلُّ لَهُ مِنْ بَعَدُ حَتَّ تَنكِحَ رَوْجًا غَيْرَهُ ﴿ ﴿ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ يَتأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نَكَحْتُ مُ الْمُؤْمِنَتِ ثُمَّ طَلَقَتُ مُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِنْ عِدَّةِ تَعْتَدُونَهَ ﴾ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النِّي الْوَاطَةَ مُ اللِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَ لِعِدَّتِهِنَ وَأَحْصُواْ الْعِدَة ﴾ ﴿ وقوله تعالى: ﴿ يَتأَيُّهَا النِّي الْوَاطَلَقُ مُ اللِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَ لِعِدَّتِهِنَ وَأَحْصُواْ الْعِدَة ﴾ ﴿ وهذه الآيات تخاطب الرجل، مما يدل على أنه هو من يملك حق الطلاق، وهو من مواضع الاتفاق والإجماع بين العلماء ﴿ على أنه من الأحكام الشرعية الثابتة، فهو من الأصول التي تبنى عليها الأسرة في الإسلام، والأصول من شأنها الثبات، ثم هو مبني على الاختلافات الحقيقية بين طبيعة الرجل والمرأة، فالرجل أقدر على ضبط نفسه، بخلاف المرأة التي طبيعة الرجل والمرأة، فالرجل أقدر على ضبط نفسه، بخلاف المرأة التي

<sup>(</sup>١) انظر: عبد الرحمن العمراني، الحركة النسوية اليسارية في المغرب، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٢) [البقرة: ٢٣٠].

<sup>(</sup>٣) [الأحزاب: ٤٩].

<sup>(</sup>٤) [الطلاق:١].

<sup>(</sup>٥) انظر: مراتب الإجماع، ابن حزم، ص٦٤.



يعتريها ما هو معلوم من الضعف النفسي والعاطفي، والحكم هنا ليس لآحاد الرجال والنساء، بل للغالب منهم، والأحكام تبنى على الغالب، أما النادر فلا حكم له، ثم إذا كان من الثابت والمتقرر بإجماع المسلمين أن المهر حق للمرأة على الرجل، فإن من المتسق عقلاً أن يكون الطلاق بيده لا بيد المرأة؛ منعاً لها من الإضرار به بتفويت حقه بعد استيفاء حقها، كما أن قصر الطلاق على الرجل أدعى لاستمرار العلاقة الزوجية، ذلك أنه هو الغارم بدفع المهر، فيكون قراره في الغالب أقرب إلى التروي والتعقل من قرار المرأة، لأن الخسارة ستصيبه في ماله، ولن تصيب المرأة.

وعلاوة على ما سبق فإن النسويات يصنعن مغالطة، ثم يفنين أوقاتهن في محاربتها، كمن يصنع له عدواً من قش ثم يمضي سحابة ليله ونهاره في محاربته، وذلك أن النسويات يفترضن أن الطريقة الوحيدة التي يتم بها إنهاء عقد الزوجية هي الطلاق، ويعبن على الفقهاء قصرهم هذا الحق على الزوج، بينها الحقيقة خلاف ذلك، فالمعروف لدى كل من لديه إلمام يسير بالفقه أن لإنهاء العلاقة الزوجية ثلاث طرق:

• الطلاق: وهو حق للرجل للنصوص السابقة الدالة على هذا.



• الخلع: وهو طلب المرأة إنهاء عقد النكاح على عوض تدفعه للرجل"، ويباح لها طلبه إذا كرهت خَلق الزوج أو خُلقه، أو خافت إثها بترك حقه، والخلع ثابت بنص كتاب الله في قوله: ﴿ وَلَا يَحِلُّ لَكُو أَن تَأْخُذُوا بِهِمَا عَاتَيْتُهُوهُنَّ شَيْعًا إِلَّا أَن يَخَافاً أَلَّا يُقِيما حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُم أَلَا يُقِيما حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُم أَلَا يُقِيما حُدُودَ اللَّهِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِما فِيما أَفْتَدَتْ بِهِ مِن أَن امرأة ثابت بن قيس أتت النبي عليه وسلم، وذلك فيها رواه البخاري من أن امرأة ثابت بن قيس ما أعتب عليه في عليه وسلم، وذلك فيها رواه الكفر في الإسلام، وفي رواية ثانية عند البخاري خلق ولا دين، ولكني أكره الكفر في الإسلام، وفي رواية ثانية عند البخاري قالت: "ولكني لا أطيقه"، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "أتردين عليه حديقته ؟"، قالت: نعم، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "أقبل الحديقة وطلقها تطليقة "ثو

• الفسخ: وهو "رفع العقد من أصله، وجعله كأن لم يكن"، ولا يكون إلا بعيب، ويكون بحكم القاضي، وللمرأة طلبه إذا ثبت العيب،

<sup>(</sup>١) انظر: حاشية الروض المربع، ٦/ ٥٥٩.

<sup>(</sup>٢) [البقرة:٢٢٩].

<sup>(</sup>٣) كتاب الطلاق، باب: الخلع، ٧/ ٤٦، رقم الحديث (٥٢٧٣).

<sup>(</sup>٤) الكاساني، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، ٢/ ٣٣٦.

**\*** 

وليس الغرض استيفاء التفصيلات والفروقات الفقهية بين هذه الوسائل؛ فلهذا مظانه المعروفة من كتب الفقه، وإنها المراد التنبيه إلى أسلوب النسويات في تصوير الأمور على خلاف ما هي عليه، لتكون حجة يتكئن عليها للهجوم على أحكام الإسلام الثابتة تحت ستار نقد الفقهاء، فإذا كان الإسلام قد كفل للمرأة حق إنهاء العقد، بعيب وبلا عيب، بشر وط معروفة يراد منها حفظ البيت المسلم، فأي حجة تبقى للمرأة في المطالبة بإسقاط حق الرجل في الطلاق، إلا أن يكون الصلف النسوى، والنديّة والعناد! ".

٤. الدعوة إلى عدم التمييز بين المرأة والرجل في نوعية الوظائف: بدءً من الوظائف المدنية الحديثة، وانتهاء بالوظائف الشرعية من قبيل: الإمامة والقضاء بل والولاية العظمى، والحقيقة أن النسويات لم ينفردن بالدعوة إلى الولاية العظمى، بل شاركهم في هذا غيرهم "، وقد اتخذت الدعوة إلى تولية المرأة منصب الإمامة والولاية العظمى عدداً من الحجج والأساليب،

<sup>(</sup>١) من المفيد الاطلاع على رسالة الباحثة: تهاني رمضان أبو جزر بعنوان: أحكام انفراد المرأة في إنهاء عقد النكاح "دراسة فقهية مقارنة" وهي منشورة على الشبكة.

<sup>(</sup>٢) انظر من الجانب التنويري: محمد عمارة، التحرير الإسلامي للمرأة، ص١٠٦، ونصر وانظر من الجانب الحداثي كلا من: محمد شحرور، الكتاب والقرآن، ص٥٢٥، ونصر حامد أبو زيد، دوائر الخوف قراءة في خطاب المرأة، ص١٩٨.



من أهمها: الزعم بعدم ورود دليل من القرآن يدل على منع المرأة من الإمامة العظمى وأن غاية ما في المسألة من الأدلة حديث ضعيف! وعلى هذا فالمسألة اجتهادية، أما النسويات فقد اعتبرن ميل الفقهاء إلى جانب المنع على الرغم من عدم وجود دليل صريح دليلاً على ممارسة الفقهاء للتطفيف الجنسي "، والحديث الضعيف الذي يشيرون إليه هو ما رواه البخاري عن أبي بكرة رضي الله عنه قال: لقد نفعني الله بكلمة سمعتها من رسول الله صلى الله عليه وسلم أيام الجمل بعدما كدت أن ألحق بأصحاب الجمل، فأقاتل معهم، قال: لما بلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أهل فارس قد ملكوا عليهم بنت كسرى قال: (لن يفلح قوم ولوا أمرهم أمرأة) "، ومن ملكوا عليهم بنت كسرى قال: (لن يفلح قوم ولوا أمرهم أمرأة) ومن حججهم: الاحتجاج بقصة بلقيس الواردة في القرآن، إذ يعتبرها المعترضون دليلاً قطعياً على جواز تولي المرأة "، كما يحتجون بالواقع الذي

<sup>(</sup>١) انظر: نيفين رضا، من أين نأخذ شرع الله؟ قضية قيادة المرأة السياسية، ضمن كتاب: النسوية والمنظور الإسلامي، ص١٢٤.

<sup>(</sup>۲) كتاب المغازي، باب: كتاب النبي صلى الله عليه وسلم إلى كسرى وقيصر،  $7/\Lambda$ ، رقم الحديث (۲۵).

<sup>(</sup>٣) انظر: نيفين رضا، من أين نأخذ شرع الله؟ قضية قيادة المرأة السياسية، ضمن كتاب: النسوية والمنظور الإسلامي، ص١٢٥-١٢٧.



أثبت بزعمهم كفاءة النساء في تولي مقاليد الحكم، أما الحجة الأساسية التي تحركهم من الأساس فهي: منافاة المنع -أيا كان مستنده- لمبدأ المساواة.

وفيها عدا منصب الإمامة العظمى فقد سعت النسويات عبر الجمعيات والمنظهات النسوية وعقد المؤتمرات إلى إقرار المساواة الكاملة في الفرص والوظائف والأجور في مختلف الوظائف، والغريب في الكفاح النسوي أنه في بلد مثل لبنان، وعلى الرغم من عدم وجود تمييز في قانون العمل أصلاً، بل إنه يوجد تمييز لصالح المرأة في بعض البنود، من مثل التعديل الذي أقر عام ٢٠٠٠م للهادة ٢٦ والتي تحظر تشغيل النساء ليلاً في بعض الصناعات، وتحظر تشغيلهن بشكل عام في صناعات أخرى محددة، فقد سعت النسويات إلى استبدال هذا النص بنص آخر يلغي هذا الامتياز للمرأة اللبنانية، وينص على حظر التمييز بصرف النظر عن وجود نتائج إيجابية! (اللبنانية، وينص على حظر التمييز بصرف النظر عن وجود نتائج إيجابية! (الهرأة اللبنانية، وينص على حظر التمييز بصرف النظر عن وجود نتائج إيجابية! (الهرأة اللبنانية)

وقد سبق التأكيد على أن الإسلام لا يلغي مبدأ المساواة، ولكنه يعمله في ظل مبدأ أعلى وهو مبدأ العدل، فهذان المبدآن: العدل والمساواة يسيران جنباً إلى جنب في سائر تشريعات الإسلام، أما الظلم فهو غير متصور البتة، وعلى هذا فليس لأحد أن يفترض أن الإسلام دين المساواة، ثم يتسلط على حديث صحيح، بل بالغ أعلى مراتب الصحة بوروده في صحيح البخاري،

<sup>(</sup>١) انظر: نهى قاطرجى، الحركة النسوية في لبنان، ص٢٨٣-٢٨٥.



فيبطله، ويطعن في صحته، حتى تنسجم النتيجة مع مبدئه الذي قرره سلفاً، هذا كله على افتراض أن منع تولية المرأة منصب الإمامة العظمى ثابت بالسنة وحدها، فقد ثبت بالقرآن أيضا من طريق قياس الأولى، فقد قال تعالى: ﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَى ٱلنِسَاءِ ﴾ ''، وهذه الآية في نطاق الأسرة، فلا يمكن أن يتصور أن تكون القوامة للرجل داخل الأسرة، ثم تكون المرأة صاحبة المنصب الأعظم في الأمة، فهذا تناقض في توزيع الأدوار ينزه عنه الشارع، ولهذا عقب ابن كثير رحمه الله بعد تفسيره للآية منبها إلى الأولى فقال: "ولهذا كانت النبوة مختصة بالرجال، وكذلك الملك الأعظم "''، وقال ابن قدامة في المغني: "ولا تصلح -أي المرأة - للإمامة العظمى ولا لتولية البلدان...ولو جاز ذلك لم يخل منه الزمان غالباً "''.

أما سعي النسويات لتحقيق المساواة في العمل، والفرص، والأجور، فينبغى أن يكون سعياً يستحضر عدداً من الأمور، منها:

(١) [النساء: ٣٤].

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم، ٢/ ٢٥٦.

<sup>.</sup>٣7/1.(٣)



- فطرة المرأة وطبيعتها، فليس كل ما يتأهل له الرجل بفطرته تقوى عليه المرأة، والعكس صحيح أيضا، والنسويات يرفضن الاعتراف بالفطرة والطبيعة الخاصة.
- مهمة المرأة ووظيفتها الأساس رعاية البيت، وأي عمل آخر ينبغي أن يكون منسجاً مع هذه المهمة ولا يتعارض معها، والنسويات يرفضن الاعتراف مذه المهمة بحجة أنها من الأدوار النمطية.
- توفير الأجواء الآمنة والمناسبة لم ارسة عمل المرأة، والتي تمكن المرأة من المحافظة على دينها وأخلاقها، وتحفظها من مواطن الريب والتهم، وللنسويات أيضا موقفهن من الأخلاق سيأتي لاحقاً بإذن الله.
- إذا عملت المرأة في وظيفة تحقق الشروط السابقة، ثم تقاضت أجراً أقل من أجر الرجل الذي يعمل الساعات نفسها، أو حرمت من أي استحقاقات أخرى نالها الرجل، دون مبرر شرعي، فإن هذا ظلم يجب رفعه، والإسلام لا يرضى به.

والخلاصة أن لعمل المرأة تفصيلات وحيثيات كثيرة مبحوثة في مظانها، يمكن أن تراجع، ويبقى أن سعي النسويات لتولية المرأة منصب الإمامة العظمى بحجة المشاركة في العمل السياسي، مناقضة لحكم ثابت، أما



سعيهن لتحقيق المساواة في الوظائف دون منصب الإمامة العظمى فهو مشروط بها سبق ذكره من الشروط، والتي ترفضها النسويات. \*





\*



# المطلب الأول: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في القيم الأخلاقية.

لا شك في أن القيم "الأخلاقية مقوم أساس من مقومات حياة الأفراد والمجتمعات، بل هي أصلها وآكدها، إذ في ضوء هذه القيم تتشكل الشخصية، ويتحدد السلوك، وتُضبط الشهوات والمطامع، ويشيع الأمان والسلام، وعلى أساسها تحدد المجتمعات اختياراتها الصحيحة، وتجابه رياح التغيرات الثقافية العديدة، فيتهيؤ للمجتمع استقراره، ويُحاط بسياج يحميه من التفكك والانحلال، ولتقرير هذا المعنى يقول الشاعر:

وإذا أُصيب القومُ في أخلاقهم فأقم عليهم مأتماً وعويلاً ٣٠

<sup>(</sup>۱) يقصد بالقيم المعايير التي تستند إلى مرجعية معينة والتي نحكم في ضوئها على الأفكار والأشخاص والأشياء والأعمال والموضوعات والمواقف ونحدد على أساسها المرغوب فيه والمرغوب عنه، وهي من حيث تعلقها بأبعاد شخصية الإنسان وجوانبها تتنوع إلى: قيم خلقية، وقيم عقلية، وقيم جمالية، وقيم اجتماعية، وأخرى مادية، إلى غير ذلك من أوجه التعدد. انظر: مروان إبراهيم القيسي، المنظومة القيمية الإسلامية كما تحددت في القران الكريم والسنة الشريفة، ص٢٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) ديوان أحمد شوقي، ١/ ١٩٠.

<del>- \*\*</del>

وقد أثرت التغيرات الثقافية التي صاحبت ثورة الاتصال وتقنية المعلومات تأثيرات كبيرة على القيم الأخلاقية، والفضائل الإنسانية، وأورثت شيئاً من التذبذب في المعايير والأحكام، وقد مُنيت المرأة المسلمة بقدر من هذا التذبذب، وأصبح المعيار الذي تحاكم به المرأة سلوكها موضع لبس وتساؤل، بها يوجب الكشف عن حقيقة القيم الأخلاقية في الإسلام، ومكانتها، ومقدار الانحراف المعاصر عنها، وتأثيرات ذلك كله على الأحكام الشرعية الثابتة في القيم الأخلاقية.

## المسألة الأولى: حقيقة القيم الأخلاقية في الإسلام.

أولاً: تعريف القيم الأخلاقية في الإسلام.

## -الأخلاق لغة:

تعود لفظة الأخلاق إلى الجذر (خَلَق)، ويدل في اللغة على معنين، الأول: تقدير الشيء، والثاني: ملاسة الشيء، والأخلاق تعود إلى الأول منها، سميت بذلك لأن صاحبها قد قُدِّرَ عليها، ومنه قولهم: فلان خليقٌ بكذا، أي جديرٌ به وقادرٌ عليه (().

-الأخلاق اصطلاحاً: يلحظ الباحث في مفهوم الأخلاق عند العلماء المسلمين وجود اتجاهين متباينين في تعريفها:

<sup>(</sup>١) انظر: ابن فارس، مقاييس اللغة، ٢/٤ ٢، مادة (خلق).



الاتجاه الأول: يكشف عن الأصل الديني للأخلاق الذي يعطيها المنطلق والغاية، فكأنه يقول: إن ما يسمى خلقاً حقيقياً بها له من عمق نفسي وتأثير وجداني هو ذلك الفعل المرتكز إلى الدين وإلى معرفة الله والإيمان به وتحقيق محبوبه ومراده، فهو بهذا يهتم بالكشف عن ماهية الأخلاق من خلال الكشف عن الشروط التي تحقق الوجود الأكمل والأعمق لهذه الماهية، وممن يمثله شيخ الإسلام ابن تيمية، وتلميذه ابن القيم -رحمها الله- وعلى الرغم من عدم وجود تعريف منصوص عليه في كتابات ابن تيمية -رحمه الله- إلا أن تعريفه للأخلاق يستخلص من مجموع أقواله، فهو يرى أن الأخلاق هي الإيهان بالله، المثمر حُبَّهُ، وموافقه محبوبه، المستلزم سموَّ أفعال الإنسان ١٠٠٠، وكذلك الأمر عند ابن القيم -رحمه الله-، إذ لم يضع حداً للأخلاق، ولكنه أشار إلى أصل الفاضلة منها فقال إنه: الخشوع وعلو الهمة، أما أصل المذمومة منها فالكبر والمهانة والدناءة، وربطه الأخلاق الفاضلة بالخشوع تأكيد منه على اقتران الأخلاق بالدين ٣٠٠.

<sup>(</sup>١) انظر: محمد عبد الله عفيفي، النظرية الخلقية عند ابن تيمية، ص٥٨-٥٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: الفوائد، ص٢٠٩.

<del>\*</del>₩



الاتجاه الثاني: ويهتم بالكشف عن ماهية الأخلاق في ذاتها بصرف النظر عن منطلقها وغايتها والحكم عليها بالحسن أو القبح، وعلى الرغم من تعدد عبارات أصحاب هذا الاتجاه إلا أنها تواردت على المعنى ذاته، ومنهم:

- الجاحظ إذ يقول: "الخلق هو حال النفس، بها يفعل الإنسان أفعاله بلا روية ولا اختيار" ...
- ابن مسكويه إذ يقول: "حال للنفس داعية لها إلى أفعالها من غير فكر ولا روية"".
- الجرجاني إذ يقول: "هيئة للنفس راسخة تصدر عنها الأفعال بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكر وروية"".

وتتفق هذه التعريفات على أن الخلق حالة أو هيئة راسخة، وصورة باطنية، تصدر عنها الأفعال بلا تكلف، ولا تصنع، والسلوك هو أول دلائلها، وأظهر آثارها، ولكنها لا تحدد هذه الصورة الباطنة والهيئة الراسخة التي تعطي الفعل الخلقي عمقه وتأثيره، بينها يحددها أصحاب الاتجاه الأول بأنها الإيهان بالله، وجوداً أو عدماً.

<sup>(</sup>١) تهذيب الأخلاق، ص١٢.

<sup>(</sup>٢) تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، ص٤١.

<sup>(</sup>٣) التعريفات، ص١٠١.



وقد أفاض علماء الإسلام، وأرباب السلوك في الحديث عن قابلية الإنسان لاكتساب الأخلاق، فميزوا بين من يكون فيه الخُلق غريزة وطبعاً، وبين من يحتاج إلى رياضة ومجاهدة لاكتساب خُلق معين، وهم بهذا يثبتون قابلية الأخلاق للتغير، إصلاحاً أو إفساداً.

## ثانياً: مكانة الأخلاق في الإسلام:

إن من أبرز جماليات الإسلام، وحسنه الفائق أن جاءت تشريعاته للقيم الأخلاقية تشريعات ثابتة ومطلقة، لا تتغير بتغير الزمان والمكان، ولا مجال للاجتهاد فيها، إلا على سبيل البحث عن الكيفية الأمثل لتطبيقها في زمان مخصوص أو مكان مخصوص، أما الأخلاق في ذاتها فلا يعتريها التغيير ولا النسخ ولا التبديل، فهي "ثابتة ما دام نظام الكون ونظام الحياة ونظام الخير والشر أموراً مستمرة ثابتة...إن حَسنَها حَسنٌ في كل زمان، وقبيحها قبيح في كل زمان، ولا يؤثر على حقيقتها أن تتواضع بعض الأمم على تقبيح الحسن منها، أو تحسين القبيح، تأثرا بالأهواء أو بالشهوات أو بالتقاليد العمياء"".

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن الميداني، الأخلاق الإسلامية وأسسها، ص١٠٣.



ومصدر ثبات القيم الأخلاقية في الإسلام أنها أحكام تعبدية؛ فالتخلق عبادة من العبادات، ولهذا خوطب بها جنس الإنسان بصرف النظر عن جنسه أو لونه أو مكانته الاجتماعية.

وتزداد أهمية التأكيد على ثبات الأخلاق كلما مرت الإنسانية بتجارب مختلفة، وكلم اشتدت عاصفة التغيير القيمي والأخلاقي، إذ لا يمكن تصور حياة اجتماعية متزنة ومستقرة وسعيدة إذا لم تقم الأخلاق على أسس ثابتة(١)، كما لا يمكن لتربية حقيقية أن تكون ناجحة في مجتمع تتغير فيه القيم بين عشية وضحاها، وتخضع فيه للمنطق النفعي والمصلحي، لأن الإنسان سيشعر حينها بالتناقض الداخلي، بل إن الأمم التي لا تعترف بثبات القيم الأخلاقية، تنحدر في الرذائل الخلقية انحدار الصخر من قمم الجبال، فينفرط فيها عقد الأمن والاستقرار، وتضطرب فيها النفوس أيما اضطراب"، وهذا ما يعكس أزمة من أزمات الفكر الغربي المعاصر، المنشطر بين أفكار الثبات التي تشده إليها بقايا الفطرة والدين، وبين النسبية التي تقضي على فكرة الثبات، فما تراه حقاً في موقف قد ينقلب باطلاً في موقف آخر مختلفٍ عن الأول، وما تراه باطلاً فهو باطل عندك حق عند

<sup>(</sup>١) انظر: مقداد يالجن، التربية الأخلاقية الإسلامية، ص٩٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: خالد الحازمي، أصول التربية الإسلامية، ص٥١٥-٥٢.



غيرك، وهكذا وجد الغربيُّ نفسه وجهاً لوجه مع أشد الأعمال انحرافاً وخروجاً عن الفطرة، دون أن يكون معه من الأحكام الخلقية الثابتة ما يمنعه من قبولها!

وإن من جملة ما دعا إليه الإسلام من الأخلاق الفاضلة: الحياء، والحشمة، والعفاف، وصيانة العرض، وحفظ المروءة، وغض البصر، والإسلام إذ دعا إلى هذه الأخلاق فإنه لم يخصَّ بها المرأة دون الرجل، مما يؤكد عمومها وثباتها، وإن كانت المرأة تختص بميلها الغريزي لهذه الأخلاق أكثر من الرجل، وقد كان نبينا صلى الله عليه وسلم القدوة في هذه الأخلاق للرجال والنساء جميعاً، فقد بلغ فيها غاية ما يمكن للبشر أن يبلغوه، ومما يدلُّ لهذا ما رواه أبو سعيد الخدري رضي الله عنه قال: "كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أشدَّ حياء من العذراء في خدرها""،

والنصوص الواردة في الحث على هذه الأخلاق كثيرة جداً، ومنها -على سبيل التمثيل لا الحصر -:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب المناقب، باب: صفة النبي صلى الله عليه وسلم، ٤/ ١٩٠، رقم الحديث (٣٥٦٢)، ومسلم في صحيحه، كتاب الفضائل، باب: كثرة حيائه صلى الله عليه وسلم، رقم الحديث (٢٣٢٠).



1. في الحياء: قوله صلى الله عليه وسلم: (إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى: إذا لم تستح فاصنع ما شئت) "، قال الخطابي في معناه: "أن الخياء لم يزل أمره ثابتا واستعاله واجبا منذ زمان النبوة الأولى وأنه ما من نبي إلا وقد ندب إلى الحياء، وبعث عليه، وأنه لم ينسخ فيها نسخ من شرائعهم، ولم يبدل فيها بدل منها؛ وذلك أنه أمر قد علم صوابه، وبان فضله، واتفقت العقول على حسنه، وما كان هذا صفته لم يجز عليه النسخ والتبديل ""، ومما جاء في الحياء أيضا قوله صلى الله عليه وسلم: (الإيهان بضع وسبعون -أو بضع وستون - شعبة، أعلاها: قول: لا إله إلا الله، وأدناها: إماطة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيهان) "، وقوله صلى الله عليه وسلم: (الحياء لا يأتي إلا بخير) "، وغير ذلك من النصوص.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب أحاديث الأنبياء صلوات الله عليهم، ٤/ ١٧٧، رقم الحديث (٣٤٨٤).

<sup>(</sup>٢) معالم السنن، ٤/ ١١٠.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الإيهان، باب: أمور الإيهان، ١/ ١١، رقم الحديث (٩)، ومسلم في صحيحه، كتاب الإيهان، باب: بيان عدد شعب الإيهان، ١/ ٤٦، رقم الحديث (٣٥).



٧. في العفاف: قوله تعالى: ﴿ وَلْيَسَتَغْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجَدُونَ نِكَامًا حَتَّى يُغْنِيهُمُ اللّهُ مِن فَضَلِهِ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿ وَٱلْقَوَعِدُ مِنَ ٱلنِّسَاءِ ٱلنِّي لَا يَرْجُونَ نِكَامًا فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاجٌ أَن يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَرِّجَنِ بِزِينَةٍ وَأَن يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَرِّجَنِ بِزِينَةٍ وَأَن يَضَعْفَ ثِيمَابَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَرِّجَنِ بِزِينَةٍ وَأَن يَصَعْفَ شِيكًا عَلِيهُ ﴾ وما صحّ من دعائه صلى يَسْتَغْفِفُنَ خَيْرٌ لَهُنَّ وَٱللّهُ سَمِيعٌ عَلِيهُ ﴾ وما صحّ من دعائه صلى الله عليه وسلم أنه كان يقول: (اللهم إني أسألك الهدى والتقى والعفاف والعنى) "، والعفاف: اسم عام يشمل الكفّ عن كل ما لا يحلُّ ولا يجمل بالإنسان فعله"، وما قيل عن الحياء يقال مثله في العفاف، من حيث ثبات بالإنسان فعله"، وما قيل عن الحياء يقال مثله في العفاف، من حيث ثبات الأمر به ووجوبه، واتفاق الفطر السليمة على حسنه، وعدم جواز تبديله أو نسخه.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الأدب، باب: الحياء، ۸/ ۲۹، رقم الحديث (۱) ومسلم في صحيحه، كتاب الإيهان، باب: بيان عدد شعب الإيهان، ۱/ ٢٦، رقم الحديث (۳۷).

<sup>(</sup>٢) [النور:٣٣].

<sup>(</sup>٣) [النور:٦٠].

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب: التعوذ من شر ما عمل ومن شر ما لم يعمل، ٤/ ٢٠٨٧، رقم الحديث (٢٧٢١).

<sup>(</sup>٥) انظر: ابن منظور، لسان العرب،٩/ ٢٥٣.

> \*\*\*

٣. في غض البصر: قوله تعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنَ أَبْصَلِهِمْ وَيَحَفَظُواْ فُرُوجَهُمُّ ذَالِكَ أَزَكَى لَهُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصَنعُونَ ﴾ (()، وغضُّ البصر كفّهُ عن أن ينظر إلى ما لا يحلُّ له (()، وقد أُمر به الرجال والنساء على حد سواء، أمراً مطلقاً غير مختص بزمان أو مكان.

# المسألة الثانية: أبرز الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في القيم الأخلاقية:

على الرغم من كون ثبات الأحكام الخلقية أمر تُقِرُه الفطر السوية، وتشعر بضرورته لاستقامة الأحوال الإنسانية، وعلى الرغم من تراخي القرون على المجتمع الإنساني وهو ينظر بعين الإكبار والاحترام لقيم العفاف والحياء والحشمة، إلا أن التغيرات الثقافية المعاصرة التي أسهم في عولمتها وتدوليها الفضاء المفتوح، وثورة الاتصال، قد جعلت هذه القيم الأخلاقية الراقية موضع تبرم وتململ، بل تساؤل وتشكيك، وكان على رأس التيارات المنحرفة في القيم الأخلاقية: التيار النسوي، فقد اعتبرت النسوية الغربية تحرر المرأة قريناً للتحلل من ربقة أخلاق العفة والحشمة، وتباكت على تقديس المجتمع لعفة المرأة، واعتبرت أخلاق العفة والحشمة وتباكت على تقديس المجتمع لعفة المرأة، واعتبرت أخلاق العفة والحشمة

<sup>(</sup>١) [النور: ٣٠].

<sup>(</sup>٢) انظر: الطبري، جامع البيان، ١٩/ ١٥٥.



ابتكاراً ذكورياً، يهدف لتكريس شعور الرجل بالأمان تجاه علاقته بالمرأة، واعتبرت هذا التشجيع جزءً لا يتجزأ من العنف ضد المرأة؛ ولهذا كانت النسوية من أبرز الداعين للثورة الجنسية والمحتفين بها، حتى تحول التحرر الجنسي في الغرب إلى نمط حياتي مقبول وشائع، واعتبرت النسوية هذا واحداً من أكبر إنجازاتها(۱).

وقد وضعت إحدى النسويات عدداً من السمات التي تميز الأخلاق النسوية، من أهمها:

1. إلغاء التمييز في الجانب الأخلاقي، سواء استند هذا التمييز إلى مستندات جنسية أو عنصرية أو طبقية، ومن مقتضيات هذا رفض التصنيف الأخلاقي إلى: أخلاق رجال وأخلاق نساء، وقد سبق أن الإسلام ينكر هذا التمييز أيضاً.

٢. السياقية، حيث يُقصد بها أن كلاً من النظرية والمهارسة الأخلاقية نتاجٌ لأصوات عدد من الناس وجدوا ضمن ظروف تاريخية معينة، وبناء عليه تصف النسوية النموذج الأخلاقي الذي تدعوه بالتقليدي والذي يؤمن بالمطلقات الأخلاقية بأنه نموذج لا يعكس سوى صوت الرجل، حيث يميل الرجال إلى التفكير المجرد الذي ينتهي إلى التعميم ووضع

<sup>(</sup>١) انظر: كاري لوكاس، خطايا تحرير المرأة، ص ٣٥، ٤١.



القواعد والمطلقات الأخلاقية، وهذا ما يعني بأن النسوية تنظر للأخلاق بشكل منفصل تماماً عن الفطرة والدين، ولا تعتبرها أكثر من منتج اجتماعي، وقد آن الأوان لأن يفسح المكان للأصوات النسوية.

٣. التعددية، وهي نتيجة طبيعية للنظرة السابقة، حيث ترفض النسويات وجود صوت واحد، أو مرجعية ثابتة تحدد ما ينبغي أن تكون عليه القيم الأخلاقية والاعتقادات والمواقف والسلوك، وهو ما يعني – بعبارة أخرى – أن الأخلاق النسوية أخلاق نسبية ترفض المطلقات والثوابت (٠٠٠).

ومما يضاعف من خطورة هذا التصور المنحرف للأخلاق سعي النسويات الدؤوب إلى عولمة الفكر النسوي من خلال الاتفاقيات الدولية، ومن خلال عمل المنظهات النسوية في عدد من بلدان العالم الإسلامي، كمصر ولبنان والمغرب وتونس وغيرها، وكان على رأس أولويات هذه المنظهات الدعوة إلى عدد من القضايا التي تثير تساؤلات عدة فيها يتعلق بأخلاق المرأة، بل أخلاق المجتمع بأسره، ومنها: الدعوة إلى الصحة

<sup>(</sup>۱) انظر: إبراهيم طلبة سلكها، فلسفة الأخلاق النسوية، بحث منشور على الرابط: https://ru.pw/rPqoH، تاريخ الزيارة: ٥/ ١١/ ٢٢٢ ٥.



الإنجابية "، والتثقيف الجنسي خاصة لليافعين والمراهقين، وإباحة الإجهاض، والتنكر لطبيعة الأنثى وخصوصيتها وتحليل قضاياها في إطار النوع الاجتهاعي "الجندر""، ودعم الشذوذ، والأسرة اللانمطية، ودعم فكرة الاستقلال عن الرجل ليصبح السحاق هو التعبير النهائي لتمركز المرأة حول نفسها واكتفائها بذاتها، بل إن النسويات تسلحن بسلاح

(٢) يعني الجندر أن التكوين البيولوجي للذكر والأنثى لا علاقة له باختيار النشاط الجنسي الذي يهارس، فالمرأة ليست امرأة إلا لأن المجتمع أعطاها ذلك الدور، وكذلك الذكر، وبناء عليه فيمكن للرجل أن يختار أن يكون امرأة، ويمكن للمرأة أن تختار أن تكون رجلا. انظر: مثنى أمين الكردستاني، كاميليا حلمي، الجندر: المنشأ، المدلول، الأثر، ص ٣٧-٣٨.

<sup>(</sup>١) عَرَّف مؤتمر المرأة الرابع المعروف ببكين ١٩٩٥م الصحة الإنجابية بأنها: قدرة الناس على التمتع بحياة جنسية مرضية ومأمونة، وقدرتهم على الإنجاب، وحريتهم في تقرير الإنجاب وموعده وتواتره، ومع أن هذا المعنى يبدو بريئا بل ومطلوبا، إلا أن تحليله يكشف عن اشتهاله على عدد من العناصر المنحرفة والخطيرة يأتي على قائمتها عدم الاهتهام بالتفريق في مفهوم الصحة الإنجابية بين الأزواج الشرعيين وبين الأفراد الذين يهارسون الجنس خارج مؤسسة الزواج وبتشريع وإقرار من القانون. انظر: نص وثيقة بكين على الرابط: https://cutt.us/eQof، تاريخ الزيارة:



التكنولوجيا لخدمة تمركز المرأة حول نفسها، من خلال ما تتيحه التكنولوجيا من إخصاب دونها الحاجة إلى زواج أصلاً، متجاوزة بهذا كل الثوابت الأخلاقية، بل متجاوزة فكرة الحقوق ذاتها التي تأسست عليها حركة تحرير المرأة في البداية، وهو ما يتمثل في تجاهل حق الطفل في معرفة والده "، إلى غير ذلك من القضايا التي لا يمكن أن تتحقق إلا باقتلاع جذور الأخلاق والفضيلة، وإحلال الانحراف محلها باسم التحرر والمساواة.

وعلى الرغم من أن هذه الأهداف تبدو موغلة في الانحراف بما يجعل من المستبعد قبولها من قبل المسلمين، إلا أن الواقع يشهد بأن المنظمات النسوية قد استطاعت بجهد كبير ومنظم اختراق عدد من عقول المسلمين والمسلمات، وتجنيدهم ليكونوا أبواقاً للمنظمات النسوية في بلدانهم، بأساليب مختلفة، كالتأليف، والمشاركة في المؤتمرات، وكتابة الروايات والقصص بما يعطي دلالة على الاعتناء بتنويع الخطاب ليتناسب مع كافة

<sup>(</sup>١) انظر: هبة رؤوف، المرأة والدين والأخلاق، ص١٥٩-١٦٢.



الشرائح (٬٬، ومن أبرز المظاهر التي تؤكد عمق التغلل النسوي وتمكنه من زحزحة بعض الثوابت الأخلاقية لدى المرأة المسلمة ما يلي:

١. التركيز على القيم الإنتاجية كالتفوق والإنجاز وتحقيق الذات ونحوها من القيم الإيجابية مما ينحصر الاعتراف به في حدود العمل في المحيط العام، وهو الأمر الذي يشيع بكثرة في وسائل التواصل ويخاطب مختلف الشرائح والأعمار من النساء، وإن كان يتركز بشكل أكبر في فئة الشابات واليافعات، وذلك في مقابل ضعف الاهتمام بالقيم الأخلاقية كالاحتشام والعفة والحياء ونحوها، حتى أدى هذا تدريجياً إلى أن يكون خلق الحياء مترادفاً لدى البعض مع الضعف، والخجل الاجتماعي، ويقف عائقاً عن تحقيق الذات، وتلبية الطموح، وتحقيق الاستقلال عن الرجل، صحيح أن المسلم -رجلاً كان أو امرأة- لا يجرؤ على إنكار كون الحياء خلقاً إسلامياً راقياً، لصر احة النصوص الشرعية وتضافرها في إثبات هذا، ولكن عدداً من النساء المسلمات ترحّلت لديهن هذه القيمة الأخلاقية إلى زواية بعيدة عن التفكير والاهتمام والسلوك اليومي، وهو ما يتم تبريره أحيانا بأن طبيعة الحياة الاجتماعية والمهنية قد فرضت هذا الترحّل، ونظرة

<sup>(</sup>۱) انظر: الحركة النسوية وخلخلة المجتمعات الإسلامية، المجتمع المصري أنموذجا، ص ١١٣-١١٦.



سريعة على مواقع التواصل الاجتماعي خاصة منها المدونات والصفحات التي تروج للفكر النسوى تثبت إلى أي مدى يتم تجاهل هذه القيم الأخلاقية وإغفالها تماماً ١٠٠، بل إن الأمر لا يقف عند حدّ التجاهل، فقد تجاوزه إلى حدّ التحدي السافر لهذه القيم عن طريق الإمعان في مناقشة أكثر القضايا خصوصية وحساسية في حياة المرأة على منصات التواصل الاجتماعي وتدعيم ذلك بالصور المنافية للأخلاق، الأمر الذي أسهم بشكل كبير في تراجع هذه القيم في نفوس الكثيرات، حتى صرح عدد من الفتيات في إحدى الدراسات الوصفية بأنهن لم يعدن يشعرن بالحياء تجاه طرح القضايا الخاصة في حياة المرأة، وقد كان هذا العدد يمثل النسبة الأكبر من عينة الدراسة، كما صرّح عدد منهن يمثل العدد الأكبر من عينة الدراسة أيضا بأن ارتياد شبكات التواصل الاجتماعية التي تروج للفكر النسوي قد أكسبهن العديد من القيم التي تتنافي مع قيم مجتمعاتهن ".

التهوين من الالتزام بالأحكام الشرعية الثابتة التي تُشرِّع الاحتشام
 القول والفعل والملبس، حتى أصبحت المارسات المنافية للاحتشام

<sup>(</sup>۱) انظر: حداد ناريهان، الحركة النسوية العربية عبر شبكات التواصل الاجتهاعي، ص١٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق، ص٣٥٣، ٣٦٢.



مارسات شائعة في أوساط النساء، بدعوى أن الحشمة هي حشمة القلب، بل إن الإيهان في عرف بعض النساء تحول إلى شأن قلبي صرف لا علاقة له بأعهال الجوارح، حتى صارت مقولة "أولوية الباطن على الظاهر" ذات حضور كبير جداً في أوساط النساء، وكثيراً ما تدعم هذه المقولة بالمقارنات الواهية بين من ظاهرها الالتزام وبين من ليست كذلك، بغرض التهميش من السلوك الظاهر، و"أولوية الباطن على الظاهر" في هذا السياق بالتحديد ما هي إلا كلمة حق يراد بها باطل، إذ لا يراد بها إلا دفع المحتسب على المنكرات الظاهرة التي تقع فيها النساء، بحجة أن هذه الأحكام الثابتة ما هي إلا شكليات، يسوغ تجاوزها تحت شعار "الإيهان في القلب".

ولا شك بأن التهوين من قيمة الحياء والاحتشام والعفاف، وتحوير معانيها، والتلويح بمقولة الباطن في وجه كل محتسب، خروج عن نسق الأحكام الشرعية الثابتة في باب الأخلاق، وذريعة مفضية إلى فساد عريض، لا ينحصر ضررها على المرأة المسلمة فحسب، بل إنه يطال المجتمع بأسره، ويهدد النسق القيمي، والتربوي، وصدق الله القائل: ﴿ أَلَا يَعَلَمُ مَنَ وَهُوَ ٱللَّا لِينَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

(١)[الملك:١٤].



# المطلب الثاني: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في القيم الجمالية.

يُعد الإنسان الكائن الوحيد الذي حباه الله تعالى نعمة الإحساس بالجهال، وتذوقه، وطلبه، فمحبة الجهال أمر مركوز في الفطرة الإنسانية، كها هو مركوز فيها كره القبيح والنفرة منه، ومن هنا كان للقيم الجهالية أهمية كبرى في حياة الإنسان، فهي تلبي حاجته إلى الالتذاذ بالعيش، والاستمتاع المشروع به؛ ولهذا امتنَّ الله تعالى على الناس بنعمة الجهال المتجلية في مخلوقاته وفيها سخره للإنسان بفضله ورحمته، قال تعالى: ﴿ وَٱلْأَنْعَلَمَ خَلَقَهَا لَكُمُ فِيهَا دِفْءُ وَمَنَفِعُ وَمِنْهَا تَأْكُونَ ۞ وَلَكُمْ فِيهَا حَمَالٌ حِينَ تُرْكُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴾ (١٠)، ولو أقفرت حياة الإنسان من جمالٌ حِينَ تُركُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴾ (١٠)، ولو أقفرت حياة الإنسان من الجهال، والإحساس به، في مختلف نواحيها، لاستحالت حياته إلى حياة موحشة كئيبة، ولما امتاز سعيه لإشباع غرائزه عن سعي الحيوان الذي يقتات ليعيش كيفها كان هذا العيش.

وقد ارتبط الجهال بعدد من الحقائق والمفاهيم التي يستدعيها ذكره مباشرة، ومن أبرزها قديهاً وحديثاً: المرأة، فلقد ظلت المرأة أحد تجليات الجهال الذي أودعه الله في هذا الخلق، ولهذا عُدَّ جمالها مطلباً من مطالب

<sup>(</sup>١)[النحل:٥-٦].



النكاح التي أقرها الشارع؛ وعلى هذا، فإن الحديث عن الجهال في حياة المرأة يصب في طبيعة المرأة وفطرتها، بل في طبيعة كل إنسان بوصفه إنساناً يجب الجهال ويسعى إليه، وقد أحاط الإسلام الجهال بأحكام شرعية ثابتة، ترفعه من وهدة الإحساس الحيواني الغريزي القائم على إشباع الشهوة، ومن النزوات الشخصية العابرة، لترقى به إلى المستوى الإنساني الرفيع، فيها يعرف في الإسلام بالقيم الجهالية، وقد تعرضت هذه القيم لتغيرات عديدة، أدت بالجهال إلى نقيض مقصوده من المعاني الإنسانية، وأفضت به إلى معارضة الأحكام الشرعية الثابتة، وفيها يلي عرض لمفهوم الجهال في الإسلام وخصائصه الرفيعة، ثم استعراض لأبرز تلك الانحرفات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة في القيم الجهالية.

## المسألة الأولى: حقيقة الجمال في الإسلام.

أولا: مفهوم الجمال في الإسلام.

#### - الجمال لغة:

تعود لفظة الجمال إلى الجذر (جَمَل) وهو في اللغة على معنيين، الأول: التَجمُّع وعِظمُ الخَلق، والثاني: الحُسْن، والجمال مشتق من هذا المعنى الثاني، فيقال للشيء الحَسَن: جميل (...)

<sup>(</sup>١) انظر: ابن فارس، مقاييس اللغة، ١/ ٤٨١، مادة (جَمَلَ).



#### -الجمال اصطلاحا:

مما جاء في تعريف الجمال اصطلاحاً:

١. تعريف السيوطي إذ يقول: "الجمال: الهيئة التي لا تنبو الطباع السليمة عن النظر إليها" وهذا تعريف للجمال بحده الأدنى المقتصر على عدم النفرة، دون حصول المتعة والالتذاذ بهذا النظر، وخلاصة ما يؤول إليه أنه تعريف للجمال بانتفاء ضده وهو القبح.

۲. تعريف الغزالي إذ يقول: "حضور الكهال اللائق به الممكن له""، وهذا التعريف على عكس الأول، فهو يلاحظ توافر الشيء المخصوص على المحاسن الممكنة له، فإن توافرت كلها فهو في غاية الجهال، وإن توافر بعضها فله من وصف الجهال بمقدار ما حضر فيه من المحاسن، والخلاصة أن تعريف الغزالي تعريف إيجابي أو وجودي بعكس تعريف السيوطي إذ هو سلبي أو عدمي.

ثانيا: خصائص الجمال في الإسلام:

إن الحكم بحضور الجمال في الصور والمعاني حكم نسبي يختلف باختلاف عين الناظر، ولكن هذا لا ينفى وجود عددٍ من الأحكام الشرعية

<sup>(</sup>١) معجم مقاليد العلوم في الحدود والرسوم، ص١٩٩.

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين، ٤/ ٢٩٩.

\*\*

الثابتة المحتفة بالجهال، يحفظ الإسلام بها الذوق الجهالي لأصحابه، فلا ينحدر في وهاد التفاهة والبهيمية، ولا يعتريه الاعتلال والخلل، وبها يكتسب الجهال في الإسلام معاني راقية، وخصائص تميزه عن نظرة ما سواه من الأديان والفلسفات، وهذه الخصائص تمثل قواعد ثابتة، غير خاضعة للتغيير، ومن أبرزها:

1. أولوية الجهال الباطني على الجهال الظاهري: فالإنسان ظاهر وباطن، والظاهر منه صورته المدركة بالحواس، أما باطنه فكل ما خفي وغاب عن الحواس مما ينطوي عليه قلبه من عقيدة وأفكار وأخلاق، ولا شك بأن اجتهاع الجهال الظاهري إلى الباطني غاية ما يمكن أن يصل إليه الجهال الإنساني، وقد اعترف الإسلام بهذه الحالة الراقية، وحث على بلوغها وتحصيلها، فقد قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم: أي النساء خير؟ قال: (التي تسره إذا نظر، وتطيعه إذا أمر، ولا تخالفه في نفسها ومالها بها يكره)(١٠) فجمعه صلى الله عليه وسلم بين جمال الظاهر المتمثل في قوله: (تسره إذا نظر) وجمال الباطن المتمثل في دينها وأخلاقها، الحاملة لها على طاعة زوجها نظر) وجمال الباطن المتمثل في دينها وأخلاقها، الحاملة لها على طاعة زوجها

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في سننه، كتاب النكاح، أي النساء خير؟ ٦/ ٦٨، رقم الحديث (٣٢٣١) وصححه الألباني، ورواه أحمد في مسنده، مسند أبي هريرة رضي الله عنه، ٣٢٣١) وقم الحديث (٧٤٢١)، قال المحقق: إسناده قوي.



وعدم مخالفته، غاية ما تبلغه النساء من الجمال والخبرية، وإقرار بمشر وعية البحث عن هذه الحالة النمو ذجية، ولكن الإسلام يراعي ما دون ذلك من الحالات، والتي يمكن أن تفتقد فيها المرأة أحد ركني الجمال، وهو جمال الظاهر، آمراً الرجال حينئذ بالاهتمام بجمال الباطن، وعدم الاكتفاء بجمال الظاهر على حساب الباطن، فقد أمر القرآن الرجال مهذا صراحة فقال: ﴿ وَلَا تَنكِحُواْ ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلَأَمَةٌ مُّؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمٌّ وَلَا تُنكِحُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَّىٰ يُؤْمِنُواْ وَلَعَبْدُ مُّؤْمِنُ خَيْنٌ مِّن مُّشْرِكِ وَلَق أَعْجَبَكُمْ ﴾ (١)، وحذر من إغواء المظاهر الجذابة عموماً مع الغفلة عن البواطن الخراب كما في قوله: ﴿ وَإِذَا رَأَيْنَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمَّ وَإِن يَقُولُواْ تَسْمَعُ لِقَوْلِهِمُّ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُّسَنَّدَةٌ كَيَسُبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ ٱلْعَدُقُ فَأَحۡذَرُهُمۡ ۚ قَاتَلَهُمُ ٱللَّهُ ۚ أَنَّى يُؤۡفَكُونِ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿ وَكُمۡ أَهۡلَكُنَا قَبَلَهُ مِين قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَثَنًا وَرِءً يَا ﴾"، ويؤيد هذا ما ثبت في صحيح مسلم من قول النبي صلى الله عليه وسلم: (إن الله لا ينظر إلى

<sup>(</sup>١) [البقرة: ٢٢١].

<sup>(</sup>٢) [المنافقون: ٤].

<sup>(</sup>٣)[مريم:٧٤].

<del>\*\*\*</del>

صوركم وأموالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم) وهذه الأولوية للباطن حكم ثابت على مر الأزمان والعصور، واختلاف الثقافات والأماكن؛ لأنها من جملة المعايير، والمعايير إن لم تكن ثابتة اختل نظام الحياة، وانفرط عقدها".

٢. ارتباط الجهال بالستر والاحتشام، فالجهال المتهتك الماجن قبعٌ وسوأة في نظر الإسلام، وإن عده بعض من انحرفت فطرته جمالاً، إلا أنه في الإسلام ليس بكذلك؛ ولذلك كان مما امتن الله به تعالى على بني آدم أن جعل لهم ليس بكذلك؛ ولذلك كان مما امتن الله به تعالى على بني آدم أن جعل لهم لباساً يواري سوءاتهم فقال تعالى: ﴿ يَلَبَنِي عَادَمَ قَدَ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُم لِبَاسَا لَيُورِي سَوْءَ تِكُم وَرِيشًا ﴾ "، وجعل عقوبة الذنب ومخالفة الأمر انكشاف السوأة وبُدوّها، فقال: ﴿ يَلَنِي عَادَمَ لَا يَفْتِنَكُم الشّيطَانُ كَما أَخْرَجَ السّوة وَتِهما الله يَعلَى أَلْمَ المَن المتن الله تعالى على أهل الجنة بالنساء، وذكر من أوصافهن الظاهرية ما تطيش الله تعالى على أهل الجنة بالنساء، وذكر من أوصافهن الظاهرية ما تطيش

<sup>(</sup>۱) كتاب البر والصلة والآداب، باب: تحريم ظلم المسلم، ٨/ ١١، رقم الحديث (٢٥٦٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: صالح الشامي، الظاهرة الجمالية في الإسلام، ص١١٨.

<sup>(</sup>٣) [الأعراف:٢٦].

<sup>(</sup>٤) [الأعراف:٢٧].



لحسنه العقول، عقب على هذا الحسن بقوله: ﴿ حُورٌ مَّقَصُورَتُ فِي ٱلْخِيَامِ ﴿ الطرق، بل الطرق، فهن لسن بطوافات في الطرق، بل مقصورات على أزواجهن في البيوت أو هو ما يفيد معنى الاحتشام والستر، وأن كمال متعة الرجل واغتباطه بحسن المرأة لا يكمل إلا بهذا الستر والقصر، وهذا أيضا حكم ثابت، فلا يمكن تصور استحسان الإسلام -وهو دين الفطرة - للجمال المتهتك من زينة الأستار، ولو تغيرت أذواق الناس، وتبدلت ثقافاتهم، وانحرفت فطرهم.

٣. اعتبار الجمال الموافق للطبيعة والخلقة التي أرادها الله ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَالْأَمْرُ ﴾ "، أما الجمال الذي يركب في سبيله الإنسان الصعب والذَّلُول ليغيِّر خلقة الله تعالى التي أرادها وقضاها، فهو وإن كان أجمل في عين فاعله؛ بل وأعين الناس جميعاً، إلا أن الإسلام يعتبره خروجاً عن نسق الطبيعة، وافتياتاً على الله في خلقه، وتعقباً له في حكمه، قال تعالى: ﴿ هُوَ الطبيعة، وافتياتاً على الله في خلقه، وتعقباً له في حكمه، قال تعالى: ﴿ هُوَ النَّذِي يُصَوِّرُكُم فِي الْمَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءٌ لَا إِلَه إِلَا هُوَ الْعَزِيرُ الْحَرَكُم ﴾ "،

<sup>(</sup>١) [الرحمن:٧٧].

<sup>(</sup>٢) انظر: جامع البيان، الطبري، ٢٣/ ٧٨.

<sup>(</sup>٣) [الأعراف: ٥٤].

<sup>(</sup>٤) [آل عمران:٦].

<del>\*\*\*</del>

ومصلحة تحصيل هذا اللون من الجمال مصلحة ملغاة مهدرة، غير معتبرة في نظر الشارع، بل إن فاعلها آثم مستحق للعقوبة كما دلت على ذلك النصوص، ومنها قوله تعالى محذراً من كيد الشيطان: ﴿ وَلَأَضُلَنَّهُمْ وَلَا مُرَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُتَ وَلاَ مُنْ يَتَخِذِ الشَّيَطَانَ وَلِيَّا مِن دُوبِ اللهِ فَقَدُ خَسِرَ خُسْرَانَا مَنْ وَلِيَّا مِن دُوبِ الله عنه قال: "لعن مُبيينًا ﴾ "، وفي الحديث عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: "لعن الله الواشيات والمستوشيات، والمتنمصات والمتفلجات للحسن، المغيرات خلق الله تعالى ""، وهذا الحكم بالتحريم حكم ثابت، وذلك أن ما قضاه الله حراماً فهو حرام إلى قيام الساعة، ومدعي تغيير الحكم تحت أي ذريعة كانت مدع للنسخ، وهو محال.

إرتباط الجمال بالقيم الأخلاقية؛ ذلك أنه مما يسترعي الانتباه، ويلفت النظر، أن يذكر الجمال في القرآن ثمان مرات، سبعة منها مقرونة بذكر الأخلاق، فقد قال تعالى واصفاً الصبر مرتين: ﴿فَصَبَرُ جَمِيلٌ ﴾ "،

<sup>(</sup>١) [النساء: ١١٩].

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في صحيحه، كتاب اللباس، باب: المتفلجات للحسن، ٧/ ١٦٤،
 رقم الحديث (٩٣١).

<sup>(</sup>٣) [يوسف: ١٨، ٨٣].



و صَبِرًا جَمِيلًا ﴾ "، وقال واصفاً الصفح: ﴿ فَأَصْفَحِ ٱلصَّفَحَ ٱلْجَمِيلَ ﴾ "، وقال وقال واصفاً تسريح المرأة مرتين: ﴿ وَأُسَرِّحَكُنَّ سَرَاحًا جَمِيلًا ﴾ "، وقال واصفاً الهجر: ﴿ هَجُرًا جَمِيلًا ﴾ "، وهذا الاقتران في الذكر يدل على ارتباط وثيق بين الجهال والقيمة الأخلاقية، إذ لا قيمة لجهال الأجسام مع خراب الأخلاق، قال ابن تيمية رحمة الله مقرراً هذا المعنى: "وكذلك الصور الجميلة من الرجال والنساء فإن أحدهم إذا كان خُلُقه سيئاً بأن يكون فاجرا أو كافراً معلناً أو منافقاً كان البغض أو المقت لخلقه ودينه مستعلياً على ما فيه من الجهال الظاهر، والخُلق ما هو إلا صورة باطنة يظهرها السلوك، وقد سبق أن هذا معيار ثابت من معايير التقييم في الإسلام ".

<sup>(</sup>١) [المعارج:٥].

<sup>(</sup>٢) [الحجر: ٨٥].

<sup>(</sup>٣) [الأحزاب: ٢٨، ٤٩].

<sup>(</sup>٤) [المزمل:١٠].

<sup>(</sup>٥) الاستقامة، ١/ ٥٤٥.

<sup>(</sup>٦) انظر: صالح الشامي، الظاهرة الجمالية في الإسلام، ص١٩٥-٢٠٠.



التوسط والاعتدال، وذلك أن الجهال في الإسلام لا يحمل صاحبه على المبالغة، ولا يجره إلى السرف والتبذير، لأن هذا مخالف لتوجيه الله تعالى للمسلم بالتوسط والاعتدال في أمره كله، قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةُ وَسَطًا ﴾ (()، وقال تعالى: ﴿ يَبَنِيَ ءَادَمَ خُدُواْ زِينَتَكُمْ عِندَكُلِ مَسَجِدِ وَكُلُواْ وَلَا نَشرِفُواْ وَلَا نَشرِفُواْ إِنَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُسرِفِينَ ﴾ (()، وقال تعالى: ﴿ يَبَنِيَ الْمُسْرِفِينَ ﴾ (()، وقال تعالى: ﴿ يَبَنِي المُسْرِفِينَ ﴾ (()، وقال تعالى: ﴿ وَكَانَ الشَّيَطِينِ وَكَانَ الشَّيَطِينِ وَكَانَ الشَّيَطِكُ لِرَبِهِ عَفُولًا ﴾ (()، وقال تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقَتُرُواْ وَلَمْ يَقَتُرُواْ وَلَمْ يَكُونَ السَّيَطِينِ وَكَانَ الشَّيَطِينِ وَكَانَ الشَيَطِينِ وَكَانَ الشَّيَطِينِ وَكَانَ الشَّيَطِينَ إِنَّ وَلَا يَعْلَى الْمَنْ الله فَي مَنْ والأَمْ والأَمْ والمَا الناس (الله وعلى المحرم، وإن اختلفت في هذا أنظار الناس (الله المحرم، وإن اختلفت في هذا أنظار الناس (المناس (المناس

<sup>(</sup>١) [البقرة:١٤٣].

<sup>(</sup>٢) [الأعراف:٣١].

<sup>(</sup>٣) [الإسراء: ٢٧].

<sup>(</sup>٤) [الفرقان:٦٧].

<sup>(</sup>٥) انظر: عبد الله العمرو، معايير الجهال في الرؤيتين الإسلامية والغربية، ص٤٣٧ - ٨٤.



# المسألة الثانية: أبرز الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في القيم الجمالية:

لا يخفى على عين المراقب لاهتهامات المرأة المعاصرة أن تحصيل الجهال والسعي خلفه صار من أبرز أولوياتها، ولو كان سعياً معتدلاً في إطار ما أباحه الله وشرعه لما كان بوسع أحد الاعتراض عليه، بل إن المعترض محرم لما أحل الله تعالى من طلب الجهال المشروع، ولكن الملاحظ بأن السعي وراء الجهال قد انحرف سيره إلى مصادمة الأحكام الشرعية الثابتة، والتي لا تقبل التبديل، ولا تخضع للاجتهاد، حتى صار من أبرز سهات الجهال المعاصر ما يلي:

1. المبالغة في تجميل الظاهر، وإهمال الدين والقيم والأخلاق، وهو ما يظهر من خلال جملة من المهارسات الشائنة، من أبرزها: التهتك والمجون ونبذ الحجاب وإهمال الستر، بل وتوثيق هذا التهتك ونشره عبر وسائل التواصل الاجتهاعي، والإنكار على من ينكر هذا التهتك المشين، بحجة الحرية الشخصية، وملكية الجسد، واختلاف الثقافات، وتبدل الزمان، وبعضٌ من هذا إذا اقترن بالجهال فإنه يهبط به من إنسانيته الراقية المهذبة إلى دركات البهيمية، ويقلب محبوبه عند الله مبغوضاً، وفي تقرير هذا المعني يقول ابن تيمية: "فإذا كان مع الجهال أو غيره مما فيه وجه محبة ما هو بغيض من الفواحش أو الكذب أو الظلم أو غير ذلك...فإن ذلك يفوت ما هو



أحب إلى الله من الجهال بكثير، ويوجب من مقت الله وبغضه ما هو أعظم بكثير مما لمجرد الجهال من الحب، ويوجب النهي عما يوجب هذه السيئات الكثيرة، ويفوت الجهال الأفضل وهو كهال الخلق وحسنه"(۱).

7. الإقبال اللافت للنظر على عمليات التجميل، والتي لا تستهدف إذالة تشوه، أو تطبيب جرح أو حرق، وإنها تستهدف تغيير خلقة معتدلة مستوية بهدف تحصيل حسن متوهم، ومع أن هذا العمل يسفر عن إشكالية نفسية متعلقة بتقبل الذات، تحت وطأة الجهال المعولم الذي يضع معايير صارمة للوزن وتحديد الملامح وكثافة الشعر ونحو ذلك، ومع ما فيه من إضاعة للهال، وتعريض صحة الإنسان للخطر لغير ضرورة ولا حاجة، فإنه تعد لحدود الله الثابتة، وأحكامه القطعية، التي نصت صراحة على تحريم تغيير خلق الله تعالى، وتغيير خلق الله لا يمكن تسويغه تحت شعارات الحرية الشخصية والجسدية، ولا تحت ذريعة تغير معايير الجهال في العصر الحاضر، وضرورة مواكبة هذه المعايير المستحدثة.

٣. الخروج عن حد الاعتدال والتوسط في طلب الجمال، إلى حد الإسراف في الوقت والجهد والمال، فقد أدت عولمة الجمال إلى الضغط المتزايد على المرأة لإنفاق المزيد من الجهد والمال لتحقيق معايير الجمال

<sup>(</sup>١) الاستقامة، ١/ ٤٤٧.



المعاصر، وهو ما يخالف الأمر الواضح والصريح بضرورة القصد والاعتدال في شأن الإنسان كله، ومن ذلك الاعتدال في الإنفاق.

التفريط في الحقوق الناجم عن اللهث المستمر وراء الجمال، خاصة ما يتعلق بحقوق الأسرة والأبناء، حيث ارتبطت ثقافة الجمال المعاصرة بتحولات اجتماعية عميقة في أدوار المرأة واهتماماتها، وتحولت من كونها بنتاً وزوجة وأماً بها تحمله هذه الأدوار من واجبات ومسؤليات إلى أن تكون موضوعاً جمالياً، وبدلاً من أن يكون السكن والاستقرار العائلي أحد القيم الهامة في حياة المرأة، صارت القيمة في حياة الكثيرات هي البحث عن الإعجاب والإشادة والإطراء، ومن المفارقات أن يتم التهاون في مثل هذه الحقوق والقيم الأسرية في الزمن الذي يرتفع فيه الصوت الحقوقي في العالم بأسره، وإن كان لهذا من دلالة فهو دليل على أن الحفظ الحقيقي للحقوق لا يمكن أن يتأتي إلا باحترام منظومة الأحكام الشرعية الثابتة في شتى المجالات.

على أن المفارقات والتناقضات هي قدر الإنسانية الذي لا مفرّ منه إذا ما تنكبت صراط الله المستقيم، أو اختارت بعضه وتركت بعضه الآخر، فاللافت للنظر في موضوع القيم الجمالية بالتحديد أن الاتجاه العالمي فيها يسير مناقضاً لدعاوى النسبية الصاخبة التي تصم الآذان، والتي كثيراً ما



تُسلط على المطلقات الدينية والأخلاقية، حيث تجري محاولات دائبة لتنميط الجهال، وعولمة معاييره، بشكل يحمل المهتم بهذا الموضوع على التساؤل: لماذا ينجو الجهال وحده من دعاوى النسبية حتى تحكمه معايير عالمية واحدة؟ والجواب عن هذا يتلخص في الجشع الرأسهالي الذي يهيمن على الشركات الكبرى، والذي يحملها على تنميط المعايير الجهالية، من أجل زيادة الطلب والاستهلاك على منتجاتها، مسخرة الآلة الإعلامية المعاصرة بكل جاذبيتها، وقدراتها على الاختراق، حتى انتهى بها هذا إلى تسليع جسد المرأة، والمتاجرة به، من أجل تحقيق الربح ولو على حساب كرامة الإنسان، وقيمه وأخلاقه.







# المطلب الأول: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في علاقتها بزوجها.

تعُدُّ العلاقات الاجتهاعية إحدى الحاجات الأساسية في حياة الإنسان، فالإنسان كها قيل: مدنيُّ بطبعه، أي أنه كائن اجتهاعي، لا بد له من الاجتهاع لتأمين حاجاته الأساسية من غذاء، ومأوى، وشعور بالسعادة والرضا والأمان".

ولما كانت العلاقات على هذا الجانب الكبير من الأهمية، فقد أولاها الإسلام عناية كبيرة، وجعل لها موقعاً متميزاً وكبيراً من تعاليمه، وعمل على بنائها على أسس إيهانية وأخلاقية، واهتم بوضع القانون المنظم لكل جانب من جوانبها، فاهتم بتنظيم علاقة الإنسان بنفسه، وبوالديه وزوجه وأبنائه، وبالعلاقات الاجتهاعية الممتدة إلى الجيران والأصحاب وسائر أطراف المجتمع.

وفي هذا العصر الذي يلقب بعصر الانفتاح والتواصل الاجتماعي الافتراضي، تتأكد الحاجة إلى التذكير بتشريعات الإسلام وقوانينه الضابطة لسائر أنواع العلاقات؛ نظراً لما يحمله هذا العصر ذو الفضاء المفتوح من قيم تهدد الثوابت الدينية في باب الاجتماع الإنساني، وتنذر باضطراب علاقة

<sup>(</sup>١) انظر: ابن خلدون، ديوان المبتدأ والخبر، ١/ ٩٤.



الإنسان بالمحيطين به، وانفراط عقد التنظيم الاجتماعي الذي أقامه الإسلام وهو الأمر الذي لا ترتدُّ آثاره على الإنسان وحده، بل على المجتمع بأسره.

وكما تجمع الفِطرُ السوية على أن العلاقات الإنسانية لا يصلح أن تُترك بلا تنظيم، فإنها تجمع على عدم إمكانية قيام هذه العلاقات على مبدأ المساواة المطلقة بين سائر أطرافها، إذ لا بد من وجود القائد والمقود، والسيّد والمسود، والحاكم والمحكوم، ولا يحتاج الإنسان إلى إمعان فكر، أو إنعام نظر ليستبين هذه الحقيقة، ومدى استقرارها في سائر المجتمعات على مرّ التاريخ؛ ومن اللافت للنظر أن الإسلام قد اهتمّ بفكرة الأمير الذي ينتظم عقدُ الجهاعة بقيادته حتى في العلاقات المؤقتة والطارئة كالسفر، فقال صلى الله عليه وسلم: (إذا كان ثلاثة في سفر فليؤمروا أحدهم) أن فلئن يهتم من العلاقات الدائمة أولى وآكد، ومن ذلك اهتهامه بفكرة الأمير في الكيان الأول، واللبنة الأساس لقيام المجتمع المسلم، وهي الأسرة.

لقد أقام الإسلام بناء الأسرة على فكرة الاختصاصات التي تحقق التكامل بين أفرادها، فجعل الرجل مختصاً دون المرأة بتولي رعاية هذه الأسرة، والاهتمام بشؤونها، فيما يعرف بالاصطلاح الشرعي بالقوامة، إذ

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في سننه، كتاب الجهاد، باب: القوم يسافرون يؤمرون أحدهم، ٣/ ٥٩، رقم الحديث (٢٦٠٩)، وقال المحقق: حسن صحيح.



تمثل القوامة القاعدة الأساس التي تنظم علاقة المرأة بزوجها، وتنظم -تبعاً لذلك - حياة الأسرة، ولقد أوجب الله تعالى القوامة على الرجال، وبيّن علتها، وأمر المرأة بالسمع والطاعة في المعروف، ليتأتى للرجل القيام بمهمته على أكمل وجه، فيستقيم حال الأسرة، وتنتظم أمورها.

وعلى الرغم من هذا فقد انحرفت بعض التيارات في تصورها لعلاقة المرأة بزوجها، متأثرة بدعاوى الحرية والمساواة المطلقة بين المرأة والرجل، مما يحتم تجلية معناها، وأدلتها، ومكانتها بالنسبة للأحكام الشرعية من حيث الثبات والتغير، وبيان الانحراف المعاصر عن مفهومها ومقتضياتها الشرعية.

## المسألة الأولى: حقيقة القوامة في الإسلام.

أولاً: مفهوم القوامة.

#### -القوامة لغة:

تعود لفظة القوامة إلى الجذر (قَوَمَ)، ويدل على معنيين مختلفتين، أولهما: جماعة الناس، وليس هذا هو المعنى المراد بالقوامة، أما الآخر فيدل على



انتصاب وعزم "، كما يدل على معنى: المحافظة، والإصلاح، والملازمة، ومن هذه المعانى اشتقت القوامة ".

### -القوامة اصطلاحاً:

أما في الاصطلاح فهي: "ولاية يُفوَّض بموجبها الزوج لتدبير شئون زوجته، والقيام بها يصلحها" "، وعرّفها بعضهم بأنها: "القيام على تدبير شؤون المرأة بكفايتها من الإنفاق وأداء الحقوق والعشرة الحسنة، وعليها مقابل ذلك الطاعة في غير معصية الله تعالى " نهي إذن آلية تنظيمية تفرضها ضرورة السير الآمن للأسرة المسلمة، وما يستتبعه من تبعات فهي وهذه التعريفات تبين الحد الفاصل بين التشريع الإلهي الذي يقوم على

<sup>(</sup>١) انظر: ابن فارس، مقاييس اللغة، ٥/ ٤٣، مادة (قَوَمَ).

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن منظور، لسان العرب، ١٢/ ٤٩٧، مادة (قَوَمَ)

<sup>(</sup>٣) محمد عبد المقصود داود، القوامة على المرأة بين الحقائق الفقهية والمفاهيم المغلوطة، ص٢٦.

<sup>(</sup>٤) جمال الكيلاني، مبدأ القوامة وأثره في إصلاح الزوجة، ص١٩٩، مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الكويت، المجلد (٣٢)، العدد (١٠٩)، ٢٠١٧م.

<sup>(</sup>٥) انظر: عمران جمال حسن، مفهوم القوامة في الشريعة الإسلامية، ص١٧٨، مجلة جامعة كركوك للدراسات الإنسانية، مجلد (٦)، العدد (٢)، ٢٠١١م.



تدبير شؤون الزوجة وفق المصلحة الشرعية وبين ما ينسبه البعض للتشريع من الظلم، والذي إنها يقوم في الحقيقة على الطباع اللئيمة، أو بعض العوائد الاجتهاعية، كها أنه يبين أن القوامة واجب شرعي على الرجل، يتحمل بموجبه مهام ومسؤوليات، وأن التقصير في أداء هذه المهام مناقض للحكمة من تشريعها، وموجب للذنب والمؤاخذة.

### ثانياً: أدلة القوامة.

أصل القوامة قوله تعالى: ﴿ ٱلرِّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَى ٱلنِّسَآءِ بِمَا فَضَّلَ السَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنَ أَمُولِهِمْ ﴿ ''، قال الطبري -رحمه الله-: "الرجال أهل قيام على نسائهم، في تأديبهن والأخذ على أيديهن فيها يجب عليهن لله ولأنفسهم "''، والآية نص صريح، قطعي الثبوت والدلالة على أن الرجل قوّام على المرأة، وعلة هذه القوامة مؤلفة من عنصرين، الأول منها: جبلي، متعلق بأفضلية جنس الرجال على جنس النساء في القدرة على القيادة، وتحمل أعبائها، ومعلوم أن القدرة على الذي يرجع إلى أصل الخلقة وطبيعتها قَدْر ثابت، والثاني منهما: هو الإنفاق''، وهو الأمر

<sup>(</sup>١) [النساء: ٣٤].

<sup>(</sup>٢) جامع البيان، ٨/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: الطبري، جامع البيان، ٨/ ٢٩٣.



الذي اتجهت نصوص الشريعة بكل صراحة ووضوح إلى إلزام الرجل به وإعفاء المرأة منه حتى لو كانت مقتدرة عليه، وبناء على هذا فثبوت القوامة للرجل على المرأة، ثابت بلا شك، ولا يختلف من زمان لآخر، ولا من مكان لآخر، ثم هو من أصول أحكام الأسرة، التي يلاحظ فيها الثبات حفظاً لاستقرار الأسر.

وقد جاءت أحاديث صحيحة عن النبي صلى الله عليه وسلم تأمر المرأة بطاعة زوجها بالمعروف، وتعظم حقه، وتجعل رضاه من أسباب دخول الجنة، وهذه الأحاديث وإن لم تتضمن لفظ القوامة إلا أنها دالة على ثبوتها من حيث أنها توضح مقتضياتها بالنسبة للمرأة، ومن تلك الأحاديث:

- قوله صلى الله عليه وسلم: (إذا صلت المرأة خمسها، وصامت شهرها، وحفظت فرجها، وأطاعت زوجها، قيل لها: ادخلي من أي أبواب الجنة شئت) (۱).

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده، مسند عبد الرحمن بن عوف الزهري رضي الله عنه، ٣/ ١٩٩، رقم الحديث (١٦٦١)، قال الهيثمي في مجمع الزوائد ومنبع الفوائد /٣٠٤:"فيه ابن لهيعة وحديثه حسن وبقية رجاله رجال الصحيح" وللحديث شواهد يتقوى بها.



- قوله صلى الله عليه وسلم: (لا يحل للمرأة أن تصوم وزوجها شاهد إلا بإذنه، ولا تأذن في بيته إلا بإذنه، وما أنفقت من نفقة عن غير أمره فإنه يؤدى إليه شطره) (١٠).

### ثالثاً: طبيعة القوامة:

القوامة وظيفة شرعية، تستلزم عدداً من الحقوق والواجبات المتبادلة بين الرجل والمرأة، ومن أول واجباتها المفروضة على الرجل: المهر والنفقة، قال تعالى: ﴿ وَهَاتُواْ ٱلنِسَاءَ صَدُقَتِهِنَّ نِحُلَةً ﴾ "، وقال تعالى: ﴿ لِيُنفِقَ ذُو سَعَةِ مِن سَعَةِ مِن سَعَةِ مِن سَعَةِ مِن العشرة، وقد ثبتت نصوص عديدة من القرآن والسنة تأمر بالإحسان إلى الزوجات، وتشدد في حقهن، وتنهى عن ظلمهن، وتتوعد عليه بالعقوبة، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَهُنَّ مِثُلُ عَن عَلَيْهِنَّ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً وَاللَّهُ عَزِينُ حَكِيمُ ﴾ "، وقوله المُعَوْوِقَ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً وَاللَّهُ عَزِينُ حَكِيمُ ﴾ "، وقوله وقوله المنهن عَلَيْهِنَ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَ دَرَجَةً وَاللَّهُ عَزِينُ حَكِيمُ ﴾ "، وقوله المنهن عَلَيْهِنَ وَاللَّهُ عَزِينُ حَكِيمُ ﴾ "، وقوله المنهن عَلَيْهِنَ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَ دَرَجَةً وَاللَّهُ عَزِينُ حَكِيمُ ﴾ "، وقوله المنهن عَلَيْهِنَ وَالمِرْجَالِ عَلَيْهِنَ دَرَجَةً وَاللَّهُ عَزِينُ حَكِيمُ اللهُ عَلَيْهِنَ وَاللَّهُ عَزِينُ حَكِيمُ اللهُ عَلَيْهِنَ وَاللهُ عَلَيْهِنَ وَالْمُعْرُونِ وَالْمُعْرُونِ وَاللهُ المُعْرَادِ عَلَيْهُ وَاللهُ المُعْرَادِ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ المُعَلَّةِ وَلِيرِّ عَلَيْهُ وَاللهُ المُعْرَادِ عَلَيْهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ اللهُ وَلَالِهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ الرّوبُ وَاللّهُ وَلَهُ اللهُ عَلْهُ وَلَيْهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَالِهُ وَلِيهُ وَلِيهُ وَلِيلُولُ عَلْهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِيهُ وَلِي اللهُ وَلِي المِنْ اللهُ وَلِي اللهُ وَلِيلُولُ عَلْهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي المِنْ اللهُ وَلِي المُعْرِقُ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ اللهِ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهُ وَلِي اللهِ وَلِي اللهُ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهُ وَلِي وَلِي اللهُ وَلِي اللهُ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي المِنْ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي اللهِ وَلِي

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب النكاح، باب: لا تأذن المرأة في بيت زوجها لأحد إلا بإذنه، ٧/ ٣٠، رقم الحديث (٥١٩٥).

<sup>(</sup>٢) [النساء: ٤].

<sup>(</sup>٣) [الطلاق: ٧].

<sup>(</sup>٤) [البقرة:٢٢٨].



تعالى: ﴿وَعَاشِرُوهُنَّ بِٱلْمَعُرُوفِ ﴾ ''، وقوله صلى الله عليه وسلم: (استوصوا بالنساء ؛ فإن المرأة خلقت من ضلع، وإن أعوج شيء في الضلع أعلاه، فإن ذهبت تقيمه كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج، فاستوصوا بالنساء) ''، وقوله عليه الصلاة والسلام: (اللهم إني أحرج حق الضعيفين: اليتيم والمرأة) ''، والأحاديث في هذا كثيرة، ومن واجبات القوامة على الرجل: كفايتها والقيام بشؤونها، وحجبها، وأمرها بالمعروف، ونهيها عن المنكر، إلى غير ذلك مما هو مؤتمن عليه، أما المرأة فعليها في مقابل ذلك: طاعته بالمعروف وحفظه في بيته وماله إلى غير ذلك مما هو معلوم.

<sup>(</sup>١) [النساء: ١٩].

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب أحاديث الأنبياء صلوات الله عليهم، باب: وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة، ٤/ ١٣٣١، رقم الحديث (٣٣٣١). (٣) رواه النسائي في الكبرى، كتاب عشرة النساء، حق المرأة على زوجها، ٨/ ٢٥٤، رقم الحديث (٩١٠٤)، وابن ماجه في سننه، أبواب الأدب، باب: حق اليتيم، ٤/ ١٤٢، رقم الحديث (٣٦٧٨)، وأحمد في مسنده، مسند أبي هريرة رضي الله عنه، ٢/ ١٤٢، رقم الحديث (٩٧٩٧)، وقال الحاكم في مستدركه / ٣٦: "صحيح على شرط مسلم" و وافقه الذهبي، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة ٣/ ١٣: "حسن الإسناد".



والقوامة شأنها في هذا شأن كل الولايات قوامة منضبطة محدودة هادفة، لا تعنى إطلاق يد الرجل على المرأة دون حدود أو ضوابط، إذ ليس للرجل حق الإضرار بالمرأة، ولا الافتيات عليها، لقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَطَعْنَكُمْ فَلَا تَبْغُواْ عَلَيْهِنَّ سَبِيلًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴾ "، ولا أن تطيعه في معصية الله لعموم قوله صلى الله عليه وسلم: (السمع والطاعة على المرء المسلم فيها أحب وكره مالم يؤمر بمعصية الله، فإن أمر بمعصية فلا سمع عليه ولا طاعة) ١٠٠٠، بل ليس له حق إجبارها على الإسلام إِن كانت كتابية، لعموم قوله تعالى: ﴿ لَاۤ إِكْرَاهَ فِي ٱلدِّينِ ﴾ "، فلا ينبغي أن تستغل هذه القوامة بما يفضي إلى إلغاء حق المرأة، أو إهدار كرامتها، أو إلغاء شخصيتها، وأيها ولاية أوقع صاحبها ظلماً وبغياً واعتداءً على من تولى أمره، فالظلم يعالج بها يتناسب معه، ولا يكون علاجه بإسقاط الولايات الشرعية جملةً وتفصيلاً؛ فإن هذا لا يقول به عاقل، والواجب على من يريد

<sup>(</sup>١) [النساء: ٣٤].

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في سننه، أبواب الجهاد، باب: ما جاء لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، ٤/ ٢٠٩، رقم الحديث (١٧٠٧) وقال: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) [البقرة: ٢٥٦].



أن يفهم حكماً من أحكام الشريعة ألا ينظر إليه بمعزل عن بناء الأحكام المتكامل، بل عليه أن ينظر للأحكام مجتمعة، ويفهم بعضها في ضوء بعض.

# المسألة الثانية: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة في علاقة المراة بزوجها:

تنطلق الانحرافات المعاصرة في تصورها للقوامة من مبدأ أساس وهو المساواة بين المرأة والرجل بحسب التصور الغربي الذي تضمنته الاتفاقيات والمواثيق الدولية، ومن أبرزها: اتفاقية القضاء على جميع أشكال العنف ضد المرأة "سيداو" حيث نصت في المادة السادسة عشر على أن "تتخذ الدول الأطراف جميع التدابير المناسبة للقضاء على التمييز ضد المرأة في كافة الأمور المتعلقة بالزواج والعلاقات الأسرية، وبوجه خاص تضمن على أساس تساوي الرجل والمرأة:...نفس الحقوق والمسؤوليات فيها يتعلق بالولاية والقوامة" مما يعني أن استمرارية العمل بمفاهيم الولاية والقوامة يتعبر عنفاً ضد المرأة بحسب تصورات سيداو".

وبالإضافة إلى مبدأ المساواة الذي تنطلق منه التيارات المنحرفة وعلى رأسها النسويات في إنكارهن لحكم القوامة، فإن هناك منطلقاً آخر، وهو:

<sup>(</sup>۱) انظر نص الوثيقة بالعربية على الرابط: .https://cutt.us/h&cnM. تاريخ الزيارة: ٥/ ١٤٢٢/١١،



المظالم التي تتعرض لها المرأة في بعض المجتمعات، وهي مظالم حقيقية ليس بوسع أحد تجاهلها أو إنكارها، على أن هذه المظالم ليس سببها الحكم الشرعي في ذاته، وإلا لكان وقوع هذه المظالم ملازماً لتطبيق الحكم في كل عصر ومِصر، وهذا ما يكذبه الواقع، بل إن هذه المظالم لها أسباب متعددة، منها: ضعف التدين، وسوء التربية والتنشئة الاجتماعية، والعادات والتقاليد، وضعف الأنظمة والقوانين أو تحيزها، وكل هذه الأسباب وغيرها قد حملت عليها الشريعة حملة كبيرة، فالنصوص الشرعية التي تنعي ضعف التدين وتندد به، وتخوف العقوبة العاجلة أو الآجلة، وتحرم الظلم وتجرّمه وتذكر عاقبة الظالمين، أكثر من أن تُعدَّ في هذا المقام، كما أن النصوص الشرعية التي تُحمّل الوالدين مسؤولية التربية الصحيحة، وتوجب عليهما العدل بين الأبناء ذكوراً وإناثاً، وتأمر بتعليمهم وتهذيبهم وتعبيدهم لله تعالى كثيرة أيضا، ومثلها النصوص التي حاربت من العادات والتقاليد ماكان معارضاً للنصوص، ولمراد الخالق جل وعلا من شيوع العدل وكرامة الإنسان، والنصوص التي تأمر الحكام بأخذ الحقوق وردٌّ المظالم إلى غير ذلك من النصوص التي لا تخفى على صغار المسلمين قبل كبارهم، بل إنها لا تخفى على النسويات أنفسهن، ولكن بدلاً من مواجهة كل تلك الأسباب والاعتراف بها، وتطبيق المعالجة الشرعية لها، تعزف



النسويات عن كل ذلك وتنصرف إلى الحكم في ذاته بوصفه حكماً متحيزاً، في ممارسة دالة على أن كثيراً من النسويات لا يعنيهن وضع المرأة بقدر ما يعنيهن مناهضة الأحكام الشرعية ذاتها.

وحين اصطدمت النسويات بالنصوص الشرعية الثابتة في القوامة لجأت إلى أساليب شتى لتتجاوز بها هذه الأحكام، ومن أبرز هذه الأساليب:

1. إسقاط المنهج التاريخي على النصوص الشرعية: والذي يتضمن الزعم بأن هذه النصوص تعبر عن وضع تاريخي في علاقة الرجل بالمرأة، وهو وضع تجاوزته الخبرة الإنسانية، وقضى عليه تطور المجتمعات، كما يدعي البعض بأن تشريع القوامة كان مجرد مراعاة من التشريع الإسلامي لواقع المجتمعات الجاهلية آنذاك، وما فيه من العادات والأعراف، جرياً على سنة التدرج في التغيير، وإذا كانت ألفاظ القرآن ثابتة ولا يمكن تغييرها، فإن فهمه وتطبيقه في زعمهم ليس بكذلك، وأننا يجب أن ننتج المعنى الذي يتناسب مع السياق التاريخي الذي نعيشه (۱۰).

<sup>(</sup>١) انظر: نصر حامد أبو زيد، دوائر الخوف، ص٢٩٥، وانظر: آمنة ودود، بحث في القرآن والجنسانية، ضمن كتاب: النسوية والدراسات الدينية، ص٢٦٦.

<del>> \*\*</del>

7. معارضة النصوص بالواقع: والحجة الأساسية لدى من يستعمل هذا الأسلوب هو أن الواقع المعاصر الذي يشهد مشاركة المرأة في جميع المجالات، ويشهد نجاحها بل تفوقها على الرجل في بعض المهام لا يتناسب معه البتة أن تبقى القوامة للرجل، بل يجب أن تنهض الأسرة على أساس من المسؤولية المشتركة لكل منها، أما الإصرار على إبقاء القوامة رغم تغيرات الواقع فليست إلا تعبيراً عن سلب كرامة المرأة واستعبادها بحسب زعمهم ".

٣. قصر الحكم على إحدى علتيه، بحيث إذا سقطت هذه العلة سقط الحكم معها، ويتمثل هذا الأسلوب في هذه القضية بالتحديد بتعليل القوامة بالإنفاق، فالقوامة للرجل بزعمهم؛ لأنه المسؤول عن الإنفاق، فإذا تولت المرأة الإنفاق على نفسها، فضلاً عن أن تنفق على زوجها وأبنائها فإن قوامة الرجل عندهم تسقط في هذه الحالة "، وفي لبنان تدعو النسويات إلى

<sup>(</sup>۱) انظر: رجاء بن سلامة، لم نعد في عصر الملة، مقال منشور على الرابط: https://cutt.us/UIRIh تاريخ الزيارة: ٥/ ١١/ ١٤٢٢، وانظر: نوال السعداوي، المرأة والدين والأخلاق، ص٥٨، وانظر: نصر الجويلي، التفسير المعاصر للقوامة، ضمن كتاب: النسوية والمنظور الإسلامي، ص١٩٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: نوال السعداوي، المرأة والدين والأخلاق، ص١٦٠.



قراءة نصوص القوامة والطاعة بطريقة اجتهادية تأخذ بالحسبان ارتفاع نسبة النساء معيلات الأسر، حيث تبلغ النسبة في بيروت بحسبهم ٢٠٪ ٥٠٠ هذا على الرغم من صراحة الآية في ترتيبها القوامة على سببين: جبلي وكسبي كها سبق، ومما ينبغي الالتفات إليه أن النسويات لا يرمين من خلال هذا التعليل إلى مناقشة بعض الحالات الخاصة التي يعجز فيها الرجل عن النفقة، وهي حالة تكلم فيها الفقهاء من حيث سقوط القوامة أو عدمها، وإنها تهدف النسويات إلى جعل الواقع المعاصر أصلاً حاكها على الآية، والدليل على هذا أن النسويات يرفضن القوامة حتى في حالة عدم عجز الرجل عن الإنفاق، وعدم امتناعه عنه.

وقد سعت النسويات إلى تحويل أفكارهن إلى واقع عملي، حيث طالبن في المغرب بتعديل قانون مدونة الأحوال الشخصية التي تشير إلى القوامة من خلال نصها بأن الأسرة تقوم تحت رعاية الزوج، ليتم استبدال هذا النص بعبارة: "تجعل مسؤولية الأسرة مشتركة بين المرأة وبين زوجها على أساس التكافؤ والمساواة"".

<sup>(</sup>١) انظر: نهى قاطرجي، الحركة النسوية في لبنان، ص١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: العمراني، الحركة النسوية اليسارية في المغرب، ص٤٣.



إن هذه التيارات المنحرفة وعلى رأسها النسوية تسلط حزمة من المناهج والأدوات المستوردة من البيئة الثقافية الغربية، بحاضنتها اللادينية، لتعملها في النصوص الشرعية، بغية إسقاط المعنى الثابت لهذه النصوص، وإعادة صياغة الواقع بعيداً عن هدايتها، لتحقيق شعار المساواة المطلقة بين المرأة والرجل، متجاهلة أن هذه المارسة تفضى إلى نقض عرى الدين كله، ومن ثم تقضى على كل معاني الهداية والنور والحياة التي جاءت أوصافاً للقرآن وتشريعاته وأحكامه، إنها تتصور الواقع بوصفه سلسلة من التغيرات الدائبة، وتتعامى عن كل مظاهر الثبات الراسخة في نفسية الرجل، والمرأة، وطبيعة العلاقة التي تربط بينها، بل إنها تنتهج منهجاً خاصاً في تكريس سلطة الواقع على النصوص، فهي تعمل بشكل مقصود أصلاً لتغيير الواقع، من خلال حثُّ المرأة ابتداء على تحقيق الاستقلال المادي، بصرف النظر عن وجود منفق أو معيل لها من عدمه، ثم تطالب بتغيير حكم القوامة لتتناسب مع الواقع الجديد للمرأة العاملة! وفضلاً عن هذا فإن النسوية تقرر النتيجة أولاً، ثم تقرأ الآيات قراءة تجزيئية تتناسب مع النتيجة المضمرة سلفاً، وتوهم المتلقى بأنها لا تختلف عنه بصدورها عن النصوص الشرعية.



# المطلب الثاني: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في علاقتها بالرجل الأجنبي.

لا يخلو الاجتماع البشري من التقاء الجنسين: الرجل والمرأة، إما عفواً أو حاجةً أو اضطراراً؛ وعلى حين كان الالتقاء بين الجنسين لا يتم إلا حضورياً، فإن عصر التواصل الاجتماعي قد فرض لوناً جديداً من ألوان الالتقاء، وهو الالتقاء الافتراضي عبر وسائل التواصل، فازدادت مساحة الالتقاء عن ذي قبل، وازدادت معها الحاجة للتذكير بأصول الإسلام وقواعده في تنظيم العلاقة بين الجنسين، إذ مما لا شك فيه أن الإسلام قد أولى اهتهاماً كبيراً لعلاقة المرأة بالرجل الأجنبي، ووضع تشريعات عديدة تضمن قيام الحاجات البشرية وإشباعها، واستمراريتها، دون المساس بالمحور الذي تدور عليه العلاقات الإنسانية، وترتكز عليه، وهو محور القيم والأخلاق، وما دامت هذه التشريعات مرتبطة بجانب الأخلاق، وكانت الأمم لا تقوم ولا يستقيم أمرها ولا يصلح شأنها بدون الأخلاق، فإن هذه التشريعات قد جاءت تشريعات ثابتة، مهيمنة على العادات والتقاليد والثقافات، وليست خاضعة للذوق الشخصي، ولا لتجدد الاجتهاد، ولكنّ ما يشهده العصر من انفتاح كبير، وتواصل مستمر، وعولمة ثقافية فاعلة، قد أثرَّ كثيراً في نظرة البعض من الجنسين لهذه الأحكام الشرعية الثابتة، مما أدى إلى تجاوز الكثير منها تحت ذريعة التغير الثقافي،



والتطور المعرفي، والارتقاء الفكري لدى الجنسين، إلى غير ذلك من المبررات والذرائع، وسوف أعرض في الأسطر الآتية الأحكام الشرعية الثابتة التي تعد أصولاً في التعامل بين الجنسين، ثم أعرض لأبرز الانحرافات المعاصرة عنها.

## المسألة الأولى: الأحكام الشرعية الثابتة في العلاقة بين المرأة والرجل الأجنبى:

شرع الإسلام جملة من الأحكام الثابتة التي تحمي حياة المجتمع المسلم وتحوطها بسياج من أخلاق الطهر والعفاف، من أهمها:

1. غض البصر: وذلك في قوله تعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّهُواْ مِنَ أَبْصَارِهِمُ وَقُل وَيَحَفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزَكَى لَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصَنعُونَ ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغَضُصْنَ مِنَ أَبْصَرِهِنَ ﴾ (()، ومعنى غض البصر: كفه عما لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغَضُصْن مِن أَبْصَرِهِنَ ﴾ (()، ومعنى غض البصر: كفه عما حرم الله تعالى، فإن اتفق أن وقع بصره على محرم من غير قصد، صرفه عنه سريعاً، كما في حديث جرير بن عبد الله البجلي رضي الله عنه قال: سألت النبي صلى الله عليه وسلم عن نظر الفجأة، فأمرني أن أصرف بصري (()، وكما النبي صلى الله عليه وسلم عن نظر الفجأة، فأمرني أن أصرف بصري (()، وكما

<sup>(</sup>١) [النور:٣٠-٣١].

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الأدب، باب: نظر الفجاءة، ٦/ ١٨١، رقم الحديث(٢١٥٩).



في قوله صلى الله عليه وسلم لعلي رضي الله عنه: (يا علي لا تتبع النظرة النظرة، فإن لك الأولى وليس لك الآخرة) (() وعلة النهي عن إطلاق النظر أن الأبصار بواعث للفواحش، ففي غضها حفظ للفروج، وطهارة للقلوب (وفي الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (كتب على ابن آدم حظه من الزنا أدرك ذلك لا محالة ، فزنا العينين النظر، وزنا اللسان النطق، وزنا الأذنين الاستهاع، وزنا اليدين البطش، وزنا الرجلين الخطى، والنفس تمنى وتشتهي، والفرج يصدق ذلك أو يكذبه) (والأمر بغض الأبصار عام للرجال والنساء بنص الآية، وهي آية محكمة بيّنة، يستفاد منها الأمر بالغض من الأبصار مطلقاً.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في سننه، كتاب: النكاح، باب: ما يؤمر به من عض البصر، ٢/ ٢١٤، رقم الحديث (٢١٤٩)، والترمذي في سننه، أبواب الأدب عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، باب: ما جاء في نظر الفجاءة، ٤/ ٤٨١، رقم الحديث (٢٧٧٧)، وأحمد في مسنده، مسند علي بن أبي طالب رضي الله عنه، ٢/ ٤٦٦، رقم الحديث (١٣٧٣)، قال المحقق: حسن لغيره.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٦/ ٣٩

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه، كتاب القدر، باب: قدر على ابن آدم حظه من الزنا وغيره، ٢٠٤٦، رقم الحديث (٢٦٥٧).



٢. القول المعروف: وذلك في قوله تعالى: ﴿يَكِنِسَآءَ ٱلنَّبِيِّ لَسَٰتُنَّ كَأَحَدِ مِّنَ ٱلنِّسَآءِ إِنِ ٱتَّقَيْتُنَّ فَكَ تَخْضَعْنَ بِٱلْقَوْلِ فَيَطْمَعَ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ عِمَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلَا مَّغُرُوفَا ﴾ (١)، والمعنى: لا تلنَّ بالقول للرجال، ولا ترخصنَّ فيه، ولا يكن في كلامكن ترقيق وترخيم، فتتحرك شهوة الزنا في نفس من يشتهي إتيان الفواحش"، والخطاب لنساء النبي صلى الله عليه وسلم أصالة، ونساء الأمة تبع لهن في ذلك"، بل إنهن داخلات في الخطاب من باب أولى، ومن ثم فلا يمكن أن يقال للنساء من بعد أن لهن الخضوع بالقول لأحد من الرجال، ولا يمكن أن يكون هذا الأمر متوجهاً لنساء خير العصور، وزوجات خير الرجال صلى الله عليه وسلم، وهنّ من هنّ في التقوى والصلاح والعلم والفضل، ثم يقال بعد ذلك بتغير هذا الحكم لنساء عصر آخر؛ لأنهن بلغن من حسن النية، وسلامة الطوية، والشأو البعيد في العلم والفكر والحضارة ما يجعلهن غير مخاطبات بهذا الحكم!

<sup>(</sup>١) [الأحزاب:٣٢].

<sup>(</sup>۲) انظر: الطبري، جامع البيان، ۲۰/ ۲۰۷–۲۰۸، وانظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٦/ ٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ٦/ ٣٦٣.



٣. تحريم الخلوة: فقد صح عنه صلى الله عليه وسلم قوله: (لا يخلون رجل بامرأة إلا ومعها ذو محرم) (() وقال صلى الله عليه وسلم: (لا يخلون رجل بامرأة إلا كان ثالثها الشيطان) (() قال المناوي رحمه الله: "إلا كان الشيطان ثالثها بالوسوسة، وتهييج الشهوة، ورفع الحياء، وتسويل المعصية، حتى يجمع بينها بالجهاع، أو فيها دونه من مقدماته التي توشك أن توقع فيه، والنهي للتحريم (() وقد أجمع العلهاء على حرمة الخلوة بالأجنبية، وأن هذا التحريم ينقطع بوجود محرم لها أو له (()) وعلة التحريم ما جبل عليه كل من الرجل والمرأة من الميل الطبيعي للآخر، والإسلام دين يعترف بالفطرة الرجل والمرأة من الميل الطبيعي للآخر، والإسلام دين يعترف بالفطرة بالرجل والمرأة من الميل الطبيعي للآخر، والإسلام دين يعترف بالفطرة

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه بنحوه، كتاب الجهاد والسير، باب: من اكتتب في جيش فخرجت امرأته حاجة، ٤/ ٥٩، رقم الحديث (٣٠٠٦)، ومسلم في صحيحه بلفظه، كتاب الحج، باب: سفر المرأة مع محرم إلى حج وغيره، ٤/ ١٠٤، رقم الحديث (١٣٤١).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في سننه، باب: ماجاء في لزوم الجماعة، ٣٨/٤، رقم الحديث (٢) وقال: "هذا حديث حسن صحيح غريب من هذا الوجه" وأحمد في مسنده بنحوه، مسند عمر بن الخطاب رضي الله عنه، ١/ ٣١٠، رقم الحديث (١٧٧).

<sup>(</sup>٣) فيض القدير، ٣/ ٧٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح النووي على مسلم، ٩/ ٩٠١.



ويراعيها، ولا يتجاهلها أو يتعالى عليها؛ ولهذا حرم الخلوة سداً للذريعة، وحسماً للهادة "، وهذا حكم شرعي ثابت لتعلقه بالفطرة، وفطرة الناس هي هي على مر الزمان، فلا يقول قائل إن الرجال والنساء في العهد الأول قد فطروا على الميل إلى بعضهم البعض، أما أهل هذا الزمان فلم يفطروا على هذا الميل.

# المسألة الثانية: أبرز الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في علاقتها بالرجل الأجنبي:

شهد العصر الحالي تحولات ثقافية وقيمية كبيرة أثرت بدورها على تصور العلاقة بين الجنسين، فبرزت العديد من المظاهر التي تمثل انحرافا واضحاً عن الأحكام الشرعية الثابتة والمعروفة في هذا المجال، ومن أبرزها:

1. شيوع علاقة الصداقة بين الجنسين، واعتبارها شكلاً بريئاً وممكناً من أشكال العلاقات، حيث يتم تسويغ هذه العلاقة عن طريق نفي وجود نصوص قطعية تحظر الصداقة بين الجنسين، ونسبة التحريم للفقهاء الذين بالغوا في الاعتباد على سد الذرائع، كما يعتمد تسويغ هذه العلاقة على مبدأ وجوب إحسان الظن، والتحذير من اتهام الناس بالميول الجنسية والتي تأخذ أحيانا -بحسب زعم المجيزين للصداقة - شكلاً من أشكال تأخذ أحيانا -بحسب زعم المجيزين للصداقة - شكلاً من أشكال

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان، ١/ ٣٦٢.



الوسواس، ونسبة الموقف الرافض للصداقة بين الجنسين إلى العادات والتقاليد، كما يتم أحياناً الاعتماد على دراسات وأبحاث مزعومة تؤكد إمكانية قيام علاقة بريئة بين الجنسين دون أن تتخللها أي ميول جنسية، والاعتماد على مبدأ الحرية الشخصية والمسؤولية الفردية والتي يحق من خلالها لأى فرد أن يفعل ما يشاء، وأن يختار من يشاء، كما يتم تسويغ هذه العلاقة عن طريق التذرع بالتغيرات المجتمعية العديدة والتي فرضت أدواراً جديدة لكل من الرجل والمرأة، وأنه لم يعد من الممكن العودة إلى الوراء، حيث أصبحت هذه التغيرات أمراً واقعاً ١٠٠، وما من شك في أن علاقة الصداقة عموماً تفرض بين الصديقين درجة عالية من التواصل، وتبادل أطراف الحديث، والاهتمامات، والتبسط ورفع الكلفة، بل والاجتماع والتقارب الجسدي، وما سوى ذلك مما هو معروف بين الأصدقاء، مما لا يتصور وقوعه بين الجنسين من غير المحارم، حتى لو قيل إنه وفق ضوابط شرعية، لأن كل ما سبق لا يتصور وقوعه وفق ضوابط

<sup>(</sup>۱) انظر مقالا لـ: رشا حلوة، الصداقة بين الرجل والمرأة خارج إطار الحب والجنس ممكنة، على الرابط: https://cutt.us/t٤tXQ، تاريخ الزيارة: ٥/ ١١/ ١٤٢٢، والمقالات والتغريدات والمقاطع المصور التي تؤيد هذه الفكرة كثيرة جداً ويمكن مراجعتها على الشبكة.



شرعية أصلاً، ومهما قيل أيضا من سلامة النية، وحسن الطوية، وارتقاء المستوى الفكري والعلمي، لما رُكب في نفس كل جنس من الميل الفطري إلى الجنس الآخر، وهذا الميل لا شأن له بالمستوى التعليمي، ولا الفكري، و لا يختلف باختلاف الثقافات و لا الأزمان، فمنذ أن خلق الله الجنسين، رَكَّبَ فيهما هذا الميل، وسيظل هذا الميل قائماً مهما تمّ نفيه بمسوغات مختلقة، ومهما تم نفيه مكابرة وعناداً، بل إن في توجيه الخطاب الأمهات المؤمنين رضي الله عنهن بضرورة اتخاذ الحجاب عن الأجانب، وعدم الخضوع في القول، والتزام القول المعروف، والقرار في البيت، والبعد عن الترج والسفور، وهن طاهرات الأردان، غافلات نقيات، في مجتمع تسوده قيم الطهر، ويشتغل أهله بالعبادة والجهاد والعلم، دليل قاطع على ثبات هذا الميل وتأصله في الفطرة الإنسانية ووجوب الحذر منه، مهما بلغت درجة الثقة والنزاهة في الطرفين، فلئن يتوجه هذا الخطاب لغيرهن من النساء أولى و أجدر.

7. التساهل الظاهر في استخدام وسائل التواصل بين الجنسين، حيث يبدو هذا التساهل من خلال إجراء المحادثات دون حاجة، والتبسط الزائد في الحديث، والخضوع بالقول، والتساهل في عرض الصور، وتبادل الرموز الإيحائية، ونحو ذلك مما يشيع في وسائل التواصل الاجتماعي، ويشجع

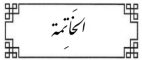


عليها غياب الرقابة، وسرعة الاتصال، واستمراريته لأوقات طويلة غالبا، الأمر الذي قد يفضى إلى تطور العلاقات سعياً وراء النزوات الطائشة، واغتراراً بالمظاهر الكاذبة، والأساليب الجاذبة، بل إن بعض المهتمين بهذه الظاهرة الجديدة صار يطلق عليها مسمى "الاختلاط الإلكتروني" ويصفها بأنها أخطر بالنظر إلى عنصر غياب الرقابة الاجتماعية والذي غالبا ما يحدُّ من التجاوزات في حال الاختلاط المباشر، وهذه التجاوزات المصاحبة لهذا النوع من التواصل لم تعد خافية على أحد، حيث كثيراً ما تؤدي تلك العلاقات إلى صور من الإغواء والابتزاز الذي يجر إلى أعمال تنافي الحشمة والحياء، كما تكمن خطورة هذا التواصل في قدرته على تغيير العديد من المفاهيم المتعلقة بالحب والعلاقة قبل الزواج، بل إنها عملت على تغيير العديد من المعاير الشرعية المفترضة في شريك الحياة، بها صار يهدد العلاقات الزوجية القائمة بالفعل ويؤثر على استقرارها وتماسكها، وقد رصد بعض المختصين ازدياد حالات الطلاق بصور غير مسبوقة في عدد من المجتمعات واعتبر أن التواصل عبر هذه الشبكات دون احترام للضوابط الشرعية، والأحكام الثابتة كان على رأس الأسباب٬٬٠

<sup>(</sup>۱) انظر الخبر على موقع صحيفة سبق الإلكترونية على الرابط: https://sabq.org/bftFBK تاريخ الزيارة: ٥/ ١١/ ١٤٢٢ه، وانظر دراسة

\*





يعد الحديث عن الأحكام الشرعية الثابتة حديثاً بالغ الأهمية، لا سيها في هذا العصر الذي كثر فيه أصحاب المناهج المنحرفة، وتعاظم شرهم، خاصة وأن كثيراً منهم لا يصرح باستدباره للدين، والقطيعة مع أحكامه، وإنها يعمل من داخل المنظومة الشرعية، وبأدواتها الخاصة، من أجل ضرب بعضها ببعض، وتسويغ تلك الانحرافات، وقد توصلتُ من خلال هذا البحث إلى عدد من النتائج، كالآق:

### \* النتائج:

1. إن ما تم عرضه في هذا البحث من الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة ما هي إلا منازعة غير علمية في ثبوت الأحكام التي دلت الأدلة الصريحة على ثباتها وديمومتها فهي ليست من قبيل الاجتهادات الفقهية المقبولة، بل هي انحرافات صريحة عن

بعنوان: الاختلاط الإلكتروني على موقع: مركز الحرب الناعمة للدراسات على الرابط: https://cutt.us/&cqOY. تاريخ الزيارة: ٥/ ١١/ ١٤٢٢ه.



مقتضى الأدلة الشرعية القطعية، ومصادمة لها ولإجماع علماء المسلمين في القديم والحديث.

٢. إن الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة ما هي إلا شكل من أشكال إرادة هيمنة الواقع بتقلباته وتحولاته على الشرع، بدلاً من السعي إلى إصلاح الواقع في ضوء الأحكام الشرعية الثابتة، كما أنها تسليط للمفاهيم والأفكار والمناهج الغربية والاتفاقيات الدولية على النصوص الشرعية وإرغامها قسراً على التوافق معها.

٣. إن الانحرافات المعاصرة قد أتت على العديد من الأحكام الشرعية الثابتة، في مختلف الأبواب الفقهية، مؤثرة بهذا على معاقد الشخصية الإسلامية وهي: المفاهيم والقيم والعلاقات، ومما يؤسف له أن نصيب المرأة المسلمة منها كان نصيباً كبراً.

٤. إنه لا يمكن بحال التوفيق بين مفهوم الحرية الشرعية ومفهوم الحرية الغربية؛ لأن الحرية الشرعية مفهوم منضبط محدود بقيمة العبودية لله تعالى في أمره ونهيه، أما الحرية الغربية فتنطلق من منطلقات مادية لا دينية، ولا تقبل من الحدود والقيود إلا ما يصل إليه العقل المجرد المستقل عن هداية الوحى، فترفض كل قيد مفارق للإنسان نفسه، وإن محاولة التوفيق



بين هذين المفهومين المتناقضين عن الحرية قد عاد بآثار خطيرة على الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة.

0. إن ثمة خلطاً كبيراً يهارس بين مفهومي العدل والمساواة من جهة، والمساواة الشرعية والمساواة الغربية من جهة ثانية، وإن هذا الخلط يستهدف وصف الإسلام بأنه دين المساواة دون أي استدراك أو قيد، ثم اعتبار كل النصوص الشرعية التي لا تحقق المساواة بين المرأة والرجل نصوصاً مشكلة تجب إعادة تفسيرها أو إعادة النظر في ثبوتها، والحق في هذا: أن المساواة في الإسلام ثابتة في أحكام عديدة وثبوتها مشروط بتحقيق العدل، ومنتفية في أحكام أخرى لقيام مانع من موانعها يفضي بها إلى أن تكون ظلماً منافياً للعدل، وهو ما ينزه عنه الشارع الحكيم، وعدم إدراك هذه الفروق قد أوقع في انحرافات عديدة عن الأحكام الشرعية الثابتة في الميراث والطلاق ونحوها من الأحكام.

7. أدّت الانحرافات المعاصرة التي تتعرض لها القيم الأخلاقية إلى إقصاء عدد من الأخلاق عن دائرة السلوك اليومي للمرأة؛ بحجة تغير الحياة الاجتهاعية وضرورة إثبات الذات، وتحقيق الإنجاز، ومنافسة الرجل.



٧. أدّى السعي المحموم للشركات الرأسهالية الكبرى لتحقيق أعلى الأرباح إلى: تنميط معايير الجهال، وعولمتها، وتسليع الجسد، على حساب إنسانية الإنسان، وحقه الثابت في الاختيار والاختلاف، كها أدى إلى تجاوزات لأحكام شرعية ثابتة، بحجة مواكبة الذوق العالمي للجهال.

٨. إن القوامة حكم شرعي ثابت ينظم العلاقة بين الرجل وزوجته، وهي ولاية شرعية لها حدود وضوابط وتترتب عليها حقوق والتزامات، ولا يجوز استغلالها بها يفضي إلى ظلم المرأة وامتهانها أو تفويت حقوقها، كها لا يجوز معالجة هذه المهارسات الظالمة بإسقاط الحكم الشرعي الثابت، وإنها تعالج هذه المهارسات بتصحيح المفاهيم الدينية، وتقويم التربية الاجتهاعية، وتفعيل الأنظمة القانونية.

9. أحاط الإسلام العلاقة بين المرأة والرجل الأجنبي بالعديد من الأحكام الشرعية الثابتة التي تحفظ الرجل والمرأة والمجتمع بأسره، وتحفظ له نقاءه وطهارته، وهذه الأحكام هي المعايير التي يحكم بها على التغيرات الاجتهاعية، فلا يجوز أن تجعل هذه التغيرات ذريعة مفضية إلى التحلل من تلك الأحكام الثابتة.



#### ❖ التوصيات:

١. إن من يعايش الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة، ويدرك مدى خطورتها، وسعة انتشارها، يتأكد له أن عقد المؤتمرات والندوات والدراسات على الرغم من أهميتها إلا أنها لا تكفى وحدها في معالجة هذا الانحراف، وذلك لأن هذا الانحراف قد أصبح له قاعدة شعبية عريضة بعيدة كل البعد عن هذه المؤتمرات والندوات النخبوية، ومن ثم فإنها بحاجة ماسة إلى من يقرب إليها نتائج الدراسات والأبحاث بلغتها وبأدواتها، ومن ثم فإنني أقترح على المراكز البحثية في مختلف جامعات المملكة تقريب نتائج الأبحاث والدراسات عن طريق شبكات التواصل الاجتماعي، والتي يعتبر شعب المملكة تحديداً أحد أكثر شعوب العالم إقبالاً عليها، خاصة في ظل عزوف الكثيرين عن قراءة الأبحاث المطولة، وافتقارهم للغة العلم الشرعى وأدواته، ولا يفوتني في هذا المقام أن أشيد بالدور الكبير الذي يضطلع به مركز التميز البحثى في فقه القضايا المعاصرة في رعاية الأبحاث ونشرها وتقريبها بوسائل معاصرة.

۲. يتذرع عدد من أصحاب الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة ببعض الفتاوى الشاذة، كما يستغل عدد منهم قضية الاختلاف بين الفقهاء، إلى جانب استغلالهم لفوضى المفاهيم والجهل بها،



ومن هنا فإني أوصي الأقسام العلمية في الكليات الشرعية والمراكز البحثية بالتركيز على الموضوعات الآتية:

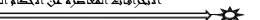
- الفتوى الشرعية: من حيث بيان فقهها وضوابطها ونقد أبرز الانحرافات المعاصرة المتعلقة بها، والتي تفضي في بعض حالاتها إلى التعدي على الأحكام الشرعية الثابتة، وبيان الموقف الشرعي المطلوب من العامي إزاء اختلاف المفتين.
- المفاهيم الشرعية: وذلك من خلال تأصيلها، وبيان علاقتها بغيرها من المفاهيم، وعلاقتها بمنظومة المفاهيم الغربية، ونقد أبرز الانحرافات المتعلقة بها، وتشجيع الباحثين على البحث فيها.
- ٣. أوصي الكليات الشرعية والمراكز البحثية بدعم الدراسات البينية والتشجيع عليها، وأعني بها: الدراسات التي تعتمد في إنجازها على حقلين أو أكثر من حقول المعرفة، وذلك أن دراسة الانحرافات المعاصرة عن الأحكام والمفاهيم الشرعية عموماً ضرورة ملحة من ضرورات العصر، وهي واجب ديني لا مناص عنه، ولا يمكن إنجاز هذا النوع من الدراسات وفق منطق الفصل بين العلوم، ذلك أنها تحتاج إلى دراسة فكرية تستوعب المنطلقات والأسس وظروف الاختراق الثقافي، كما تحتاج إلى بيان الموقف الشرعى منها، وهو ما يعتمد بشكل أساسي على البحث الفقهى

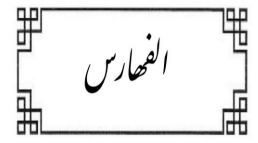


وأدواته من علوم الأصول والتفسير والحديث، ولا يفوتني في هذا المقام أن أثني على الدور البارز الذي يقوم به مركز التميز البحثي في فقه القضايا المعاصرة من خلال دعوة الباحثين في مختلف التخصصات للكتابة حول الموضوعات الفقهية المعاصرة، بها يحقق التكامل المعرفي، وتوسيع إطار الفهم والتحليل، مما يُعَدُّ حتمياً للوصول إلى معالجة أفضل وأكمل لمختلف الظواهر والمشكلات بإذن الله تعالى.

هذا والله تعالى أعلم، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً..

\*





\*

\*



### فهرس المصادر والمراجع

- \* القرآن الكريم
  - أولاً: الكتب:
- 1. ابن القيم، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق: محمد عبد السلام، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١ه-١٩٩١م.
- ٢. ابن القيم، إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان، تحقيق: محمد حامد الفقى، مكتبة المعارف، الرياض، (بدون رقم طبعة ولا تاريخ).
- ٣. ابن القيم، الصواعق المرسلة في الرد على الجهمية والمعطلة، تحقيق:
   على الدخيل الله، دار العاصمة، الرياض، الطبعة الأولى. ١٤٠٨ه.
- ٤. ابن القيم، الفوائد، تحقيق: محمد عزيز شمس، دار عالم الفوائد
   للنشر والتوزيع، (بدون رقم طبعة ولا تاريخ)
- ابن تيمية، الاستقامة، تحقيق: محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد
   بن سعود الإسلامية، المدينة المنورة، الطبعة الأولى، ٣٠٤٥.
- ٦. ابن تيمية، مجموع الفتاوى، جمع: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم،
   (بدون ناشر ولا طبعة)
- ٧. ابن حجر العسقلاني، فتح الباري شرح صحيح البخاري، دار
   المعرفة، بيروت، (بدون رقم طبعة ولا تاريخ).

**₩** 



- ٨. ابن حزم، الأخلاق والسير في مداواة النفوس، دار الافاق الجديدة،
   بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٩ه-١٩٧٩م.
- ٩. ابن حزم، الفصل في الملل والأهواء والنحل، مكتبة الخانجي،
   القاهرة، (بدون رقم طبعة ولا تاريخ).
- · ١٠. ابن حزم، مراتب الإجماع في العبادات والمعاملات والاعتقادات، دار الكتب العلمية، بروت.
- 11. ابن خلدون، ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، تحقيق: خليل شحادة، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٨ه-١٩٨٨م.
- 11. ابن سلام الجمحي، طبقات فحول الشعراء، تحقيق: محمود شاكر، دار المدنى، (بدون رقم طبعة ولا تاريخ).
- 17. ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، ١٣٩٩ه-١٩٧٩م.
  - ١٤. ابن قدامة المقدسي، المغني، مكتبة القاهرة، ١٣٨٨ه-١٩٦٨م.
- 10. ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: محمد حسين شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٩ه.



- 17. ابن مسكويه، تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، تحقيق: ابن الخطيب، مكتبة الثقافة الدينية، الطبعة الأولى.
- ۱۷. ابن منظور، لسان العرب، دار صادر، بیروت، الطبعة الثالثة، ۱۶۱۶ه.
- ۱۸. أحمد الطعان، العلمانيون والقرآن الكريم، دار ابن حزم للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٢٨ه-٧٠٠م.
- 19. أسماء المرابط، القرآن والنساء قراءة للتحرر، (كتاب إلكتروني بدون بيانات نشر).
- ٢٠. أسماء المرابط، مبادئ المساواة في الطلاق من المنظور القرآني، ضمن كتاب: النسوية والمنظور الإسلامي، تحرير: أميمة أبو بكر، مؤسسة المرأة والذاكرة، ٢٠١٣م.
- ۲۱. الأصفهاني، الذريعة إلى مكارم الشريعة، تحقيق: أبو اليزيد العجمى، دار السلام، القاهرة، ۱٤۲۸ه-۲۰۰۷م.
- ۲۲. الأصفهاني، محاضرات الأدباء ومحاورات الشعراء والبلغاء، شركة دار الأرقم، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ه.
- ۲۳. ألفة يوسف، حيرة مسلمة، دار سحر للنشر، الطبعة الثالثة،
   ۲۰۰۹م.



- ٢٤. الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: عبد الرزاق عفيفي، المكتب الإسلامي، لبنان، (بدون رقم طبعة ولا تاريخ)
- ٢٥. آمنة ودود، بحث في القرآن والجنسانية، ضمن كتاب: النسوية والدراسات الدينية، تحرير: أميمة أبو بكر، ترجمة: رندة أبو بكر، مؤسسة المرأة والذاكرة، ٢٠١٢م.
- 77. أميمة أبو بكر، قراءة في تفاسير القرآن واعية لاعتبارات الجندر، ضمن كتاب: النسوية والدراسات الدينية، تحرير: أميمة أبو بكر، ترجمة: رندة أبو بكر، مؤسسة المرأة والذاكرة، ٢٠١٢م.
- ۲۷. أندريه لالاند، موسوعة لالاند الفلسفية، منشورات عويدات، بيروت، الطبعة الثانية، ۲۰۰۱م.
- ۲۸. إيفون يازبيك وجون إسبوزيتو، بنات إبراهيم، ترجمة: عمرو
   بسيوني وهشام سمير، مكتبة التنوير، الطبعة الأولى، ۲۰۱۸م،
- ۲۹. البخاري، الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله صلى الله عليه وسلم وسننه وأيامه، تحقيق: محمد زهير الناصر، دار: طوق النجاة، الطبعة الأولى، ١٤٢٢ه.
- .٣٠. بدر الدين العيني، البناية شرح الهداية، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ه-٢٠٠٠م.



- ٣١. التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، تحقيق: على دحروج، مكتبة لبنان، الطبعة الأولى، ١٩٩٦م.
- ٣٢. الجاحظ، تهذيب الأخلاق، دار الصحابة للتراث بطنطا، الطبعة الأولى، ١٤١٠ه-١٩٨٩م.
- ٣٣. حداد ناريهان، الحركة النسوية العربية عبر شبكات التواصل الاجتهاعي، بحث منشور من قبل الباحثة على الشبكة العنكبوتية.
- ٣٤. الحرية، ترجمة: محمد الهلالي، وعزيز لزرق، دار توبقال للنشر، المغرب، الطبعة الأولى، ٢٠٠٩م.
- ٣٥. خالد الحازمي، أصول التربية الإسلامية، دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ه-٠٠٠م.
- ۳٦. خالد المزيني، الفتوى وتأكيد الثوابت الشرعية، مؤتمر الفتوى وضوابطها، الرياض، ١٤٢٨ه-٢٠٠٧م
- ٣٧. خديجة صبار، الإسلام والحجاب بين عصر الحريم وتحديات الحضارة، أفريقيا الشرق، الدار البيضاء، الطبعة الأولى، ١٩٩٤م.
- ٣٨. الخطابي، معالم السنن، المطبعة العلمية، حلب، الطبعة الأولى، ١٣٥١ه-١٩٣٢م.



- ٣٩. دليل أكسفورد للفلسفة، تد هوندرتش، ترجمة: نجيب الحصادي، نجيب المكتب الوطني للبحث والتطوير، ليبيا، (بدون رقم طبعة ولا تاريخ)
- ٠٤. ديوان أبي العتاهية، دار بيروت للطباعة والنشر، ١٤٠٦ه- ١٩٨٦م.
  - ١٤. ديوان أحمد شوقي، دار صادر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٩٣م.
- 27. ديوان طرفة بن العبد، تحقيق: مهدي محمد ناصر الدين، دار الكتب العلمية، الطبعة الثالثة، ١٤٢٣ه-٢٠٠٦م.
- ٤٣. رورح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، تحقيق: على عبد الباري عطية، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٥ه
- ٤٤. الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، تحقيق: عبد الجليل عبده شبلي،
   عالم الكتب، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ه-١٩٨٨م.
- ٥٤. زياد مقداد، التطور والثبات في فهم نصوص الشريعة، ، جامعة القرآن الكريم والعلوم الإسلامية في جمهورية السودان، ١٨٤٥ ١٩٩٧م.
- 23. زيبا مير، نحو تحقيق المساواة بين الجنسين: قوانين الأسرة المسلمة والشريعة، ضمن كتاب: نريد المساواة والعدل في الأسرة المسلمة، تحرير: زينة أنور، ٢٠١١م.



- ٤٧. زين العابدين شمس الدين نجم، تاريخ العرب الحديث والمعاصر، دار المسيرة للطباعة والنشر، الطبعة الثانية، ٢٠١٥م.
- ٤٨. سنن ابن ماجة، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية، (بدون رقم طبعة ولا تاريخ)
- ٤٩. سنن أبي داود، تحقيق: محمد يحيى الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت (بدون رقم طبعة ولا تاريخ).
- ٥٠. سنن الترمذي، تحقيق وتعليق: أحمد محمد شاكر ومحمد فؤاد عبد الباقي وإبراهيم عطوة، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي، مصر، الطبعة الثانية، ١٣٩٥ه-١٩٧٥م،
- ١٥. السيوطي، معجم مقاليد العلوم في الحدود والرسوم، تحقيق:
   محمد إبراهيم عبادة، مكتبة الآداب، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٢٤ه ٢٠٠٤م.
- ٥٢. الشاطبي، الموافقات، تحقيق: مشهور آل سلمان، دار ابن القيم ودار ابن عفان، الطبعة الثانية، ٢٤٢٧ه-٢٠٠٦م.
- ٥٣. الشوكاني، فتح القدير، دار ابن كثير ودار الكلم الطيب، دمشق، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٤ه.

- <del>\*\*\*</del>
- ٥٤. صالح الشامي، الظاهرة الجمالية في الإسلام، المكتب الإسلامي،
   بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٧ه-١٩٨٦م.
- ٥٥. الطبري، تاريخ الرسل والملوك، دار التراث، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٨٧ه.
- ٥٦. الطبري، جامع البيان في تأويل القرآن، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ه-٢٠٠٠م.
- ٥٧. عابد السفياني، الثبات والشمول في الشريعة الإسلامية، نشر وتوزيع مكتبة المنارة، مكة المكرمة، الطبعة الأولى، ١٤٠٨ه-١٩٨٨م
- ٥٨. عايدة الجوهري، رمزية الحجاب مفاهيم ودلالات، مركز دراسات الوحدة العربية، الطبعة الأولى، ٢٠١١م.
- ٥٩. عبد الجليل ضمرة، الحكم الشرعي بين أصالة الثبات والصلاحية، دار النفائس للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٢٦ه-٢٠٠٦م
- ٦٠. عبد الرحمن السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق: عبد الرحمن اللويحق، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠٥- ٢٠٠٠م.



- 11. عبد الرحمن العمراني، الحركة النسوية اليسارية بالمغرب، سلسلة الحركة النسوية في العالم العربي، الطبعة الأولى، ١٤٢٧ه-٢٠٠٦م.
- 77. عبد الرحمن الميداني، الأخلاق الإسلامية وأسسها، دار القلم، الطبعة الخامسة، ١٤٢٠ه-١٩٩٩م.
- 77. عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، حاشية الروض المربع شرح زاد المستنقع، بدون ناشر، الطبعة الأولى، ١٣٩٧ه.
- 37. عبد الكريم النملة، المهذب في علم أصول الفقه المقارن، مكتبة الرشد، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ه-١٩٩٩م.
- ٦٥. عبد الله العلايلي، أين الخطأ، دار الجديد، الطبعة الثانية، ١٩٩٢م.
- 77. عبد الله القرني، تاريخية القرآن في الفكر الحداثي العربي، دار تكوين، الطبعة الأولى، ١٤٣٩ه-٢٠١٨م.
- 77. عبدالله العروي، مفهوم الحرية، المركز الثقافي العربي، الطبعة الخامسة، ٢٠١٢م.
- ٦٨. علال الفاسي، مقاصد الشريعة الإسلامية ومكارمها، دار الغرب
   الإسلامي، الطبعة الخامسة، ١٩٩٣م.
- 79. علي عبد الرازق جلبي وآخرون، القاموس العصري في العلم الاجتهاعي، دار الثقافة العلمية، الطبعة الأولى، ٢٠٠٩م.



- · ٧٠. الغزالي، إحياء علوم الدين، دار المعرفة، بيروت، (بدون رقم طبعة ولا تاريخ)
- ٧١. الغزالي، المستصفى، تحقيق: محمد عبد السلام عبد الشافي، دار
   الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤١٣ه-١٩٩٣م
- ٧٢. فاطمة المرنيسي، ما وراء الحجاب "الجنس كهندسة اجتهاعية"، ترجمة: فاطمة الزهراء أزرويل، المركز الثقافي العربي، الطبعة الرابعة، ٢٠٠٥م.
- ٧٣. فتحي الدريني، خصائص التشريع الإسلامي، مؤسسة الرسالة،
   الطبعة الثانية، ١٤٣٤ه-٢٠١٣م.
- ٧٤. الفيروزآبادي، القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، الطبعة الثامنة، ٢٠٠٥ه.
- ٧٥. القشيري، الرسالة القشيرية، تحقيق: عبد الحليم محمود، ومحمود الشريف، دار المعارف، القاهرة، (بدون رقم طبعة ولا تاريخ)
- ٧٦. كاري لوكاس، خطايا تحرير المرأة، ترجمة: وائل الهلاوي، إصدارات سطور الجديدة، الطبعة الأولى، ٢٠١٠م.



- ٧٧. الكاساني، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، دار الكتب العلمية،
   الطبعة الثانية، ٢٠٦٥-١٩٨٦م.
- ٧٨. مثنى أمين الكردستاني، كاميليا حلمي، الجندر: المنشأ، المدلول، الأثر، جمعية العفاف الخيرية، عمان، الطبعة الأولى، ١٤٢٥-٤٠٠٥م.
- ٧٩. مجموعة من الباحثين، نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، دار الوسيلة للنشر والتوزيع، جدة، الطبعة الثالثة، ١٤٢٥ه-٤٠٠٨م.
- ٨٠. مجموعة من المؤلفين، مجلة الأحكام العدلية، تحقيق: نجيب هواويني، الناشر:نور محمد، (بدون رقم طبعة ولا تاريخ).
- ٨١. مجموعة من المؤلفين، الحركة النسوية وخلخلة المجتمعات الإسلامية، المجتمع المصري أنموذجا، تحرير: الهيثم زعفان، سلسلة الحركة النسوية في العالم العربي، الطبعة الأولى، ١٤٢٧ه-٢٠٠٦م.
- ٨٢. محمد الطاهر ابن عاشور، أصول النظام الاجتهاعي، الشركة التونسية للتوزيع، الطبعة الثانية.
- ۸۳. محمد الطاهر ابن عاشور، مقاصد الشريعة، تحقيق: محمد الحبيب ابن الخوجة، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، ١٤٢٥ه- ٢٠٠٤م.

\*\*



- ٨٤. محمد العثيمين، شرح رياض الصالحين، دار الوطن للنشر، الرياض، ١٤٢٦هـ.
- ٨٥. محمد المتولي السيد، مبدأ المساواة أمام المرافق العامة، جامعة عين شمس، القاهرة، ١٩٩٧م.
- ٨٦. محمد خالد مسعود، اختلاف الفقهاء: تعدد الآراء الفقهية باعتبارها ابتناءاً اجتهاعياً، ضمن كتاب: نريد المساواة والعدل في الأسرة المسلمة، تحرير: زينة أنور، ٢٠١١م
- ٨٧. محمد شحرور، الكتاب والقرآن، الأهالي للطباعة والنشر والتوزيع، سورية، ١٩٩٠م.
- ٨٨. محمد عاطف غيث، قاموس علم الاجتماع، دار المعرفة الجامعية، ٢٠٠٦هـ.
- ۸۹. محمد عبد الله عفيفي، النظرية الخلقية عند ابن تيمية، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، الطبعة الأولى، ۱۶۸۸-۱۹۸۸م.
- . ٩٠. محمد عمارة، التحرير الإسلامي للمرأة، دار الشروق، الطبعة الأولى، ١٤٢١ه-٢٠٠٢م
- ٩١. مراتب الإجماع، ابن حزم، دار الكتب العلمية، (بدون رقم طبعة ولا تاريخ).



- 97. مروة شرف الدين، التحديات التي تواجه النسوية الإسلامية لإصلاح قانون الأحوال الشخصية، ضمن كتاب: النسوية والمنظور الإسلامي، تحرير: أميمة أبو بكر، مؤسسة المرأة والذاكرة، ٢٠١٣م.
- 97. مسلم، المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، (بدون رقم طبعة ولا تاريخ).
- ٩٤. مسند أحمد، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، عادل مرشود وآخرون، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٢١ه-٢٠٠١م.
- 90. مقداد يالجن، التربية الأخلاقية الإسلامية، دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، الطبعة الثالثة، ٢٠٠٢ه-٢٠٠٦م
- 97. الملا على القاري، مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٢ه-٢٠٠٦م.
- 9۷. المناوي، فيض القدير شرح الجامع الصغير، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، الطبعة الأولى، ١٣٥٦ه.
- ٩٨. نصر الجويلي، التفسير المعاصر للقوامة، ضمن كتاب: النسوية والمنظور الإسلامي، تحرير: أميمة أبو بكر، مؤسسة المرأة والذاكرة، ٢٠١٣م.

**₩** 



- ٩٩. نصر حامد أبو زيد، دوائر الخوف قراءة في خطاب المرأة، المركز الثقافي العربي، الطبعة الثالثة، ٢٠٠٤م.
- ١٠٠. نظيرة زين الدين، الفتاة والشيوخ، المطبعة الأميركانية، بيروت، ١٣٤٨ه.
- ا ١٠١. نهى قاطرجي، الحركة النسوية في لبنان، سلسلة الحركة النسوية في العالم العربي، الطبعة الأولى، ١٤٢٨هـ-٧٠٠٠م.
- ۱۰۲. النووي، المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٢هـ
- 1. تيفين رضا، من أين نأخذ شرع الله؟ قضية قيادة المرأة السياسية، ضمن كتاب: النسوية والمنظور الإسلامي، تحرير: أميمة أبو بكر، مؤسسة المرأة والذاكرة، ٢٠١٣م.
- ۱۰۶. هبة رؤوف، نوال السعداوي، المرأة والدين والأخلاق، دار الفكر، دمشق، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.
- ١٠٥. الهروي، تهذيب اللغة، تحقيق: محمد عوض، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ٢٠٠١م.
- ١٠٦. وهبة الزحيلي، الفقه الإسلامي وأدلته، دار الفكر، سورية، الطبعة الرابعة.



۱۰۷. يمينة ساعد بوسعادي، الثابت والمتغير من أحكام الأسرة في ضوء مقاصد الشريعة الإسلامية، مركز دراسات المرأة، الطبعة الأولى، ١٤٣٦هـ.

### ثانياً: المجلات العلمية:

- عهادة الجامعة الأردنية -عهادة البحث العلمي-، المجلد (۲۲)، العدد
   ۱۹۹۵م.
  - ٢. مجلة الحج والعمرة، وزارة الحج، المجلد (١١)، ١٩٧٠م.
- ٣. مجلة الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الكويت، المجلد (٣٢)،
   العدد (١٠٩)، ٢٠١٧م.
- ٤. مجلة الشريعة والقانون، جامعة الأزهر، العدد (٣٤)، الجزء (٢)،
   ١٤٤١ه-٩٠١٩م.
- ٥. مجلة العلوم الشرعية، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، العدد (٣٨)، محرم ١٤٣٧هـ.
  - ٦. مجلة جامعة الشارقة، المجلد (١٤)، العدد (٢)، ١٤٣٩ه-٢٠١٧م.
- ٧. مجلة جامعة كركوك للدراسات الإنسانية، مجلد (٦)، العدد (٢)،
   ٢٠١١م.



٨. مجلة دراسات عربية وإسلامية، العدد (١٤)، جامعة القاهرة، مركز
 اللغات الأجنبية والترجمة التخصصية، ١٩٩٤م.

# ثالثاً: المواقع الإلكترونية:

- ۱. الحوار المتمدن: https://m.ahewar.org
- ٢. صحيفة سبق الإلكترونية: https://sabq.org
  - ٣. مركز الحرب الناعمة للدراسات:

https://almaarefcs.org

- ٤. هيئة الأمم المتحدة: https://www.un.org/ar/
- https://cutt.us/hMD&A:Made for minds .o



## فهرس الموضوعات

| مقدمة المركز                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ملخص البحث                                                                        |
| ۸ Search summary:                                                                 |
| المقدمة                                                                           |
| منهج البحث                                                                        |
| خطة البحث                                                                         |
| 17                                                                                |
| ١ .التعريف بمصطلحات البحث                                                         |
| ٢.مصادر الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة٢٧         |
| المطلب الأول: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في  |
| مفهوم الحرية.                                                                     |
| المسألة الأولى: مفهوم الحرية في الإسلام.                                          |
| المسألة الثانية: مفهوم الحرية في الفكر الغربي:                                    |
| المسألة الثالثة: أبرز الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة     |
| بالمرأة في مفهوم الحرية:                                                          |
| المطلب الثاني: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في |
| مفهوم المساواة                                                                    |
| المسألة الأولى: حقيقة المساواة في الإسلام.                                        |
| المسألة الثانية: مفهوم المساواة في الفكر الغربي:                                  |



| المطلب الأول: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| القيم الأخلاقية.                                                                  |
| المسألة الأولى: حقيقة القيم الأخلاقية في الإسلام.                                 |
| المسألة الثانية: أبرز الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة     |
| بالمرأة في القيم الأخلاقية:                                                       |
| المطلب الثاني: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في |
| القيم الجمالية.                                                                   |
| المسألة الأولى: حقيقة الجمال في الإسلام                                           |
| المسألة الثانية: أبرز الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة     |
| بالمرأة في القيم الجمالية:                                                        |
| المطلب الأول: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في  |
| علاقتها بزوجها                                                                    |
| المسألة الأولى: حقيقة القوامة في الإسلام.                                         |
| المسألة الثانية: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة في علاقة المرأة   |
| بزوجها:                                                                           |
| المطلب الثاني: الانحرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة في |
| علاقتها بالرجل الأجنبي.                                                           |
| المسألة الأولى: الأحكام الشرعية الثابتة في العلاقة بين المرأة والرجل الأجنبي:     |
| 10V                                                                               |

#### الاندرافات المعاصرة عن الأحكام الشرعية الثابتة المتعلقة بالمرأة

|          |       |         |     |     |      |     |       |     |     |     |      |     |     |     | , - <b>y</b> -                 |
|----------|-------|---------|-----|-----|------|-----|-------|-----|-----|-----|------|-----|-----|-----|--------------------------------|
| المتعلقة | ئابتة | ال      | عية | لشر | م ال | حكا | لأ-   | ن ا | ة ع | صرة | لعاه | ن ا | فات | حرا | المسألة الثانية: أبرز الانــ   |
| ١٦١      | •••   | • • • · |     |     |      |     | • • • |     |     |     |      |     | :   | جنب | بالمرأة في علاقتها بالرجل الأ- |
| 140.     |       |         |     |     |      |     |       |     |     |     |      | •   |     |     | فهرس المصادر والمراجع          |
| 191.     |       |         |     |     |      |     |       |     |     |     |      |     |     |     | فهرس الموضوعات                 |

#### سلسلة فضايا ففهية معاصرة

| المؤلف                                                             | الكتاب                                                                           | ٢   |
|--------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|-----|
| اللجنة العلمية في المركز                                           | مراحل النظر في النازلة الفقهية                                                   | ١   |
| اللجنة العلمية في المركز                                           | الإلزام بالأعمال التطوعية في العقوبة التعزيرية                                   | ۲   |
| أ.د. عبد العزيز بن محمد الحجيلان<br>د. إبراهيم بن محمد قاسم الميمن | التعزير بالخدمة الاجتماعية                                                       | ٣   |
| أ.د. عبد السلام بن محمد الشويعر                                    | أثر عمل المرأة في النفقة الزوجية                                                 | ٤   |
| د. عبد الله بن غدير التويجري<br>د. أحمد بن عبد الله اليوسف         | أدلة القبلة الإلكترونية                                                          | o   |
| د. أمل بنت إبراهيم الدباسي                                         | التخلص من النفايات الطبية: دراسة فقهية                                           | ٦   |
| د. عبد الله بن محمد العمراني                                       | منتجات شركات الاتصالات للأفراد في المملكة العربية                                | ٧   |
| د. محمد بن إبراهيم السحيباني                                       | السعودية: دراسة فقهية تطبيقية                                                    | V   |
| د. أمل بنت إبراهيم الدباسي                                         | مسؤولية الشخصية الاعتبارية: دراسة فقهية                                          | ٨   |
| أ.د. عياض بن نامي السلمي                                           | مبادئ الاجتهاد في التعزير                                                        | ٩   |
| د. صالح بن عبد العزيز الغليقة                                      | تكرار صلاة الجمعة في المسجد الواحد لضيق المكان                                   | ١٠  |
| د. هيلة بنت عبد الرحمن اليابس                                      | حساب عمر الحمل عند الأطباء والفقهاء                                              | 11  |
| د. عبد الحكيم بلمهدي                                               | نوازل المال الموقوف                                                              | ١٢  |
| د. خالد بن عبد الرحمن المزيني                                      | الجهاد، معناه وغاياته وتنزيل أحكامه: دراسة تكشف أغلاط الجهاعات القتالية المعاصرة | ١٣  |
| أ. د. سليمان بن صالح الغصن                                         | أسباب الانحراف في مفهوم الجهاد ووسائل علاجه                                      | ١٤  |
| د. أمل بنت إبراهيم الدباسي                                         | التقرير الطبي الكاذب: دراسة تأصيلية                                              | ١٥  |
| د. هيلة بنت عبد الرحمن اليابس                                      | الطلاق الصوري: حقيقته وحكمه في الفقه الإسلامي                                    | ١٦  |
| أ.د. عبد العزيز بن عبد الرحمن                                      | أثر علم أصول الفقه في سن الأنظمة وصياغتها وتفسير                                 | 11/ |
| المشعل                                                             | نصوصها والموازنة بينها                                                           | 17  |

| المؤلف                           | الكتاب                                                | ٩   |
|----------------------------------|-------------------------------------------------------|-----|
| د. هيلة بنت إبراهيم التويجري     | الصورية في عقود التوظيف: حقيقته وحكمه                 | ١٨  |
| د. عاصم بن منصور أبا حسين        | الصورية في عقود التوظيف وعلاقتها ببرنامج نطاقات:      | ١٩  |
| د. عاصم بن منطور آبا حسین        | دراسة في الفقه والنظام                                | , , |
| د. عبد الله بن منصور الغفيلي     | صور مشكلة للمرابحة المصرفية قبل التعاقد: دراسة فقهية  | ۲.  |
| د. عبد الله بن سطهور العقيق      | تطبيقية                                               | ,   |
| د. عبد المجيد بن صالح المنصور    | التكييف الفقهي لإجراءات نظام الإفلاس الجديد           | ۲۱  |
| معالي الشيخ عبد الله بن محمد آل  | تنزيل الأحكام على الوقائع القضائية والفتوية           | 77  |
| خنين                             | تقريل ١٦ حكم على الوقائع الفطهانية والفنوية           | 1 1 |
| الشيخ عبد الملك بن محمد الجاسر   | الاختصاص وتنازعه بين الجهات القضائية: نظرة تأصيلية    | 77  |
| السيح عبد الملك بن حمد المجاسر   | تطبيقية                                               | 11  |
| د. عيسى بن سليهان العيسى         | مسائل في الطهارة علل الفقهاء حكمها بأمر طبي           | 7 8 |
| د. عیسی بن سلیهان العیسی         | ومقارنتها بالطب الحديث                                | 12  |
| د. هناء بنت ناصر الأحيدب         | صناعة الحلي بالطرق الحديثة وأثرها في ربا النسيئة      | 70  |
| د. هند بنت عبد العزيز بن باز     | بيع حلي الذهب عن طريق مواقع التواصل الاجتهاعي:        | 77  |
| د. مند بنت عبد اعریز بن بار      | صوره وأحكامه                                          | , , |
| أ.د. عبد الرحمن بن عايد العايد   | الرقية عبر وسائل التواصل الحديثة                      | 77  |
| د. حاتم بن محمد بوسمة            | المقاصد الشرعية لأحكام العيوب المسوغة لفسخ النكاح     | ۲۸  |
| د. ياسر بن إبراهيم الخضيري       | المعاوضة في الألعاب الإلكترونية: دراسة فقهية تطبيقية  | 79  |
| د. هيلة بنت عبد الرحمن اليابس    | المعاوضات في الألعاب الإلكترونية                      | ٣٠  |
| د. عبد الرحمن بن إبراهيم العثمان | أثر الأمراض الوراثية في فسخ عقد النكاح                | ٣١  |
| أ.د. عبد الله بن مبارك آل سيف    | الأدوات العلمية في التخريج الفقهي في النوازل المعاصرة | ٣٢  |
| الشيخ حمزة مصطفى يعقوب           | تقريب الطرق الرياضية لحل المسائل الفقهية الحسابية     | ٣٣  |
| د. عبد العزيز بن إبراهيم الشبل   | خل الخمر واستعماله في الأطعمة: دراسة فقهية            | ٣٤  |

| المؤلف                           | الكتاب                                                                | ۴   |
|----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| د. هناء بنت ناصر الأحيدب         | تبادل الهدايا بالقرعة: صوره المعاصرة وأحكامها                         | ٣٥  |
| د. عبير بنت علي المديفر          | لقطة الحرم: رؤية فقهية معاصرة                                         | ٣٦  |
| د. تهاني بنت عبد الله الخنيني    | الأمراض المعنوية وأثرها في فسخ النكاح                                 | ٣٧  |
| د. عبد العزيز بن إبراهيم الشبل   | مقدمات فقه النوازل: مدخل تأصيلي تطبيقي لمقرر فقه النوازل              | ٣٨  |
| د. أحمد بن عبد الرحمن الرشيد     | مراعاة الخلاف في الفتوى تأصيلا وتطبيقا                                | ٣٩  |
| د. إيمان بنت سلامه الطويرش       | فسخ المرأة النكاح بالعيوب المعنوية: مشروعيته، أمثلته،<br>ضوابطه       | ٤٠  |
| د. خالد بن سعد الخشلان           | الخلع مع استقامة الحال رؤية فقهية معاصرة                              | ٤١  |
| د. عادل بن محمد المطرودي         | التحور في المستحضرات التجميلية رؤية شرعية من خلال<br>الواقع الصناعي   | ٤٢  |
| د. أحمد بن عبد الله الشلالي      | الائتهام بإمام الحرم في الغرف والمصليات والأسواق والطرقات القريبة     | ٤٣  |
| الشيخ/ إبراهيم بن فريهد العنزي   | آثار جائحة كورونا على العقود المالية                                  | ٤٤  |
| أ.د. فهد بن عبد العزيز الداود    | الأطعمة المشتبهة في بلاد الأقليات: قواعد وضوابط                       | ٤٥  |
| د. أمل بنت عبد الله القحيز       | القواعد الأصولية المؤثرة في تنزيل الأحكام الشرعية على الحالات المرضية | ٤٦  |
| د. بدرية بنت مشعل الحارثي        | إشكالات الأطعمة في بلاد الأقليات - رؤية شرعية -                       | ٤٧  |
| د. عبد الرحمن بن إبراهيم العثمان | تغرير الطبيب بالمريض - دراسة فقهية -                                  | ٤٨  |
| د. هناء بنت ناصر الأحيدب         | ملكية الشقق والطوابق - دراسة فقهية معاصرة -                           | ٤٩  |
| د. هناء بنت عبد الرحمن الماضي    | تمويل الخدمات - أحكامه الشرعية وتطبيقاته المصرفية -                   | 0 + |
| د. هند بنت عبد العزيز ابن باز    | المسؤولية الطبية عن التغرير بالمريض - دراسة فقهية -                   | ٥١  |