# التعليقات على المسائل العَقَديَّة

في كتاب التسهيل لعلوم التنزيل

(2

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر .

ص، ۲۶سم

ردمك :

ديوي :

رقم الإيداع:

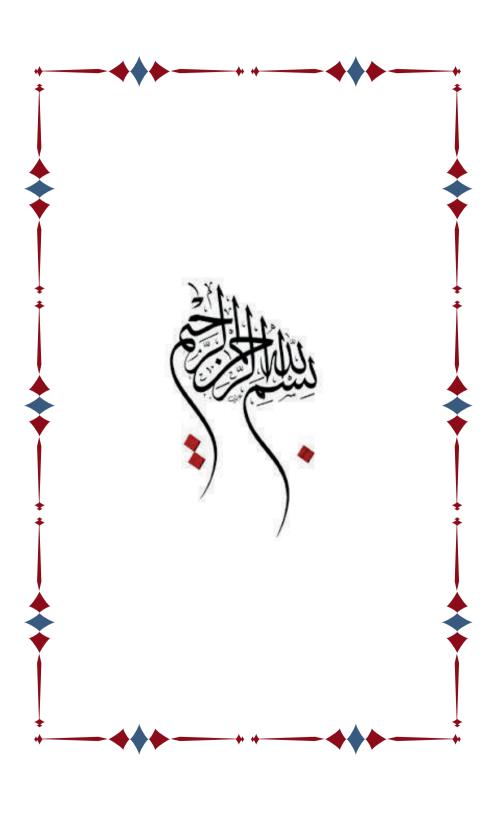
حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى ١٤٣٨هـ

# التعليقات على المتائل العقدية المسائل العقدية في التسهيل لعلوم التنزيل في التنزيل

لابن جزي المتوفى ٧٤١هـ

أملاها مرازات برن في المرازي عِبْلِي في في المرازي المرازي

اعتنى بھا مُؤسَّدَة وَفُعْ النَّئِعْ عَبْلاَظُئْ فَرُسُونَا إِسْرَالِبَرُكِ عَبْلاَظُئْ فَرُسُونَا إِسْرَالِبَرُكِ





#### مقدمة التحقيق

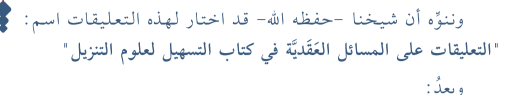
الحمد لله وحدَهُ، وصلى لله وسلم على نبينا محمَّد، وعلى آله وصحبِهِ أجمعين، أما بعدُ:

فهذه تعليقاتٌ على "تفسير ابن جُزَيِّ الكَلْبِي " - كَلَّيُّ - ، الموسوم ب "التسهيل لعلوم التنزيل"، أملاها شيخُنا عبد الرحمن بن ناصر البرَّاك، وفيها استدراكاتُ على مواضعَ مِن الكتابِ المذكورِ جانَبَ المؤلِّفُ فيها الصوابَ في مسائلَ من الاعتقاد.

ولا بدَّ أنْ نشيرَ إلى أنَّ النُّصوصَ المنقولة هُنا مِن كلام ابنِ جُزيِّ هي مِنْ نُسخةِ المحققِ الفاضلِ الشيخ علي بن حمد الصالحي التي قابلها على عدَّةِ نسخ خطِّيَّة؛ فإنها أصحُّ مِن جميع نسخ الكتابِ التي نُشِرت، فإنها \_ بلا أستثناء \_ لا تخلو من سَقطٍ وتحريفٍ وتصحيف، كما يَعْرفُ ذلك كلُّ مَنِ اطَّلع على الكتاب.

وقد عمَدنا في الإحالةِ إلى طبعةِ دار الضياء -الأولى- لأنها المتداولةُ بين الناس اليوم، فإذا ما وجد القارئُ اختلافًا في العبارةِ المنقولةِ مِن كلام ابنِ جزيِّ عن النسخةِ المشارِ إليها؛ فليعلمُ أنَّ المُثبتَ مِن الكلام هو مِن نسخةِ المحققِ المحرَّرة.





فدُونَكَ -يا طالبَ العلم- تعليقاتٍ تُشَدُّ إليها الرِّحَال، وتُضرَبُ بها الأمثال، وتَرخُصُ في تحصيلِها كرائمُ الأموال؛ فإنَّها مَعقِدُ الآمال، ومُتنافَسُ كرامِ الرجال، وإنها لَحِلْيَةٌ في جِيدِ "التسهيل"، تستوجِبُ الثناءَ الجزيل، والذِّكْرَ الجميل.

فنسألُ اللهَ أن يَجزِيَ شيخَنا خيرَ ما يَجزِي به العلماءَ الناصحين، والأئمَّةَ الصادقين، وأن يبارِكَ في مَسْعاه، ويبلِّغهُ مِن الخيرِ منتهاه.

كما نسألُهُ تعالى أن يَتغمَّدَ العلَّامةَ المفسِّرَ ابنَ جُزَيٍّ برضوانِه، وأن يُجِلَّهُ دارَ الكرامةِ بفضلِهِ وإحسانِه.





#### وسرنا في العمل على هذا الكتاب وفق الخطة التالية:

- ١ مقابلة نصِّ كلام ابن جزي على نسخة المحقق الشيخ على بن حمد الصالحي، مع الإحالة إلى طبعة دار الضياء؛ كما أشير في المقدمة.
- ٢ ردُّ مسائل الكتاب إلى مصادرها من كتب الفنون المتنوعة، فمسائل «العقيدة»: إلى كتب «العقيدة»، وهكذا مسائل «التفسير»، و «الغريب»، وغيرها.
- ٣ توثيق جميع النقول التي وردت في الكتاب، وعزوها إلى النسخة المذكورة.
- ٤ ضبط الكلمات المشكلة وتشكيلها بالحركات، والعناية بعلامات الترقيم.
- ٥ عزو الآيات إلى مواضعها من كتاب الله، وإثباتها على رواية حفص عن عاصم إلا عند الحاجة إلى إثبات رواية غيره.
  - تخريج جميع الأحاديث والآثار الواردة في المتن أو الشرح. والطريقة في ذلك ما يلي:
- أ إذا كان الحديث في الصحيحين، أو أحدهما؛ يُقتصر في العزو إليه إلا لفائدة؛ كأن يكون اللفظ في المذكور لغيرهما.





- خرَّجناه من أهم المصادر، وهي السنن الأربعة وموطأ مالك ومسند أحمد، وغيرها من المصادر الحديثية.
- لا نتوسع بذكر الطرق والشواهد، وإنما نحيل إلى بعض المراجع لمن أراد التوسع والزيادة.
- ننقل ما تيسًر من كلام الأئمة النقاد عليه تصحيحًا أو تضعيفًا باختصار؛ لئلا يطول الكلام.
- إذا لم نجد للأئمة النقاد كلامًا في الحديث: لا نحكم على الحديث؛ صحةً أو ضعفًا، وغالبًا ما نعتمد في هذه الحالة على أحكام المعاصرين؛ كالألباني وشعيب الأرناؤوط في ضوء قواعد النقاد.
- ج نذكر اسم الصحابي راوي الحديث إلا أن يُذكر في المتن، وإذا كان الحديث مرويًا عن أكثر من صحابي ذكرنا صاحب اللفظ وأشرنا إلى غيره تبعًا.
- ٧ ربط كثير من مباحث الشرح أو الكتاب بكلام شيخ الإسلام ابن
   تيمية، وأبن القيم، وغيرهما من محققي أهل السنة.
- ٨ إحالةُ بعض المباحث إلى موضع آخر موسَّع للشيخ من شروحه ودروسه وفتاويه وغير ذلك.
  - عرجمة الأعلام غير المعروفين، والتعريف بالفِرق والمقالات.
    - ١٠ صنع فهرس للموضوعات وللمصادر والمراجع.



ملاحظة: إذا ورد في الهوامش كلمة «شيخنا» فالمراد به صاحب التعليقات شيخنا العلامة عبد الرحمن البراك - حفظه الله-.

> اللجنة العلمية في مؤسسة وقف الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البراك

> > للتواصل: جوال: ۰٥٠٥١١٢٢٤٢ البريد الالكتروني: m@sh-albarrak.com





هو الفقيهُ المفسِّرُ المُقْرِئُ أبو القاسِمِ محمدُ بنُ أحمدَ بنِ محمد بنِ عبد الله بنِ جُزَي الكلبي، يُعرفُ بمحمدِ بنِ جُزَي (۱۱)، ينحدِرُ مِن أصل عربيِّ، فهو مِنْ قبيلَةِ كَلْبِ اليمانية، ولد سنة (٦٩٣هـ) في غَرْناطة بالأندلس في بيْتِ عِلْم وفضل ومجد، فنشأ في بيئةٍ عِلميَّة، وجَدَّ في طلب العلم حتى صار مِنْ علماء غَرناطة المشهورين.

وكان وراءَ هذا العَلَمِ مشايخُ مِن العلماءِ العامِلينَ والرِّجالِ المؤثرينَ في الوسَطِ الأندلسي والمغربي، تلقى عنهم ونهل مِن علمهم؛ فمنهم:

الأستاذُ المُحَدِّثُ المقرئُ أبو جعفرِ بنُ الزبيرِ الثقفيُّ العاصميُّ، قرأ عليه واستفاد منه في العربيَّةِ والفقْهِ والحديث والقراءات، وهو شيخُهُ الأوَّلُ في التفسير، وقرأ القرآن على المُقرئِ الرَّاوِيَةِ المُكثِرِ الأُستاذِ: أبي عبدِ اللهِ ابنِ الكماد، وأفاد مِن الأُستاذِ العَلَّامةِ النَّظارِ المُتفنِّنِ: أبي القاسِم قاسم بنِ عبْدِ الله الشاط، وغيرهم.

<sup>(</sup>۱) وكذلك ممن يعرف بابن جزي: ابنه محمد، مرتّبُ رحلة ابن بطوطة، وجدُّه العلامة الوزير يعرفان به.





ثُم كان - كَلُّهُ- على طريقةٍ مُثلى مِن العُكوفِ على العِلم، والاشتغال بالنَّظر والتقييد والتَّدوين، جمَعَ إلى الفقْهِ جودَةَ الحفْظ، وإتقانَ التفسير، وشارك في كثيرِ مِن الفنون: كالعربية، والأصول، والقراءات، والحديث، والأدب، وتولَّى الخَطابَةَ بالمسجِدِ الأعْظَم في بلدِهِ على حَداثَةِ سِنِّه، فاتَّفِقَ على فضْلِهِ واشْتُهِر جِدُّهُ وعِلْمُه.

وكان ابن جزي في الأصْلِ فقيْهًا مالِكيًّا، خَلا أنَّه لمْ يتقيَّدْ بالمذهَبِ، بلْ خَرجَ مِن رِبْقَةِ التَّقليد، وأخذ بما دَلَّ عليه الدَّليل، وكان هذا سببًا في عدَمِ اشتهارِ كتابِهِ في الفقْهِ في الأوساط العِلميَّةِ عندهم.

وقدْ تفرَّغَ ابنُ جُزيِّ لتدريس العلم وتدوينه، كما أنَّهُ وَلِيَ بعضَ الوظائف؛ كالخَطابَةِ في جامع غَرناطَةَ الأعْظَم مَعَ حَداثَةِ سِنِّه، واتفقوا على أهليَّتِه وفضْلِه لهذا المنْصِب، ولم يُعبْ عليهِ شيءٌ في أيّام خطابته، وكان مِن المفتين في غُرناطة.

وقد تخرَّجَ بابْنِ جزي كثيرٌ مِن العلماء الأفذاذ؛ فكان مِن طلبته الوزراءُ والقضاةُ والفقهاء والعلماء والكُتَّابِ والدُّعاة، وممن أَخَذ عنه وانتفع به وتخرَّجَ به: أبناؤه الثلاثة: محمد وأحمد وعبدالله، ولسانُ الدِّينِ ابنُ الخطيب ذو الوزارتين الشاعر الأديب، وغيرهم.

وقد تَرَك ابنُ جزيِّ ميراثًا أبقى له ذكرًا وثناءً حسنًا في الناس مِن تصانيفَ نافعةٍ كثيرة في فنون عِدَّة، وكان لعَقِبِهِ الصالح وغيرِهم سببٌ في المحافظة على بعض آثاره العلمية، لاسيما تلميذُهُ ابنُ الخطيب الذي نوَّهَ بتآليفِ شيخِهِ، وذَكر شيئًا مِن أَدَبِهِ وشعرِهِ.



### ومِن أشهَرِ مصنفاته:

- التّسهيل لِعُلومِ التّنْزيل"، (تفسير) وهو مِن آخرِ ما ألّف ابنُ جرَي، إِنْ لم يكنْ آخرَهَا على الإطلاق. وهو تفسيرٌ مختصرٌ جمَعَ فيه بين التفسير بالمأثور والتفسير بالرّأي، وإنْ كانتْ صبغة التفسير بالمأثور فيه هي الأغلب، وفيه إضافاتٌ جديدةٌ ومتنوعة، قدَّمَ له مؤلفُهُ بمقدمتين مهمتين؛ الأولى: في أصولِ التفسير وقواعدِه، والأخرى: في بيان ألفاظ يكثُرُ دورانها في القرآن الكريم. وهو مطبوع، وعليه وضع شيخنا عبد الرحمن البراك هذه التعليقات التي بين يديك.
- ٢ "الأنوارُ السَّنية في الألفاظ السُّنية": كتابٌ مختصرٌ في الحديث، شمِل أبوابَ الدِّين؛ من أبوابِ الإيمان والإسلام والأحكام والآداب والرِّقاق. وهو مطبوع وله شروح.
- ٣ "تقريب الوصول إلى عِلم الأصول"، وهو كتاب مختصر نافع في عِلم (أصول الفقه)، وهو مطبوع.

وغيرها من المؤلفات في العقيدة والنحو والقراءات.

كما أنَّ لابن جزي - كُلُهُ - نتاجًا أدبيًا وآثارًا شعرية رائقة - وإن كانت قليلة - حفظ لنا بعضَهَا تلميذُهُ الوفيُّ ابنُ الخطيب، تدلُّ على مَلَكةٍ متأصلة، وقُدرةٍ على قَرْضِ الشِّعر، وعنايةٍ كبيرةٍ بحفظه وروايته.



#### ومن ذلك قوله:

يا ربِّ إنَّ ذنوبي اليومَ قد كثرتْ وليس لي بعذاب النَّار مِن قِبلٍ ولا فانظرْ إلهي إلى ضعْفِي ومسكنتي

فما أُطيق لها حصرًا ولا عَدَدا أُطيتُ لها صبرًا ولا جَلَدا ولا تُذِيقَنَّني حرَّ الجحيم غَدا

#### وفاته:

كان - كَلُهُ- مِن المشايخ العارفين والعلماء المجاهدين، اجتمع له الجهاد بالحُجّة والبَيَان والجهادُ بالسَّيف والسِّنان، فكان له مشاركةٌ في الجهاد في سبيل الله، فقد فقد وهو يحرِّض الناس يومَ معركة طَريف، وكان ذلك في جُمادى الأولى سَنَة (٧٤١هـ) إحدى وأربعين وسبعِمِئة، وكان ذلك آخرُ العهْدِ به، نسأل الله أن يتقبله في الشهداء، وأن يرحمه رحمة واسعة (١٠).



<sup>(</sup>۱) من مصادر ترجمته: "الدررالكامنة في أعيان المئة الثامنة" للحافظ ابن حجر (٥/ ٨٨، رقم ٩٤٤)، و"الإحاطة في أخبارغرناطة" لأبي عبد الله بن سعد بن أحمد السلماني (لسان الدين ابن الخطيب) ((7/ 1))، و"غاية النهاية في طبقات القراء" لابن الجزري ((7/ 1))، و"غاية النهاية في طبقات (7/ 1)).





الحمدُ لله، والصلاة والسلام على نبينا محمد، وعلى آلهِ وصحبهِ أجمعين؛ أمَّا بعد: فإنَّ مِن التفاسير المختصرة المشهورة تفسيرَ ابنِ جزيِّ الكلبيِّ - كُلَهُ- المسمَّى: (التسهيل لعلوم التنزيل)، وقد بعثَ إليَّ الأخُ الفاضل عليُّ بنُ حمَدٍ الصالحيُّ؛ نظرًا إلى أنه قد عُني بتحقيق كتاب التسهيل، بعثَ إليَّ بمواضعَ مِن الكتاب تتعلق بمسائلَ مِن العقيدة للتعليق عليها؛ فأجبتُه إلى ذلك، وتمّ -بتيسير الله- التعليقُ على ما يُحتاج منها إلى تعليق، وقد أمليتها على أخي الفاضلِ الشيخ الدكتور: عبدِ المحسن بنِ عبد العزيز العسكر جزاه الله خيرًا.

وقد أشارَ الأخ الشيخ عبد المحسن بالمبادرة إلى طبْعِها مفردة؛ فأجبته إلى ذلك، بعد استئذان المحققِ الشيخِ عليّ؛ لأنَّ الكتابَ قد لا يتيسر لكل من طلبه لكبر حجمه.

وأنا أطلب ممَّن يطَّلِع على هذه التعليقاتِ أنْ يبعثَ إليَّ بما يبدو له مِن ملحوظاتٍ أو سؤالات، وقد شملت التعليقات اثنين وسبعين موضعًا، وأذكر في كل موضع رقمه، ونص كلام المفسر، وأرمز له بحرف النون، وللتعليق بحرف التاء.

نسأل اللهَ أن يُصلحَ لنا النِّياتِ ويَقِيَنا العثرات. وصلى الله وسلم على محمد.







قال ابنُ جُزَيِّ - عَنَهُ - : ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ ﴾ [البَقَرَة: ٢٥]. دليلٌ على أنَّ الإيمانَ خلافُ العملِ؛ لعطفِهِ عليه؛ خلافًا لمن قال: «الإيمانُ اعتقادٌ، وقولٌ، وعمل».

وفيه: دليلٌ على أنَّ السعادةَ بالإيمانِ مع الأعمالِ؛ خلافًا للمرجِئة (١)»(٢).

ت

# في كلام المؤلِّفِ مسألتانِ:

<sup>(</sup>٢) تفسير "التسهيل لعلوم التنزيل " (١/ ٢١٠). طبعة دار الضياء الأولى.



<sup>(</sup>۱) المرجئة: اسم فاعل، من الإرجاء، ويدل في العربية على معنيين، أحدهما: التأخير ﴿ قَالُواْ مَنْ المرجئة السم فاعل، من الإرجاء، ويدل في العربية على معنيين، أحدهما: التأخير وأمهله، ثانيهما: إعطاء الرجاء، فيكون إطلاق هذا الاسم باعتبار المعنى الأول: تأخير العمل عن مسمى الإيمان، وبالاعتبار الثاني قولهم: لا يضر مع الإيمان ذنب كما لا ينفع مع الكفر طاعة. والإيمان عندهم: شيء واحد، لا يزيد ولا ينقص، ولا يتفاضل أهله فيه، وهم أصناف، يجمعهم القول بإخراج العمل عن مسمى الإيمان. ينظر: "مقالات الإسلاميين" (١/ ٢١٣-٢٣٤)، و "مجموع الفتاوى" (٧/ ١٩٥)، و "النبوات" ينظر: "ممالات الإسلاميين" (١/ ٢١٣٠)،

المسألةُ الأولى: قولُه: «دليلٌ على أنَّ الإيمانَ خلافُ العملِ؛ لعطفِهِ عليه».

ظاهرُهُ: أنه يقرِّرُ هذا الاستدلالَ؛ وهو -بهذا- يوافِقُ جميعً طوائِفِ المرجِئةِ (١) في الاستدلالِ بهذه الآيةِ على إخراجِ الأعمالِ عن مسمَّى الإيمان، وأهلُ السُّنَّةِ يُخالِفُونَهم في أصلِ المسألةِ، وفي الاستدلالِ بالآية؛ فيقولون:

(١) قال شيخ الإسلام ابن تيمية: "والمرجئة ثلاثة أصناف:

الذين يقولون: الإيمان مجرد ما في القلب، ثم من هؤلاء من يدخل فيه أعمال القلوب -وهم أكثر فرق المرجئة كما قد ذكر أبو الحسن الأشعري أقوالهم في كتابه، وذكر فرقًا كثيرة يطول ذكرهم-، ومنهم من لا يدخلها في الإيمان؛ كجهم ومن اتبعه كالصالحي، وهذا الذي نصره هو وأكثر أصحابه.

والقول الثاني: من يقول: هو مجرد قول اللسان وهذا لا يعرف لأحد قبل الكرامية. والثالث: تصديق القلب وقول اللسان، وهذا هو المشهور عن أهل الفقه والعبادة منهم". مجموع الفتاوى (٧/ ١٩٥).

(٣) أخرجه البخاري (٥٣)، ومسلم (١٧) من حديث ابن عباس. وفيه: «فأمرهم بأربع، ونهاهم عن أربع، أمرهم:





## وحديثِ شُعَبِ الإيمان (١)(٢).

ويقولون: العطفُ لا يقتضي المغايَرةَ دائمًا، بل منه عطفُ الخاصِّ على العامِّ، ومِن ذلك: عطفُ الأعمالِ على الإيمان (٣)(٤).

المسألةُ الثانية: قولُه: «وفيه: دليلٌ على أنَّ السعادةَ بالإيمانِ مع الأعمالِ؛ خلافًا للمرجئة».

<sup>(3)</sup> وينظر تقرير شيخنا لمذهب أهل السنة في مسمى الإيمان وأدلته وفروع مسائله في: "جواب في الإيمان ونواقضه" (ص٧-١٣)، و"شرح العقيدة الطحاوية" (ص٢٠٢-٢١٦)، و"توضيح مقاصد الواسطية" (ص٢٠٢-٢١١)، و"توضيح المقصود في نظم ابن أبي داود"(ص١٣٨-١٦٦)، و"شرح القصيدة الدالية" (ص٩٩-٩٨)، و"إرشاد العباد إلى معاني لمعة الاعتقاد" (ص٠٨-٨١)، و"شرح كشف الشبهات" (ص٩٩-٩٩)، و"شرح نواقض الإسلام" (ص١١)، و"تعليقات على المخالفات العقدية في فتح الباري" (رقم ٣، و٢٤).



<sup>=</sup> بالإيمان بالله وحده، قال: «أتدرون ما الإيمان بالله وحده؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصيام رمضان، وأن تعطوا من المغنم الخمس». الحديث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۹)، ومسلم (۳۵) من حديث أبي هريرة: «الإيمان بضع وستون - وعند مسلم: وسبعون - شعبة، والحياء شعبة من الإيمان».

<sup>(</sup>٢) ينظر تمام الأدلة في مجموع الفتاوي (٧/ ٤٠٠)، والمصادر السابقة.

<sup>(</sup>٣) هذا هو الجواب الأول، وهناك جواب آخر لأهل السنة ذكره شيخ الإسلام بما ملخصه: "إن أعمال الجوارح في الأصل ليست من الإيمان، بل الإيمان أصله ما في القلب، والأعمال هي من لوازمه التي تنفك عنه بحال، لكن جاء الشرع فأدخلها فيه، وأصبح اسم الإيمان شاملًا لها على الحقيقة شرعًا، فكثر في كلامه عطفها عليه توكيدًا لذلك؛ لكيلا يظن ظان أن الإيمان المطلوب هو ما في القلب فقط، بل يعلم أن لازمه - العمل - ضروري كضرورته، فها هو ذا قد أدخل في اسمه وحقيقته في مواضع الانفراد، وقرن بحكمه في مواضع العطف". ظاهرة الإرجاء (٢/ ١٦١)، وينظر: الإيمان الكبير - مجموع الفتاوى - (٧/ ١٦٢ - ١٧١)، والإيمان الأوسط -مجموع الفتاوى - (٧/ ١٥٠)، و(٧/ ١٧٢)، وشرح الأصبهانية (ص١٥٨)، ومختصر الصواعق (٢/ ٧٢١).

هذا الاستدلالُ صحيحٌ، ولكنَّ قوله: «خلافًا للمرجِئة»، لا يصحُّ على الإطلاق؛ لأنَّ مرجِئةَ الفقهاءِ لا ينازِعون في هذا، وإنما ينازعُ في هذا المرجِئةُ الجهميَّةُ، القائلون: «لا يَضُرُّ مع الإيمانِ ذنبٌ»(١).



<sup>(</sup>۱) سبق ذكر أصناف المرجئة ومقالاتهم من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية. وينظر فتوى لشيخنا في "الفرق بين المرجئة ومرجئة الفقهاء"، منشورة على الشبكة في موقعه الرسمي.





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ - في تفسيرِ قولِهِ تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحْي = أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾ [البَقَرَة: ٢٦]: «تأوَّل قومٌ أنَّ معناه: لا يَترُك؛ لأنّهم زعموا أنَّ الحياءَ مستحيلٌ على الله؛ لأنه - عندهم -: انكسارٌ يَمنَعُ مِن الوقوعِ في أمرٍ. وليس كذلك؛ وإنما هو: كَرَمٌ وفضيلةٌ تَمنَعُ مِن الوقوعِ فيما يعاب.

ويَرُدُّ عليهم: قولُهُ ﷺ: «إِنَّ اللهَ حَيِيُّ كَرِيمٌ؛ يَسْتَحِيي مِنَ العَبْدِ إِذَا رَفَعَ إِلَيْهِ يَدَيْهِ أَنْ يَرُدَّهُمَا صِفْرًا (١)»(٢).

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/۲۱۱).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد، وأبو داود (۱٤۸۸)، والترمذي (٣٥٥٦)، وابن ماجه (٣٨٦٥)، وابن حبان (٢٠٦٠)، والطبراني في "الكبير" (٦١٤٨)، والحاكم (١٨٣١) من طرق، عن جعفر بن ميمون، عن أبي عثمان النهدي، عن سلمان الفارسي، به.

وجعفر بن ميمون فيه لين، لكن تابعه أبو المعلى يحيى بن ميمون- وهو ثقة- أخرجه المحاملي في «أماليه» (٤٣٣-رواية ابن يحيى البيع)، والبغوي (١٣٨٥).

وتابعهما سليمان التيمي من رواية محمد بن الزبرقان عنه -وابن الزبرقان صدوق ربما وهم-أخرجه ابن حبان (٨٨٠)، والطبراني في «الكبير» (٦١٣٠)، والحاكم (١٩٦٢).

وخالفه يزيد بن هارون، فرواه عن سليمان التيمي، عن أبي عثمان النهدي، عن سلمان موقوفًا. أخرجه أحمد (٢٣٧١٤)، والحاكم (١٨٣٠).

ت

كلامُ المؤلِّف مستقيم، على مذهب أهل السُّنَّة؛ لأنه تضمَّن إثباتَ الحَيَاءِ للله على ما يليقُ به، وأنكرَ على مَن زعَمَ أنه ممتنِعٌ على الله، مما أوجَبَ لهم تحريفَ الآية بتأويلِ الحَيَاء بالتَّرْك، واستدَلَّ المؤلِّف لما ذهب إليه بالحديث، وهو استدلالٌ صحيح.



والحديث جوّد إسناده الحافظ في الفتح (١١/ ١٤٣)، وصححه الألباني في صحيح أبي داود (٥/ ٢٢٦، رقم ١٣٣٧).



وتابعه: يحيى بن سعيد عند أحمد في الزهد (ص۸۲۱)، ومعاذ بن معاذ عند ابن أبي شيبة
 (٢٩٥٥٥) كلاهما، عن سليمان التيمي، به موقوفًا.

وتابع سليمان التيمي في روايته عن أبي عثمان موقوفًا: يزيد بن أبي صالح. أخرجه وكيع في الزهد (رقم ٥٠٤)، وهناد في الزهد (٢٢٩/٢)، وثابت البناني، وحميد، وسعيد الجُريري. أخرجه البيهقي في "الأسماء والصفات" (ص١٥٦). خمستهم (سليمان ويزيد وثابت وحميد والجُريري) عن أبي عثمان النهدي، عن سلمان موقوفًا. وهو الصحيح.



قال ابنُ جُزَيِّ - عَلَيُهُ- في كلامِه على مقام الذِّكْر: «وللناسِ في المَقصِدِ بالذِّكْرِ مقامان:

- فَمَقصِدُ العامَّة: اكتسابُ الأجورِ.
- ومَقصِدُ الخاصَّة: القربُ والحضورُ.

وما بين المقامَيْنِ بَوْنٌ بعيد؛ فكم بين مَن يأخُذُ أجرَهُ وهو مِن وراء حجابِ، وبين مَن يُقرَّبُ حتى يكونَ مِن خواصِّ الأحبابِ!»(١).

ت

قولُهُ: «وللناسِ في المَقصِدِ بالذِّكْرِ مقامان...»، إلخ:

تضمَّن كلامُهُ هذا - عَلَيه -: أنَّ الذاكِرِينَ نوعان: عامَّةُ وخاصَّةُ، وأنَّ مقصود العامَّةِ بالذكرِ: اكتسابُ الأَجْر، وأنَّ مقصودَ الخاصَّةِ القربُ مِن الله، ويدخُلُ في الخاصَّةِ: الأنبياءُ والصِّدِيقون.

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۲۲۹).

وهذا التقسيمُ والتفاضُلُ بين الذاكِرِينَ صحيح، وهو يجري في كلِّ الطاعات؛ فالمؤمِنون، منهم: الأبرارُ أصحابُ اليمين، ومنهم: المقرَّبون السابِقون، كما جاء هذا التقسيمُ في سورةِ الواقِعةِ والإنسانِ والمطفِّفين، ومنه ما ذُكِرَ في سورةِ فاطِر.

ولكن يُستدرَكُ على الشيخ ابنِ جُزَيِّ - كَلَيْه-: ما يُوهِمُهُ كلامُهُ مِن أَنَّ الخاصَّةَ لا طمَعَ لهم في الأجور، وهذا يُخالِفُ ما وصَفَ اللهُ به أنبياءَهُ وأولياءَه؛ مِن رجاءِ رحمتِهِ وخوفِ عذابِه، مع طلبِ القُرْبِ لديه في قولِهِ تعالى: ﴿أُولَيِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابُهُ وَيَعَافُونَ عَذَابُهُ وَيَعَافُونَ عَذَابُهُ وَمَعَامِ الخوفِ، ومقامِ الرجاء (۱).

وكلامُهُ - عَلَيهُ- يُوهِمُ ما تقولُهُ جَهَلةُ الصوفيَّةِ (٢) مِن أنَّ العارفَ لا يعبُدُ اللهَ طمعًا في جَنَّتِه، ولا خوفًا مِن نارِه (٣)؛ ويَرُدُّ هذا الزعمَ آياتُ

<sup>(</sup>۱) ينظر: مجموع الفتاوى (۱۰/ ۲۱) و(۱۰ / ۸۱)، ومدارج السالكين ۲/ ٣٦. ط دار الكتاب العربي).

<sup>(</sup>۲) الصوفية: هي نسبة إلى "لُبْس الصوف". هذا هو الصحيح، كما قال شيخ الإسلام في الفرقان (ص٥١). وقد عرفوا في بادئ الأمر بالزهد والعبادة، وكانت لهم أحوال أنكرها عليهم الأئمة، ثم تطور الأمر إلى أن دخل في التصوف فلاسفة الصوفية والزنادقة؛ فأدخلوا فيه القول بالحلول والاتحاد، والقول بالظاهر والباطن، وغيرها من البدع المكفرة. ينظر: مجموع الفتاوى (١١/ ٥-٢٨)، والنبوات (١/ ٢٨٤-١٨٤)، وبيان تلبيس الجهمية (٢/ ١٦٩)، وبيان حقيقة مذهب الاتحاديين أو وحدة الوجود -مجموع الفتاوى - (٢/ ١٣٤)، و(١١/٥).

<sup>(</sup>٣) قال شيخ الإسلام: " هذا القائل ظنَّ -هو ومَن تابعه- أن الجنة لا يدخل في مسماها إلا الأكل والشرب واللباس والنكاح، ونحو ذلك مما فيه التمتع بالمخلوقات؛ ولهذا قال بعض مَن غلط مِن المشائخ لما سمع قوله: (مِنْكُم مَنْ يُريدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُم مَن يُرِيدُ الآخِرَةَ) قال: \_





<sup>=</sup> فأين من يريد الله ؟! وقال آخر في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللهَ أَشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينِ ٱنْفُسَهُمْ وَأَمْوَلُهُم 
مِأْتُ لَهُمُ ٱلْمَنَةُ ﴿ السِّرِبَةِ: ١١١] قال: إذا كانت النفوس والأموال بالجبَّة فأين النظر إليه ؟!.
وكل هذا لظنِّهم أنَّ الجبَّة لا يدخل فيها النظر، والتحقيق: أن الجنة هي الدار الجامعة لكل 
نعيم، وأعلى ما فيها: النظر إلى وجه الله، وهو من النعيم الذي ينالونه في الجنة، كما أخبرت 
به النصوص، وكذلك أهل النار، فإنهم محجوبون عن ربهم يدخلون النار، مع أن قائل هذا 
القول إذا كان عارفاً بما يقول فإنما قصده أنك لو لم تخلق ناراً، أو لو لم تخلق جنَّة لكان 
يجب أن تُعبد، ويجب التقرب إليك، والنظر إليك، ومقصوده بالجنة هنا ما يتمتع فيه 
المخلوق ". مجموع الفتاوى (١٠/ ١٢). وينظر: مدارج السالكين (٢/ ٢٧)، وفتوى لشيخنا 
على هذا الرابط المنشور في موقع صيد الفوائد: http://www.saaid.net/feraq/sufyah/46.htm





وقال أيضًا في مقام الذِّكْرِ: «ثُمَّ إنَّ ثَمَراتِ الذِّكْرِ بجميعِ الأسماءِ والصفاتِ مجموعةٌ في الذِّكْرِ الفَرْدِ؛ وهو قولُنا: «اللهُ» اللهُ»؛ فهذا هو الغايةُ، وإليه المنتهَى»(۱).

ت

قُولُهُ: «ثُمَّ إِنَّ ثَمَراتِ الذِّكْرِ بجميعِ الأسماءِ والصفاتِ...»، إلخ: يتضمَّن هذا أمرَيْنِ؛ حقًا وباطِلًا:

الأوَّل: أنَّ جميعَ معاني أسماءِ الله الحسنى يتضمَّنُها الاسمُ الشريفُ: «اللهُ»؛ وهذا حقُّ.

الثاني: أنَّ أفضلَ الذِّكْرِ هو ذكرُ اللهِ بالاسمِ المفرَدِ: «اللهُ، اللهُ»؛ وهذا باطل؛ وذلك لأمور (٢):

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۲۷۰).

<sup>(</sup>۲) ينظر: مجموع الفتاوى (۱۰/۲۲۲) و(۱۰/۲۵۰).



- ١ أنَّ الذكرَ بالاسم المفرَدِ مِن بِدَع الصوفيَّة، ولا أصلَ له في كتابٍ ولا سُنَّة؛ فاختيار المؤلِّف لذلك أَزَلَّةُ منه؛ عفا الله عنه.
- ٢ أنَّ كلَّ ما ورَدَ مِن ألفاظِ الذكرِ في الكتابِ والسُّنَّةِ هو مِن الكلام المركّب؛ كـ «سُبْحَانَ اللهِ»، و«الحمدُ للهِ»، و«لا إله إلا اللهُ»، و «اللهُ أَكْدَ ».
- ٣ أنَّ الاسمَ المفرَدَ لا يفيدُ فائدةً تامَّة ؛ كما هو مقرَّرٌ في علم النحو.
- لذلك لا يحصُلُ بالاسم المفرَدِ إيمانٌ ولا كُفْر؛ فلا يدخُلُ الكافرُ في الإسلام بذكرهِ الاسمَ المفرَد: «اللهُ»، ولا يكفُّرُ مَن قال: «لا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ"، وامتنَعَ عن ذكر الاسم المفرَدِ؛ لذلك: لا يُجزِئُ الإتيانُ بالاسمِ المفرَدِ في المواضع التي يُستحَبُّ أو يجبُ فيها نوعٌ مِن الأذكارِ الشرعيَّة.





قال ابنُ جُزَيِّ - عَلَيْهُ- في تفسيرِ قولِهِ تعالى: ﴿ وَإِلَاهُكُمْ إِلَهُ ۗ وَحِدُّ ﴾ [البَقَرَة: ١٦٣]: «الواحدُ له ثلاثةُ معانٍ، كلُّها صحيحةٌ في حَقِّ الله تعالى:

أحدُها: أنه لا ثانيَ له؛ فهو نفيٌ للعدَد.

والآخر: أنَّه لا شريكَ له ولا نظير.

والثالثُ: أنه واحِدُ لا يتبعَّضُ ولا ينقسِمُ اللهُ. (١).

#### وقال أيضًا:

«واعلَمْ: أَنَّ توحيدَ الخَلْقِ للهِ تعالى على ثلاثِ دَرَجاتٍ:

الأولى: توحيدُ عامَّةِ المسلِمين؛ وهو الذي يَعصِمُ النفسَ والمالَ في الدنيا، وينجِّي مِن الخلودِ في النارِ في الآخِرة، وهو نفيُ الشُّركاءِ والأنداد، والصاحِبةِ والأولاد، والأشباهِ والأضداد.

الدرجةُ الثانية: توحيدُ الخاصَّة؛ وهو أنْ يرى الأفعالَ كلَّها صادرةً مِن اللهِ وحدَهُ، ويشاهِدَ ذلك بطريقِ المكاشَفة، لا بطريقِ الاستدلال؛

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۲۷٤).



فإنَّ معرِفة ذلك بطريقِ الاستدلالِ حاصلةٌ لكلِّ مؤمِن، وإنما مقامُ الخاصَّة: يقينُ في القلبِ بعلم ضروريِّ لا يحتاجُ إلى دليلٍ، وثَمَرةُ هذا العلم: الانقطاعُ إلى الله، والتوكُّلُ عليه وحدَهُ، واطِّرَاحُ جميعِ الخَلْق؛ فلا يرجو إلا الله، ولا يخافُ أحدًا سواه؛ إذْ ليس يرى فاعلًا إلَّا إياه، ويرَى جميعَ الخلقِ في قَبْضةِ القَهْر، ليس بيَدِهم شيءٌ مِن الأَمْر، فيَطَّرِحُ الأسباب، ويَنبِذُ الأرباب.

والدرجةُ الثالثة: ألَّا يرى في الوجودِ إلا اللهَ وحدَه؛ فيَغِيبُ عن النَّظُرِ إلى المخلوقات، حتى كأنَّها عنده معدومة.

وهذا هو الذي تسمِّيه الصوفيَّةُ: مقامَ الفَنَاء؛ بمعنى الغَيْبةِ عن الخَلْق؛ حتى إنه يَفنَى عن نَفْسِه، وعن توحيدِه؛ أي: يَغِيبُ عن ذلك باستغراقِهِ في مشاهَدةِ الله»(١).

ت

قولُهُ: «الواحدُ له ثلاثةُ معانٍ...»، إلخ:

ما ذكرَهُ في معنى الواحِدِ، وقولُهُ: إنَّ المعانيَ الثلاثةَ المذكورةَ صحيحةٌ في حقِّ الله -: سقيمٌ في الجُمْلة، وقد جرى في ذلك على طريقةِ المتكلِّمين في تقسيمِ التوحيد (٢)؛ ويُؤخَذُ عليه وعليهم أمورٌ:

<sup>(</sup>۲) ينظر اقتضاء الصراط المستقيم (۲/ ۳۸۰–۳۹۹)، والتدمرية (۱۸۲–۱۸۸ ت. السعوي) ومع شرح شيخنا (ص٥٠٦)، ومدارج السالكين (۳/ ۲۱۵–٤۱۷).



<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۲۷٥).

- ١ أنَّهم لم يذكُرُوا توحيدَ الإلهيَّةِ المتضمِّنَ توحيدَ العبادة، الذي هو معنى: «لا إله إلا الله».
  - ٢ أنَّ ما ذكرُوهُ غايتُهُ أنْ يتضمَّنَ توحيدَ الربوبيَّةِ، الذي أقَرَّ به المشرِكون.
  - ٣ أنَّ بعض عباراتِهم في هذا التقسيم فيها إجمالُ؛ كنفي النظير والشبيه؛ فإنَّ المعطِّلةَ كالمعتزِلةِ (١) ومَن وافَقَهم يُدخِلُونَ في ذلك نفى الصفاتِ.
  - خولُهم: «إنه واحِدٌ لا يتبعَّضُ، ولا ينقسِمُ»، هو حقُّ في ظاهرِه،
     لكنَّهم يُدخِلُونَ فيه أيضًا: نفيَ علقِّه تعالى على خَلْقِه (٢).

<sup>(</sup>۱) المعتزلة: فرقة كلامية ظهرت في البصرة أول القرن الثاني على يد واصل بن عطاء الذي اعتزل مجلس الحسن البصري؛ لابتداعه القول بأن مرتكب الكبيرة لا مؤمن ولا كافر، مخالفًا بذلك قول الحسن وأهل السنة أنه مؤمن لكنه فاسق، وهم طوائف شتى يجمعهم: القول بنفي الصفات، والقول بخلق القرآن، وأن العبد يخلق فعل نفسه، لهم أصول خمسة وهي: التوحيد، والعدل، والمنزلة بين المنزلتين، والوعد والوعيد، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، شرح هذه الأصول شيخهم القاضي عبد الجبار في كتابه: "شرح الأصول الخمسة". ينظر: مجموع الفتاوى (٦/ ٣٣٩)، و"تاريخ الجهمية والمعتزلة" (٥٦-٥٨) و"المعتزلة وأصولهم الخمسة وموقف أهل السنة منها" (١٤-١٩).

<sup>(</sup>٢) يُنظَر في ذلك ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيميَّة في "العقيدة التدمريَّة"؛ إذ قال: «فإنَّ عامَّة المتكلِّمين غايتُهم أنْ يَجعَلُوا التوحيدَ ثلاثةَ أنواع؛ فيقولون: هو واحدٌ في ذاتِهِ لا قَسِيمَ له، وواحدٌ في صفاتِه لا شبيه له، وواحدٌ في أفعالِهِ لا شريكَ له»، إلى أن قال: «النوعُ الثاني وهو قولُهم: لا شبيه له في صفاتِه»، إلى أنْ قال: «ثُمَّ إن الجهميَّة مِن المعتزلة وغيرهم أدرَجُوا نفيَ الصفاتِ في مسمَّى التوحيد»، إلى أنْ قال: «النوعُ الثالثُ - وهو قولُهم: هو واحدٌ لا قسيمَ له في ذاتِهِ أو لا جزءَ له أو لا بعضَ له; لفظٌ مجمَلٌ؛ فإن الله سبحانه أحدٌ صمَدٌ لم يَلِدْ ولم يُولَدْ ولم يكنْ له كفوًا أحد»، إلى أن قال: «لكنَّهم يُدرِجُونَ في هذا اللفظ: نفيَ علوِّه على عرشِه، ومباينتِه لخلقِه، وامتيازِه عنهم»، إلى أن قال: «فقد تبيَّن أنَّ ما يسمُّونه توحيدًا، فيه ما عرشِه، ومباينتِه لخلقِه، وامتيازِه عنهم»، إلى أن قال: «فقد تبيَّن أنَّ ما يسمُّونه توحيدًا، فيه ما ع



وقولُ ابنِ جُزَيِّ: «واعلَمْ: أنَّ توحيدَ الخَلْقِ للهِ تعالى على ثلاثِ دَرَجاتٍ...»، إلخ:

هذا التقسيمُ للناسِ في التوحيدِ يُشبِهُ ما ذكرَهُ مِن تقسيمِهِ للناسِ في مقصودِهم مِن الذِّكْر، وقد تقدَّم التنبيهُ إلى ما فيه، وكذلك نقولُ هنا: إنَّ ما ذكرَهُ مِن تفاضُلِ الناسِ في التوحيدِ صحيحٌ، ولكنَّه سلَكَ في التعبيرِ عن ذلك طريقَ الصوفيَّة؛ إذْ جعَلَهُ ثلاثَ دَرَجاتٍ: توحيدَ العامَّة، وتوحيدَ الخاصَّة، وتوحيدَ خاصَّةِ الخاصَّة.

وفسَّر كلَّ درجةٍ مِن هذه الدرجات؛ كما هي عند الصوفيَّة، ولا إشكالَ فيما فسَّر به توحيدَ العامَّةِ، إلا مِن حيثُ تخصيصُه بالعامَّة.

ولكنْ يُؤخَذُ على المؤلِّف ما فسَّر به الدرجةَ الثانيةَ والثالثةَ مُقِرًّا لهما، وقد تضمَّن كلامُهُ - يَنْشُ- إشكالَيْن:

١ - قولُهُ: «فيَطّرِحُ الأسباب»:

هذا قولٌ مجمَلٌ يَحتمِلُ أمورًا؛ فإنَّ اطِّراحَ الأسبابِ:

أ - إِنْ كَانَ لَاعتقادِ عَدَمِ تأثيرِها، فهذا جَحْدٌ لما تضافَرَتِ الأَدلَّةُ العَقليَّةُ والشرعيَّةُ على إثباتِه؛ وهو تأثيرُ الأسبابِ في مسبَّباتها (١)؛

<sup>(</sup>۱) ينظر: مجموع الفتاوى (۸/ ۱۲۱) و(۸/ ۱۳۷) و(۸/ ۱۳۷) و(۸/ ٤٨٤) و(۸/ ۴۸۹)، وشرح الأصبهانية (ص1۷۲)، والتدمرية مع شرح شيخنا (ص1۷۲).



<sup>=</sup> هو حق، وفيه ما هو باطل، ولو كان جميعُهُ حقًا; فإنَّ المشرِكين إذا أقرُّوا بذلك كلِّه، لم يخرُجُوا مِن الشرك الذي وصَفَهم به في القرآن، وقاتلَهم عليه الرسولُ رَهِيُّ بل لا بُدَّ أن يعترِفوا أنه لا إله إلا الله». "التدمريَّة" (ص١٧٩). وينظر: شرح شيخنا على الموضع السابق في "شرح التدمرية" (ص٢٠٥).



ب - وإنْ كان لاعتقادِ عدَم شرعيَّةِ العمَلِ بها، فهذا مخالِفُ لمُوجَبِ الشرع؛ كقولِهِ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ» (٣)، وقولِهِ للرجلِ: «اعْقِلْهَا وَتَوَكَّلْ» (٤)، وقولِهِ تعالى: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِّن قُوْمَ فَ السَّطَعْتُم مِّن السَّطَعْتُم مِّن قُوْمَ فَ السَّطَعْتُم مِّن السَّلَطَعْتُم مِّن السَّطَعْتُم مِّن السَّلَطَعْتُم مِّن السَّلَطَعْتُم مِّن السَّلَطَعْتُم مِّن السَّلَطَعْتُم مِّن السَّلَطُعْتُم مِّن السَّلَطُعْتُم مِن السَّلَطُعْتُم مِن السَّلَطَعْتُم مِن السَّلَطَعْتُم مِن السَّلَطَعْتُم مِن السَّلَطَعْتُم مِن السَّلَطِعْتُم مِن السَّلَطُعْتُم مِن السَّلَطِعْتُم مِن السَّلَطِعْتُم مِن السَّلَطِعْتُم مِن السَّلَطِعْتُم السَّلَطُعْتُم مِن السَّلَطُعْتُم مِن السَّلَطِعْتُم السَّلَطُعْتُم مِن السَّلَطُعْتُم مِن السَّلَطِعْتُم السَّلَطُعُتُهُ السَّلَطُعْتُم مِن السَّلَطِعْتُمُ السَّلَطُعُتُم مِن السَّلَطِعْتُم مِن السَّلُولُ اللَّهُ السَّلَطُعْتُم الْسَلَقَعُمُ السَّلَطُعُتُم اللَّهُ الْسَلَّمُ السَّلَطُعُتُم السَّلَطُعْتُم الْسَلَّلِيْنَ السَّلَانِ الْسَلَّمُ السَّلَانِ الْسَلَّمُ السَّلَعْمُ الْسَلَّمُ السَّلَعُمُ السَّلَعُمُ السَّلَانِ اللَّهُ الْسَلَّمُ السَّلِيْنِ الْسَلَانِ اللَّهُ الْسَلَّمُ السَّلِيْنَ الْسَلَّمِ الْسَلَانِ الْسَلَّمِ السَّلِيْنِ الْسَلِيْنَ الْسُلِيْنَ الْسَلْمُ الْسَلَّمِ السَّلِيْنَ الْسُلِيْنَ الْسَلَّمِ السَّلِيْنِ الْسَلِيْنِ الْسَلِيْنُ الْسُلِيْنِ الْسُلْمِ الْسَلْمِ الْسَلْمِ الْسَلْمِ الْسَلْمُ الْسُلِيْنَ الْسَلْمِ الْسَلْمِ الْسُلِمِ الْسَلِيْنَ الْسُلِيْنِ الْسَلْمِ الْسَلِيْنِ الْسَلِيْنِ الْسَلْمُ الْسُلِمِ الْسَلِمِ الْسَلِيْنَ الْسَلْمُ الْسَلِمِ الْسَلِمِ الْسُلِمِ الْسَلْمِ الْسَلْمُ الْسَلَمِ الْسَلِمِ الْسَلْمِ الْسَلْمِ الْسَلِمِ الْسَلِمِ الْسَلِمِ الْسَلَمُ الْسَلِمِ الْسَلَمِ الْسَلْمِ الْسَلِمِ الْسَلِمِ الْسَلَمِ الْسَلَمُ الْسَلَمِ الْسَ

(٣) أخرجه مسلم (٢٦٦٤)؛ من حديث أبي هريرة والله

(٤) أخرجه الترمذي (٢٥١٧) من طريق يحيى القطان، عن المغيرة بن أبي قرة السدوسي، عن أنس، به. قال يحيى القطان: "هذا عندي حديث منكر".

وقال الترمذي: هذا حديث غريب من حديث أنس لا نعرفه إلا من هذا الوجه ".

وقال ابن رجب في شرح العلل (٢/ ٢٥٣): "تفرد به المغيرة عن أنس؛ ولهذا غرَّبه الترمذي".



<sup>(</sup>۱) الجهمية: هي طائفةٌ من المتكلمين، تُنسب إلى الجهم بن صفوان، نفت عن الله تعالى الأسماء والصفات وضلت في أبواب أخرى: كالقول بالجبر في القدر، والقول بفناء الجنة والنار، والزعم بأن الإيمان هو المعرفة فقط.. واشتهر إطلاق هذا الاسم على كل من عطّل صفات الرب سبحانه. ينظر: مجموع الفتاوى (٣/ ٣٥٤)، وبيان تلبيس الجهمية (٣/ ٦٨٤) و(٥/ ٣٦٥)، و"تاريخ الجهمية والمعتزلة" (ص٩).

<sup>(</sup>۲) الأشاعرة: فرقة كلامية تنتسب إلى أبي الحسن الأشعري في الاعتقاد، في طوره الثاني قبل رجوعه لمذهب السلف الذي يمثل آخر أطواره، والتي ألف فيها مصنفاته: (الإبانة) و(رسالة إلى أهل الثغر) و(مقالات الإسلاميين). أما الأشعرية فقد تطور مذهبهم؛ من نفي لأفعال الله الاختيارية، إلى نفي الاستواء؛ فالعلو، فبعض الصفات الذاتية، ثم كلها، إلى أن صاروا في النهاية لا يثبتون إلا سبع صفات. قال شيخ الإسلام: "وأما من قال منهم بكتاب "الإبانة " الذي صنفه الأشعري في آخر عمره ولم يظهر مقالة تناقض ذلك، فهذا يعد من أهل السنة؛ لكن مجرد الانتساب إلى الأشعري بدعة ". "مجموع الفتاوى" (٦/ ٥٩٩). ينظر التعريف بمذهبهم في: "مجموع الفتاوى" (١/ ١٠٥) (٥/ ٩٠ – ٩٩)، و"المستدرك على الفتاوى" (١/ ٤٨ – ٥٨)، و"نقض التأسيس" (١/ ٧٧٩) (١/ ٩٩٩) (١/ ٢٩٩)، و"شرح حديث النزول" (٧١ – ١٥٩) (١/ ٢٩٩) (١/ ١٥٠)، و"شرح والنبوات" (١/ ٢٠٤)، و"موقف ابن تيمية من الأشاعرة" (٢/ ٥٠٥).



ج - وإنْ كان اطِّراحُ الأسبابِ بتركِ الاعتمادِ عليها، فهذا حقُّ؛ وهو مِن تحقيقِ التوكُّلِ على الله.

لفظُهُ هذا يَحتمِلُ أن يَعتقِدَ أَنْ لَا موجودَ إلا الله؛ وهذا هو القولُ بوَحْدةِ الوجود؛ وهو قولُ ملاحِدةِ الصوفيَّةِ الاتحاديَّة (١)، والمؤلِّفُ لا يريدُ هذا المعنى قطعًا؛ لأنه فسَّره بقولِه: «حتى كأنَّها عنده معدومةٌ؛ وهذا هو الفناءُ عند الصوفيَّة، وهو الغَيْبةُ عن الخَلْق؛ حتى إنَّه يَفنَى عن نفسِه، وعن توحيدِه».

<sup>(</sup>۱) ينظر: بيان حقيقة مذهب الاتحاديين أو وحدة الوجود -مجموع الفتاوى- (۲/ ١٣٤-٢٨٥)، و(۱۱/ ٢٣٢- ٢٥١).



والمغيرة هذا، لم يوثقه غير ابن حبان على قاعدته في توثيق المجاهيل، وقال ابن القطان الفاسي في: "الوهم والإيهام" (%/ %): "مجهول"، وقال في موضع آخر (%/ %): "لا يعرف له حال".

وقال الحافظ في "التقريب" (٦٨٤٩): "مستور".

وللحديث شاهد من حديث عمرو بن أمية: أخرجه ابن حبان (٧٣١)، والحاكم (٦٦١٦) من طريق يعقوب بن عمرو بن أمية الله بن أمية الضمري، عن جعفر بن عمرو بن أمية، عن أبيه، به.

قال الذهبي في تلخيص المستدرك: "جيد"! مع أن يعقوب هذا لم يوثقه غير ابن حبان! وقال الحافظ في التقريب (٧٨٢٧): "مقبول"؛ أي حيث يتابع وإلا فلين.

وأورده الهيثمي في "المجمع" (١٠/٣٠٣) وقال: "رواه الطبراني من طرق، ورجال أحدها رجال الصحيح، غير يعقوب بن عبد الله بن عمرو بن أمية الضمري، وهو ثقة "!!. وأورده في موضع آخر (١٠/ ٢٩١) وقال: "رواه الطبراني بإسنادين، وفي أحدهما عمرو بن عبد الله بن أمية الضمري، ولم أعرفه، وبقية رجاله ثقات ".

وقد جعَلَ المؤلِّف هذه الدرجة بهذا التفسير أعلى درجاتِ التوحيد، وهي الفناءُ عن شهودِ ما سوى الله؛ أي: عدَمِ الشعورِ بما سوى الله؛ أي: عدَمِ الشعورِ بما سوى الله مِن المخلوقات، وقد غَلِطَ في هذا - عفا الله عنه - فإنَّ الفناءَ والغَيْبةَ نقصٌ، ليس بكمالٍ، فضلًا عن أن يكونَ مِن الدِّين، فضلًا عن أن يكونَ مِن الدِّين، فضلًا عن أن يكونَ أعلى مقاماتِ الدِّين.

قال شيخُ الإسلام في "العقيدة التدمريَّة" (١): «الفناءُ الثاني: وهو الذي يذكُرُهُ بعضُ الصوفيَّة، وهو أنْ يَفنَى عن شهودِ ما سوى اللهِ تعالى... بحيثُ قد يَغِيبُ عن شعوره بنَفْسِهِ وبما سِوَى اللهِ تعالى؛ فهذا حالٌ ناقصٌ... ومَن جعَلَ هذا نهايةَ السالِكِين، فهو ضالٌّ ضلالًا مُبِينًا، وكذلك مَن جعَلهُ مِن لوازم طريقِ الله، فهو مُخطِئ، بل هو مِن عوارضِ طريقِ اللهِ التي تَعرِضُ لبعضِ الناسِ دون بعض» (٢).



<sup>(</sup>۲) وينظر: مجموع الفتاوي (۱۰/۲۱۸-۲۲۶، و۳۳۳-۳۲۳)



<sup>(</sup>۱) العقيدة التدمرية (ص ۲۲۱)، وينظر شرح شيخنا على هذا الموضع في شرح التدمرية (ص.٥٩).



قال ابنُ جُزَيِّ - عَلَيه - في كلامِهِ عن مقام الشُّكْر:

«والشُّكْرُ على ثلاثِ دَرَجاتٍ:

- فدرجة العوامِّ: الشكر على النَّعَم.
- ودرجةُ الخواصِّ: الشكرُ على النِّعَم والنِّقَم، وعلى كلِّ حال.
- ودرجة خواص الخواص : أن يَغِيبَ عن النَّعْمةِ بمشاهَدةِ المُنعِم.

قال رجلٌ لإبراهيمَ بنِ أَدْهَمَ (١): إنَّ الفقراءَ إذا أُعْطُوا شكَرُوا، وإذا مُنِعُوا صبَرُوا؟ فقال إبراهيمُ: هذه أخلاقُ الكِلَاب؛ ولكنَّ القومَ إذا مُنِعُوا شكَرُوا، وإذا أُعْطُوا آثَرُوا (٢)(٣).

<sup>(</sup>۱) إبراهيم ابن أدهم بن منصور العجلي وقيل التميمي، أبو إسحاق البلخي، الزاهد، صدوق، من الثامنة. التقريب (رقم 188). وينظر سيرته في: حلية الأولياء (180)، وسير أعلام النبلاء (180)، رقم 187).

<sup>(</sup>٢) ذكره الغزالي في الإحياء (٤/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٣) "التسهيل" (١/ ١٨٣).

ت

قولُهُ: «الشُّكْرُ على ثلاثِ دَرَجاتٍ...»، إلخ:

سلَكَ المؤلِّفُ - عَلَيْهِ- في تقسيم مراتبِ الشُّكْرِ والتعبيرِ عنها طريقَ الصوفيَّة، وفي كلامِهِ هذا عِدَّةُ مآخِذَ:

الأوَّل: قولُهُ: «إنَّ الشكرَ على النعم درجةُ العوامِّ»:

بل الشكرُ على النعمِ مِن شأنِ العوامِّ والخواصِّ مِن المؤمنين، وقد أثنى الله على إبراهيم على إفقال: ﴿شَاكِرًا لِأَنْعُمِدِ ﴾ [النّحل: ١٢١]، ولما ذكر الله ما أعطى سليمانَ على مِن تسخير الجِنِّ والرِّيح، قال: ﴿أَعْمَلُواْ ءَالَ دَاوُدَ شُكُرًا ﴾ [سَبَا: ١٣].

الثاني: زعمُهُ أنَّ درجةَ الخواصِّ الشكرُ على النَّقَم:

هذا لا يصحُّ؛ فإنه لم يأتِ في الكتابِ ولا في السُّنَّةِ تعلُّقُ الشكرِ بالنقم، وإنما الذي ورَد الحمدُ؛ فيقالُ: له الحَمْدُ على كلِّ حال، وأمَّا الشكرُ، فمتعلَّقُهُ النَّعَم، وشواهدُ هذا في القرآنِ كثيرة (١).

الثالث: قولُهُ في الدرجةِ الثالثةِ: «إنَّها درجةُ خواصِّ الخواصِّ»، وفسَّرها بأن يَغِيبَ عن النَّعْمةِ بمشاهَدةِ المُنعِم:

هذا مِن جنسِ ما تقدَّم في درجاتِ الذِّكْرِ عند المؤلِّف؛ حيثُ جعَل أعلى درجاتِ الذِّكْرِ الفناءَ، وهي أَنْ يَغِيبَ باللهِ عن كلِّ ما سوى

<sup>(</sup>۱) ينظر مدارج السالكين (٢/ ٢٣٦)، وشرح التدمرية لشيخنا (ص٢٩).



الله؛ حتى عن نَفْسِه. وتقدَّم أنَّ مقامَ الفناءِ ليس بكمالٍ، بل هو نقصٌ.

ولم يأتِ في الكتابِ ولا في السُّنَّةِ مدحُه، بل الرسولُ عَلَيْكَةٍ - وهو أَكْمَلُ الخلقِ ذِكْرًا وعبوديَّة - لا يغيبُ وهو يصلِّي، بل يَسمَعُ بكاءَ الصبيِّ فيتجوَّزُ في صلاتِه، وخيرُ الهَدْي هَدْيُ محمَّد ﷺ.

الرابع: ذكرُهُ الحكايةَ عن إبراهيمَ بنِ أدهَمَ، وفيها التحقيرُ للشكرِ على النِّعَم، وأنَّه أخلاقُ الكلابِ؛ فهذا \_ على فرضِ ثبوتِهِ \_ قبيح.





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلله - في كلامِهِ عن مقام المحبَّة:

«اعلَمْ: أَنَّ محبَّةَ العبدِ لربِّهِ على درجتَيْن:

إحداهما: المحبَّةُ العامَّةُ التي لا يخلو عنها كلُّ مؤمِن؛ وهي واجبة.

والأخرى: المحبَّةُ الخاصَّةُ التي يَنفرِدُ بها العلماءُ الربانيُّون، والأولياء والأصفياء.

وهي أعلى المقامات، وغاية المطلوبات؛ فإنَّ سائر مقامات الصالحين -كالخوف، والرجاء، والتوكُّل، وغيرِ ذلك - فهي مبنيَّة على حظوظِ النَّفْس؛ أَلَا ترى أَنَّ الخائِفَ إنما يخاف على نَفْسِه، وأنَّ الراجي إنما يرجو منفعة نَفْسِه؟! بخلافِ المحبَّةِ؛ فإنها مِن أجلِ المحبوب؛ فليست مِن المعاوَضة»(١).

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/۲۷٦).

\* ,

## قولُه: «اعلَمْ: أنَّ محبَّةَ العبدِ لربِّهِ على درجتَيْن...»، إلخ:

تضمَّن كلامُهُ تعظيمَ مقامِ المحبَّة، وأنَّ العبادَ فيها متفاضِلون، وهذا صحيح (۱)، ولكنه - عفا الله عنه - هوَّن مِن مقاماتِ الخوفِ والرجاءِ والتوكُّل، وقال: إنَّ غايتَها حظُّ النفس، بينما غايةُ المحبَّةِ المحبوبُ.

وهذا لا يُسلَّمُ له في الجانبَيْن؛ فمقاماتُ الخوفِ والرجاءِ والتوكُّلِ غناه؛ غايتُها إجلالُ اللهِ وتعظيمُه، والخضوعُ له والإقرارُ بربوبيَّتِهِ وكمالِ غناه؛ كيف وقد أثنى اللهُ على ملائكتِهِ بمقامِ الخوف؛ فقال: ﴿يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِم ﴾ [النحل: ٥٠]، وقال سبحانه: ﴿وَهُم مِّن خَشْبَتِهِ مُشُفِقُونَ ﴾ [الأنبيَاء: ٨٧]، وأثنى اللهُ على أنبيائِهِ وأوليائِهِ بمقامِ الخوفِ والرجاءِ والتوكُّلِ؛ فقال سبحانه: ﴿إِنَّهُمْ كَانُولُ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُولُ لَنَا خَشِعِينَ ﴾ [الأنبياء: ٩٠]، وقال عن رسلِهِ -عليهم ورَهَبًا وَكَانُولُ لَنَا خَشِعِينَ ﴾ [الأنبياء: ٩٠]، وقال عن رسلِهِ -عليهم السلام-: ﴿وَمَا لَنَا أَلّا نَنُوكَلُ لُونَ ﴾ [الإنبياء: ٩٠]، وقال عن رسلِهِ عليهم السلام-: ﴿وَمَا لَنَا أَلّا نَنُوكَلُ الْمُوكِلُونَ ﴾ [إبراهيم: ١٢].

وأمَّا مقامُ المحبَّةِ - مع علوِّ قدرِهِ - فلا يُستغنَى به عن مقامِ الخوفِ والرجاءِ، كما تزعُمُ الصوفيَّة (٢)، ومع ذلك: فللنفس حظُّ في

<sup>(</sup>۱) ينظر: مجموع الفتاوي (۱۱/ ٥٢٠)، ومدارج السالكين (٣/ ٢٩).

<sup>(</sup>٢) قال ابن القيم - كلله -: "والمحبة ما لم تقرن بالخوف فإنها لا تنفع صاحبها بل قد تضره؛ =

مقامِ الحُبِّ، وهو ما تَجِدُهُ مِن اللذَّةِ في مشاهَدةِ جمالِ المحبوبِ وكمالِه؛ فلا بُدَّ مِن التعبُّدِ للهِ بكلِّ هذه المقامات؛ حبًّا ورجاءً وخوفًا وتوكُّلًا.

قال بعضُ السلف: «مَن عبَدَ اللهَ تعالى بالحبِّ وحدَه، فهو زِنْدِيق، ومَن عبَدَهُ بالرجاء وحدَه، فهو حَرُورِيُّ، ومَن عبَدَهُ بالرجاء وحدَه، فهو حَرُورِيُّ، ومَن عبَدَهُ بالرجاء وحدَه، فهو مُرجِئْ، ومَن عبَدَهُ بالحُبِّ والخوفِ والرجاء، فهو مُؤمِنُ موحِّد»(١).



النها توجب الإدلال والانبساط، وربما آلت بكثير من الجهال المغرورين إلى أنهم استغنوا بها عن الواجبات، وقالوا: المقصود من العبادات إنما هو عبادة القلب، وإقباله على الله، ومحبته له، وتألهه له، فإذا حصل المقصود فالاشتغال بالوسيلة باطل! ولقد حدثني رجل إنه أنكر على رجل من هؤلاء خلوة له ترك فيها حضور الجمعة؛ فقال له الشيخ: أليس الفقهاء يقولون: إذا خاف على شيء من ماله فإن الجمعة تسقط عنه؟ فقال له: بلى، فقال له: فقلب المريد أعز عليه من ضياع عشرة دراهم! أو كما قال، وهو إذا خرج ضاع قلبه، فحفظه لقلبه عذر مسقط للجمعة في حقه.. فتأمل هذا الغرور العظيم كيف آل بهؤلاء إلى الانسلاخ عن الإسلام جملة!.. ولهذا قال بعض السلف: "من عبد الله تعالى بالحب وحده فهو زنديق، ومن عبده بالخوف والرجاء وحده فهو مرجئ، ومن عبده بالحب والخوف والرجاء فهو مؤمن". وقد جمع الله تعالى هذه المقامات الثلاثة بقوله: ﴿أُولِيِّكَ ٱلّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ لِلّهُ وَيَعَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ وَاللّه الله المناء الرجاء والخوف؛ فهذه طريقة عباده وأوليائه ". بدائع الداعية إلى التقرب إليه، ثم ذكر بعدها الرجاء والخوف؛ فهذه طريقة عباده وأوليائه ". بدائع الفوائد.

<sup>(</sup>۱) "مجموع الفتاوى" (۱۰/ ۸۱/ ۲۰۷)، (۱۱/ ۳۹۰–۳۹۱)، (۲۱/ ۱۰)، و "بدائع الفوائد" (۳/ ۸۱).





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَهُ- في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ ٱللَّهُ ﴾ [البَقَرَة: ١٧٤]: «عبارةٌ عن غضبهِ عليهم، وقيل: لا يكلِّمُهم بما يُحِبُّونه» (١).

ت

قولُهُ: ﴿ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ ﴾: «عبارةٌ عن غضبهِ عليهم... »، إلخ: فسَّر نفي الكلام بأحد وجهَيْن:

- بالغضَبِ اللازم مِن تركِ الكلام؛ وهو مِن التفسيرِ باللازم.
  - أو بتركِ كلامٍ مخصوصٍ، وهو ما يُحِبُّونَهُ ويَسُرُّهم. والثاني هو المناسِبُ؛ لظاهِرِ اللفظ، والله أعلم (٢).



<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۲۸۱).

<sup>(</sup>۲) وهو اختیار ابن جریر. ینظر: تفسیره (۳/ ۲۷).



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ - في تفسيرِ قولِه تعالى: ﴿ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البَقَرَة: ١٨٦]:

«مقيَّدٌ بمشيئةِ الله، وموافَقةِ القَدَر؛ وهذا جوابُ مَن قال: كيف لا يستجابُ الدعاءُ، مع وعدِ اللهِ بالاستجابة؟!»(١).

ت

قولُه: «مقيَّدٌ بمشيئةِ الله...»، إلخ:

تضمَّنَ كلامُهُ هذا: أنَّ وعدَ اللهِ باستجابةِ دعاءِ الداعي:

- مشروطٌ بأمرين:

أُوَّلًا: بمشيئةِ الله؛ وهذا حقٌّ؛ فإنَّ فعلَهُ تعالى إنما يكونُ بمشيئةٍ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَآءُ ﴾ [الحَجّ: ١٨]، وأدلَّةُ ذلك كثيرةٌ في القرآن.

- ثانيًا: بموافَقةِ القَدَر؛ أي: أن يكونَ المطلوبُ قد سبَقَ القَدَرُ بكَوْنِه، وفي هذا إجمالٌ:

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۲۸۸).



فإنْ أراد: أنه مقدَّرُ بدون هذا الدعاء، فهذا يَؤُولُ إلى أن يكونَ الدعاءُ لا أثرَ له في حصولِ المطلوب؛ وهذا هو الظاهِرُ مِن مرادِه؛ فإنَّ هذا يَجرِي على مذهبِ نفاةِ تأثيرِ الأسباب، والدعاءُ مِن الأسباب، وهو مذهبُ الأشاعِرة (١)، والظاهِرُ: أنَّ المؤلِّفَ ممَّن يذهَبُ هذا المذهب.

وإنْ أراد: أنه مقدَّرُ الحصولِ بذلك الدعاءِ، فهو حقُّ؛ لكن يصيرُ التقييدُ بذلك كالتقييدِ بالمشيئة؛ فإنه لا يكون إلا ما سبَقَ به القَدَر، كما لا يكونُ إلا ما شاءَهُ اللهُ تعالى؛ فتخلُّفُ المطلوبِ يَرجِعُ إلى أنَّ اللهَ لم يقدِّرْ حصولَهُ في سابقِ علمِهِ وكتابِه، وما كان كذلك، فإنه لا يشاؤُهُ سبحانه.

فالمشيئةُ والقَدَرُ متلازِمان؛ فما شاءَهُ سبحانه، فقد سبَقَ به علمُهُ وكتابُه، وما عَلِمَهُ وكتبَهُ فإنه تعالى يشاؤُه؛ فلا يكونُ إلا ما يشاء، ولا يكونُ إلا ما سبَقَ به علمُهُ وكتابُه، والله أعلم.



<sup>(</sup>١) ينظر: مجموع الفتاوي (٨/ ١٧٦).





قال ابنُ جُزَيٍّ - كَلْشُه-: « ﴿ أَللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ ﴾ [البَقَرَة: ١٥] فيه ثلاثةُ أقوال:

- تسميةُ العقوبةِ باسمِ الذنبِ؛ كقولِه: ﴿ وَمَكَرُواْ وَمَكَرُ اللَّهُ ﴾ [آل عِمرَان: ٥٤].

- وقيل: يُملِي لهم؛ بدليل قوله: ﴿ وَيَنْدُهُمْ ﴾ [البَقَرَة: ١٥].

- وقيل: يَفعَلُ بهم في الآخِرةِ ما يَظهَرُ لهم أنه استهزاءٌ بهم؛ كما جاء في سورة الحديد: ﴿ الرَّجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَٱلْتَهِسُوا نُولًا ﴾ [الحديد: ١٣] الآيةَ »(١).

ت

لا إشكالُ فيما ذكرَ المؤلِّف مِن الوجوه؛ فلكلِّ منها وَجْهُ، وأقرَبُها الثاني والثالث؛ فإنَّ في كلِّ منهما استهزاءً بالفعل.



<sup>() &</sup>quot;التسهيل " (١/ ١٩٩).



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلُّهُ- في تفسير قولِه تعالى: ﴿فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَتُمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ﴾ [البَقَرَة: ١١٥]: ﴿ وَجُهِ ٱللَّهِ ﴾ ، المراد به هنا: كقولِه: ﴿ ٱبْتِغَآ وَجُهِ ٱللَّهِ ﴾ [البَقَرَة: ٢٧٢]؛ أي: رضاه.

وقيل: معناه الجِهَةُ التي وَجَّهنا إليها.

وأمَّا قولُه: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَادًا ﴾ [القَصَص: ٨٨]، و﴿ وَيَبْقَىٰ وَجْهُ رَمِّكَ ﴾ [الرَّحمٰن: ٢٧]، فهو مِن المتشابِهِ الذي يجبُ التسليمُ له مِن غير تكييف، ويُرَدُّ علمُه إلى الله.

وقال الأصوليُّون: هو عبارةٌ عن الذاتِ، أو عن الوجودِ.

وقال بعضهم: هو صفةٌ ثابتةٌ بالسمع »(١).

قولُهُ: ﴿ وَجُهُ ٱللَّهِ ﴾ ، المرادُ به هنا: كقولِه: ﴿ ٱبْتِغَآ وَجُهِ ٱللَّهِ ﴾

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۲۵۳).

[البَقَرَة: ٢٧٢]؛ أي: رضاه...»، إلخ:

ذَكَرَ في هذا السياق ثلاثَ آيات ورَدَ فيها ذكرُ الوجهِ؛ فذكرَ في الآيةِ الأولى: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَ وَجُدُ ٱللَّهِ ﴾ [البَقَرَة: ١١٥]، قولَيْن:

الأوَّل: أنَّ المرادَ بالوجهِ في الآية كقولِهِ تعالى: ﴿ ٱبْتِعَآ اَ وَجُهِ اللَّهِ ﴾، وفسَّره بالرضا.

الثاني: أنَّ المرادَ: الجهةُ التي وجَّهَنا الله إليها؛ يريد: القبلة. وذكر في الآيةِ الثانيةِ والثالثةِ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَهُۥ ﴾ [القَصَص: ٨٨]، و﴿ وَبَبُقَى وَجُهُ رَبِّكَ ﴾ [الرَّحمٰن: ٢٧]، ثلاثةَ أقوالٍ في تفسيرِ الوجه:

أحدُها: قولُ أهلِ التأويل<sup>(۱)</sup>؛ وهو أنَّ المرادَ بالوجهِ: الذاتُ، أو الوجودُ.

الثاني: قولُ أهلِ التفويض (٢)؛ وهو أنَّ ذكرَ الوجهِ مِن المتشابِهِ الله. الله علمِهِ إلى الله.

<sup>(</sup>۱) التأويل في عرف المتأخرين من المتفقهة والمتكلمة والمحدثة والمتصوفة ونحوهم: هو صرف اللفظ عن المعنى الراجح إلى المعنى المرجوح لدليل يقترن به، وهذا هو التأويل الذي يتكلمون عليه في أصول الفقه ومسائل الخلاف.مجموع الفتاوى (١٣/ ٢٨٨). وينظر: بيان تلبيس الجهمية (٢/ ٣٤)

وهذا التأويل هو الذي صنف في تسويغه وإبطاله من الجانبين: فصنف جماعة في تأويل آيات الصفات وأخبارها كأبي بكر بن فورك وابن مهدي الطبري وغيرهما، وعارضهم آخرون فصنفوا في إبطال تلك التأويلات كالقاضي أبي يعلى والشيخ موفق الدين بن قدامة، وهو الذي حكى عن غير واحد إجماع السلف على عدم القول به. الصواعق المرسلة (١/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٢) التفويض في اصطلاح المتكلمين، هو إجراء النصوص على ظاهرها ألفاظًا من غير فهم =



## الثالث: قولُ بعضهم؛ وهو أنَّ الوجه صفةٌ ثابتةٌ بالسمع. وفيما ذكَرَهُ حقٌّ وباطلٌ:

- فتفسيرُهُ الوجهَ في الآيةِ الأولى: بالجهةِ، حقٌّ؛ وبه قال كثيرٌ مِن السلف(١).

- وتفسيرُهُ الوجهَ في الآيةِ الأولى: بالرضا، وجعلُهُ المرادَ به كالمرادِ في قولِه: ﴿ ٱبْتِغَآ ء وَجُهِ ٱللَّهِ ﴾ [البَقَرَة: ٢٧٢] -: خطأً ؛ فالوجه لا يُعرَفُ في اللغةِ بمعنى الرضا؛ لكنَّ سياق الآية يتضمَّنُ هذا المعنى(٢)،

<sup>(</sup>٢) ففيها دلالة على الصفة بمفردها، ودلالة على المعنى بسياقها وتركيبها؛ كما قال شيخنا في =



لمعناها؛ فليس لها معنى مفهوم عندهم، وربما قالوا: لها تأويل لايعلمه إلا الله. شرح العقيدة التدمرية لشيخنا (ص١٨٦). وينظر: درء التعارض (١/ ١٥) و(١/ ٢٠١)، والصواعق المرسلة

وينسبون هذا المذهب للسلف، يقول الجويني: "وذهب أئمة السلف إلى الانكفاف عن التأويل، وإجراء الظواهر على مواردها، وتفويض معانيها إلى الرب". العقيدة النظامية بتحقيق الكوثري (٢٣).

والسلف لم يفوضوا علم معانى النصوص؛ لأن معانيها معلومة لهم، وإنما يفوضون علم كيفية الصفات. ينظر: الفتاوي (٣٠٨/١٣-٣٠٩)، والقاعدة المراكشية (٢٩)، والتدمرية مع شرح شيخنا (ص١٨٠)، وعلاقة التفويض والإثبات لرضا نعسان، ومذهب أهل التفويض في نصوص الصفات عرض ونقد لأحمد بن عبد الرحمن القاضي.

<sup>(</sup>١) ينظر: الأسماء والصفات للبيهقي (٢/ ١٠٦)، وبيان تلبيس الجهمية (٦/ ٧١)، ومجموع الفتاوي (٣/ ١٩٣) و(٦/ ١٥). قال شيخ الإسلام: "وليست هذه الآية من آيات الصفات، ومن عدها في الصفات فقد غلط كما فعل طائفة؛ فإن سياق الكلام يدل على المراد حيث قال: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمُشْرِقُ وَٱلْغَرُبُ ۚ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجْهُ ٱللَّهِ ﴾ [البَقَرَة: ١١٥] والمشرق والمغرب الجهات، والوجه هو الجهة، يقال: أي وجه تريده؟ أي: أي جهة؟ وأنا أريد هذا الوجه؛ أي: هذه الجهة؛ كما قال تعالى: ﴿وَلِكُلِّ وِجُهَةٌ هُو مُولِّها ﴾ [البَقَرَة: ١٤٨] ولهذا قال: ﴿فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجْهُ ٱللَّهِ ﴾ [البَقَرَة: ١١٥] أي تستقبلوا وتتوجهوا، والله أعلم".

والممنوعُ أن يكونَ المرادُ بالوجهِ الرضا.

- وتفسيرُ الوجهِ في الآيةِ الثانيةِ والثالثةِ: بالذاتِ والوجودِ، خطأُ؛ وهو تفسيرُ أهلِ التأويلِ مِن نفاةِ الصفات (١٠).

وأمَّا تفسيرُهُ الوجهَ في الآيةِ الثانيةِ والثالثةِ: بأنَّه مِن المتشابِهِ، والمتشابِهُ عندهم: ما لا يَعلَمُ معناه إلا اللهُ<sup>(٢)</sup>؛ وهذا مذهبُ أهلِ التفويض، وهم مِن النفاة، ويقابِلون أهلَ التأويل.

وما ذكره عن بعضِهم: أنَّ الوجه صفةٌ ثابتةٌ بالسمع، فهو حقُّ (٣)، لا يجوزُ نفيه ولا تأويله، بل يجبُ إثباتُه على ما يليق به سبحانه، وأنه لا يماثِلُ وجوهَ العباد، وليس هو مِن المتشابِه؛ لأنَّ معناه معقول، والكيف مجهول، والله أعلم.



<sup>(</sup>٣) ينظر: التوحيد لابن خزيمة (٢٦/١)، والإبانة للأشعري (١٢٠–١٢٢)، واعتقاد أئمة الحديث للإسماعيلي (٥٥)، ومجموع الفتاوى (٢/ ٤٣٤–٤٣٤)، وبيان تلبيس الجهمية (١/ ٣٢٩) و(٦/ ١٢٥)، ومختصر الصواعق (٣/ ٩٩١)، وتوضيح مقاصد العقيدة الواسطية لشيخنا (٨٠–٨٤).



<sup>=</sup> شرح كتاب التوحيد "المسألة العشرون من الباب الثاني ". وينظر تقرير هذا المعنى في "مجموع الفتاوى" (٦/ ٣٧٠)، و "بيان تلبيس الجهمية " (٦/ ٧٤).

<sup>(</sup>۱) ينظر: بيان تلبيس الجهمية (۱/ ٣٣٦) و(۱/ ٣٥٣) و(۲/ ٣٩٥)، و "مختصر الصواعق" (٣/ ٩٩٢).

<sup>(</sup>۲) ینظر: مجموع الفتاوی (۱۳/ ۲۷۲)، وبیان تلبیس الجهمیة (۸/ ۲۱۰) و(۸/ ۲۲۲) و(۸/ ۳۳۷) و(۸/ ۲۱۰)، والتدمریة مع شرح شیخنا (ص81۳)



قال ابنُ جُزَيِّ - عَلَيْه - في تفسيرِ قولِهِ تعالى: ﴿هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلُلٍ مِّنَ ٱلْغَمَامِ ﴾ [البَقَرَة: ٢١٠]:

## ﴿ يُؤْتِيَهُمُ ٱللَّهُ ﴾:

تأويلُهُ عند المتأوّلين: يَأْتِيَهم عذابُ اللهِ في الآخِرة، أو أمرُهُ في الدنيا.

وهي عند السلفِ الصالحِ ومَن تَبِعَهم: مِن المتشابِه؛ فيجبُ الإيمانُ بها مِن غيرِ تكييف.

ويَحتمِلُ ألَّا تكونَ مِن المتشابِه؛ لأنَّ قولَه: ﴿ يَنْظُرُونَ ﴾ [النَّحل: ٣٣]، بمعنى: يَطْلُبُونَ ذلك بجَهْلِهم؛ كقولِهم: ﴿ لَوْلَا يُكَلِّمُنَا ٱللَّهُ ﴾ [البَقَرَة: ١١٨].

﴿ فِي ظُلُلِ ﴾ [البَقَرَة: ٢١٠]: جمعُ ظُلَّة؛ وهي: ما عَلَاكَ مِن فوقُ؛ فإنْ كان ذلك لأمر الله، فلا إشكال، وإنْ كان لله، فهو مِن المتشابه»(١).

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۳۰۳).

ت

قولُه: ﴿ وَيُؤْتِهُمُ اللهُ ﴾ ، تأويلُهُ عند المتأوّلين: يَأْتِيَهم عذابُ اللهِ في الآخِرة، أو أمرُهُ في الدنيا... » ، إلخ:

ذَكَرَ في معنى قولِهِ تعالى: ﴿ يَأْتِيَهُمُ ٱللَّهُ ﴾ قولَيْن:

الأوّل: تفسيرُ أهل التأويل؛ بما ذكرَهُ مِن عذابِ اللهِ في الآخِرة، أو أمرِهِ في الدنيا؛ وهذه طريقةُ أهلِ التأويلِ مِن نفاةِ الصفات(١٠).

الثاني: تفسيرُ أهل التفويض: أنَّ الآيةَ مِن المتشابِه، والمتشابِهُ عند المؤلِّفِ وأمثالِهِ: ما لا يَعْلَمُ معناه إلا اللهُ، وزَعْمُ ابنِ جُزَيِّ: أنَّ هذا هو مذهبُ السلفِ ومَن تَبِعَهم، ونسبةُ هذا إلى السلفِ باطلةُ؛ فهذه الآيةُ وأمثالُها مِن نصوصِ الصفاتِ عند السلفِ مفهومةُ المعنى، وهم يُشبِتون ما دلَّت عليه مِن الصفاتِ والأفعال (٢).

ولكنَّ قولَ المؤلِّف: «فيجبُ الإيمانُ بها مِن غيرِ تكييفٍ»، كلامٌ حقٌّ يُشبِهُ ما جاء عن السلفِ في نصوصِ الصفات: «أُمِرُّوها كما جاءَتْ

<sup>(</sup>۱) ينظر: أساس التقديس للرازي (ص ١٣٥)، وإيضاح الدليل لابن جماعة (ص ١٤٧)، وينظر الرد على تحريفهم لدلالة الآية في: نقض الدارمي (١/ ٣٣٨)، وبيان تلبيس الجهمية (٧/ ٧٨)، ومجموع الفتاوى (٥/ ٣٦٩)، ومختصر الصواعق (١ ( ٢٩ ) و (٣/ ٥٥٦)).

<sup>(</sup>۲) ينظر: مجموع الفتاوى (۱۳/ ۳۰۸-۳۰۸)، وبيان تلبيس الجهمية (۸/ ۲۱۵)، والقاعدة المراكشية (۲۹)، والتدمرية مع شرح شيخنا (ص۱۸۰)، والحموية (ص ۱۸۸)، وعلاقة التفويض والإثبات لرضا نعسان، ومذهب أهل التفويض في نصوص الصفات لأحمد بن عبد الرحمن القاضى، ومقالة التفويض لمحمد آل خضير.



مِن غيرِ كَيْفٍ»(١)، لكنْ يكون في كلامِ المؤلِّفِ نوعُ تناقُض:

فجَعْلُها مِن المتشابِهِ يقتضي عدَمَ الفهم لمعناها.

وقولُهُ: «يجبُ الإيمانُ بها مِن غيرِ تكييف» يقتضي فهمَها وإثباتَ معناها (٢).

ففي تقريرِه لما زعَمَ أنه مذهَبُ السلفِ اضطرابٌ.

وفي كلامِهِ - عَنَّهُ عَنَ الآيةِ اضطرابٌ آخَر؛ فبينما يتعلَّقُ الكلامُ في: ﴿ يُوْتِهُمُ ٱللَّهُ ﴾ ، يَنتقِلُ إلى أن يكونَ متعلِّقًا بقوله: ﴿ يَنظُرُونَ ﴾ ؛ وذلك في قولِه: ﴿ ويَحتمِلُ ألَّا تكونَ مِن المتشابِه » ، ثم يفسِّر: ﴿ يُظُرُونَ ﴾ ب: ﴿ يُظُرُونَ ﴾ .

والمعروفُ في اللغة والتفسيرِ: أنَّ «يَنْظُرُونَ» المتعدِّي، معناه: يَنتظِرون (٣)؛ كقولِه: ﴿هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَمُ ﴾ [الأعرَاف: ٥٣]، وفي هذا تهديدٌ للمكذِّبين.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير الطبري (١٠/ ٢٤٠)



<sup>(</sup>۱) أخرج هذه الآثار عن السلف: الخلال في السنة (۱/ ۲۰۹، رقم ۳۱۳) بإسناده عن الوليد بن مسلم، قال: سألت سفيان، والأوزاعي، ومالك بن أنس، والليث بن سعد، عن هذه الأحاديث؟ فقالوا: «نمرها كما جاءت». وقال في موضع آخر (۱/ ۲٤٦، رقم ۲۸۳): حدثنا أبو بكر المروذي، كله قال: سألت أبا عبد الله عن الأحاديث التي تردها الجهمية في الصفات، والرؤية، والإسراء، وقصة العرش، فصححها أبو عبد الله، وقال: " قد تلقتها العلماء بالقبول، نسلم الأخبار كما جاءت". وينظر: الحموية (ص ۲۹٦)، مجموع الفتاوى (۱۸۲)، و(٥/ ۲۹۲)

<sup>(</sup>٢) "لأنه لا يحتاج إلى نفي علم الكيفية إذا لم يفهم من اللفظ معنى، وإنما يحتاج إلى نفي علم الكيفية إذا أثبتت الصفات.

وأيضًا: فإن من ينفي الصفات الخبرية أو الصفات مطلقًا لا يحتاج أن يقول: بلا كيف، فمن قال: إن الله سبحانه وتعالى ليس على العرش، لا يحتاج أن يقول: بلا كيف ". الحموية (ص ٣٠٦)

والصوابُ: أنَّ الآية تَدُلُّ على أنَّ اللهَ يأتي يومَ القيامةِ كيف شاء؛ كما قال: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ [الفَجر: ٢٢].

وقولُ المؤلِّف: «فإنْ كان ذلك لأمرِ اللهِ، فلا إشكال، وإنْ كان لله، فهو مِن المتشابه»؛ يريدُ به:

- إِنْ كَانَ مَعْنَى ﴿ يَأْتِيَهُمُ ٱللَّهُ ﴾: يَأْتِيَهُمْ أَمْرُ الله، فلا إشكالَ في إتيانِ أمرِ اللهِ في الظُّلَلِ.

- وإنْ كان معنى ﴿ يُؤْتِهُمُ ٱللهُ ﴾: يَأْتِيَهُمُ اللهُ نفسُهُ، فهو مِن المتشابِه؛ لأنَّ اللهَ نفسهُ لا يأتي في الظُّلَلِ مِن الغمامِ؛ لأن الظُّلَلَ مخلوقةٌ؛ واللهُ سبحانه لا يحيطُ به المخلوق.

لعل هذا مرادُهُ - عَلَيْه- ؛ والصوابُ: أنَّ الآية تَدُلُّ على أنَّ اللهَ يأتي يومَ القيامةِ كيف شاء؛ كما قال: ﴿وَجَآءَ رَبُّكَ ﴾ [الفَجر: ٢٢]، ويكونُ معنى قولِه: ﴿فِي ظُلُلِ ﴾؛ أي: مع ظُلَلٍ ؛ ف «في» - على هذا - بمعنى: «مَعَ»، لا بمعنى «في» التي للظرفيَّة؛ كما يقتضيه كلام المؤلِّف (١)؛ وهذا مِن أحسَنِ ما عُبِّر به عن معنى «في» في قولِه: ﴿فِي اللّهِ وَبِذَلْكَ يَتَّجِهُ معنى الآية، ويزولُ ما يُتوهَّمُ فيها مِن إشكالٍ أو تشائه.



<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الطبري (۳/ ۲۰۸)



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ- في تفسيرِ قولِه تعالى: ﴿وَأَلَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُكُم اللَّهُ وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُكُم اللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُكُم اللَّهُ يَالِمُ به: الترغيبُ في الإنفاقِ»(١).

ليس في العبارةِ إشكال، ووجه ما ذكرَه المؤلِّف: أنَّ الإنفاق سبَبٌ لبسطِ الرزقِ، والإقتارُ سبَبٌ لتضييقِه.



<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۲۲۸).



قال ابن جُزَيِّ - كَالله - في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ عَلَى اللهَ عَلَم اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَم اللهُ عَا

ت

قوله: ﴿مِّنْ عِلْمِهِ ﴾ مِن معلوماتِه إلى اقتصر المؤلف -رحمهُ الله على أحد القولين (٢) ، وهو أنّ المراد بـ (علمه): معلوماتُه سبحانه ، وجَعَلَ المنفيُّ عن العباد هو علمهم بمعلومات الربّ ، والمنفيُّ في الآية هو الإحاطة: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ﴾ ، والإحاطة أخصُّ من مطلق العلم ، ولكن كلُّ منهما منتفٍ عن العباد ، فلا يَعْلم العبادُ إلا ما علَّمَهُم الله ، ولا يحيطون بشيءٍ علمًا إلا بما شاء سبحانه.

وفي الآية قولٌ آخر: وهو أن المراد بـ (العِلم) هو المتعلِّقُ بذاتِه -

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير الطبري (٤/ ٥٣٦)، وابن كثير (١/ ٦٧٩)



سبحانه- وأسمائِه وصفاتِه، فعلى هذا يكون المرادُ من العِلم: العلمَ الإلهي، وهذا القول هو الراجح، وذلك لأمرين:

١- لأن قوله: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ ٤ ﴾، ورد في أثناء آية الكرسي، التي هي أعظم آية في كتاب الله؛ لأنها اشتملت على جماع أسماء الله وصفاته.

٢\_ أن لهذا القول شاهدًا من القرآن، وهو قوله تعالى: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بهِ عِلْمًا ﴿ [طه: ١١٠].





قال ابن جُزيِّ - كَلَّهُ-: ﴿ وَرَافِعُكَ إِلَى ﴾ [آل عِمرَان: ٥٥]؟ أي: إلى سمائي»(١).

ت

قولُ ابن جزي في قوله تعالى في شأن عيسى على: ﴿إِنِّ مُتَوَفِّيكَ وَرَافِغُكَ إِلَى ﴾ قال: أي: «إلى سمائي»، هذا عدولٌ باللفظ عن ظاهره، بتفسيره بلازمِه؛ فإنَّ رفعَ عيسى الله إلى الله - الذي هو مدلولُ اللفظ - يستلزمُ رفعَه إلى السّماء، والذي حمل ابنَ جزي وأمثالَه على هذا التأويل مذهبُهم في علوِّ الله، وهو أنه ليس سبحانه بذاتِه فوقَ سماواته، بل هو في كُلِّ مكان، كما تقدم في عددٍ من المواضِع التي جَرَى التعليقُ عليها، وهذا خلافُ ما دلَّتْ عليه النصوصُ، وأجمَعَ عليه أهلُ السُّنة (٢).

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۳۸۹).

<sup>(</sup>۲) ينظر: نقض الدارمي (۱/ ۲۲۳)، والتوحيد لابن خزيمة (۱/ ۲۳۱) و(۱/ ۲۰۵–۳۲۰)، والشريعة للآجري ( $\pi$ / ۱۰۸۱)، والسنة للالكائي ( $\pi$ / ۲۲۹)، ودرء التعارض - الجزء السادس =



ورفعُ عيسى على إلى السماءِ التي وجَدَهُ النَّبيُّ عَلَيْ فيها ليلةَ الإسراء = يتضمَّن تكريمًا وتقريبا، فمن كان مِن العباد أُعْلى مكانًا كان أقربَ إلى اللهِ تعالى، فإبراهيم وموسى عليهما السلام أقرب إلى الله مِن المسيح، فإنّ إبراهيم في السماء السابعة، وموسى في السادسة، وعيسى في الثانية، كما في حديث أنس عند مسلم(١). والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) برقم (۱۲۲) (۲۵۹)



بأكمله وأول السابع إلى ص ١٤٠)، وبيان تلبيس الجهمية - الجزءان الأول والثاني-، والفتوى الحموية (۲۰۱-۲۲۱)، و(۲۹٦-۰۱۲)، والتدمرية مع شرح شيخنا (۲۸۰-۲۹۰)، والصواعق المرسلة (٤/ ١٢٨٠-١٣٤٠)، والكافية الشافية - النونية- (٢/ ٣٠٧-٤٨٤، الأبيات رقم/ ١١١٣-١٧٦٨)، واجتماع الجيوش الإسلامية (٢/ ٩٦- ٣٢٥)، وشرح الطحاوية (٢/ ٣٧٥-٣٩٢)، وتوضيح مقاصد العقيدة الواسطية لشيخنا (١٠٣-١١٥)، وموقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/١٢٢٨-١٢٥٨)، والكلمات الحسان في بيان علو الرحمن لعبد الهادي وهبي (ص٤-٢٥١)، و(ص١٨٠- ٢٤١).



قال ابنُ جُزَيٍّ - كَنَّهُ- في تفسيرِ قولِه تعالى: ﴿ وَمَكُرُواْ وَمَكُرُ وَاللَّهُ اللَّهُ أَلَهُ أَنَّهُ اللَّهِ بِالْمَكْرِ ؛ مشاكَلةً لقولِه: ﴿ وَمَكْرُواْ ﴾ (١).

ت

قولُه: «عبَّر عن فعلِ اللهِ بالمَكْرِ...»، إلخ:

معناه: أنَّ اللهَ سمَّى ما يفعَلُهُ بالكافِرِينَ مِن العقوبةِ: مَكْرًا؟ مشاكَلةً لفظيَّة؛ ليوافِقَ مكر الكافِرِينَ بالرسولِ عَيَّا والمؤمِنِينَ في الاسمِ؟ فيكونُ الجزاءُ مِن جنسِ العمَلِ لفظًا.

وهذا خطأٌ، والحامِلُ عليه عند المؤلِّفِ وغيرِهِ: استقباحُ إضافةِ المكرِ إلى اللهِ حقيقةً؛ بناءً على اعتقادِ أنَّ المكرَ كلَّه مذمومٌ، وليس كذلك؛ بل مِن المكرِ ما هو محمودٌ، وهو ما كان على وجهِ المجازاةِ

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۳۸۹).





عَدْلًا<sup>(۱)</sup>، ومِن هذا: مَكْرُ اللهِ بأعدائِهِ وأعداءِ رسلِه، جزاءً وِفَاقًا، وسُنَّةُ الله أن يكونَ الجزاءُ مِن جنسِ العمَل.

ومِن مكرِ اللهِ بالكافرينَ: الإملاءُ لهم واستدراجُهُم؛ كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِالكَافرينَ اللَّهُمُّ مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ وَأُمَّلِى لَهُمَّ لِللَّهُ مَّنَ كَيْدِي مَتِينٌ ﴾ [الأعرَاف: ١٨٢-١٨٣].



<sup>(</sup>۱) ينظر: مجموع الفتاوى (۱/۱۱۱)، وبيان تلبيس الجهمية (٥/ ٤٠٣)، ومختصر الصواعق (٢/ ٧٣٧).





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ- في قولِهِ تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَقَالُواْ لِإِخْوَنِهِمْ إِذَا ضَرَبُواْ فِي ٱلْأَرْضِ أَوْ كَانُواْ غُزَّى لَّوْ كَانُواْ عِندَنَا مَا مَانُواْ وَمَا قُتِلُواْ ﴾ [آل عِمرَان: ١٥٦]:

قال: «﴿ لَوْ كَانُوا عِندَنا ﴾: اعتقادٌ منهم فاسِدٌ؛ لأنَّهم ظنُّوا أنَّ إخوانَهم لو كانوا عندَهم، لم يموتوا ولم يُقتلُوا؛ وهذا قولُ مَن لا يؤمِنُ بالقَدرِ والأجلِ المحتوم؛ ويقرُبُ منه مذهبُ المعتزِلةِ في القولِ بالأجليْن » (١).

ت

قوله: (ويقرُبُ منه مذهبُ المعتزِلةِ في القولِ بالأجلَيْن) من أقوال المعتزِلةِ في المعتزِلةِ في المعتزِلةِ أن المقتولُ مقطوعٌ عليه أجَلُهُ الذي قُدِّرَ له، أو إنَّ له أجلَيْنِ:

أحدُهما: ما حصَلَ بسببِ القتل.

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۲۲۸).



والآخر: هو الذي لو عاشَ لَبَلَغَه (١)، وهذا من فروع قولهم في أفعال العباد: إنها ليست معلومة لله ولا هي بقدرته ومشيئته، والقتل: من جملة أفعال العباد، وسيأتي لهذا مزيدُ تفصيلِ عند التَّعليقين الثالثِ والثلاثين، والخامس والخمسين.



<sup>(</sup>۱) ينظر: مجموع الفتاوى (۸/۲۱۰).





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ - عند تفسيرِ قولِهِ تعالى: ﴿وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ على ٱللَّهِ مَرَان: ١٢٢]: «واعلَمْ: أَنَّ الناسَ في التوكُّلِ على ثلاثِ مَراتِبَ:

الأولى: أن يعتمِدَ العبدُ على ربِّه؛ كاعتمادِ الإنسانِ على وكيلِهِ المأمونِ عندَهُ الذي لا يَشُكُّ في نصيحتِهِ له، وقيامِهِ بمصالِحِه.

والثانية: أن يكونَ العبدُ مع ربِّه كالطِّفْلِ مع أمِّه؛ فإنه لا يَعرِفُ سواها، ولا يَلجَأُ إلَّا إليها.

والثالثة: أن يكونَ العبدُ مع ربِّه كالميِّتِ بين يَدَيِ الغاسلِ، قد أسلَمَ نَفْسَهُ إليه بالكليَّة.

فصاحبُ الدرجةِ الأولى: له حظٌّ مِن النَّظَرِ لنفسِهِ؛ بخلافِ صاحبِ الثانية. وصاحبُ الثانيةِ: له حظٌّ مِن المرادِ والاختيارِ، بخلافِ صاحبِ الثالثة.

وهذه الدرجاتُ مبنيَّةٌ على التوحيدِ الخاصِّ الذي تكلَّمنا عليه في قولِه: ﴿ وَإِلَهُ كُرُ إِلَكُ ۗ وَحِدُ ۗ [البَقَرَة: ١٦٣]؛ فهي تَقْوَى بِقُوَّتِه، وتضعُفُ





## ت

قولُه: «واعلَمْ: أنَّ الناسَ في التوكُّلِ على ثلاثِ مَراتِبَ ...»، الخ:

التوكُّلُ مِن أعمال القلوب، وهو مِن تحقيقِ توحيدِ الربوبيَّة، ومِن مقاماتِ العبوديَّةِ القلبيَّة (٢)، وجَعْلُهُ ثلاثَ درجاتٍ طريقةُ الصوفيَّة، والحقُّ: أنَّه درجتان:

الأولى: توكُّلُ المقتصِدِين.

والثانية: توكُّلُ المقرَّبين.

وهذا يوافِقُ معنى ما ذكرَهُ المؤلِّفُ في الدرجة الأولى والثانية؛ فإنه لا إشكالَ فيهما.

وأمَّا الدرجةُ الثالثةُ، فهي مِن بِدَعِ الصوفيَّةِ التي خالَفُوا فيها الحسَّ والعقلَ والشرع؛ فكونُ الإنسانِ يصلُ إلى حالةٍ يكونُ فيها كالمَيِّتِ بين يَدَي الغاسلِ، بحيثُ لا تكونُ له إرادةٌ في جلبٍ ولا دفع -: حالةٌ ممتنِعةٌ حسَّا وعقلًا، وغيرُ مطلوبةٍ شرعًا.

قال شيخُ الإسلام ابنُ تيميَّةَ؛ تعليقًا على هذا القولِ المنسوبِ

<sup>(</sup>۲) ینظر: مدارج السالکین (۲/ ۱۱۲)



<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/۲۹).

لبعضِ الصوفيَّة: "إنَّ العارِف يصيرُ كالميِّتِ بينَ يَدَيِ الغاسِلِ»؛ أي: في الستسلامِهِ للقَدَرِ، قال الشيخ: "فهذا إنما يُمدَّحُ منه سقوطُ إرادتِهِ التي لم يُؤمَرْ بطَلَبِه، وأنه كالميِّتِ في طلَبِ ما لم يُؤمَرْ بطَلَبِه، وأنه كالميِّتِ في طلَبِ ما لم يُؤمَرْ بدَفْعِه.

ومَنْ أراد بذلك: أنه تبطُلُ إرادتُهُ بالكليَّةِ، وأنه لا يُحِسُّ باللَّذَّةِ والأَلَم، والنافع والضارِّ: فهذا مخالِفُ لضرورةِ الحسِّ والعقل، ومَن مدَحَ هذا، فهو مخالِفُ لضرورةِ الدِّينِ والعقل». اهـ. مِن "العقيدة التدمريَّة "(۱).



<sup>(</sup>۱) العقيدة التدمرية مع شرح شيخنا (ص٥٨٨).





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ- في تفسيرِ قولِه تعالى: ﴿وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ، جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا﴾ [النَّسَاء: ٩٣]:

﴿وهذه الآيةُ مُعضِلةٌ على مذهبِ الأشعريَّةِ وغيرِهم ممَّن يقولُ: لا يخلَّدُ عصاةُ المؤمِنِين في النار.

واحتَجَّ بها المعتزِلة وغيرُهم ممن يقولُ بتخليدِ العصاةِ في النار؛ لقولِه: ﴿خَالِدًا فِيهَأَ﴾.

وتأوَّلها الأشعريَّة بأربعةِ أوجه:

أحدها: أنْ قالوا: إنها في الكافِرِ إذا قتَلَ مؤمِنًا.

والثاني: قالوا: معنى المتعمِّدِ هنا: المستَحِلُّ للقتل؛ وذلك يَؤُولُ إلى الكفر.

والثالث: قالوا: الخلودُ فيها ليس بمعنى الدوامِ الأَبدِيِّ، وإنما هو عبارةٌ عن طولِ المُدَّة.

والرابع: أنَّها منسوخةٌ بقولِه تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآةً﴾ [النِّسَاء: ٤٨].

وأما المعتزِلة: فحمَلُوها على ظاهِرِها، ورأَوْا أنها ناسخةٌ لقولِه: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾، واحتجُّوا على ذلك بقولِ زَيْد بن ثابت: «نزَلَتِ الشديدةُ بعد الهَيِّنة» (١)، وبقولِ ابن عبَّاس: «الشِّرْكُ والقَتْلُ مَنْ مَاتَ عَلَيْهِمَا خُلِّدَ» (٢)، وبقولِ رسول الله ﷺ: «كُلُّ ذَنْبٍ عَسَى اللهُ أَنْ يَغْفِرَهُ، إِلَّا الرَّجُلُ يَمُوتُ كَافِرًا، أَوِ الرَّجُلُ يَقْتُلُ المُؤْمِنَ مُتَعَمِّدًا » (٣).

وتقتضي الآيةُ وهذه الآثارُ: أنَّ للقتلِ حُكْمًا يَخُصُّهُ مِن بينِ سائرِ المعاصي»(٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير الطبري في "تفسيره" (۷/ 789) حدثنا أبو كريب، قال: ثنا يحيى بن آدم، عن ابن عيينة، عن أبي الزناد، قال: سمعت رجلًا، يحدث خارجة بن زيد بن ثابت، عن زيد بن ثابت، قال: سمعت أباك، يقول: فذكره.

<sup>(</sup>۲) لم نجده بهذا اللفظ، وقد رواه ابن جرير في تفسيره (۷/ ٣٤٨)، وابن أبي شيبة في مصنفه (٥/ ٣٣٤، رقم ٢٧٧٣٢)، والخلال في السنة (٤/ ٩٣، رقم ١٢٤٠) بلفظ: (هُمَا الْمُبْهَمَتَانِ: الشِّرْكُ وَالْقَتْلُ) وإسناده صحيح. قال الحافظ في الفتح (٨/ ٤٩٦): "وقول ابن عباس بأن المؤمن إذا قتل مؤمنًا متعمدًا لا توبة له: مشهور عنه..".

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١٦٩٠٧)، والنسائي (٣٩٨٤)، والحاكم (٨٠٣١) من طريق صفوان بن عيسى، قال: أخبرنا ثور بن يزيد، عن أبي عون، عن أبي إدريس الخولاني، عن معاوية، به. وأخرجه الطبراني في الكبير (١٩/ رقم ٨٥٦، و ٨٥٨) من طريقين عن أبي عون به. وأبو عون - وهو الأنصاري الشامي- لم يوثقه غير ابن حبان!

وللحديث شاهد عن أبي الدرداء: أخرجه أبو داود (٤٢٧٠)، وابن حبان (٥٩٨٠)، والحاكم (٨٠٣٢) من طريق خالد بن دهقان، عن عبد الله بن أبي زكريا، عن أم الدرداء، عن أبي الدراداء به.

<sup>(</sup>٤) "التسهيل" (١/ ١٣٥٥).

ت

قولُهُ: «وهذه الآيةُ مُعضِلةٌ على مذهبِ الأشعريَّةِ وغيرِهم...»، الخ:

ما ذكرَه مِن أنَّ هذه الآية مُعضِلةٌ (أي: مُشكِلةٌ إشكالًا قويًّا) على مذهبِ الأشاعِرةِ وغيرهم مِن القائِلِينَ بأنَّ عصاةَ الموحِّدين لا يخلَّدون في النار، وأجاب مِن جهةِ الأشاعِرةِ وغيرِهم مِن القائلِينَ بعدمِ خلودِ أهلِ الكبائرِ في النارِ بأربعةِ أجوِبة (١):

أَجَوَدُها: تفسيرُ الخلودِ بالمُكْثِ الطويل، وأَجَوَدُ منه: تقييدُ الآيةِ بما تواتَرَتْ به السُّنَّةُ مِن خروجِ عُصاةِ الموحِّدينَ مِن النارِ بشفاعةِ الشافِعين، ورحمةِ أرحَم الراحمين.

وكذلك: ما ذكرة مِن احتجاجِ المعتزِلةِ بهذه الآيةِ على قولهم بتخليدِ أهل الكبائِرِ في النارِ:

ما ذكرة مِن المذهبَيْنِ في تخليدِ العصاةِ صحيحٌ، ولكنّه -كَللهُ- وَكُلُهُ اللهُ اللهُ المعتزِلةِ على مذهبِهم بأثرِ ابن عبّاس، وزيدٍ، وبالحديث، ولم يُجِبْ عن ذلك، بل أيّده بقوله: «وتقتضي الآيةُ وهذه الآثارُ: أنَّ للقتلِ حُكْمًا يَخُصُّهُ مِن بينِ سائرِ المعاصي»؛ وهذا يَجعَلُ في كلامِهِ نوعَ تناقُض؛ لأنه قد أجاب عن الآية.

وأمَّا أثَرُ ابنِ عبَّاسٍ وزيدٍ، والحديث، فلا تقاوِمُ دَلَالَتُها دَلَالةَ قولِه

<sup>(</sup>۱) ينظر: شرح النووي على مسلم (۱۷/ ۸۳)، وفتح الباري لابن حجر (۸/ ٤٩٦).

تعالى: ﴿وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءٌ ﴾ في موضعَيْنِ مِن سورة النساء (١٠)، وهي التي ذكر فيها وعيد القاتِلِ بالخلودِ في النار، ولا تقاوِمُ دلالةَ السُّنَّةِ على خروجِ عصاةِ الموحِّدين مِن النار.

وقد أَجمَعَ أهلُ السُّنَّةِ على ما دلَّت عليه آيتا النساء، وما دَلَّ عليه حديثُ الشفاعةِ، والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) سورة النساء: ٤٨، ١١٦.





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّلُهُ- في تفسيرِ قولِهِ تعالى: ﴿بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المَائدة: ٦٤]: «عبارةٌ عن إنعامِهِ وجُودِه؛ وإنما ثُنِّيَتِ اليدانِ هنا، وأُفرِدَتْ في قول اليهود: ﴿يَدُ ٱللَّهِ مَعْلُولَةٌ ﴾ [المَائدة: ٦٤]؛ ليكونَ ردَّا عليهم، ومبالَغةً في وصفِهِ تعالى بالجُود؛ كقول العرَب: فلانٌ يُعطِي بكلتا يدَيْهِ: إذا كان عظيمَ السَّخَاءِ »(١).

ت

قولُهُ في تفسيرِ قولِهِ تعالى: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾: «عبارةٌ عن إنعامِهِ وجُودِهِ...»، إلخ:

إِنْ أَرَاد بِذَلِك تَفْسِيرَ الْيِدَيْنِ، فَهِذَا تَأْوِيلٌ يَجْرِي عَلَى طَرِيقَةِ أَهْلِ التَّأُويل مِن نَفَاةِ الصَفَات (٢)؛ فإنَّهُم يَجْمَعُون بين التعطيل والتحريفِ.

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۹۹۱).

<sup>(</sup>۲) ينظر: أساس التقديس للرازي (ص١٦١). وينظر الرد على تحريفهم لدلالة الآيات في: نقض الدارمي (١/ ٢٦٠)، والإبانة للأشعري (ص١٢٦)، وبيان تلبيس الجهمية (١/ ٢٦٠)، ومجموع الفتاوى (٦/ ٣٦٢)، ومختصر الصواعق (٣/ ٩٤٦).

وإنْ أراد ما يدلُّ عليه بسطُ اليدَيْنِ من الجودِ كثرةِ الإنفاقِ، فهو معنَّى صحيحٌ؛ يؤيِّدُهُ قولُهُ تعالى: ﴿ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَآهُ ﴾ [المَائدة: ٦٤]، ولا يقتضي ذلك نفي حقيقةِ اليدَيْنِ؛ وسياقُ كلامِ المؤلِّفِ يُشعِرُ بالنفي، وليُرْجَعْ في معرِفةِ حقيقةِ مذهبِهِ إلى كلامِهِ عندَ قولِه تعالى: ﴿ مَا مَنعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيدَيِّ ﴾ [صَ: ٧٥]:

فإنه قال هناك: «قولُه: ﴿ بِيَدَيُّ ﴾ مِن المتشابِه الذي ينبغي الإيمانُ به، وتسليمُ علمِ حقيقتِهِ إلى الله. وقال المتأوِّلُونَ: هو عبارةٌ عن القُدْرة». اه.

وقال نظيرَ ذلك عند قولِهِ تعالى: ﴿مِّمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا ٓ أَنْعَكُمَّا ﴾ [يَس: ٧١].

ويظهَرُ مِن ذلك: أنَّ ابنَ جُزَيِّ يذهبُ إلى التفويضِ، وحقيقتُهُ: إجراءُ النصوصِ ألفاظًا مِن غير فَهْم لمعناها.

والتفويضُ والتأويلُ مذهبانِ لنفاةِ الصفاتِ؛ كلِّها أو بعضِها.





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلله في تفسيرِ قولِهِ تعالى عن عيسى هي: ﴿ تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ [المَائدة: ١١٦]؛ قال: ﴿ وَتَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ﴾ ؛ أي: تَعلَمُ معلومي، ولا أَعلَمُ معلومك، ولكنه سَلَكَ باللفظِ مسلَكَ المشاكلة؛ فقال: ﴿ فِي نَفْسِكَ ﴾ الأعرَاف: ٢٠٥]؛ مقابَلةً لقولِه: ﴿ فِي نَفْسِي ﴾ (١٠).

ت

قولُهُ في تفسيرِ الآية: «أي: تَعلَمُ معلومي، ولا أعلَمُ معلومي، ولا أعلَمُ معلومَك...»، إلخ:

هذا تفسيرٌ منه للموصولِ في الموضعَيْنِ: ﴿مَا فِي نَفْسِي﴾، و﴿مَا فِي نَفْسِي﴾، و﴿مَا فِي نَفْسِي﴾، و﴿مَا فِي نَفْسِكُ ﴾؛ فيكونُ المعنى: تَعلَمُ الذي أَعْلَمُه، ولا أَعلَمُ الذي تَعلَمُه، وهذا أَعَمُّ مما يدلُّ عليه لفظُ الآية.

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ٦٢٣).

واللهُ تعالى يعلمُ ما يبديهِ العبدُ وما يخفيهِ: ﴿قُلْ إِن تُخَفُواْ مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبَدُّوهُ يَعَلَمُهُ ٱللَّهُ ﴾ [آل عِمرَان: ٢٩].

والعبدُ يعلمُ مِن معلومِ اللهِ ما أعلَمَه به، ولا يعلمُ العبدُ ما يخفيهِ سبحانه؛ فلا يعلمُ ما استأثرَ اللهُ بعلمِه، ولا كلَّ ما أَعلَمَ به بعضَ عبادِه؛ فقولُ عيسى عليه السلام: ﴿تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي ﴾؛ أي: ما أُخْفِيهِ، ﴿وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ ﴾؛ أي: ما تُخْفِيهِ.

ولم يذكُرِ المؤلِّفُ - عَنَى «النَّفْسِ» في الآية، وأَلْيَقُ معاني «النَّفْسِ» في مثلِ هذا السياق: أنْ يرادَ بها الذاتُ؛ كما يقالُ: جاء محمَّدٌ نَفْسُهُ، وهذا الشيءُ نَفْسُ ذاك؛ أي: هو هو، ومِن هذا القبيلِ قولُهُ تعالى: ﴿يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسٍ جُندِلُ عَن نَفْسِهَ﴾ [النّحل: ١١١]، وما ذكر من تفسير النفس بالذات نقله شيخُ الإسلام ابن تيمة عن جمهور العلماء (١)، والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۹/ ۲۹۲). وينظر: بيان تلبيس الجهمية (٧/ ٤٢٣)





قال ابن جُزيِّ - عَلَيْه - : «.. ثُمَّ أقام عَلَيه الحُجَّة بقولِهِ : ﴿ لَا أُحِبُّ عَلَيْه النَّعْلِينَ ﴾ [الأنعَام: ٢٦] أي: لا أُحبُّ عبادة المتغيِّرين؛ لأن التغيُّر دليلٌ على الحدوثِ، والحدوثُ ليسَ مِن صفاتِ الإلهِ، ثُمَّ استمرَّ على ذلك المنهاجِ في القمرِ وفي الشَّمسِ، فلمَّا أوضح البرهانَ، وأقامَ عليهم الحُجةَ، جاهَرَهم بالبراءَةِ مِنْ باطلِهم؛ فقال: ﴿ إِنِّي بَرِيَ مُ مِنَا تُشْرِكُونَ ﴾ [الأنعَام: ٢٧]، ثُمَّ أعلَنَ بعبادتِه لله وتوحيدِه له فقال: ﴿ إِنِّي وَجَهَتُ وَجَهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ ﴾ [الأنعَام: ٢٧]، ووصف اللهَ تعالى بوصفٍ يقتضي توحيدَهُ وانفرادَهُ بالملْك.

فإن قيل: لمَ احتَجَّ بالأُفوْلِ دُون الطُّلوع، وكلاهما دليلٌ على الحدُوث؛ لأنهما انتقالٌ مِنْ حَالٍ إلى حال؟

فالجواب: أنه أظهرُ في الدلالة؛ لأنه انتقالٌ مع اختفاء واحتجاب»(١).

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۲۰۷).

ت

قوله: «.. ثم أقام عليهِ الحجة بقوله: ﴿لا أُحِبُ ٱلْآفِلِينَ ﴾ [الأنعَام: ٧٦] أي: لا أحب عبادة المتغيِّرين؛ لأن التغيُّر دليلٌ على الحدوثِ، إلخ، عليه في هذا الكلام مأخذان:

أحدهما: تفسير الأفول بالتغيُّر، وهو من التَّفسيرِ باللازم؛ فإنَّ أفلَ في اللغة بمعنى: غاب<sup>(۱)</sup>، والأُفُولُ هو: الغيابُ بعْدَ الظُّهور، فعليه؛ يكون ﴿لاَ أُحِبُ ٱلْأَفِلِينَ ﴾ أي: الغائبين بعد الظهور<sup>(۲)</sup>.

الثاني: جزمُه بأنَّ كلَّ متغيِّرٍ محدَثُ؛ فيقتضي ذلك نفي التغيُّرِ عن اللهِ، وابنُ جزي وأمثالُه يطلقون نفي التغيُّرِ عنِ الله بهذه الشُّبهة (٣)، والصواب: أنَّ التَّغيُّرَ مِن الألفاظِ المحدَثةِ المجمَلةِ التي لا تجوز إضافتُها إلى الله، لا نفيًا ولا إثباتا، إلا بعد الاستفصال عن مُرادِ المتكلِّم بها؛ فإنْ أرادَ حقًّا قُبِل، وإنْ أرادَ باطلًا رُدَّ، وإن أرادهما؛ مُيِّز الباطلُ مِن الحقِّ.

<sup>(</sup>١) ينظر: الصحاح (٤/ ١٦٢٣)، ولسان العرب (١١/١١).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير الطبرى (۹/ ۳٥٦)

<sup>(</sup>٣) أورد ابنُ القيم تأويلَ المتكلمين للحركة بالأفول في النوع الرابع من أنواع التأويل الباطل: "ما لم يُؤلف استعمالُهُ في ذلك المعنى في لغة المخاطَب وإن أُلِفَ في الاصطلاح الحادث". ثم قال: وهذا موضعٌ زلَّت فيه أقدامُ كثير من الناس؛ حيث تأوَّلوا كثيرًا من ألفاظ النصوص بما لم يُؤلف استعمالُ اللفظ له في لغة العرب البتة، وإن كان معهودًا في اصطلاح المتأخرين، وهذا مما ينبغي التنبُّهُ له؛ فإنه حصل بسببه من الكذب على الله ورسوله ما حصل، كما تأولت طائفة قوله تعالى: ﴿فَلَمْنَا أَفْلَ ﴾ [الأنعام: ٧٦]. بالحركة، وقالوا: استدل بحركته على بطلان ربوبيته، ولا يعرف في لغة العرب التي نزل بها القرآن أن الأفول هو الحركة في موضع واحد البتة ". الصواعق المرسلة (١/ ٣٠).



فعلى هذا؛ إنْ أُريد بالتغيُّرِ: قيامُ الأفعالِ الاختياريَّةِ بهِ سبحانه؛ فالنفيُ باطلٌ، والإثباتُ حقٌّ، وإنْ أُريد بالتغيُّر: النقصُ بعدَ الكمالِ في ذاتِه تعالى وصفاتِه = فالنَّفيُ حقٌّ، والإثباتُ باطلٌ (١٦)، وابنُ جزي وأمثالُهُ هُمْ مِن نُفاة الصِّفاتِ الفعليَّةِ في الجُملَة.



<sup>(</sup>۱) ینظر: مجموع الفتاوی (7/78)، ودرء التعارض (7/70) و(3/7)، ومنهاج السنة (7/70)، وشرح حدیث النزول (7/70)، ومختصر الصواعق (7/70).



وينظر: إبطال استدلالهم بقصة إبراهيم على ما يدعونه من دليل حدوث الأجسام: نقض الدارمي (١/٣٥٧)، ومجموع الفتاوى (٥/٧٤) و(٦/ ٢٥٢) و(٦/ ٢٥٢)، ودرء التعارض (١/٩٠١) و(١/٩٣١) و(٨/ ٣٥٥–٣٥٦)، ومنهاج السنة (١/٢٠٢) و(١/٣١٧)، وربغية المرتاد (ص/٣٥٨)، وشرح حديث النزول (ص/١٦١–١٦٨)، والرد عل المنطقيين (ص ٤٠٣–٣٠٧)، وموقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ٩٩٣)، والأصول التي بنى عليها المبتدعة مذهبهم في الصفات والرد عليها من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية (٢/ ٤٢٩).



قال ابنُ جُزَيِّ - عَلَهُ - في تفسيرِ قولِه تعالى: ﴿ ذَلِكَ أَن لَمْ يَكُن رَبُّكَ مُهْلِكَ أَلْهُ يَكُن رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظُلْمِ وَأَهْلُهَا غَلِفِلُونَ ﴾ [الأنعَام: ١٣١]؛ قال: ﴿ بِظُلْمِ ﴾، فيه وجهان:

أحدُهما: أنَّ اللهَ لم يكنْ لِيُهْلِكَ القُرى دون بعثِ رسلِ إليهم؛ فيكونَ إهلاكُهم ظُلْمًا؛ إذْ لم يُنذِرْهم؛ فهو كقولِه: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى فَهُو كَوْلِهِ: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى فَهُو كَوْلِهِ اللهِ وَالْمُواء: ١٥].

والآخر: أنَّ اللهَ لا يُهلِكُ القُرى بظلم إذا ظلَمُوا دون أن يُنذِرَهم؛ ففاعلُ الظُّلْم - على هذا -: أهلُ القُرى، وغَفْلَتُهم: عدَمُ إنذارِهم.

حكى الوجهَيْنِ ابنُ عطيَّةَ (١) والزمخشريُّ (٢) والوجهُ الأوَّلُ على مذهبِ المعتزِلة، ولا يصحُّ على مذهبِ أهلِ السُّنَّة؛ لأنَّ اللهَ لو أهلَكَ عبادَهُ بغيرِ ذنبِ، لم يكنْ ظالمًا عندَهم»(٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: المحرر الوجيز (٣/ ٤٦٣)

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف (٢/ ٦٧)

٣) "التسهيل" (١/ ٦٨٠).

ت

قولُه: «ولا يصحُّ على مذهبِ أهلِ السُّنَّةِ»، يريدُ: الأشاعرةَ؛ فمِن مذهبِهم: أنَّ كلَّ ممكِنٍ جائزُ على الربِّ فِعْلُهُ؛ فعندَهم: يجوز أن يعذِّبَ أولياءَه، وأن ينعِّمَ أعداءَه (١)؛ فعليه: يجوزُ أن يعذِّبَ مَن شاءَ بغيرِ ذنب، أو يعذِّبهُ بذنبِ غيرِه.

ومنشأُ هذا المذهَبِ: هو أنَّ مَرَدَّ أفعالِ الله تعالى وشَرْعِهِ عندهم محضُ المشيئة؛ فلا حِكْمةَ ولا غايةَ في مفعولاتِهِ ومأموراتِه، والظلمُ عندَهم هو المستحيلُ لذاتِه؛ كالجمع بين النقيضَيْنِ؛ قال ابن القيِّم:

وَالظُّلْمُ عِنْدَهُمُ المُحَالُ لِذَاتِهِ أَنَّى يُنَزَّهُ عَنْهُ ذُو السُّلْطَانِ؟(٢)

وأمَّا الظلمُ عند أهلِ السُّنَّةِ والجماعةِ، فهو أن يعذِّبَ أحدًا بغيرِ ذنب، أو أن يعذِّبهُ بذنبِ غيرِه (٣)، وقد حرَّم اللهُ تعالى ذلك على نَفْسِه؛ قال في الحديثِ القدسيِّ: «يَا عِبَادِي، إِنِّي حَرَّمْتُ الظَّلْمَ عَلَى نَفْسِي، وَقَد نَزَّهُ اللهُ نَفْسَهُ عن الظلمِ في وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُحَرَّمًا؛ فَلا تَظَالَمُوا» (٤)، وقد نزَّه اللهُ نَفْسَهُ عن الظلمِ في آياتٍ كثيرة؛ قال تعالى: ﴿وَمَا آللَهُ يُرِيدُ ظُلُمًا لِلْعَلِمِينَ ﴾ [آل عِمرَان: ١٠٨]، وقال سبحانه: ﴿وَمَا رَبُّكَ بِطَلَعِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فُصّلت: ٤٦].

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٢٥٧٧)؛ من حديث أبي ذر الغِفَاري ﴿ الْعِفَارِي ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّلَّمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّلَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّلْمِي اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ



<sup>(</sup>۱) ينظر: منهاج السنة (١/ ١٣٤-١٣٥)، وجامع الرسائل -رسالة في معنى كون الرب عادلًا وفي تنزهه عن الظلم - (١/ ١٢١)، وموقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ١٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) "الكافية الشافية "(١/ ٦٣ رقم ٥٧ ط. المجمع).

<sup>(</sup>٣) ينظر: منهاج السنة (١/ ١٣٩)، وجامع الرسائل (١/ ١٢٣)

والظلمُ عند أهلِ السُّنَّةِ: مقدورٌ لله، لكنَّه لا يَفعَلُهُ؛ لكمالِ عدلِهِ وحكمتِه (١) وأمَّا الظلمُ عند الأشاعِرة: فهو غيرُ مقدورٍ له؛ لأنه عندهم من الممتنعِ لذاتِه (٢). والمدحُ والكمالُ إنما يكونُ في تركِ الظلمِ مع القُدْرةِ عليه.



<sup>(</sup>٢) منهاج السنة (١/ ١٣٤-١٣٥)، وجامع الرسائل (ص١٢٧)، وشفاء العليل (ص٢٧٥)



<sup>(</sup>١) ينظر: منهاج السنة (١/ ١٣٥-١٣٧)، وجامع الرسائل (ص١٢٩)



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ-: «آمَنَ إيمانًا؛ أي: صدَّق.

والإيمانُ في اللغة: التصديقُ مطلَقًا.

وفي الشرع: التصديقُ باللهِ وملائكتِهِ وكتبِهِ ورسلِهِ واليوم الآخِر.

والمُؤمِنُ في الشرع: المصدِّقُ بهذه الأمورِ.

و «المؤمِنُ»: اسمُ اللهِ تعالى؛ أي: المصدِّقُ لنَفْسِه، وقيل: إنَّه مِن الأَمْنِ؛ أي: يؤمِّنُ أولياءَهُ مِن عذابِه» (١٠).

ت

قولُهُ كَلَّهُ: «الإيمانُ في اللغة: التصديقُ مطلَقًا»:

هذا هو المشهورُ عند اللغويين (٢) وجمهورِ المفسِّرين (٣)، وهذا

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفاسير: الطبري (١/ ٢٤١)، والقرطبي (١/ ١٦٢)، وابن كثير (١/ ١٦٥).



<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/٥٠١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: العين للخليل (٨/ ٣٨٩)، وتهذيب اللغة للأزهري (٣٦٨/١٥)، والصحاح للجوهري (٢١/ ٢٥)، ولسان العرب (٢١/ ٢١).

التفسيرُ للإيمانِ أشهَرُ ما احتَجَّ به المرجِئةُ القائلونَ بأنَّ الإيمان هو التصديقُ؛ يَعنُونَ به تصديقَ القَلْب (١).

والقولُ بأنَّ الإيمانَ هو التصديقُ مطلَقًا، يقتضي أنَّ كلَّ تصديقٍ إيمانٌ.

وخالَفَ في ذلك الإمامُ ابن تيميَّةَ - كَلَّهُ- ؛ فذكرَ أنَّ الإيمانَ في اللغةِ تصديقٌ خاصٌّ، وهو التصديقُ فيما يُؤتَمَنُ عليه المُخبِر؛ كالإخبارِ عن الأمورِ الغائبة؛ فلا يقالُ لمن صدَّق مُخبِرًا عن طلوع الشمسِ: «آمَنَ له»، بل صدَّقه؛ لأنَّ طلوعَ الشمسِ منِ الأمورِ الحِسِّيَّةِ الظاهرةِ (٢).

وقولُهُ: «والإيمانُ في الشرعِ: هو التصديقُ باللهِ وملائكتِهِ وكتبِهِ ورسلِهِ واليوم الآخِر»:

ماذكره هو الإيمانُ في الشرع بمعناهُ الخاصِّ المتعلِّقِ بالاعتقاد، ويُطلَقُ الإيمان في الشرع إطلاقًا عامًّا يَشمَلُ جميعَ شرائعِ الدِّينِ الظاهِرةِ والباطِنة؛ يَدُلُّ لذلك قولُهُ ﷺ: «الإيمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً، أَعْلَاهَا وَالباطِنة؛ يَدُلُّ لذلك قولُهُ ﷺ: «الإيمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً، أَعْلَاهَا وَالباطِنة؛ لَا لَذلك قولُهُ اللَّذَى عَنِ الطَّرِيقِ» (٣)؛ وفي الحديثِ وَقُلُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَأَدْنَاهَا إِمَاطَةُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ» (٣)؛ وفي الحديثِ رَدُّ على المرجِئةِ الذين يُخرِجونَ الأعمالَ عن مسمَّى الإيمان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٩)، ومسلم (٣٥) من حديث أبي هريرة رهيه، واللفظ لمسلم.



<sup>(</sup>۱) ينظر: مجموع الفتاوى (٧/ ١٢١) و(٧/ ٥٠٩) و(٧/ ٥٤٣ - ٥٠٠)، والتسعينية (٢/ ٦٤٨)، وموقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ١٣٥١).

<sup>(</sup>۲) ینظر: مجموع الفتاوی (۷/ ۱۲۲) و(۷/ ۲۹۱) و(۷/ ۲۹۱)، وموقف ابن تیمیة من الأشاعرة ((7, 7, 7, 7, 7)).



وعلى ذلك: فيكونُ الإيمانُ بمعناهُ العامِّ اسمًا لكلِّ ما شرَعَهُ اللهُ مِن الاعتقاداتِ والأقوالِ والأعمال؛ ولذا قال أهلُ السُّنَّةِ: «الإيمانُ: اعتقادٌ بالجَنَانْ، وقولٌ باللسانْ، وعمَلٌ بالأركانْ»(١).



<sup>(</sup>١) ينظر: التعليق الأول.





قال ابنُ جُزَيٍّ - كَلَهُ-: «و «الحَقُّ»: اسمُ اللهِ تعالى؛ أي: الواجبُ الوجودِ»(١).

ت

قولُهُ: «أي: الواجبُ الوجودِ»:

هذا مِن معنى اسمِهِ تعالى الحَقِّ، ويدخُلُ في معنى هذا الاسمِ «الحَقِّ»: أنه الموصوفُ بكلِّ كمال، المنزَّهُ عن كلِّ نقص، وأنه الإلهُ الحَقُّ، ربُّ كلِّ شيءٍ ومليكُهُ، فيدخُلُ في معنى هذا الاسم: جميعُ أسمائِهِ الحسنى، وصفاتِهِ العلا، ويجوزُ إطلاقُ «واجبِ الوجودِ» على اللهِ تعالى خبرًا، لا اسمًا (٢)؛ فهو تعالى واجبُ الوجود؛ أي: لا يجوزُ اللهِ تعالى خبرًا، لا اسمًا (٢)؛

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۱۲۰).

<sup>(</sup>۲) وذلك بناءً على القاعدة المشهورة: أن باب الإخبار عن الله أوسع من باب الأسماء والصفات؛ كالشيء والموجود والقائم بنفسه؛ فإنه يخبر به عن الله ولا يدخل في أسمائه الحسنى وصفاته العليا. ينظر تقرير هذه القاعدة في: مجموع الفتاوى (۲/۱۲۲) و(۹/۰۳-۳۰۱)، ودرء التعارض ((1/ 40) - 40)، وبيان تلبيس الجهمية ((1/ 10) - 40)، والجواب الصحيح ((0/ 1))، وبدائع الفوائد ((1/ 10) - 10)، والتعليق على القواعد المثلى لشيخنا ((0) - 10)).



عليه الحدوثُ ولا العدَمُ، وليس ذلك مِن الأسماءِ الحسنى التي يُدْعَى بها.







قال ابنُ جُزَيِّ - كَلْللهِ: «و «العَلِيُّ»: اسمُ اللهِ، و «المُتعالِي»، و «المُتعالِي»، و «الأَعْلَى»، مِن العُلُوِّ؛ بمعنى: الجلالِ والعَظَمة.

وقيل: بمعنى التنزيهِ عمَّا لا يَلِيقُ به ١١٠٠.

ت

قولُهُ: «مِن العُلُوِّ؛ بمعنى: الجلالِ والعَظَمة...»، إلخ:

يلاحَظُ أنه اقتصَرَ على معنيَيْنِ مِن معاني العُلُوِّ:

الأوَّل: الجلالُ والعَظَمةُ؛ المتضمِّنُ لعلوِّ القهر.

والثاني: التنزيهُ للهِ عما لا يليقُ به؛ وهذا يتضمَّنُ علوَّ القَدْرِ.

ولم يذكُرْ - رَهِ الله عَلَوَ الذاتِ، وهو ارتفاعُهُ تعالى فوقَ جميعِ المخلوقاتِ، مستويًا على عَرْشِه.

وهذا هو الذي اختلَفَ فيه أهلُ السُّنَّةِ والمبتدِعةُ؛ كالجهميَّةِ ومَن

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۱۵۰).



وافَقَهم؛ فاسمُهُ: «العَلِيُّ» سبحانه، يتضمَّنُ معانيَ العلوِّ الثلاثة، والله أعلم (۱).

\*\*\*

<sup>(</sup>١) ينظر: التعليق رقم (١٥)





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ-: «وسَبَّحْتُ اللهَ؛ أي: نَزَّهْتُهُ عما لا يليقُ به؛ مِن الصاحبةِ والوَلَد، والشُّركاءِ والأنداد، وصفاتِ الحُدُوث، وجميع العيوبِ والنقائص»(١).

ت

قولُهُ: «وصفاتِ الحُدُوث»:

هذا لفظٌ مجمَلٌ يَحتمِلُ حقًّا وباطلًا:

فإنْ أُريدَ به: تنزيهُهُ تعالى عن وصفِهِ بشيءٍ مِن خصائصِ المخلوقِ مما يستلزِمُ تمثيلَهُ سبحانه بخَلْقِه -: فهو حقٌ.

وإنْ أُريدَ به: تنزيهُهُ عما يكونُ بمشيئتِهِ تعالى مِن أفعالِهِ (وهو ما يعبِّرون عنه بحلولِ الحوادثِ، ويَقصِدونَ نفيَ قيامِ الأفعالِ الاختياريَّةِ به) -: فإنَّ ذلك باطلٌ.

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ١٦٠).



وهذا أصلٌ عند أكثر المتكلِّمين؛ فإنهم يقولون: إنه تعالى منزَّهٌ عن حلولِ الحوادثِ، يريدونَ: نفيَ قيام الأفعالِ الاختياريَّةِ به سبحانه؛ كالمجيء، والنزولِ، والاستواءِ على العَرْش، والله أعلم (١).



<sup>(</sup>١) أولى شيخ الإسلام هذا الأصل عند المتكلمين عناية خاصة، وناقشه بتوسع في جميع كتبه تقريبًا خاصة في درء التعارض؛ لأن هذا الدليل هو لب الكلام المذموم الذي ذمه السلف، وقد بين ذلك شيخ الإسلام مرارًا، وأفاض في بطلانه بما لا مزيد عليه. ينظر بسط هذا الموضوع من كلام شيخ الإسلام في: درء التعارض (١/ ١٠٠- ١١٣، ١٢١- ١٢٧، ٣٠١ -٣١٤، ٣٢٠ وما بعده)، و (٣/٣-١٨، ١١٥، ١٢٤، ٢٠٧، ٣٤٨)، و الجزء الثالث كله وأول الرابع، و(٧/ ٢٢٤، ٢٢٩)، و(٩/ ١٧٧، ١٩٦).. وجامع الرسائل - رسالة في الصفات الاختيارية- كلها، وبيان تلبيس الجهمية (١/ ٢٢١، ١٤٤٠)، ومجموع الفتاوي (٥/ ٤١١ - ٤١٦)، ٥/ ٥٤١ - ٥٤٥) و(١٢/ ١٤٠ - ١٤٨، ٢١٣)، وشرح الأصبهانية (ص١٥٤ -١٦٠)، والصفدية (١/ ٥٠-٥٤، ٦١ -٦٥، ٢٧٧،٨١)، ومنهاج السنة (١/ ١٥٥-١٥٨، ٣٠٣، ٤٣٦) و(٣/ ١٩٣)، والنبوات (١/ ٢٥١- ٢٦٤)، والجواب الصحيح (٣/ ٢١٣-٣١٣)، وموقف ابن تيمية من الأشاعرة (٣/ ٩٨٤ - ١٠١٣)، و"الأصول التي بني عليها المبتدعة مذهبهم في الصفات والرد عليها من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية " (٢/٣٠٧- ٤٣٨).





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَهُ-: «الثامنةُ: ﴿ ٱلرَّحَمُنَ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البقرة: ١٦٣]، صفتان، مِن الرحمةِ.

ومعناهما: الإحسانُ؛ فهي صفةُ فِعْلِ. وقيل: إرادةُ الإحسانِ؛ فهي صفةُ ذاتٍ (١).

ت

قولُه: «ومعناهما: الإحسانُ...»، إلخ:

هذا يتضمَّنُ تفسيرَ الرحمةِ: إمَّا بالإحسان، أو بإرادةِ الإحسان.

قال: «والإحسانُ صفةُ فعلِ»، والذين يقولون هذا يريدونَ: ما يخلُقهُ اللهُ مِن النِّعَم؛ فالرحمةُ -إِذَنْ- عبارةٌ عن مخلوقاتِهِ سبحانه، وإن سمَّوْهَا: «صفةَ فعلِ»، فهو غلطٌ في العقل؛ فإنَّ المفعولَ لا يكونُ صفةً للفاعل، بل أثرُ فِعْلِه، وهم لا يُثبِتُونَ فعلًا يقومُ بالفاعلِ بمشيئتِه؛ فليس عندهم إلا فاعلٌ ومفعول.

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/۸۷۱).



وقد يفسِّرون «الرحمة»: بإرادةِ الإحسانِ؛ وعليه فهي صفةٌ ذاتيَّةٌ؛ كما قال المؤلِّف؛ أي: أنَّها قائمةٌ بذاتِهِ تعالى (١).

وكلُّ من التفسيرَيْنِ فيه صرفٌ للَّفْظِ عن ظاهرِه (٢)؛ فإنَّ الرحمةَ لها معنى يقابِلُ الغضَبَ؛ كما جاء في الحديثِ القُدْسيِّ: «إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ غَضَبِي»(٣).

قال شيخ الإسلام ابن تيميَّة في "العقيدة التدمريَّة "(٤)، في الذين ينفُون صفة الرحمة والمحبَّة، والغضب والرضا: «إنَّهم يفسِّرونَ ذلك: إمَّا بالإرادةِ، وإمَّا ببعضِ المفعولاتِ مِن النِّعَم والعُقُوبات». اهـ.

وعليه: فالواجبُ إثباتُ الرحمةِ صفةً للهِ حقيقةً، وتفسيرُها بالإحسانِ تفسيرٌ لها بأثرِها.

والرحمةُ في صفاتِ اللهِ نوعانِ:

-صفةٌ ذاتيَّةٌ.

- وصفةٌ فعليَّةٌ.

وذهَبَ ابن القيِّم (٥): إلى أنَّ الصفة الذاتيَّة مدلولُ اسمِهِ الرحمنِ، والفعليَّة مدلولُ اسمِهِ الرحيم.

<sup>(</sup>٥) في "بدائع الفوائد" (١/ ٤٢ ط. عالم الفوائد).



<sup>(</sup>١) ينظر: بيان تلبيس الجهمية (١/ ٥٢١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مختصر الصواعق المرسلة (٣/ ٨٦٠)

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٤٢٢)، ومسلم (٢٧٥١)؛ من حديث أبي هريرة رضي الم

<sup>(</sup>٤) العقيدة التدمرية (ص ٣١).

## وينبغي أنْ يُعلَمَ أنَّ الرحمةَ المضافةَ إلى الله نوعان:

- نوعٌ هو صفةٌ له سبحانه، ذاتيَّةً أو فعليَّةً، كما تقدَّم، وإضافتُها إليه مِن إضافةِ الصفةِ إلى الموصوفِ، وهي مدلولُ الاسمَيْنِ الشريفَيْن الرَّحمنِ الرحيم؛ ومِن هذا النوع: قولُ سليمانَ عَلَى متوسِّلًا: ﴿وَأَدْخِلْنِي إِلنَّمَلِ : ﴿ وَأَدْخِلْنِي النَّمَلِ : ١٩].

- والنوعُ الثاني: رحمةٌ مخلوقةٌ، وإضافَتُها إلى الله مِن إضافةِ المحلوقِ إلى خالقِهِ؛ ومِن ذلك قولُه تعالى: ﴿فَانَظُرُ إِلَى ءَاثُرِ رَحْمَتِ المحلوقِ إلى خالقِهِ؛ ومِن ذلك قولُه تعالى: ﴿فَانَظُرُ إِلَى ءَاثُرِ رَحْمَتِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَالَى: ﴿وَأَمّا اللّهِ مَنْ اللّهُ عَالَى: ﴿وَأَمّا اللّهِ مَنْ اللّهُ عَالَى اللّهُ عَلَى مَنْ أَشَاءَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَنْ أَشَاءَ اللّهُ عَلَى مَنْ أَشَاءَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨٥٠)، ومسلم (٢٨٤٦)؛ من حديث أبي هريرة عظيه.





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ-: «الثالثةُ: تكرَّر في القرآنِ ذكرُ المخلوقاتِ، والتنبيهُ على الاعتبارِ في الأرض والسموات، والحَيوانِ والنبات، والرياح والأمطار، والشمسِ والقمَر، والليلِ والنهار؛ وذلك أنها تَدُلُّ بالعقل على عشَرَةِ أمورٍ؛ وهي:

- ١ أنَّ اللهَ موجودٌ؛ لأنَّ الصنعة دليلٌ على الصانِع لا محالةً.
- ٢ وأنَّه واحدٌ لا شريكَ له؛ لأنَّه لا خالقَ إلَّا هو: ﴿أَفَمَن يَغُلُقُ كُمَن لَّا يَخُلُقُ ﴾ [النّحل: ١٧].
- ٣ ٦: وأنه حيٌّ، قديرٌ، عالِمٌ، مُريد؛ لأنَّ هذه الصفاتِ الأربعَ مِن شروطِ الصانِع؛ إذْ لا تصدُّرُ صنَّعةٌ عمَّن عُدِمَ صفةً منها.
- ٧ وأنه قديمٌ؛ لأنه صانعٌ للمحدَثاتِ؛ فيستحِيلُ أن يكونَ مِثْلَها في الحدوث.
  - ٨ وأنه باقِ؛ لأنَّ ما ثبَتَ قِدَمُهُ، ٱستحالَ عَدَمُهُ.
- ٩ وأنه حَكِيمٌ؛ لأنَّ آثارَ حِكْمَتِهِ ظاهرةٌ في إتقانِهِ للمخلوقات، وتدبيرهِ للملكوت.



١٠ وأنه رحيمٌ؛ لأنَّ في كلِّ ما خلَقَ منافعَ لبني آدَمَ؛ سَخَّرَ لهم ما في السمواتِ وما في الأرض.

وأكثَرُ ما يأتي ذِكْرُ المخلوقاتِ في القرآنِ: في مَعرِضِ الاستدلالِ على وجودِهِ تعالى، أو على وحدانيَّته (١٠).

ت

قولُهُ: «لأنَّه لا خالقَ إلَّا هو»:

هذا توجيهٌ لدَلَالةِ المخلوقاتِ على أنه واحدٌ؛ وهذا ليس بجيِّد في صياغةِ الاستدلال؛ لأنه تعليلٌ للشيءِ بنَفْسِه؛ فكأنه قال: «دلَّت على أنه واحدٌ؛ لأنه واحدٌ»؛ ولا يخفى ما فيه.

وقولُهُ: «وأكثَرُ ما يأتي ذِكْرُ المخلوقاتِ في القرآنِ: في مَعرِضِ الاستدلالِ على وجودِهِ تعالى، أو على وحدانيَّته»:

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/۲۰۱).



ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [البَقَرَة: ١٦٣]، أتبَعَ ذلك بقولِه: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَـٰلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي تَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن مَّاءٍ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيكِجِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَأَيْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [البَقَرَة: ١٦٤]، وقال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱعْبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ ﴾ [البَقَرَة: ٢١]، إلى قولِه: ﴿فَلَا تَجْعَلُواْ بِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البَقَرَة: ٢٢].

فتضمَّنتِ الآيتانِ الأمرَ بعبادتِهِ تعالى، والنهيَ عن الشِّرْكِ به، وذِكْرَ المقتضى لذلك؛ وهو خلقُ الأوَّلِينَ والآخِرِينَ، وخلقُ السمواتِ والأرض وما بينهما، ونظائرُ ذلك كثيرةٌ.





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ-: « ﴿ فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾ [البَقَرَة: ١١٧]؛ قال الأصوليُّون: إنَّ هذا عبارةُ عن نفوذِ قُدْرةِ اللهِ تعالى، وليس بقولٍ حقيقيٍّ؛ لأنَّه:

- إِنْ كَانَ قُولُ: «كُنْ» خطابًا للشيءِ في حالِ عَدَمِهِ، لم يصحَّ؛ لأنَّ المعدومَ لا يخاطَبُ.

- وإنْ كان خطابًا للشيءِ في حالِ وجودِهِ، لم يصحَّ؛ لأنه قد كان، وتحصيلُ الحاصل غيرُ مطلوب.

وحمَلَهُ المفسِّرون على حقيقتِهِ، وأجابوا عن ذلك بأربعةِ أوجُهٍ:

أحدُها: أنَّ الشيءَ الذي يقولُ اللهُ له: «كُنْ» هو موجودٌ في علمِ الله؛ وإنما يقولُ له: «كُنْ»؛ لِيُخْرِجَهُ إلى العِيَانِ لنا.

والثاني: أنَّ قولَهُ: «كُنْ» لا يتقدَّمُ على وجودِ الشيءِ، ولا يتأخَّرُ عنه؛ قاله الطَّبَريِّ(۱).

في "تفسيره" (٢/ ٤٦٩ – ٤٧٠ ط.دار هجر).





والثالثُ: أنَّ ذلك خطابٌ لمن كان موجودًا على حالةٍ، فيؤمَرُ بأن يكونَ على حالةٍ أخرى؛ كإحياءِ الموتى، ومَسْخ الكفَّار.

وهذا ضعيفٌ؛ لأنه تخصيصٌ مِن غيرِ مخصِّص.

والرابع: أنَّ معنى: ﴿يَقُولُ لَهُ بَ﴾: يقولُ مِن أجلِهِ ؛ فلا يلزمُ خطابُه. والأوَّلُ أحسَنُ هذه الأجوبةِ.

وقال ابنُ عطيَّة (۱) «تلخيصُ المعتقَدِ في هذه الآية: أنَّ اللهَ ﷺ لم يَزَلْ آمِرًا للمعدوماتِ بشرطِ وجودِها؛ فكلُّ ما في الآيةِ مما يقتضي الاستقبال: فهو بحسَبِ المأمورات؛ إذِ المحدَثاتُ تجيءُ بعدَ أنْ لم تَكُنْ »(۲).

ت

قولُهُ: «وأجابوا عن ذلك بأربعةِ أوجُهٍ...»، إلخ:

كلُّ هذه الأقوالِ الأربعةِ ليس فيها انفصالٌ عن الإشكالِ الذي ذكرُوه.

والراجحُ منها: القولُ الأوَّلُ؛ كما اختاره المؤلِّف.

وأرجَحُ منه: القولُ الثالث، وإنْ كان المؤلِّفُ قد ضعَّفه؛ ويَشهَدُ

<sup>(</sup>٢) "التسهيل" (١/ ٥٥٨).



<sup>(</sup>١) في "المحرَّر الوجيز" (١/ ٣٣٢ ط - وزارة الأوقاف قطر).

له قولُهُ تعالى في خلقِ آدَمَ وعيسى: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَّ ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمَّ ﴿ خَلَقَكُهُ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُو كُن فَيَكُونُ﴾ [آل عِمرَان: ٥٩].

ولعل الجواب الذي يَرفَعُ الإشكال الذي ذكرُوهُ: أنَّ الأمرَ الواردَ في الآياتِ ليس أمرَ تكليفٍ للمخاطّبِ بفعلِ شيءٍ في نَفْسِهِ أو في غيرِه، بل هو أمرُ تكوينٍ يُوجِبُ كونَ الشيءِ الذي أرادَهُ اللهُ كما أراد؛ فيكونُ المُوجِبُ لكونِهِ – أي: وجودِهِ –إرادتَهُ تعالى وقولَهُ؛ كما جمَعَ للكهُ بينهما في الآياتِ: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيءٍ إِذَا أَرَدُنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن اللهُ بينهما في الآياتِ: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيءٍ إِذَا أَرَدُنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [النّحل: ١٤]، وقولِه: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ وَ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ [النّحل: ١٤]، وحدوثُ المحدَثاتِ بإرادتِهِ وكلامِهِ سبحانه يستلزِمُ قدرتَهُ على كلّ شيءٍ، ﴿أَنَّ ٱللّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الطّلاق: ١٢].

وأمَّا قولُ ابن عطيَّةَ - كَلُهُ-، فليس فيه جوابٌ، بل يزيدُ الإشكال؛ لقولِهِ: «لم يَزَلْ آمِرًا للمعدوماتِ، بشرطِ وجودِها»؛ فمضمونُ قولِهِ: أنه تعالى لم يَزَلْ آمِرًا للمعدوماتِ الموجوداتِ؛ وهذا ممتنعٌ.

وسبَبُ الإشكالِ عندهم: اعتقادُ أنَّ الأَمْرَ أمرُ تكليف؛ الذي يُطلَبُ به مِن المأمورِ فعلٌ يَفعَلُهُ بعلم وإرادة، والصوابُ: أنَّ الأمرَ أمرُ تكوينٍ؛ كما تقدَّم. وانظر كلامَ شيخ الإسلامِ ابنِ تيميَّةَ في "مجموع الفتاوى" (٨/ ١٨١-١٨٦)، وانظر كذلك: تعليقنا على الموضع الرابع والثَّلاثين.





قال ابنُ جُزَيِّ - يَكَلَلُهُ-: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ [المَائدة: ٢٧]؛ استدَلَّ بها المعتزِلةُ وغيرُهم على أنَّ العاصي لا يُتقبَّلُ عمَلُهُ.

وتأوَّلها الأشعريَّة: بأن التقوى هنا يراد بها: تقوى الشِّرْك (١).

ت

قولُهُ: "استدَلَّ بها المعتزلة..."، إلخ:

ذكر المؤلِّفُ قولَ المعتزِلةِ وقولَ الأشاعِرة، وظاهِرُ كلامِه: أنه يردُّ قولَ المعتزِلة، ويرضى قولَ الأشاعِرة.

وقولُ المعتزِلة ظاهِرُ الفساد؛ لأنه مبنيٌّ على أنَّ العاصيَ عندهم ليس بمؤمِن، وشرطُ قَبُولِ العمَلِ: الإيمانُ.

وأمَّا قولُ الأشاعِرةِ: فصحيحٌ مِن جهةِ أنَّ الشركَ يُحبِطُ العمَل.

لكنَّ هذا القولَ يقتضي أنَّ مَن لم يكن مشرِكًا، فاللهُ يَقبَلُ عمَلهُ مطلَقًا.

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۲۰۰).



وليس هذا بمستقيم؛ فإنَّ المؤمِنَ الموحِّدَ قد يَعرِضُ له في العملِ ما يُبطِلُه؛ كالرياء، والمَنِّ والأَذَى في الصَّدَقة، ومخالَفةِ السُّنَّة.

ومِن الخطأ في فهمِ الآيةِ: ظنُّ بعضِ الناسِ أنَّ المرادَ أنَّ اللهَ لا يتقبَّلُ إلا مِن تَقِيِّ فاعلٍ للمأمورات، تاركٍ للمعاصي؛ وهذا يَؤُولُ إلى قول المعتزِلة.

والصوابُ في الآية: أنَّ اللهَ لا يتقبَّلُ إلا ممَّن اتقَى اللهَ في عملِهِ ذلك؛ بأنْ أتى به على الوجهِ المشروع؛ خالصًا صوابًا، ولم يأتِ بما يُبطِلُه، والله أعلم.





قال ابنُ جُزَيِّ - يَطُّلله -: ﴿ أَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ ؛ حيثُ وقَع:

حمَلَهُ قومٌ على ظاهِره؛ منهم ابنُ أبي زَيْدٍ (١) وغيرُه.

وتأوَّلَهُ قومٌ: بمعنى: قصَدَ؛ كقولِه: ﴿ ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى ٱلسَّمَاءِ ﴾ [البقرة: ٢٩].

ولو كان كذلك، لقال: ثُمَّ استَوَى إلى العرش.

وتأوَّله الأشعريَّة: أنَّ معنى استَوَى: استَوْلَى بالمُلْكِ والقُدْرةِ.

والحَقُّ: الإيمانُ به مِن غيرِ تكييفٍ؛ فإنَّ السلامةَ في التسليم، وللهِ دَرُّ الإمامِ مالكِ بنِ أنسٍ في قولِهِ للذي سألَهُ عن ذلك: «الاستواءُ معلوم، والكيفيَّةُ مجهولة، والسؤالُ عن هذا بِدْعة»(٢).

\* **\*** 

<sup>(</sup>۱) هو القيرواني، عالم أهل المغرب، أبو محمد عبد الله بن أبي زيد القيرواني، المالكي، ويقال له: مالك الصغير.

وكان أحد من برز في العلم والعمل. قال القاضي عياض: حاز رئاسة الدين والدنيا، ورحل إليه من الأقطار ونجب أصحابه، وكثر الآخذون عنه، وهو الذي لخص المذهب، وملأ البلاد من تواليفه. ينظر: السير (١٧/ ١٠، رقم ٤).

وكلامه الذي أشار إليه المصنف ذكره في مقدِّمة "رسالته" (ص٤٨٧/ ضمن مجموعة "الردود" للشيخ بكر أبو زيد)، وينظر: مجموع الفتاوى (٥/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن عبد البر في التمهيد (٧/ ١٣٨) وقال: "وقد روينا عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن أنه \_

وقد رُوِيَ مثلُ قولِ مالكٍ عن أبي حَنِيفة (١)، وجَعْفَرٍ الصادق، والحسَنِ البَصْري (٢).

ولم يتكلَّم الصحابة ولا التابِعون في معنى الاستواء، بل أمسَكُوا عنه؛ ولذلك قال مالك: «السؤالُ عنه بدْعة»(٣).

ت

قولُهُ: « ﴿ أَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ [الحديد: ٤]؛ حيثُ وقَع... »، إلخ: ذكرَ فيه مذاهب:

الأوَّل: إجراؤُهُ على ظاهِرِه، ونسَبَهُ لابنِ أبي زَيْدٍ المالكي.

الثاني: مذهب أهل التأويل، ومنهم الأشاعِرة، وبعضُهم قال: استَوَى: قصد، وقالتِ الأَشاعِرة: استَوَى بالمُلْكِ والقُدْرة (٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: مختصر الصواعق (٣/ ٨٨٨)



<sup>=</sup> قال في قول الله على: ﴿ ٱلرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ مثل قول مالك هذا سواء".

<sup>(</sup>۱) ينظر: الفقه الأبسط المنسوب لأبي حنيفة (ص١٣٥)، ومجموع الفتاوى (٥/٤٦)، وبيان تلبيس الجهمية (١/ ١٩٣)، ودرء التعارض (٦/ ٢٦٣)، واجتماع الجيوش الإسلامية (ص١٩٥ - ط عالم الفوائد)، والعلو للذهبي (ص١٣٤)، ورسالة أصول الدين عند الإمام أبي حنيفة للخميس (ص٣٠٧).

<sup>(</sup>٢) روي كذلك عن أم سلمة، أخرجه اللالكائي في السنة رقم (٦٦٣) ومن طريقه أخرجه ابن قدامة في إثبات صفة العلو رقم (٦٧)، وأشار إليه ابن حجر في الفتح (٣٠٦/١٣)، وشيخ الإسلام في الفتاوى (٥/ ٣٦٥)، وأورده الذهبي في العلو (ص ٨١) وقال: "فأما عن أم سلمة فلا يصح؛ لأن أبا كنانة ليس بثقة، وأبو عمير لا أعرفه".

<sup>(</sup>٣) "التسهيل" (١/ ١١٧).



الثالث: مذهبُ الصحابةِ والأئمَّة، وهو الإيمانُ به مِن غيرِ تكييفٍ، وقرَّر هذا القولَ بقوله: "والحَقُّ: الإيمانُ به مِن غيرِ تكييفٍ؛ فإنَّ السلامةَ في التسليم».

وكلامُهُ هنا متردِّدٌ بين الإثباتِ مِن غيرِ تكييف، وبين التفويض؛ ولذا استشهَدَ بقولِ الإمامِ مالكِ وغيرِه: «الاستواءُ معلوم، والكيفُ مجهول»، ولكنه قال: «ولم يتكلَّم الصحابة ولا التابِعون في معنى الاستواء، بل أمسَكُوا عنه»، قال: «ولذا قال مالك: والسؤالُ عنه بِدْعة».

ومفهومُ كلامِ المؤلِّف - كَلَله - : أنَّ السؤالَ عن معنى الاستواءِ بِدْعة.

وهذا خطأ؛ فالذي سُئِلَ عنه مالك، وقال: «السؤالُ عنه بِدْعة» هو الكيفيَّة؛ لأنه قال: «الاستواءُ معلوم»؛ أي: معناه، «والكَيْفُ مجهول، والسؤالُ عنه بِدْعة»؛ أي: السؤالُ عن الكَيْف (١).

وقد أخطاً ابنُ جُزَيِّ - كَللهُ- أيضًا في زعمِهِ: أنَّ الصحابة والتابِعِينَ لم يتكلَّموا في معنى «استَوَى»(٢).

<sup>(</sup>٢) أورد البخاري في صحيحه (٩/ ١٢٤) قبل حديث (٧٤١٨) "باب ﴿وَكَانَ عَرْشُهُ, عَلَى الْمَآءِ ﴾ [أَلْمَآءَ ﴾ [هُود: ٧] [هود: ٧] ، ﴿وَهُو رَبُّ الْعَرْشِ الْفَطِيمِ ﴾ [التّوبَة: ١٢٩]. قال: قال أبو العالية: ﴿السَّوَى عَلَى الْفَرْشِ ﴾ «علا». ووصله الحافظ في التخليق (٥/ ٣٤٤). وينظر: تفسير الطبري (١/ ٤٥٦)، والقرطبي (٧/ ٢١٩)، والأسماء والصفات للبيهقي (٢/ ٣٠٣)، ومختصر الصواعق (٣/ ٢٢٩).



<sup>(</sup>۱) ينظر: مجموع الفتاوى (٥/ ١٨١)



والصوابُ: هو إثباتُ الاستواءِ للهِ على العَرْشِ بمعناه المعلومِ - وهو: علا وارتفَعَ - مع نَفْيِ التمثيل، ونفيِ العلمِ بالكيفيَّة.

ومَن يتدبَّرْ كلامَ ابنِ جُزَيٍّ، يُدرِكْ أنه إلى التفويضِ أميلُ؛ أي: تفويضِ معنى الاستواء، أو هو قولُهُ الذي يقولُ به، والله أعلم.





قال ابنُ جُزَيِّ - كَاللهُ-: « ﴿ إِنَّ كَدِى مَتِينُ ﴾ [الأعراف: ١٨٣]؛ سمَّى فِعْلَهُ بهم كَيْدًا؛ لأنه شبيهُ بالكَيْدِ في أنَّ ظاهرَهُ إحسانٌ، وباطِنَهُ خِذْلانٌ » (١).

ت

قولُهُ: «سمَّى فِعْلَهُ بهم كَيْدًا...»، إلخ:

هذا يتضمَّنُ أنَّ ما يفعلُهُ الربُّ عَلَى بالكافِرِينَ مِنَ الاستدراجِ ليس بكَيْدٍ حقيقةً، بل هو مجرَّدُ تسليةٍ؛ فهو كيدٌ لفظًا لا معنًى.

وهذا خطأ؛ لأنه صرفٌ لِلَّفْظِ عن ظاهِرِهِ بلا مُوجِب (٢)؛ كيف وقد أكَّده اللهُ بالمصدرِ المؤكِّدِ كما في قولِهِ: ﴿وَأَكِدُ كَيْدًا ﴾ [الطّارق: ١٦]؟! فهو تعالى يكيدُ الكافِرينَ ويمكُرُ بهم؛ جزاءً على كَيْدِهم ومَكْرهم؛ جزاءً وفاقًا.



<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۱/ ۷۲۹). (۲) ينظر: مجموع الفتاوي (۷/ ۱۱۱)





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلْلله -: « ﴿ وَإِذَا قَضَى ٓ أَمْرًا ﴾ [البَقَرَة: ١١٧]؛ أي: قدَّره، أو أمضاه.

قال ابنُ عطيَّةُ (١) «يَتَّجِهُ في الآية المعنيَان؛ فعلى مذهبِ أهلِ السُّنَّةِ: قدَّر في الأَزَلِ وأمضَى فيه، وعلى مذهبِ المعتزِلة: أمضَى عند الخُلْقِ والإيجاد».

قلتُ: لا يكونُ «قَضَى» هنا بمعنى قدَّر؛ لأنَّ القَدَر قديمٌ، و (إذا»: تقتضي الحدوث والاستقبال؛ وذلك يُناقِضُ القِدَم، وإنَّما «قَضَى» هنا: بمعنى: أَمْضَى، أو فعَلَ، أو أوجَدَ؛ كقولِه: ﴿فَقَضَدُهُنَّ سَبْعَ سَمَواتٍ﴾ [فُصّلَت: ١٢]» (٢).

ت

القضاءُ مِن اللهِ في القرآن يأتي لمعانٍ (٣):

<sup>(</sup>٣) ينظر: نزهة الأعين النواظر لابن الجوزي (ص٥٠٦)



<sup>(</sup>١) في "المحرَّر الوجيز" (١/ ٣٣١ ط.وزارة الأوقاف قطر).

<sup>(</sup>٢) "التسهيل" (١/ ٢٥٤).



- "قَضَى الخَلْقَ"؛ بمعنى: فرَغَ مِن خلقِهِ؛ كقوله تعالى: ﴿فَقَضَنْهُنَّ سَبْعَ سَمُواتِ ﴿ [فُصّلَت: ١٢].

٢ - «قَضَى»؛ بمعنى: حكَمَ؛ وهو نوعان:

الأول: شرعيٌّ؛ كقوله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٣]، ومعناه: أمَرَ ووصَّى.

والثاني: كونيٌّ؛ ومنه قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُۥ كُن فَيَكُونُ ﴾ [البَقَرَة: ١١٧]، ومعناه: أراد كَوْنَهُ؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشُهُ عِ إِذَا أَرَدْنُهُ أَن تَقُولَ لَهُ، كُن فَيَكُونُ ﴾ [النّحل: ٤٠]، وقال سبحانه: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٨٢].

وعلى هذا: فتفسيرُ «قضى»: بـ «أَمْضَى»، في قولِهِ تعالى: ﴿وَإِذَا قَضَى أَمْرًا ﴾ -: أظهَرُ ؛ لأن المعنى: إذا أرادَ اللهُ كَوْنَ ما سبَقَ في علمِهِ وإرادتِهِ وكتابهِ، قال له: «كُنْ»، فيَكُونُ؛ وهذا هو معنى الإمضاء؛ أي: إتمام الأمرِ الذي قدَّره اللهُ في علمِهِ وإرادتِهِ وكتابِه (١).

ولهذا أقولُ: ما وجَّه به المؤلِّفُ ابنُ جُزَيِّ اختيارَهُ، وهو أنَّ معنى «قَضَى»: أَمْضَى -: وجيهٌ.

ويأتي "قضى" في القرآنِ مضمَّنًا معنى "أَوْحَى" أو "أوصَلَ"؛ كما قال تعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَمَوُّكُوٓء مَقْطُوعٌ مُصْبِحِينَ ﴾ [الحِجر: ٦٦]، وقال سبحانه: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِيَ إِسْرَءِيلَ فِي ٱلْكِئْبِ لَنُفْسِدُنَّ في ٱلْأَرْضِ مَرَّتَبُن ﴾ [الإسراء: ٤].

<sup>(</sup>١) وانظر "مجموع الفتاوي" (٨/ ١٨١-١٨٦)، والتعليقَ على الموضع الثلاثين.





كما يأتي «القضاءُ» بمعنى: الحُكْم، شاملًا للمعنيَيْنِ: الكونيِّ، والشرعيِّ؛ كقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَقْضِي بِٱلْحَقِّ ﴾ [غَافر: ٢٠].

كما يأتي «القضاء» بمعنى: الفصل بين المختلفِينَ؛ كقولِهِ تعالى: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيكَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَغْنَلِفُوكَ ﴾ [الجَاثية: ١٧].





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَهُ -: « ﴿ سَخِرَ ٱللَّهُ مِنْهُمُ ﴾ [التّوبَة: ٧٩]: تسميةٌ للعقوبة باسم الذَّنْب » (١٠).

ت

قولُ ابنِ جُزَيِّ كَلَيُّهُ: «تسميةٌ للعقوبةِ باسمِ الذَّنْب»:

معنى كلامِهِ: أنَّ الله لا يَسْخَرُ حقيقةً بالمنافِقِين، بل هذا مِن تسميةِ العقوبةِ باسمِ النَّنْبِ الذي ارتكبُوهُ، وهو سُخْرِيَتُهم بالمؤمِنِينَ المتصدِّقين؛ وهذا معنى قولِ بعضهم: هذا مِن قَبِيلِ المشاكلة؛ يَعْنُونَ: المشاكلةَ اللفظيَّة؛ كما قالوا مثلَ ذلك في المَكْرِ والكَيْدِ والاستهزاءِ والخِدَاع (٢).

وليس هذا صوابًا، بل الصوابُ: أنَّ اللهَ يمكُرُ حقيقةً بالماكِرِينَ مِن الكافِرِينَ والمنافِقين، ويَخدَعُ المخادِعِين، ويَستهزِئُ بالمستهزِئِين، ويسخَرُ بالساخِرينَ.

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۲۹).

<sup>(</sup>۲) ينظر: مختصر الصواعق (۳/ ۷۳۸)

ومِن ذلك: إملاؤُهُ تعالى للكافِرِينَ واستدراجُهم، وإظهارُهُ سبحانه ' قَبُولَ ما أَظهَرَهُ المنافِقُونَ مِن الإيمان، فيَحسَبُونَ أَنهم خدَعُوا اللهَ بما أظهَرُوهُ مِن العمل، وهو تعالى محمودٌ على ذلك؛ لأنه عدلٌ.

ومِن مكرِ اللهِ واستهزائِهِ بالمنافِقِينَ يومَ القيامةِ: أنهم يكونون مع المؤمنين، فيُعْطَوْنَ أنوارًا حتى يظنُّوا أنهم ناجُونَ، وليسوا بناجين؛ كما قال تعالى: ﴿يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنظُرُونَا نَقْنِسُ مِن نُورِكُمُ قال تعالى: ﴿ الْحَديد: ١٣-١٥] الآياتِ.

ومِن مكرِ الله بالكافِرِين: ما ذكرَهُ في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكْرَهُ في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ عَنَحُنَا عَلَيْهِمْ أَبُوابَ كُلِّ شَيءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُوا الْخَدْنَهُم بَعْتَةً فَإِذَا هُم مُّبُلِسُونَ ﴾ [الأنعَام: ٤٤]، والله أعلم.





## قال ابنُ جُزَيِّ - عَلَيْهُ-: ﴿ وَيُؤَخِّرَكُمْ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى ﴾ [إبراهيم: ١٠]:

قال الزمخشريُّ وأهلُ مذهبِهِ مِن المعتزِلة: «معناه: يؤخِّرَكُمْ إنْ آمنتم إلى آجالِكم، وإنْ لم تُؤمِنوا، عاجَلَكُمْ بالهلاك قبلَ ذلك الوقت»(١)؛ وهذا بناءٌ على قولِهِم بالأَجَلَيْنِ.

وأهلُ السُّنَّةِ: يَأْبَوْنَ هذا؛ فإنَّ الأجلَ عندَهم واحدٌ محتوم»(٢).

ت

قولُ ابنِ جُزَيِّ - كَالله -: «وهذا بناءٌ على قولِهم - أي: المعتزِلةِ - بالأَجَلَيْن»:

هذا صحيحٌ عن المعتزِلة؛ ومعناه: أنَّ المعتزِلة يقولون: إنَّ المقتولَ ومَن يُعاجَلُ بالعقوبة، له أجلٌ متأخِّرٌ لو لم يُقتَلْ أو يُعاجَلْ، لانتهى إليه، ولِقَتْلِهِ أو تعجيل عقوبتِهِ أجلٌ متقدِّم (٣).

<sup>(</sup>٢) "التسهيل" (١/ ١٩٩). (٣) ينظر: مقالات الإسلاميين (١/ ٢٠٤)



<sup>(</sup>۱) "تفسيرالزمخشري (الكشاف)" (۲/ ٥٤٣ ط. دار الكتاب العربي).

وقال بعضُهم عن المعتزِلة: إنَّ الأجَلَ واحدٌ، وهو الأجَلُ المسمَّى، وإنَّ المقتولَ مقطوعٌ عليه أجلُه، وكذا مَن يُعاجَلُ بالعقوبةِ بسببِ كُفْرِه.

والحقُّ: أنَّ الأَجَلَ الذي قدَّره اللهُ في علمِهِ وكتابِهِ واحدُّ؛ سواءُ كان متقدِّمًا أو متأخِّرًا، ولا يقَعُ إلا هو؛ فالمتقدِّمُ لا يتأخَّر، والمتأخِّرُ لا يتقدَّم؛ كما قال تعالى: ﴿وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجُلُّ فَإِذَا جَآءَ أَجُلُهُمُ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْنَقْدِمُونَ ﴾ [الأعرَاف: ٣٤]، وقال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَا بِإِذْنِ ٱللَّهِ كِنَبَا مُّؤَجَّلاً ﴾ [آل عِمرَان: ١٤٥].

وهذا معنى ما أشار إليه المؤلِّفُ في قولِه: «وأهلُ السُّنَّةِ: يَأْبَوْنَ هذا؛ فإنَّ الأجلَ عندَهم واحدٌ محتوم»، والله أعلم (١٠).



<sup>(</sup>١) ينظر: مجموع الفتاوي (٨/٥١٦)



قال ابنُ جُزَيِّ - عَلَيْهِ-: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِم ﴾ [النّحل: ٥٠]؛ هذا إخبارٌ عن الملائكة، وهو بيانُ نفي الاستكبارِ.

ويَحتمِلُ أَنْ يريدَ: فوقيَّةَ القُدْرةِ والعَظَمة.

أو يكونَ مِن المشكِلاتِ التي يُمسَكُ عن تأويلِها.

وقيل: معناه: يَخافُونَ أَنْ يُرسِلَ عليهم عذابًا مِن فوقهم»(١).

ت

قولُهُ: «بيانُ نفي الاستكبارِ»، يريدُ: أنَّ قولَهُ: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم ﴾ [النّحل: ٥٠] تفسيرٌ لقوله: ﴿ وَهُمْ لَا يَسۡتَكُبِرُونَ ﴾ [النّحل: ٤٩].

ثم تردَّد - عَلَهُ، وعفا عنا وعنه - في توجيهِ قولِهِ تعالى: ﴿مِّن فَوْقِهِمْ ﴾ [الزُّمَر: ١٦] بين التفويض والتأويل:

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۲۶۳).

فقال: «ويَحتمِلُ أَنْ يريدَ: فوقيَّةَ القُدْرةِ والعَظَمة»؛ وهذا تأويلٌ (١٠). وقال: «أو يكونَ مِن المشكِلاتِ التي يُمسَكُ عن تأويلِها»؛ وهذا تفويضٌ.

وقال: «وقيل: معناه: يَخافُونَ أَنْ يُرسِلَ عليهم عذابًا مِن فوقهم»؛ وهذا تأويلٌ؛ لأنه صرفٌ للفظِ عن ظاهِره، وهو في الحقيقة تحريفٌ؛ لأنه لا دليلَ يدلُّ عليه.

ولجوءُ المؤلِّفِ في توجيهِ الآيةِ إلى التفويضِ والتأويل، راجعٌ إلى نفي الفوقيَّةِ الحقيقيَّةِ لله تعالى بذاتِهِ فوقَ جميع المخلوقات، وهو مذهبُ الأشاعِرة (٢٠)؛ وعلى هذا: فالمؤلِّفُ يذهبُ مَذْهَبَهم.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإرشاد للجويني (ص٣٩)، والاقتصاد في الاعتقاد للغزالي (ص ٣٣)، وأساس التقديس للرازي (ص٠٣).



<sup>(</sup>١) قال في الكلمات الحسان: "هب أن هذا يحتمل في مثل قوله: ﴿ وَفَوَقَ كُلِّ ذِى عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ [يُوسُف: ٢٧] لدلالة السياق والقرائن المقترنة باللفظ على فوقية الرتبة، ولكن هذا إنما يأتي مجردًا عن "من" ولا يستعمل مقرونًا بـ "من" فلا يعرف في اللغة البتة أن يقال: الذهب من فوق الفضة، ولا عالم من فوق الجاهل، وقد جاءت فوقية الرب مقرونة بـ "من" كقوله تعالى: فق الفضة، ولا عالم من فوق الجاهل، وقد جاءت فوقية الذات؛ ولا يصح حمله على فوقية الرتبة؛ لأن الظرف (فوق) جاء في هذه الآية مقيدا بحرف الجر (من)، والظروف المقيدة في اللغة العربية مثل (من فوق) و (من تحت) لا تعني إلا معاني الظروف الحقيقية لا المجازية، وتختلف عن جميع الظروف التي تأتي غير مقيدة مثل (فوق) و (تحت) التي قد تعني الحقيقة أوالمجاز أو كليهما معًا، ويحدد ذلك القرآن. انظر مثلًا قوله تعالى: ﴿ فَخَرّ عَلَيْهُ السَّمْوَثُ يَنَفَطُرُن مِن فَوْقِهِ فَي اللَّهُ اللَّهُ إِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِللَّهُ مِن فَوْقِهِ مَن فَوْقِها فَرَفٌ مَرْيَة مَرّي مِن فَوْقِهِ مَن فَوْقِهِ مَن فَوْقِهِ مَن فَوْقِها فَرَفٌ مَرْيَة مَن فَوْقِها فَرَفٌ مَرْيَة مَري مِن فَوْقِهِ مَن أَوْلَه عَل الرّبَه مَن أَوْقِها عَرفُ مَرْيَة مِن فَوْقِها عُرفٌ مَرْيَة مَرى مِن فَوْقِهِ مَن أَوْل مُرْون فَ اللّه الله مَن النّار وَمِن عَيْم طُللُ في اللّه ولا المَرف [الزّمر: ١٦]. ﴿ فَمَا الْأَنْهَرُ مَرِّي مِن فَوْقِهِ مَن فَوْقِها عُرفٌ مَرْيَة مِن فَوْقِها عُرفٌ مَرْيَة عَرى مِن غَيْم اللّه وله الله المَرف في إلى النّه مَن أَوْل الرّبَه مَن فَوْقِها عَرفُ مَرْيَة عَرى مِن غَيْم اللّه الله المَرف في النّه عَن مَن فَوْقِها عَرفُ مَرْيَة عَرى مِن عَيْم اللّه الله المَن النّه مِن فَوْقِها عَرفُ مَرينيَة عَرى مِن عَيْم الله المَن النّه مَن فَوْقِها عَرفُ مَن فَوْقِها عَرفُ مَرفَي مِن عَيْم اللّه الله المَن النّه المن المنال المؤل في المؤلق في المنال المؤلق الله المؤلق المؤلق من فَوْقِها عَرف الله المؤلق المؤلق المؤلق المؤلق المؤلق عن المؤلق عن المؤلق عن المؤلق المؤلق عن المؤلق عن المؤلق عن فَوْقِها عَرف مَن فَوْقِها عَرف فَوْقِها عَرف مَن فَوْقِها عَرف المؤلق عن المؤلق عن



ومذهبُ أهلِ السُّنَّةِ: أنَّ اللهَ بذاتِهِ فوقَ سمواتِهِ، على عرشِهِ، بائنٌ مِن خَلْقِه (١).



<sup>(</sup>۱) ينظر هامش التعليق رقم (١٥)





قَالَ ابِنُ جُزِيٍّ - كَالله - : ﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَامِنَتِ رَبِّ ﴾ [الكهف: ١٠٩] الآية؛ إخبارٌ عن اتساع عِلْم الله تعالى.

و «الكَلِماتُ»: هي المعاني القائمةُ بالنَّفْسِ، وهي المعلوماتُ؛ فمعنى الآيةِ: لو كُتِبَ عِلْمُ اللهِ بمِدَادِ البحرِ، لَنَفِدَ البحرُ، ولم يَنفَدْ علمُ الله، وكذلك: لو جِيءَ ببحرٍ آخَرَ مثلِهِ؛ وذلك لأنَّ البحرَ متناهٍ، وعلمُ اللهِ غيرُ متناهٍ» (١).

ت

قولُ ابنِ جُزَيِّ - عَلَيْه -: «إخبارٌ عن اتساعِ عِلْمِ الله تعالى...»، الله:

هذا صريحٌ بتأويلِ كلامِ اللهِ بعِلْمِهِ؛ فالآيةُ عند المؤلِّفِ إخبارٌ عن سَعَةِ علمِ الله، لا عن دَوَامِ كَلَامِه، وقد بنى هذا التأويلَ على قولِ الأشاعرةِ في «كلام اللهِ»: بأنه معنًى نفسيٌّ غيرُ مسموع منه؛ وذلك في

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۳۲۰).



' قوله: «والكَلِماتُ: هي المعاني القائمةُ بالنَّفْس».

وهذا ظاهرٌ في أنَّ المؤلِّف يقرِّرُ القولَ بالمعنى النَّفْسيِّ.

وقولُ الأشاعِرةِ في كلامِ اللهِ قولُ باطِلٌ مناقِضٌ لدَلَالةِ العقلِ والشرع؛ فهو - عندهم - معنًى نفسيٌّ ليس بصوتٍ ولا حرفٍ، واحدُّ لا يتعدَّدُ، قديمٌ لا تتعلَّقُ به مشيئةُ اللهِ (۱).

وهذا خلافُ ما عليه أهلُ السُّنَّةِ والجماعةِ مِن السلفِ ومَن تَبِعَهم؛ فكلامُ اللهِ – عند أهل السُّنَّة –: كلامٌ مسموع؛ كما سَمِعَ موسى كلامَ اللهِ مِن الله؛ أي: بلا واسطةٍ، وهو متعدِّدٌ، فهو حروفٌ وكلمات، وسُورٌ وآيات، وهو سبحانه يتكلَّمُ بما شاء، إذا شاء، كيفَ شاء، متى شاء؛ كما أخبر أنه قالَ ويقول، ونادى وينادي؛ كما دلَّت على ذلك الآيات، والله أعلم (٢).



<sup>(</sup>۱) ينظر: الإنصاف للباقلاني (ص ۸۰)، والإرشاد للجويني (ص ۱۰۲)، والاقتصاد للغزالي (ص (77))، وغاية المرام للآمدي (ص (97))، والمواقف للإيجي (ص (77))، ومجموع الفتاوى ((77))، ودرء التعارض ((7/1))، والتسعينية ((7/17))، وشرح حديث النزول (ص (170))، والنبوات ((7/17))، ومختصر الصواعق ((170))، وشرح الطحاوية ((7/17)).

 <sup>(</sup>۲) ينظر: مجموع الفتاوى (۱۲/ ۳۷) و (۱۲/ ۱۲۰) و (۱۲/ ۱۲۳ – ۱۷۳) و (۱۲/ ۱۲۰ – ۱۲۳) و (۱۲/ ۱۲۰ – ۱۲۳) و منهاج السنة (۱۲/ ۱۲۵) و درء التعارض (۲/ ۲۰۵) و شرح الأصبهانية (ص۵۰٪) والنبوات (۱/ ۵۹۰) و التسعينية (۲/ ۵۷۵) و مختصر الصواعق (۱/ ۱۳۱٤) و شرح الطحاوية (۱/ ۱۲۵۳) و موقف ابن تيمية من الأشاعرة (۳/ ۱۲۵۳).





قال ابنُ جُزَيٍّ - ﷺ -: ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِيٓ ﴾ [طه: ٣٩]؛ أي: تُرَبَّى ويُحْسَنُ إليك، بمَرْأًى منِّى وحِفْظٍ » (١).

ت

قولُهُ: «تُربَّى ويُحْسَنُ إليك»:

هذا صحيح؛ وهو الذي يقتضيه السياق، وتدُلُّ عليه الجملة؛ فقوله: «تُرَبَّى»، هو معنى «تُصْنَع».

وقولُهُ: «بِمَرْأًى منِّي»، يدلُّ له قولُهُ تعالى: ﴿عَلَىٰ عَيْنِيٓ﴾؛ فدلَّت الآيةُ على:

- إثباتِ العَيْنِ لله بلا كيفٍ؛ كما تفيدُهُ الإضافةُ (٢).

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۳۹۳).

<sup>(</sup>۲) ينظر: الإبانة للأشعري (ص ۱۲۰)، ونقض الدارمي (۱/ ۳۰٤)، والتوحيد لابن خزيمة (۱/ ۹۰)، والواسطية – مجموع الفتاوی – (۹/ ۱۳۳)، والحموية – مجموع الفتاوی – (8/ ۱۳ )، والجواب الصحيح (٤/ ۱۳ )، وبيان تلبيس الجهمية (۵/ ۱۳ )، ومختصر الصواعق (۱/ ۱۳ )).



## - وعلى أنَّ اللهَ يَرَى؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّنِي مَعَكُما ٓ أَسُمَعُ وَأَرْكُ ﴾ [ظه: ٤٦].

وذِكْرُ الرؤيةِ يقتضي الحفظَ مِن كلِّ شَرّ.

ولم يتعرَّضِ المؤلِّف لإثباتِ العَيْنِ أو نَفْيِها؛ فلعلَّهُ آثَرَ الإمساكَ على طريقةِ أهلِ التفويضِ مِن النفاةِ لحقائقِ الصفات؛ وهو الغالِبُ عليه - كَلُّنهُ- في هذا الكتاب؛ كما تقدُّم، والله أعلم.





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَهُ-: «﴿ وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى ﴾ [طه: ١١]: عبارةٌ عن الكرامةِ والتقريبِ؛ أي: استخلَصْتُكَ وجَعَلْتُكَ مَوضِعَ صنيعتي وإحساني »(١).

ت

قولُهُ في قولِهِ تعالى: ﴿وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي﴾: «عبارةٌ عن الكرامةِ والتقريبِ...»، إلخ:

صحيحٌ.

وقولُهُ: «عبارةٌ»:

أي: الاصطناعُ: عبارةٌ عن الكرامةِ والتقريبِ؛ أي: معناه الكرامةُ والتقريبُ؛ في الصطنعتك الله عنه الكرامةُ والتقريبُ؛ في الصطنعتك الله عنه عنه الله عنه الله

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۹۶٪).

وقولُهُ تعالى: ﴿لِنَفْسِيَّ﴾؛ أي: جعلتُكَ مِن خاصَّتي؛ كقولِه تعالى عن المَلِكِ: ﴿ٱتْنُونِي بِهِيًّ﴾؛ يعني: يُوسُف، ﴿ٱسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِيًّ﴾ [يُوسُف: ٥٤].





قال ابنُ جُزَيِّ - عَلَهُ-: « ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارٌ لِمَن تَابَ ﴾ [طه: ٨٦]؛ المغفِرةُ لمن تابَ: في مشيئةِ لمن تابَ: في مشيئةِ اللهِ عند أهل السُّنَّة.

وقالت المعتزلة: لا يُغفَرُ إلا لمن تاب»(١).

ت

قولُهُ: «المغفِرةُ لمن تابَ: حاصِلةٌ ولا بُدَّ...»، إلخ:

صحيحُ؛ لقوله تعالى: ﴿قُلْ يَعِبَادِى النِّينَ أَسْرَفُواْ عَلَىٓ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْنَطُواْ مِن رَحْمَةِ اللّهَ إِنّ اللّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنّهُ هُو الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ اللّهُ مَن لَم يَتُبْ، فما دُونَ الشركِ، وهذه الآيةُ لمن تاب، أمّا مَن لم يَتُبْ، فما دُونَ الشركِ، فمغفرتُهُ مقيّدةٌ بالمشيئة؛ لقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَامُ ﴾ [النّساء: ٤٨].

وقولُ المعتزِلة: «لا يُغفَرُ إلا لمن تاب»، بَنَوْا عليه القولَ بتخليدِ أهلِ الكبائِرِ في النار.

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/٤٠٤).



قَالَ ابِنُ جُزَيِّ - كَلَهُ-: ﴿ مَا يَأْنِيهِم مِّن ذِكْرٍ مِّن رَّبِهِم مُّمُدَثٍ ﴾ [الأنياء: ٢]؛ يعني بالذِّكْرِ: القرآنَ، و﴿ مُعَلَثٍ ﴾؛ أي: محدَثَ النزولِ »(١).

ت

قولُهُ: «يعني بالذِّعْرِ: القرآنَ، و﴿ مُحْدَثِ ﴾؛ أي: محدَثَ النزولِ»: لا إشكالَ فيه؛ فالذِّعْرُ مِن أسماءِ القرآنِ؛ كما قال تعالى: ﴿ وَهَاذَا وَكُرُ مُّبَارَكُ أَنزَلْنَهُ أَفَأَنتُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾ [الأنبياء: ٥٠].

وقولُهُ: «أي: محدَثَ النزولِ»، موافِقٌ لما نقَلَهُ ابنُ جريرٍ عن أهل التأويل؛ فإنه قال: «ما يُحدِثُ اللهُ مِن تنزيلِ شيءٍ مِن هذا القرآنِ للناسِ»، وأسنَدَهُ إلى قتادة (٢٠).

وهذا موافِقٌ أيضًا لبعضِ أجوبةِ الإمامِ أحمَدَ - عَلَشُ- ؛ حِينَ احتجَّتِ المعتزِلةُ بهذه الآيةِ على أنَّ القرآنَ مخلوقٌ (٣)، والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) ينظر: "البداية والنهاية" (١٤/ ٣٨٥، ٤٠٠ ط. دار هجر).



<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۲۱٪). (۲) "تفسير الطبري" (۲۱/ ۲۲۲ ط.دار هجر).



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ-: ﴿ وَأَدْخَلْنَكُ فِي رَحْمَتِنَا ۚ ﴾ [الأنبياء: ٧٥]؛ أي: في الجَنَّة، أو في أهلِ رَحْمَتِنا ﴾ (١).

ت

كلُّ مِن التفسيرَيْنِ صحيحٌ، وإنْ كان الأوَّلُ هو الجاريَ على الظاهِر.

ويدُلُّ لصحَّةِ التفسيرَيْنِ: قولُه تعالى: ﴿ يَكَأَيَّهُا النَّفْسُ الْمُطْمَيِنَةُ ﴿ الْمُطَمَيِنَةُ ﴿ الْمُطَمَيِنَةُ ﴿ الْمُطَمَيِنَةُ ﴿ الْمُطَمَيِنَةُ ﴿ الْمُطَمَيِنَةُ ﴿ الْمُطَمِينَةُ أَلَكُ وَالْمُطَمِينَةُ اللّهِ هُمْ فَهَا خَلِدُونَ ﴾ [ال فَجر: ٢٧-٣]، وقولُه سبحانه عن سُلَيْمانَ ﷺ : ﴿ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِمران: ١٠٧]، وقولُه سبحانه عن سُلَيْمانَ ﷺ : ﴿ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِمران: ١٠٧]، وقالُه سبحانه عن سُلَيْمانَ عَلَيْ الصَّكِلِحِينَ ﴾ [النَّمل: ١٩]، وقال الله في الحديثِ القُدْسيِّ للجَنَّةِ: عِبَادِكَ الصَّكِلِحِينَ ﴾ [النَّمل: ١٩]، وقال الله في الحديثِ القُدْسيِّ للجَنَّةِ: ﴿ وَاللهُ أَعلَمُ .

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ٤٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٨٥٠)، ومسلم (٢٨٤٦)؛ من حديث أبي هريرة رهي.



قال ابنُ جُزَيِّ - رَهِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابٍ ﴾ [الحَجّ: ٧٠]؛ يعني: اللَّوْحَ المحفوظَ، والإشارةُ بـ «ذلك»: إلى معلوماتِ الله»(١).

ت

قولُهُ: «يعني: اللَّوْحَ المحفوظَ»، صحيحٌ، وكذلك قوله: «والإشارةُ به «ذلك»: إلى معلوماتِ الله»، صحيحٌ أيضًا، ومعلوماتُ الله المشارُ إليها هي ما تضمَّنه الاسمُ الموصولُ في قولِه تعالى: ﴿أَلَمْ تَعَلَمُ أَكُ لَتُكُمُ مَا فِي السَّمَآءِ وَٱلأَرْضِ ﴾ [الحَجّ: ٧٠]؛ فكلُّ ما في السماءِ والأرضِ معلومٌ لله، ومكتوبٌ في أُمِّ الكتابِ اللوحِ المحفوظ.

والآيةُ دالَّةُ على مرتبتَيْنِ مِن مراتبِ الإيمانِ بالقَدَرِ، وهما مرتبتا العِلْم والكتابةِ (٢٠)، والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۶۸۶).

<sup>(</sup>٢) ينظر: توضيح مقاصد العقيدة الواسطية لشيخنا (ص١٩٢).



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ-: «﴿ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٤]؛ أي: أحسَنُ الخالِقِينَ خَلْقًا، فحُذِفَ التمييزُ؛ لدَلَالةِ الكلام عليه.

وفسَّر بعضُهم: ﴿ ٱلْخَالِقِينَ ﴾ بالمقدِّرين؛ فرارًا مِن وصفِ المخلوقِ بأنه خالِقٌ؛ ولا يجبُ أن يُنفَى عن المخلوقِ: أنه خالِقٌ بمعنى صانع؛ كقولِه: ﴿ وَإِذْ تَخَلُقُ مِنَ ٱلطِّينِ ﴾ [المَائدة: ١١٠]، وإنما الذي يجبُ أن يُنفَى عنه معنى الاختراع والإيجادِ مِن العدَم؛ فهذا هو الذي انفرَدَ اللهُ به »(١).

ت

الخلقُ – في اللغةِ – يأتي بمعنى: الإيجادِ بعدَ عَدَمٍ، ويأتي بمعنى: التقديرِ (٢)؛ ومنه قولُ زُهَيْرِ بن أبي سُلْمَى (٣):

وَلَأَنْتَ تَفْرِي مَا خَلَقْتَ وَبَعْ فَيُ الْقَوْمِ يَخْلُقُ ثُمَّ لَا يَفْرِي

<sup>(</sup>٣) مِن قصيدةٍ له يَمدَّخُ بها هَرمَ بنَ سِنَان. انظر: "ديوانه" صنعة الأَعْلَم (ص١١٩ ط. قباوة).



<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ٤٩٤).

<sup>(</sup>۲) ينظر: لسان العرب (۱۰/ ۸۵)



وقد جاء المعنيانِ في القرآنِ فيما يضاف إلى الله، ولكن المعنى الأوَّل هو الأكثر، وشواهِدُهُ بتصاريفِ مادَّتِهِ لا تُحصَر:

قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنَا ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُ مَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ [قَ: ٣٨]، ﴿ وَهُو الَّذِي خَلَقَ الَّيْلَ وَالنَّهَ إِلَا وَالشَّمْسَ وَالْقَمِّرَ ﴾ [الأنبياء: ٣٣]، ﴿ وَاسْجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَّ ﴾ [فُصَاب : ٣٧]، ﴿خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ كَٱلْفَخَّارِ ﴾ [الرَّحمٰن: ١٤]، ﴿ خَلَقَكُم مِّن نَّفُسِ وَبِحِدَةٍ ﴾ [النِّسَاء: ١].

ومِن الخَلْقِ بمعنى التقديرِ: قولُهُ تعالى: ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ﴾ [الحَشر: ٢٤]؛ فالخالقُ: هو المقدِّرُ لما يريدُ إيجادَهُ، والبارئُ: هو المُخرجُ لِمَا قدَّره إلى الوجودِ.

ويَحتمِلُ المعنيَيْن قولُهُ تعالى: ﴿فَتَبَارِكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٤].

ولم يأتِ في القرآنِ «الخَلْقُ» مضافًا إلى غير الله؛ إلا ما جاء في الخبَر عن عيسى - ١١٠٠ ﴿ وَإِذْ نَخْلُقُ مِنَ ٱلطِّينِ كَهَيْءَةِ ٱلطَّيْرِ بِإِذْنِي فَتَنفُخُ فِهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِي ﴾ [المَائدة: ١١٠]، والأظهَرُ: أنَّ الخَلْقَ هنا بمعنى التقدير؛ فهو هلا يُوجِدُ طيرًا، وإنما يَخلُقُ ما هو كَهَيْئةِ الطَّيْرِ؛ فينفُخُ فيه؛ فيكونُ طَيْرًا بإذنِ الله.

وبهذا يُعلَمُ: أنه لم يأتِ «الخَلْقُ» بمعنى الإيجادِ في القرآنِ مضافًا لغير اللهِ مطلَقًا، ولا يُستعمَلُ في لسانِ المسلِمِينَ إضافةُ الخَلْقِ لغير الله، بل نفَى سبحانه وتعالى «الخَلْقَ» عن كلِّ ما يعبُدُهُ المشركُونَ: ﴿ أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْءًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ [الأعـــرَاف: ١٩١]، ﴿أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لَّا



ما يَنحُونُ إِلَّهُ مِن مِن مِن مِن الأَمِنامِ،

يَغْلُقُّ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [النّحل: ١٧]، حتى ما يَنحَتُهُ المشرِكونَ مِن الأصنام، أَضاف اللهُ خَلْقَها إليه؛ قال تعالى: ﴿قَالَ أَتَعْبُدُونَ مَا نَنْحِتُونَ ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [الصّافات: ٩٥-٩٦].

وعلى هذا: فلا يجوزُ إضافةُ مصنوعاتِ البشَرِ إلى صانعيها بلفظ (الخَلْق)، بل اللهُ خالِقُها بالأسبابِ التي خلَقَها وقدَّرها.

وعلى هذا: فتعقُّبُ المؤلِّفِ لمن قال: «﴿أَحْسَنَ ٱلْخَلِقِينَ﴾ [الصَّافات: ٥٠٠]: أحسَنُ المقدِّرِينَ» -: ضعيفٌ.

وقول المؤلف: «مِن عدَمٍ»، الصوابُ أن يقول: بعدَ عَدمٍ، أو عنْ عدم.

وعبارةُ المؤلِّف: «مِن عدَم»، في قولِه: «وإنَّما الذي يجبُ أن يُنفَى عنه معنى الاختراعِ والإيجادِ مِن العدَمِ»(١).



<sup>(</sup>١) ينظر: "مسألة حدوث العالم" لشيخ الإسلام ابن تيمية (ص٤١-٢٤).





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ-: « ﴿ اللهُ نُورُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [النُّور: ٣٥]؛ «النُّورُ»: يُطلَقُ حقيقةً: على الضَّوْءِ الذي يُدرَكُ بالأبصارِ، ومجازًا: على المعاني التي تُدرَكُ بالقلوبِ، واللهُ ليس كمثلِهِ شيءٌ؛ فتأويلُ الآيةِ:

- اللهُ ذو نُورِ السمواتِ والأرض.

- أو وصَفَ نفسَهُ بأنه نُورٌ؛ كما تقولُ: «زيدٌ كَرَمٌ»: إذا أَرَدتَّ المبالَغةَ في أنه كريمٌ.

فإنْ أرادَ به «النُّورِ»: المُدرَكَ بالأبصارِ:

فمعنى: ﴿ نُورُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾: أنه خلَقَ النُّورَ الذي فيهما؛ مِن الشمسِ والقمرِ والنجوم، أو أنه خلَقَهُما وأخرَجَهُما مِن العدَمِ إلى الوجودِ (١٠)، فإنما ظهَرَتْ به كما تَظهَرُ الأشياءُ بالضوءِ.

ومِن هذا المعنى: قرأ عليُّ بن أبي طالبٍ (٢) اللهُ نَوَّرَ السَّمَوَاتِ

<sup>(</sup>٢) وقرأ بها غيرُهُ أيضًا. انظر: "تفسيرابن عطية" (٦/ ٣٨٥ ط. وزارة الأوقاف قطر)، و"تفسير أبي حيان" (٨/ ٤٠٣ ط. دار الفكر)، و"الدرالمصون" (٨/ ٣٠٣ ط. الخراط)، و"معجم القراءات" (٦/ ٢٦٤).



<sup>(</sup>١) تقدُّم الكلام على هذه العبارةِ: «مِن عدَم»، و«عن عدَم» في التعليقِ السابق.

وَالْأَرْضَ» بفتحِ النونِ والواوِ والراءِ، وتشديدِ الواو؛ أي: جعَلَ فيهما النُّورَ.

وإنْ أرادَ به «النُّورِ»: المُدرَكَ بالقلوبِ:

فمعنى: ﴿ نُورُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾: جاعِلُ النُّورُ في قلوبِ أهلِ السَّمواتِ والأرضِ ؛ ولهذا قال ابن عبَّاس: معناه: «هادي أهلِ السمواتِ والأرض » (١).

ت

قولُ المؤلِّف - عَلَهُ - : « ﴿ أَللَهُ نُورُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ؛ «النُّورُ»: يُطلَقُ حقيقةً: على الضَّوْءِ الذي يُدرَكُ بالأبصارِ، ومجازًا: على المعاني التي تُدرَكُ بالقلوبِ...»، إلخ:

النُّورُ نوعانِ: مخلوقٌ، وغيرُ مخلوقٍ هو صفةُ اللهِ تعالى (٢)؛ قال ابن القيِّم كَلَهُ (٣):

وَالنُّورُ ذُو نَوْعَيْنِ مَخْلُوقٌ وَوَصْ فَ مَا هُمَا وَاللهِ مُتَّحِدَانِ وَكَذَلِكَ المَخْلُوقُ ذُو نَوْعَيْنِ مَحْ صَوسٌ وَمَعْقُولٌ هُمَا شَيْعَانِ وَكَذَلِكَ المَخْلُوقُ ذُو نَوْعَيْنِ مَحْ صَوسٌ وَمَعْقُولٌ هُمَا شَيْعَانِ وعلى ذلك: فما ذكره المؤلِّف من أن النُّور نوعان: حسيُّ

<sup>(</sup>١) "التسهيل" (٢/ ٤١٥).

<sup>(</sup>۲) ينظر: بيان تلبيس الجهمية (۸/ ٦٦)، ومجموع الفتاوى (٦/ ٣٧٤-٣٩٦)، ومختصر الصواعق (٣/ ٣٠٤)، واجتماع الجيوش الإسلامية (ص.١٨).

<sup>(</sup>٣) في "الكافية الشافية "(١/ ٧٣٦ رقم ٣٣٧٥–٣٣٧٦ ط. المجمع).



ومعنويُّ؛ هو صحيحٌ ومعلوم؛ وهما نَوْعَا النُّورِ المخلوقِ؛ كما سَبقَ في كلامِ ابنِ القيِّم، وهذا يقتضي أنَّ معنى: «اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ»؛ أي: مُنوِّرُهما بالنُّورِ الحِسِّيِّ والمعنويِّ(١):

بالنُّورِ الحسيِّ؛ وهو: ما خلَقَهُ فيهما مِن الأنوار؛ كالشمسِ والقمرِ والنجوم.

وبالنُّورِ المعنويِّ؛ وهو: هُدَاهُ الذي يجعَلُهُ في قلوبِ أنبيائِهِ وأوليائِهِ وملائكتِه.

هذا؛ وقد سمَّى الله وَحْيَهُ الذي بِعَثَ به رسلَهُ: نُورًا وهدًى؛ قال تعالى: ﴿فَامِنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَٱلنُّورِ ٱلَّذِى أَنزَلْناً ﴾ [التّغَابُن: ١٨]، وقال في السوحي: ﴿وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ مَن نَشَاّهُ مِنْ عِبَادِناً ﴾ [السّوري: ٢٥]، ونظائرُ هذا متعدِّدة؛ وهذا معنى ما جاء عن ابن عبَّاس؛ قال: «نُورُ السمواتِ والأرضِ؛ أي: هادي أهلِ السمواتِ والأرضِ»؛ كما ذكرهُ المؤلِّف عَنْهُ (٢).

وقد جاء في السُّنَّةِ نظيرُ ما في آيةِ النور؛ قال ﷺ: «وَلَكَ الحَمْدُ؛ أَنْتَ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ» (٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (١١٢٠)، ومسلم (٧٦٩)؛ من حديث ابن عباس رها.



<sup>(</sup>۱) وقد قرئ شاذًا: «اللهُمُ نَوِّرُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ»، وقيل: هذا ورَدَ تفسيرًا عن الحسَن والضَّحَّاك. انظر: "تفسير البيضاوي" (١٠٧/٤ ط. المرعشلي)، و "تفسير أبي حيَّان" (٨/٤٢ ط. دار الفكر)، و "الدرالمصون" (٨/٤٣٤ ط. الخراط)، و "معجم القراءات" (٦/٤٢٤).

<sup>(</sup>٢) وقد أخرجه ابن أبي حاتم في "تفسيره" (٨/ ٣٩٥٣)، عن ابن عبَّاس. وانظر: "الدرالمنثور" (١١/ ٦٠- ١٦ ط. دار هجر).

وإذا كان اللهُ مُنوِّرَ السمواتِ والأرضِ، والنُّورُ كمالٌ، فهو أحقُّ أَن يكونَ النُّورُ كمالٌ، فهو أحقُّ أَن يكونَ النُّورُ صفةً له؛ إذْ كلُّ كمالٍ ثبَتَ للمخلوقِ لا نقصَ فيه، فالخالقُ أولى به، ومُعطِي الكمالِ أحقُّ به.

ولكنْ لم يثبُتْ أَنَّ «النُّورَ» اسمٌ مِن أسمائِهِ تعالى؛ بَلِ الاسمُ الذي نطَقَ به الكتابُ والسُّنَّةِ: «نُورُ السمواتِ والأرضِ»؛ فيُدعَى بهذا الاسمِ؛ كما دعا به الرسول ﷺ.

## وأمَّا قولُ المؤلِّف: «أو وصَفَ نفسَهُ بأنه نُورٌ»:

فهذا لا يَصِحُّ؛ لأنَّ لفظَ النُّورِ في الآيةِ مقيَّدٌ بالإضافةِ إلى السمواتِ والأرضِ؛ فلم يقُلْ تعالى: «اللهُ نُورٌ»، بل قال: «نُورُ السمواتِ والأرضِ»، وتقدَّم معنى: نُورِ السمواتِ والأرضِ.

وهذا الاسمُ: «نُورُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ»، نظيرُ: «رَبِّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ»، نظيرُ: «رَبِّ السَّمَوَاتِ والأرضِ»، لكنْ «قيُّوم» جاء في القرآنِ معرَّفًا غيرَ مضاف، وفي السُّنَّةِ جاء مضافًا وغيرَ مضاف، والله أعلم.





قَالَ ابِنُ جُزَيٍّ - كَلَّهُ-: ﴿ وَوَجَدَ ٱللَّهُ عِندُهُ ﴾ [النُّور: ٣٩]، ضميرُ الفاعل في «وَجَدَ»: للكافر، والضميرُ في «عندَهُ»: لعمَلِهِ، والمعني: وجَدَ اللهَ عندَهُ بالجزاء، أو وجَدَ زَبَانيَةَ الله "(١).

قولُ المؤلِّفِ - كِلله - : «وجَدَ اللهَ عندَهُ بالجزاءِ»؛ أي: وجَدَ جزاءَ عمَلِهِ الذي أعدَّه اللهُ له:

هذا معنَّى صحيحٌ؛ ولا يمنعُ أنْ يكونَ مِن معنى الآيةِ: أنَّ الكافر يَجِدُ اللهَ يومَ القيامةِ؛ أي: يَلْقَاهُ، فيوبِّخُهُ على كُفْره؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ ٓ إِذْ وُقِفُواْ عَلَىٰ رَبِّهِم ۚ قَالَ أَلَيْسَ هَلَا بِٱلْحَقِّ ۚ قَالُواْ بَلَىٰ وَرَبِّنا ۚ قَالَ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴾ [الأنعَام: ٣٠]، ولكن المؤلف لا يقرُّ هذه العنديةَ المتضمنة للقاء الله؛ لأنَّ من ينفى العلوَّ، ويقول بأن الله في كلِّ مكانٍ لا يكون بعضُ المخلوقاتِ عندَه أو أقربَ إليه من بعض، وهو ما يقتضيه مذهب المؤلف، كما تقدم في مواضع. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۷٤٥).



قال ابنُ جُزَيِّ - يَخْلَهُ-: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ ﴾ [الفُرقان: ٢٣]؛ أي: قصَدْنا إلى أعمالِهم؛ فلفظُ القدومِ مجازٌ، وقيل: هو قدومُ الملائكةِ، أسنَدَهُ اللهُ إلى نفسِهِ؛ لأنه عن أمرِهِ ﴾ (١).

ت

قولُ المؤلِّفِ - كَلَّهُ-: «قصَدْنا إلى أعمالِهم؛ فلفظُ القدوم مجازٌ»:

قولُهُ: «قَدِمْنا؛ أي: قصَدْنا»، هو معنى ما جاء عن السلف؛ إذْ قالوا في تفسيرِ الآية: قَدِمْنا؛ أي: عَمَدْنا(٢)، والمقتضِي لهذا التفسيرِ هو تعدِيةُ الفعلِ بـ «إلى»؛ ف «قَدِمَ» مضمَّنُ معنى: قصَدَ أو عمَدَ، والفعلُ المضمَّنُ لمعنى فعلِ آخَرَ يفيدُ معنى الفعلَيْنِ؛ كما هو معلومٌ؛ وعليه: فقولُهُ تعالى: ﴿وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ ﴾، يفيد معنى «قَدِمَ»، الذي فيه معنى: أتَى، أو جاء، وفيه معنى: عمَدَ أو قصَدَ.

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۲۸ه).

<sup>(</sup>۲) ينظر: تفسير الطبري (۱۷/ ٤٣٠)



وعلى هذا: فليس في الآيةِ مجازٌ، بل في الآيةِ تضمينُ الفعلِ معنى فعلٍ آخَرَ؛ كما تقدَّم.

وعُلِمَ مما تقدَّم: أنه يُمكِنُ أن يُستدَلَّ بالآيةِ على إثباتِ المجيءِ لله، لكنَّ إضافةَ الفعلِ إلى صيغةِ الجمعِ تفيدُ مجيءَ الملائكةِ أيضًا؛ كما جاء الخبرُ عن الأمرَيْنِ - مجيءِ الله، ومجيءِ ملائكتِهِ - في غيرِ موضع؛ كما قال تعالى: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلُكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ [الفَجر: ٢٢]، وقال: ﴿هَلَ يَظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ اللهُ فِي ظُلُلِ مِّنَ ٱلْعَمَامِ وَٱلْمَلَيْكَةُ ﴾ [البَقرَة: ٢١٠].

ولهذا يشيرُ قولُ المؤلِّف: «وقيل: هو قدومُ الملائكةِ»؛ أي: مجيئُهم، والقائلُ بذلك الأشبَهُ أنه مِن نفاةِ الصفاتِ الفعليَّةِ عن الله؛ كالمجيءِ والإتيانِ.

والحقُّ: أنه تعالى يجيءُ كما يشاءُ؛ كما أخبَرَ عن نفسِهِ في عددٍ مِن الآيات (١)، والأظهَرُ: أنَّ منها هذه الآيةَ: ﴿وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ ﴾ [الفُرقان: ٢٣].



<sup>(</sup>١) ينظر: مختصر الصواعق (٣/ ٨٥٦)





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ - في قولِه تعالى: ﴿قَالَ كَلَّ فَأَذْهَبَا بِعَايَلِيَنَ ۚ إِنّا مَعَكُم مُسْتَمِعُونَ ﴾ الفظهُ جمعٌ ، ووردَ مَورِدَ مَورِدَ مَورِدَ مَعليم اللهِ تعالى ، ويَحتمِلُ: أَنْ تكونَ الملائكةُ هي التي تَستمِعُ بأمرِ الله ؛ لأنَّ اللهَ لا يُوصَفُ بالاستماع ، وإنما يُوصَفُ بالسمع ؛ والأوَّل أحسَن ، وتأويلُهُ: أَنَّ في الاستماع اعتناءً واهتمامًا بالأمرِ ، ليست في صيغةِ «سَامِعُونَ» (1).

ت

قولُه: «ورَدَ مَورِدَ تعظيمِ الله»؛ معناه: أنَّ اللهَ ذكرَ نفسَهُ بصيغةِ الجمعِ وهو واحدٌ؛ للدَّلَالةِ على عظمتِهِ تعالى، وهذا معنًى صحيحُ؛ فإنه تعالى:

- يذكُرُ نَفْسَهُ بصيغةِ المفرَدِ، مُظهَرًا أو مُضمَرًا؛ للدَّلَالةِ على التوحيدِ.

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۸۸٦).

- ويذكُرُ نَفْسَهُ بصيغةِ الجمعِ، مُظهَرًا أو مُضمَرًا؛ للدَّلَاةِ على عظمتِهِ؛ لكثرةِ أسمائِهِ وصفاتِهِ، وكثرةِ عبيدِهِ وجنودِهِ، وشواهدُ هذا في القرآن كثيرةٌ؛ كما في هذه الآية: ﴿إِنَّا مَعَكُم مُستَعِعُونَ ﴿ [الشُّعَرَاء: ١٥]، وقولِه: ﴿وَنِعْمَ ٱلْمَهِدُونَ ﴾ [الدَّاريَات: ١٤]، وقولِه: ﴿وَنِعْمَ ٱلْمَهِدُونَ ﴾ [الدَّاريَات: ١٤]، وقولِه: ﴿وَنِعْمَ ٱلْمَهِدُونَ ﴾ [الدّاريَات: ١٤]، وقولِه: ﴿وَيَا لَهُ لَخُوظُونَ ﴾ [الحِجر: ١٩]، وقولِه: ﴿وَمِلَا لَهُ لَمُ لَكُونِكُ السَمُه: ﴿إِنَّا فَتَحَنَ لَكَ فَتَعَا مُبِينًا ﴾ [الفَتْح: ١]، وقولِه: ﴿مِّمَا عَمِلَتُ أَيْدِينَا ﴾ [الفَتْح: ١]، وقولِه: ﴿مِّمَا عَمِلَتُ أَيْدِينَا ﴾ [الفَتْح: ١]، وقولِه:

وقد يراد بهذه الصيغة الملائكة؛ كقولِه تعالى: ﴿فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَٱلْبَعُ قَرُءَانَهُ ﴾ [القِيَامَة: ١٨]، فالمرادُ: قراءةُ جبريلَ، وقولِه سبحانه: ﴿وَنَحَنُ أَقَرُبُ إِلَيْهِ مِنْ جَبْلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [قَ: ١٦]، والمرادُ: قربُ الملائكةِ الحافظينَ الكاتبِينَ لعمَلِ العبدِ.

وقد تدُلُّ هذه الصيغةُ على الأمرَيْنِ معًا: على التعظيم، وعلى إرادةِ الملائكة، ومِن ذلك هذه الآيةُ: ﴿إِنَّا مَعَكُم مُّسْتَمِعُونَ ﴾ [الشُّعرَاء: ١٥]؛ فاللهُ يَستمِعُ، والملائكةُ يَستمِعُونَ؛ كما قال: ﴿إِنَّنِي مَعَكُما أَسَّمَعُ وَأَرْكُ ﴾ [طه: ٤٦]، وقال سبحانه: ﴿أَمْ يَصْبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَبَعُونَهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيْمِمْ يَكُنُبُونَ ﴾ [الزّحرُف: ١٨].

وقولُ المؤلِّفِ: «إنَّ اللهَ لا يُوصَفُ بالاستماعِ، وإنَّما يُوصَفُ بالسمع»:

هذا غَلَطٌ منه - رَهُلُهُ- ؛ منشؤُهُ نفي الأفعالِ الاختياريَّةِ عن الله(١)،

<sup>(</sup>١) ينظر: هامش التعليق رقم (٢٧)



وهي التي تكونُ بمشيئتِهِ تعالى، وهو المعروفُ مِن مذهبِ الأشاعرة؛ كيف وقد أخبرَ تعالى عن نفسِهِ في هذه الآيةِ بصيغةِ الجمعِ بأنه مُستمِعٌ؟! ويَشهَدُ لذلك: ما جاء في السُّنَّةِ، وهو قولُهُ عَلَيْهِ: «مَا أَذِنَ اللهُ لِشَيْءٍ كَأَذَنِهِ لِنَبِيٍّ يَتَغَنَّى بِالقُرْآنِ، يَجْهَرُ بِهِ»(۱)، وقولُهُ: «مَا أَذِنَ»؛ أي: ما استمَعَ، والأَذَنُ – بالتحريك – الاستماعُ (۲)؛ فالاستماعُ فِعْلٌ مِن اللهِ يكونُ بمشيئتِه؛ فهو تعالى يَسمَعُ جميعَ الأصوات، ويَستمِعُ لما شاء منها(۳) ومِن ذلك: ما جاء في الآيةِ والحديثِ؛ فالاستماعُ أخصُّ مِن السماع؛ فكلُّ استماعٍ متضمِّنُ للسماع، دون العَكْس، والله أعلم.



<sup>(</sup>٣) ينظر: مجموع الفتاوى (١٣/ ١٣٣)



١) أخرجه مسلم (٧٩٣)؛ من حديث أبي هريرة رهيه.

<sup>(</sup>٢) ينظر: النهاية في غريب الحديث (١/ ٣٣)



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَهُ - في قولِهِ تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهَا نُودِي أَنُ بُولِكَ مَن فِي ٱلنَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا وَسُبَحَن ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [النَّمل: ٨]:

« ﴿ وَسُبُحَنَ ٱللَّهِ ﴾ [النَّمل: ٨]، يَحتمِلُ: أن يكونَ مما قيل في النداءِ لموسى على الوجهَيْن: قُصِدَ به تنزيهُ اللهِ مما عسى أن يخطُر ببالِ السامع في معنى النداءِ، وفي قولِه: ﴿ بُولِكَ مَن فِي ٱلنَّارِ﴾ [النَّمل: ٨]؛ إذْ قال بعضُ الناس فيه ما يجبُ تنزيهُ اللهِ عنه»(١).

قولُ المؤلَفِ - يَكْلله -: ﴿ وَشُبْحَنَ ٱللَّهِ ﴾ [يُوسُف: ١٠٨]، يَحتمِلُ أَن يكونَ مما قيل في النداءِ لموسى على الخ:

الأظهَرُ: أنَّ ذلك مِن جملةِ ما قِيلَ لموسى - ١٠٠٠ في النداءِ، وهو مع ذلك دالٌّ على تنزيهِ اللهِ عن كلِّ نقص، والتنزيهُ: هو مدلولُ الكلمةِ في كلِّ مواردها، وفي هذا تعليمٌ لموسى عليه ما يستحِقُّهُ الربُّ

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/۹۰۲).

مِن التنزيه؛ كما علَّمه تعالى ما يستحِقُّهُ من الإلهيَّة والربوبيَّة والتنزيه عن السُسركِ في قولِه: ﴿وَأَنَا ٱخْتَرَٰتُكَ فَٱسْتَمِعْ لِمَا يُوحَىٰ آلَ إِنَّنِى أَنَا ٱللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِذِكْرِى آلَ ﴾ [طه: ١٣-١٤]، وقولِه: ﴿إِذِ أَنَا ٱللَّهُ رَبُ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [القَصَص: ٣٠].

وأمَّا قولُ المؤلِّفِ: «أو يكونَ مستأنَفًا؛ وعلى كلا الوجهَيْنِ: قُصِدَ به تنزيهُ اللهِ»:

فهذا القَدْرُ مِن عبارتِهِ صحيحٌ، ولا إشكالَ فيه؛ ولكنه - عفا الله عنه - عنه حقد التنزيه بقولِه: «مما عسى أن يخطُر ببالِ السامعِ في معنى النداءِ...»، إلخ، وقد أجمَلَ وأبهَمَ ما عسى أن يخطُر ببالِ السامعِ مِن معنى النداء، وكذا لم يوضِّحْ ما قاله بعضُ الناسِ في الآيةِ مما يجبُ تنزيهُ اللهِ عنه.

ولهذا صار كلامُهُ غامضًا لا يفيدُ السامعَ معنى محدَّدًا، ولا يَفهَمُ مرادَهُ إلا مَن يَعرِفُ مذهبَهُ في كلام الله.

وإذْ قد عُلِمَ مما تقدَّم: أنَّ المؤلِّفَ على طريقةِ الأشاعرةِ، ومذهبُ الأشاعرةِ في كلامِ اللهِ: أنه معنًى نفسيُّ قديمٌ، ليس بصوتٍ ولا حرفٍ، ولا يكونُ بمشيئتِهِ (۱) -: فالذي يَحذَرُهُ المؤلِّفُ: أن يُفهَمَ مِن لفظِ النداءِ: أنَّ كلامَهُ تعالى بصوتٍ؛ لأنَّ النداءَ: هو الخطابُ بصوتٍ رفيع مسموع، ومذهبُ أهلِ السُّنَّةِ: أنَّ كلامَ اللهِ يكونُ بصوتٍ، مناداةً ومناجاةً؛ فاللهُ نادى موسى وناجاه (۲).

<sup>(</sup>۱) ینظر: هامش التعلیق رقم (۳۸) (۲) ینظر: هامش التعلیق رقم (۳۸)





وأمّا قولُهُ: «قال بعضُ الناسِ فيه ما يجبُ تنزيهُ اللهِ عنه»، فلعلّه يريدُ قولَ مَن قال: «المرادُ به «مَنْ فِي النَّارِ»: هو الله»؛ وهذا القولُ يَستعظِمُهُ مَن لم يَعرِف مرادَ مَن قال ذلك مِن السلفِ؛ فقد جاء عن ابن عبّاس - عبّاس - قُلُمُ : أَنْ تُدّسَ، وأَنَّ النارَ هي نُورٌ (۱)، وبمعرِفةِ ذلك يزولُ الإشكال (۲).



<sup>(</sup>۲) ينظر: مجموع الفتاوى (٥/ ٤٦٠-٤٦٤).



<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الطبري (۱۸/۱۸)



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ- في تفسيرِ قولِه تعالى: ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَا ٱللَّهُ ﴾ [النَّمل: ٦٥]:

«فإنْ قيل: كيف قال: «إلَّا اللهُ» بالرفع على البدَلِ، والبدلُ لا يصحُّ إلا إذا كان الاستثناءُ متصِلًا، ويكونُ مَا بعد «إلَّا» مِن جنسِ ما قبلَها؛ واللهُ تعالى ليس ممَّن في السمواتِ والأرضِ باتفاقٍ:

فإنَّ القائلين بالجهةِ والمكانِ يقولون: «إنه فوقَ السمواتِ والأرضِ».

والقائلين بنفي الجهةِ يقولون: «إنه تعالى ليس فيهما، ولا فوقَهما، ولا داخلًا فيهما، ولا خارجًا عنهما».

فهو - على هذا - استثناءٌ منقطعٌ؛ فكان يجبُ أن يكونَ منصوبًا؟ فالجوابُ مِن أربعةِ أوجُه:

الأوَّل: أنَّ البدَلَ هنا جاء على لغة بني تميم في البدَلِ، وإنْ كان منقطِعًا؛ كقولهم: «ما في الدارِ أحدٌ إلا حِمَارٌ» بالرفع، والحمارُ ليس مِن الأَحَدِينَ.



وهذا ضعيف؛ لأنَّ القرآنَ نزَلَ بلغةِ أهل الحجازِ، لا بلغةِ بني

والثاني: أنَّ اللهَ في السمواتِ والأرض بعلمِهِ؛ كما قال: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمُّ ﴾ [الحَديد: ٤]؛ يعنى: بعِلْمِه؛ فجاء البدَلُ على هذا المعني.

وهذا ضعيفٌ؛ لأنَّ قولَه: ﴿فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، وقَعَتْ فيه لفظةُ «في» الظرفيَّة الحقيقيَّة وهي في حقِّ اللهِ على هذا المعنى للظرفيَّةِ المجازيَّةِ، ولا يجوزُ استعمالُ لفظةٍ واحدةٍ في الحقيقةِ والمجازِ في حالةٍ واحدةٍ عند المحقِّقين.

الجوابُ الثالث: أنَّ قولَه: ﴿مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، يرادُ به: كلَّ موجودٍ؛ فكأنه قال: مَن في الوجودِ؛ فيكونُ الاستثناءُ على هذا متصِلًا، فيَصِحُّ الرفعُ على البدَلِ.

وإنما قال: ﴿مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾؛ جَرْيًا على منهاج كلام العرَب؛ فهو لفظٌ خاصٌّ يرادُ به ما هو أعَمُّ منه.

الجوابُ الرابع: أن يكونَ الاستثناءُ متصِلًا على أن يُتأوَّل: ﴿مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ في حقِّ الله؛ كما يُتأوَّلُ قولُه: ﴿ وَأَمِنهُم مَّن فِي ٱلسَّمَاءِ ﴾ [المُلك: ١٦]، وحديثُ السوداءِ، وشبهُ ذلك "(١).

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۲۲٥).



ت

قولُ المؤلِّفِ - رَهِيًهُ-: «واللهُ تعالى ليس ممَّن في السمواتِ والأرضِ باتفاقٍ...»، إلخ:

بنى المؤلِّف على قولِه: "إنَّ الله تعالى ليس ممَّن في السمواتِ والأرضِ باتفاقٍ»: أنَّ الاستثناءَ في قولِه تعالى: "إلَّا اللهُ» منقطع، وهو يقتضي نصبَ الاسمِ الشريف، والقراءةُ بالرفع، وذكر عن هذا الإشكال أربعةَ أجوبة، وليس مقصودُنا في هذه التعليقاتِ التعقُّباتِ اللغويَّة، بل التعقُّباتِ العقديَّة (۱).

والذي يُهِمُّنا هنا قولُه: «واللهُ تعالى ليس ممَّن في السمواتِ والأرضِ باتفاقٍ»؛ يريد: باتفاقِ المثبِتينَ للعلوِّ والنافِينَ له، وهم مَن عبَّر عنهم بالمثبتينَ للجِهَةِ والنافِين؛ فإنَّهم جميعًا يقولون: إنه تعالى ليس داخِلَ العالَم:

فالمُشِتِون للعلوِّ يقولون: «إنه تعالى فوقَ العالَم على العرش».

ونفاةُ العلوِّ يقولون: «إنه تعالى لا داخِلَ العالَمِ ولا خارِجَ العالَمِ»؛ وهم مَن عبَّر عنهم بنفاةِ الجهة؛ يقول: «والقائلونَ بنفي الجهةِ

<sup>(</sup>١) لكنَّ قوله في الجواب الأوَّل مِن الأجوبة الأربعة: «إنَّ القرآن نزَلَ بلغة أهل الحجاز، لا بلغة بني تَمِيم»، لا يسلَّم له على الإطلاق، بل هذا باعتبارِ الأغلَب، ومما جاء في القرآن على لغة تَمِيم: إدغامُ المضعَّف المجزوم؛ في نحوِ قوله تعالى: ﴿وَمَن يُشَآقِ اللَّهَ ﴾ [الحَشر: ٤]، كما نقله السيوطي في "الإتقان" عن ابن مالك، وعلى لغة تَمِيم أيضًا قولُهُ تعالى: ﴿فَهِي تُمُلُل عَلَيْهِ ﴾ [الفُرقان: ٥]؛ مِن أَمْلَى، لا مِن أَمْلَل؟ كما في "التفسير البسيط" للواحديِّ وغيره.



يقولون: إنه تعالى ليس فيهما، ولا فوقَهما، ولا داخلًا فيهما، ولا خارجًا عنهما».

فعلى كلا القولَيْنِ: فاللهُ ليس في السماءِ ولا في الأرض؛ وهذا معنى قوله: «باتفاق».

والحقُّ: أنه تعالى فوقَ سمواتِهِ على عرشِهِ؛ وهو ما دلَّ عليه الكتابُ والسُّنَّةِ، والعقلُ والفِطْرة، ويقابلُ ذلك قولانِ باطلان(١):

أحدُهما: أنه تعالى داخلٌ في المخلوقات؛ أي: أنَّه تعالى حالٌّ فيها؛ فهو في كلِّ مكان؛ وهذا قولُ حلوليَّةِ الجهميَّة.

الثاني: أنه تعالى لا داخِلَ العالَم ولا خارِجَهُ؛ وهو قولُ معطِّلةِ الجهميَّةِ ونفاتِهِمْ؛ وقد ذكره المؤلِّفُ عن نفاةِ الجهة.

وكلا القولين باطل، والثاني أبطل؛ فإنه مع مناقضتِهِ للسمع، مناقِضٌ للعقل أظهَرَ مناقضة؛ فإنَّ مِن الممتنِع أن يكونَ موجودٌ لا داخِلَ العالَم ولا خارجَه؛ فإنَّ ذلك مِن سَلْبِ النقيضَيْنِ الذي لا يصحُّ إلا في المعدوم، فإذا أُضِيفَ إلى ذلك: أنه موجودٌ، تضمَّن أنه موجودٌ معدومٌ؛ وهذا جمعٌ بين النقيضَيْنِ، الذي هو أحدُ الممتنِعاتِ المُتَّفَقِ عليها، والقولُ بنفي الجهةِ وما تفرَّع عنه هو المشهورُ مِن مذهبِ الأشاعِرة (٢).



<sup>(</sup>۲) ينظر هامش التعليق رقم (١٥) (۱) ينظر: مجموع الفتاوي (٥/ ٢٦٧-٣٠٩)





قال ابنُ جُزَيِّ - عَلَيْهِ-: « ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَاّبَةً ﴾ [النّمل: ٨٦]؛ أي: إذا حان وقتُ عَذَابِهم، الذي تضمّنه القولُ الأزليُّ مِن اللهِ في ذلك، وهو قضاؤُه » (١).

ت

قولُ المؤلِّفِ - يَرْشُهُ-: «إذا حان وقتُ عَذَابِهِم...»، إلخ:

في تفسيرِ وقوعِ القولِ بقربِ وقتِ العذابِ نظرٌ؛ والأظهَرُ أنَّ قولَه: ﴿ وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِم ﴿ ؟ أَي: حَقَّ القولُ عليهِم (٢) ، وهو حكمُ اللهِ بأنهم لا يُؤمِنون؛ كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ حَقَ ٱلْقَوْلُ عَلَىٓ أَكُثَرِهِمْ فَهُمْ لَا يُؤمِنُونَ ﴾ [يس: ٧].

ولا ريبَ أنَّ ما حَقَّ عليهم مِن القولِ بأنهم لا يُؤمِنون هي كلمتُهُ تعالى القدريَّة؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتُ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ إِنَّ وَلَقَ جَاءَ مُّهُمْ كُلُ عَلَيْهِمْ كُلُ عَلَيْهِمْ كُلُ عَلَيْهِمْ كُلُ عَلَيْهِمْ كُلُ عَلَيْهِمْ كُلُ عَلَيْهِ ﴿ لَيُوسِنَ ٩٦-٩٧]، وقال: ﴿وَلَقَدُ

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۲۲۸). (۲) ينظر: تفسير الطبري (۱۱۹/۱۸)





سَبَقَتْ كَلِمَنُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ شَيْ إِنَّهُمْ لَهُمُ ٱلْمَنصُورُونَ شَيْ وَإِنَّ جُندَنَا لَهُمُ ٱلْعَالِمُونَ الْآنِ اللهُ وَالسَّافَاتِ: ١٧١-١٧٣].

فمعنى: ﴿ وَقَعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ ﴾؛ أي: وقَعَ عليهم مُوجَبُ كلمتِهِ تعالى السابقةِ في الحكم: بأنَّهم لا يُؤمِنون.

فهذه كلماتُهُ الكونيَّةُ سبَقَتْ لقومٍ في الشقاوةِ، ولقوم بالسعادةِ؛ كمما قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسْنَىُّ أُولَالِكَ عَنْها مُبْعَدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠١]، وقال سبحانه: ﴿وَتَمَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى عَلَى بَيْ إِسْرَتِهِ بِلَ بِمَا صَبُرُولًا ﴾ [الأعراف: ١٣٧]، وقال سبحانه: ﴿وَلَقَدُ سَبَقَتْ كَلِمُتُ لَا إِسْرَتِهِ بِلَ بِمَا صَبُرُولًا ﴾ [الأعراف: ١٣٧]، وقال سبحانه: ﴿وَلَقَدُ سَبَقَتْ كَلِمُنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ . . . ﴾ الآيتيْنِ [الصَّافات: ١٧١-١٧١].

وقولُ المؤلِّف: «القولُ الأَزَلِيُّ مِن الله»، الأزليُّ: هو الذي لا بداية له؛ وهذا يجري على قولِ الأشاعرة: إنَّ كلامَ اللهِ قديمٌ بقِدَمِهِ سبحانه؛ لأنَّ كلامَ الله عندَهم لا تتعلَّقُ به المشيئة (١)، ولا ريب: أنَّ كلماتِهِ القَدَريَّةَ صادِرةٌ عن مشيئتِهِ تعالى، وما كان بمشيئةٍ يمتنِعُ أنْ يكون أزليًّا، وكلماتُهُ تعالى التي أخبر أنها سبَقَتْ يَحتمِلُ أن تكون عند كتابةِ المقاديرِ في أمِّ الكتابِ، والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) ينظر: هامش التعليق رقم (٣٨)





قال ابنُ جُزَيِّ - كَالله : "﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيمِ مَ ﴾ [فُصّلَت: ٤٧]؛ العاملُ في الظرفِ مُضمَرٌ، وفاعلُ "يُنادِي»: اللهُ تعالى، ويَحتمِلُ: أن يكونَ نداؤُهُ بواسطةٍ أو بغيرِ واسطةٍ»(١).

ت

قولُ المؤلِّفِ - كَلَّهُ-: «ويَحتمِلُ أن يكونَ نداؤُهُ بواسطةٍ أو بغيرِ واسطةٍ»:

في هذا التردُّدِ نظَرٌ؛ والصوابُ: أنه نادَاهم بغير واسطة؛ لأنه إذا كان بغيرِ واسطةٍ، كان مجازًا؛ والأصل كان بغيرِ واسطةٍ، كان حقيقةً، وإذا كان بواسطةٍ، كان مجازًا؛ والأصل الحقيقة، ولا موجب للعدول عنها.



<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۲۰۲).



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ-: ﴿ مَا كَانَ لَمُّمُ ٱلْخِيرَةُ ﴾ [القَصَص: ٦٦]؛ «ما»: نافيةٌ، والمعنى: ما كان للعبادِ اختيارٌ؛ إنما الاختيارُ والإرادةُ لله وحدَهُ؛ فالوقفُ على قولِه: ﴿ وَيَغْتَ اللَّهُ ﴾ [القَصَص: ٦٨].

وقيل: إنَّ «ما»: مفعولةٌ به «يَخْتَارُ»، ومعنى ﴿ ٱلْخِيرَةُ ﴾ على هذا: الخَيْرُ والمصلَحةُ.

وهذا يجري على قول المعتزِلة، وذلك ضعيف؛ لرفع ﴿ ٱلْخِيرَةُ ﴾ ؛ على أنها اسمُ «كان»، ولو كانتْ «ما» مفعولةً، لكان اسمُ «كان» مُضمَرًا يعودُ على «ما»، وكانت «الخِيرَةُ» منصوبةً على أنها خبَرُ «كان».

وقد اعتذَرَ عن هذا مَن قال: إنَّ «ما» مفعولةً؛ بأنْ قال: تقديرُ الكلام: «يختارُ ما كان لهم الخِيرَةُ فيه»، ثُمَّ حُذِفَ الجارُّ والمجرور؛ وهذا ضعيف»(١).

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۲۰۰).





قولُ المؤلِّفِ - كَلْلُهُ-: «ما»: نافيةٌ، والمعنى: ما كان للعبادِ اختيارٌ...»، إلخ:

أصاب المؤلِّف في ترجيحِ أنَّ «ما» نافيةٌ، وفي تضعيفِ القولِ بأنها موصولةٌ.

وما أوردَهُ على القولِ الثاني مِن جهةِ إعرابِ: ﴿مَا كَانَ لَمُمُ اللَّهِ وَمَا كَانَ لَمُمُ اللَّهِ مَن جهةِ المعنى، وهو أنه الخِيرَةُ ﴾، صحيحٌ أيضًا، وكذا ما يَرِدُ عليه مِن جهةِ المعنى، وهو أنه يَلزَمُ أن يكونَ المعنى: يَخْتارُ ما فيه الخِيرَةُ للعبادِ؛ وبهذا تمسَّك بعضُ المعتزلةِ في قولهم بوجوبِ فعلِ الأصلَحِ على الله؛ كما أشار إليه المؤلّف.

وقد اختار القولَ الأوَّلَ كثيرٌ من المفسِّرين؛ وهو الصواب، وقد رجَّحه ابنُ القيِّم مِن وجوهٍ؛ فانظُرْها في "زاد المعاد"(١)، والله أعلم.



<sup>(</sup>۱) "زاد المعاد" (۱/ ٤٠-٤٣).



قال ابنُ جُزَيِّ كَاللهِ : ﴿ وَهُو أَهُونُ عَلَيْهِ ﴾ [الرُّوم: ٢٧]؛ أي: الإعادةُ يومَ القيامةِ أهونُ عليه مِن الخَلْقةِ الأُولى؛ وهذا تقريبٌ لفهم السامع، وتحقيقُ للبعثِ؛ فإنَّ مَن صنعَ صنعةً أوَّلَ مرَّةٍ، كانت أسهَلَ عليه ثانيَ مرَّة، ولكنَّ الأمورَ كلَّها متساوِيةُ عند الله؛ فإنَّ كلَّ شيءٍ على اللهِ يسيرُ "(١).

ت

قولُ المؤلِّفِ - عَلَيُهُ-: «هذا تقريبٌ لفهمِ السامعِ، وتحقيقٌ للبعثِ...»، إلخ:

يريدُ: أنَّ أفعَلَ التفضيلِ ليس على بابه؛ فلا يدل على أن الإعادة أيسرُ على اللهِ مِن البَدْءِ: «الخَلْقِ الأوَّلِ»؛ لأنَّ قدرتَهُ تعالى على الأشياءِ واحدة، والأشياءُ بالنسبةِ لقدرتِهِ سواءٌ؛ فليس شيءٌ منها أيسَرَ على اللهِ مِن شيء، وإنما ذكر أفعلَ التفضيلِ تقريبًا للمخاطبِينَ؛ لأنَّ على اللهِ مِن شيء، وإنما ذكر أفعلَ التفضيلِ تقريبًا للمخاطبِينَ؛ لأنَّ

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۱۸۶).

المستقِرَّ في عقولِهم أنَّ الإعادةَ أهونُ مِن البدءِ؛ وهذا توجيهٌ صحيح. وفي الآية: توجيهٌ آخَرُ صحيحٌ أيضًا؛ وهو أنَّ أفعَلَ التفضيلِ ليس على بابه؛ أي: ليس المقصودُ منه المفاضَلةَ بين شيئين، بل المرادُ إثباتُ الوصفِ؛ وعلى هذا: فقولُهُ تعالى: ﴿أَهُونُ عَلَيْهُ ﴾؛ أي: هينٌ عليه، فيكونُ مِن قبيلِ الصفةِ المشبَّهة؛ والله أعلم (١).



<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الطبري (۱۸/ ٤٨٥)





قال ابنُ جُزَيِّ - عَلَهُ -: ﴿ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوهِمِ ۗ ﴾ [السَّجدَة: ١]، عبارةٌ عن إيجادِ الحياةِ فيه، وأُضِيفَتِ الرُّوحُ إلى اللهِ إضافةَ مِلْكِ إلى مالكِ، وقد يرادُ بها الاختصاصُ؛ لأنَّ الرُّوحَ لا يَعلَمُ كُنْهَهُ إلا اللهُ (١).

ت

قولُ المؤلِّفِ - كَلَّهُ-: ﴿ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّومِهِ ﴿ وَالسَّجدَة: ٩]، عبارةٌ عبارةٌ عن إيجادِ الحياةِ فيه...»، إلخ:

يريدُ المؤلِّفُ: أَنَّ النفخَ في آدَمَ مِن الرُّوحِ عبارةٌ عن إيجادِ الحياةِ فيه، وهذا تأويلٌ للنَّفْخ؛ فيَظهَرُ منه: أنه لا يُثبِتُ إضافةَ النفخِ إلى اللهِ؛ لأن من مذهبه نفى الأَفعالِ الاختياريَّة عن الله تعالى.

ولا مُوجِبَ للعدولِ عن ظاهرِ القرآن؛ فاللهُ تعالى أضافَ نَفْخَ الرُّوحِ في آدَمَ إلى نفسِهِ المقدَّسةِ في ثلاثةِ مواضع:

في سورةِ الحِجْر؛ قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيْرِكَةِ إِنِّي خَلِقُ

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/٤٠٧).

بَشُكُرًا مِّن صَلْصَلِ مِّنْ حَمَلٍ مَّسْنُونِ (آ) فَإِذَا سَوَيْتُكُمُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ, سَلَجِدِينَ (آ) ﴿ [الحِجر: ٢٨-٢٩].

وقال في سورةِ (ص): ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيِّكَةِ إِنِّ خَلِقُ بَشَرًا مِّن طِينِ اللَّهِ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ. وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ سَجِدِينَ ﴾ [صَ: ٧١-٧٧].

وقال في السَّجْدة: ﴿ ثُمَّ سَوَّنَهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ ﴿ السَّجدَة: ١]؛ أي: الإنسانَ الذي بدَأَهُ مِن طِينٍ، وهو آدَمُ؛ كما في آيتي الحِجْرِ، و(ص).

وعليه: فالنفخُ مِن أفعالِ اللهِ تعالى التي تكونُ بمشيئتِهِ سبحانه؛ فهو تعالى ينفُخُ فيما شاء، ما شاء، كيف شاء، والله أعلم (١).



<sup>(</sup>۱) ينظر: الاختلاف في اللفظ لابن قتيبة (ص٤٤)، والروح لابن القيم (ص١٥٤-١٥٦ ط. دار الكتب العلمية).





قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّلُهُ-: ﴿ إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ ﴾ [سَبَا: ٥٠]؛ يعني: قُرْبَهُ تعالى بعلمهِ وإحاطتِهِ (١).

ت

قولُ المؤلِّفِ - كَلْلُهُ-: «﴿إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ ﴾؛ يعني: قُرْبَهُ تعالى بعلمِهِ وإحاطتِهِ»:

قولُهُ: «قُرْبَهُ بعلمِهِ وإحاطتِهِ»؛ معناه: إثباتُ القُرْبِ العامِّ؛ كالمعيَّةِ العامَّةِ المقتضيةِ للعلمِ، فيَؤُولُ المعنى إلى: أنه تعالى قريبٌ مِن كلِّ أحدٍ، ومِن كلِّ شيءٍ، كما أنَّه مع كلِّ أحدٍ، بعلمِهِ وإحاطتِهِ.

وهذا الذي ذهَبَ إليه المؤلِّفُ مِن إثباتِ القُرْبِ العامِّ الراجعِ إلى العلمِ، هو المناسِبُ لمذهبِ متأخري الأشاعرةِ؛ فإنَّهم لا يُثبِتُونَ للهِ قُرْبًا خاصًّا مِن بعضِ العبادِ؛ كالملائكةِ الذين عندَهُ؛ فليس أحدُ مِن العبادِ أقربَ إليه مِن أحد (٢)؛ وذلك لقولِهم: «إنه تعالى في كلِّ مكانٍ العبادِ أقربَ إليه مِن أحد (٢)؛ وذلك لقولِهم: «إنه تعالى في كلِّ مكانٍ

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۷٦٨). (۲) ينظر: مجموع الفتاوي (٥/ ٢٢٦–٢٥٥)



أو لا داخل العالم ولا خارجه»؛ كما تقدَّم ذكرُ ذلك عنهم، وسبَقَ التعليقُ عليه عنهم، وسبَقَ التعليقُ عليه عند كلام المؤلِّف على قولِهِ تعالى: ﴿قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [النَّمل: ٦٥]، والله أعلم.





قال ابنُ جُزَيٍّ - كَلَّهُ- عند تفسيرِ قولِه تعالى: ﴿وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَهُ تَعَالَى: ﴿وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرُوءَ إِلَّا فِي كِنَابٍ ﴾ [فاطِر: ١١]:

«فإنْ قيل: إنَّ التعميرَ والنقصَ لا يَجتمِعانِ لشخصِ واحدٍ؛ فكيف أعاد الضميرَ في قولِه: ﴿وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ﴾ على الشخصِ المعمَّر؟ فالجوابُ مِن ثلاثةِ أوجُه:

الأوّل - وهو الصحيحُ -: أنّ المعنى: ما يُعمّرُ مِن أحدٍ ولا يُنقَصُ مِن عُمُرِهِ إلا في كتابٍ؛ فوضَعَ «مِن مُعَمّرٍ» في موضع «مِن عُمُرهِ إلا في كتابٍ؛ فوضَعَ «مِن مُعَمّرٍ» في موضعِ «مِن أَحَدٍ»، وليس المرادُ شخصًا واحدًا، وإنما ذلك كقولِك: «لا يُعاقِبُ اللهُ عبدًا ولا يُثيبُهُ إلا بحَقِّ».

والثاني: أنَّ المعنى: لا يزادُ في عُمُرِ إنسانٍ ولا يُنقَصُ مِن عمرِهِ الا في كتاب؛ وذلك أن يُكتَبَ في اللوح المحفوظ: أنَّ فلانًا إنْ تصدَّق، فعمرُهُ سِتُّونَ سنةً، وإنْ لم يتصدَّق، فعمرُهُ أربعونَ؛ وهذا ظاهرُ قولِ رسولِ الله عَلَيُّ: "صِلَةُ الرَّحِم تَزِيدُ فِي العُمُرِ»(١) إلَّا أنَّ ذلك مذهبُ

 $_{=}$  روي من حديث بهز بن حكيم عن أبيه عن جده، وعن ابن مسعود، وعن أبي أمامة، وعن  $_{=}$ 

المعتزِلةِ القائلِينَ بالأَجَلَيْنِ، وليس مذهبَ الأشعريَّة، وقد قال كَعْبُ حين طُعِنَ عُمَرُ: «لَوْ دَعَا اللهَ، لَزَادَ فِي أَجَلِهِ»؛ فأنكرَ الناسُ ذلك عليه؛ فاحتَجَّ بهذه الآيةِ (۱).

والثالثُ: أنَّ التعميرَ: هو كَتْبُ ما يُستقبَلُ مِن العُمُر، والنقصَ: هو كتبُ ما مضى منه في اللوحِ المحفوظِ؛ وذلك في حَقِّ كلِّ شخص»(٢).

ت

قولُ المؤلِّفِ - عَلَيْهُ - في الوجهِ الثاني مِن وجوهِ مرجِعِ الضميرِ في قولِه: ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعَمَّرٍ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ ﴾ [فَاطِر: ١١]: إنَّ المرادَ: مَن يُعمَّرُ بسبب؛ كالصَّدَقةِ، أو يُنقَصُ مِن عمرِه؛ لعدَم ذلك؛ فمَن تصدَّقَ أو وصَلَ رحمَهُ، زِيدَ في عمرِه، بخلافِ مَن ليس كذلك، واعترَضَ - عَلَيْهُ - على هذا الوجهِ: بأنه يوافِقُ قولَ المعتزِلةِ القائلِينَ بالأجليْن، وأنه خلافُ قولِ الأشاعِرةِ.

<sup>=</sup> أبي سعيد، وعن أم سلمة، وعن عبد الله بن جعفر.. وفي أسانيدها مقال وبعضها منكر، وقد صححه بعضهم بمجوع طرقه. ينظر: البدر المنير (٧/٧٠)، ومجمع الزوائد (٣/١١٥)، والتلخيص الحبير (٣/ ٢٤٧)، رقم ٢٤٧)، والمقاصد الحسنة رقم (٦١٨)، والسلسلة الصحيحة (٤/٥٣٥، رقم ١٩٠٨).

<sup>(</sup>۱) لم نجد هذا الأثر في المصادر المسندة، وذكره ابن الملقن في التوضيح لشرح الجامع الصحيح (۱) لم نجد هذا الأثر في عمر كما هنا، ولم يعزه.

<sup>(</sup>۲) "التسهيل" (۲/ ۷۷۳–۷۷۶).



ولا شكَّ: أنَّ قولَ المعتزِلةِ بأنَّ للإنسانِ أجلَيْن مكتوبَيْن؛ أحدُهما: معلَّقٌ على سببٍ، وهذا السبَبُ غيرُ معلوم لله، وغيرُ مكتوبٍ. ولا ريبَ أنَّ هذا القولَ باطلٌ.

وأهلُ السُّنَّةِ يقولونَ بما دلَّت عليه السُّنَّةُ؛ بأنَّ طُولَ العمر قد يكون بسببٍ مِن قِبَلِ العبدِ؛ كالبِرِّ والصلةِ؛ فمَن عُمِّرَ بهذا السبب، فالسبَبُ والمسبَّبُ قد سبَقَ بهما علمُ اللهِ وكتابُهُ؛ بمعنى: أنَّ اللهَ قد عَلِمَ وكتَبَ أنَّ هذا يطولُ عمرُهُ بذلك السبب، ويَعلَمُ سبحانه أنه لو لم يكنْ منه ذلك السبب، لكان عمرُهُ دون ذلك؛ فهما - عند أهل السُّنَّةِ - أَجَلَانِ:

أَجَلٌ معلومٌ مكتوبٌ هو وسببُهُ؛ فلا يقَعُ سواهُ.

وأَجَلُ معلومٌ أنه لا يقَعُ لعدَم وقوع سببِه؛ فهو غيرُ مكتوب.

فعِلْمُ اللهِ شاملٌ لما كان وما يكونُ، وما لا يكونُ، لوكان كيف يکون.

وبذلك يُعلُّمُ: أنه لا تغيُّرَ في علم اللهِ، ولا في كتابِهِ، ويمتنِعُ أن يحدُثَ ما يُوجِبُ ذلك؛ أي: التغييرَ في علم اللهِ وكتابِه.

وأمَّا المعتزلةُ: فقولُهم بالأجَلَيْنِ، معناه - على ما ذكرَهُ عنهم أبو منصورِ الماتُريدِيُّ في "تفسيره"(١) - أنَّ اللهَ تعالى يَجعَلُ لكلِّ أحدٍ أَجلَيْن، فإذا وصَلَ رَحِمَهُ، أماتَهُ في أبعَدَ الأجلَيْنِ، وإذا لم يصل، جعَلَ أجلهُ الأوَّلَ.

<sup>(</sup>١) تفسير الماتريدي، المسمى بـ "تأويلات أهل السُّنة " (١/ ٤٩١).



قال أبو منصور متعقّبًا: «فهذا أمرُ مَن يَجهَلُ العواقب، فأمّا مَن كان عالمًا بالعواقب، فلا؛ لأنّه بُدُوّ ورجوعٌ عمَّا تقدَّم مِن الأمر». اه.

ومِن فروع قولِ المعتزِلة: أنَّ أفعالَ العبادِ غيرُ مخلوقةٍ لهم ولا مقدَّرةٍ (١) ومِن فروع ذلك: أنَّ المقتولَ مقطوعٌ عليه أجَلُهُ (٢).

وأهلُ السُّنَّةِ يقولون: إنَّ المقتولَ ميِّتُ بأجَلِهِ (٣).



<sup>(</sup>٣) ينظر: مجموع الفتاوي (٨/٥١٦)



<sup>(</sup>١) ينظر: مقالات الإسلاميين (١/ ١٨١)، ومجموع الفتاوي (٨/ ١١).

<sup>(</sup>٢) ينظر: مقالات الإسلاميين (١/ ٢٠٤).



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ-: ﴿ بَلُ عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ ﴾ [الصَّافات: ١٦]؟ أي: عَجِبْتَ يا محمَّدُ مِن ضلالِهم وإعراضِهم عن الحقِّ، أو عَجِبْتَ مِن قدرةِ اللهِ على هذه المخلوقاتِ العظام المذكورة.

وقراً حمزةُ والكسائيُّ: «عَجِبْتُ» بضمِّ التاء (١)، وأشكَلَ ذلك على مَن يقولُ: إنَّ التعجُّبَ مستحيلٌ على الله:

فتأوَّله بمعنى: أنه جعَلَهُ على حالِ تَعَجَّبَ منها الناسُ.

وقيل: تقديرُهُ: قُلْ يا محمَّدُ: عَجِبْتُ.

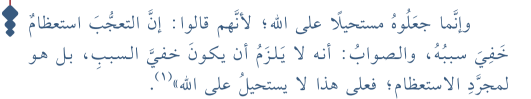
وقد جاء التعجُّبُ مِن الله في القرآنِ والحديث؛ كقولِهِ ﷺ: «يَعْجَبُ رَبُّكَ مِنَ الشَّابِّ لَيْسَ لَهُ صَبْوَةٌ (٢)؛ وهو صفةُ فعلِ.

\*

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير الطبري (١٩/ ٥١٣)، وحجة القراءات لابن زنجلة (ص٢٠٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۱۷۳۷۱)، وأبو يعلى (۱۷٤٩)، والطبراني في الكبير (۱۷/ رقم ۸۵۳) من طريق ابن لهيعة، عن أبي عشانة -حي بن يومن المعافري-، عن عقبة بن عامر، به. أورده الهيثمي في المجمع (۱۰/ ۲۷۰) وقال: «رواه أحمد، وأبو يعلى، والطبراني، وإسناده حسن».

وقال السخاوي في المقاصد الحسنة رقم (٢٤١): «وكذا هو عند أحمد وأبي يعلى، وسنده حسَن، وضعَّفه شيخنا في "فتاويه"؛ لأجل ابن لَهيعة».



ت

قولُ المؤلِّفِ - كِللهِ -: «وأشكَلَ ذلك...»، إلخ:

أي: نِسْبةُ العَجَبِ إلى الله؛ كما في القراءةِ المشارِ إليها، وهي قراءةٌ سبعيَّة؛ أي: أشكَلَ ذلك على نفاةِ العَجَبِ عن اللهِ، وهم كلُّ مَن ينفي قيامَ الصفاتِ الفعليَّةِ بالله؛ كالأشاعِرةِ، والكُلَّابيَّةِ (٢)

<sup>=</sup> قلنا: وابن لهيعة ضعيف عند الأئمة المحققين مطلقًا. ينظر: تهذيب التهذيب (٥/ ٣٧٣، رقم ٦٤٨).

ويغني عنه: حديث أبي هريرة: «لقد عَجِبَ اللهُ ﴿ وَصَحَكَ مِن فلان وفلانة » أخرجه البخاري (٤٨٨٩) واللفظ له، ومسلم (٢٠٥٤) (١٧٢) ولفظه: «قد عجب الله من صنيعكما بضيفكما الليلة».

وحديثه الآخر: «عَجِبَ اللهُ من قوم يدخلون الجنة في السلاسل» أخرجه البخاري (٣٠١٠).

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۲/ ۱۲۸).

<sup>(</sup>٢) هم أتباع أبي محمد عبد الله بن سعيد بن كلاب القطان البصري (المتوفي بعد سنة ٢٤٠هـ وحددها البعض بسنة ٢٤١هـ)، رأس المتكلمين بالبصرة في زمانه، أخذ عنه الكلام: داود الظاهري، والحارث المحاسبي، وسلك طريقته أبو الحسن الأشعري بعد رجوعه عن الاعتزال؛ كما قال شيخ الإسلام في درء التعارض (١٦/٢). يثبت ابن كلاب الأسماء والصفات لله تعالى، كما يثبت الصفات الخبرية كالوجه واليدين والعين، والاستواء والعلو، إلا أنه ينفي الصفات الاختيارية بناء على نفي حلول الحوادث بذات الله تعالى، وأوجب له ذلك: القول بأزلية صفات الأفعال، وهو أول من ابتدع القول بالكلام النفسي، وقال في كلام كلام الله والقرآن قوله المشهور، وهو أنه ليس بحروف ولا صوت، وأنه معنى واحد، وأن على المناهدي الله والقرآن قوله المشهور، وهو أنه ليس بحروف ولا صوت، وأنه معنى واحد، وأن



والماتُريدِيَّةِ(١)، وهم الذين عناهُمُ المؤلِّفُ بقولِه: «إنَّهم يقولونَ: إنَّ التعجُّبَ مستحيلٌ على الله؛ لأنه استعظامُ شيءٍ خَفِيَ سببُهُ».

وقد خالَفَهم المؤلِّفُ في تفسير التعجُّب، فجوَّزه على الله، واستشهَدَ له ببعض ما جاء في السُّنَّة؛ وقد أصاب في ذلك.

والذين نفَوُا العجب عن الله، أوَّلوا ما جاء في القرآنِ والسُّنَّة، مما يدُلُّ على إثباتِ العجَب بتأويلاتٍ، منها ما أورَدَهُ المؤلِّف؛ فجمَعُوا بين التعطيلِ بنفي الصفات، والتحريفِ بتأويلِ الآياتْ.

والجاري على مذهب أهل السُّنَّةِ والجماعةِ: إثباتُ العجبِ مِن

<sup>(</sup>١) وهم أتباع أبي منصور الماتريدي، محمد بن محمد بن محمود الماتريدي السمرقندي (٢٥٨ -٣٣٣هـ). والماتريدي نسبة إلى ماتريد وهي محلة قرب سمرقند، المدينة المشهورة ببلاد ما وراء النهر التي سميت عرفت فيما بعد بتركستان. لم يحظ الماتريدي باهتمام المؤلفين في الملل والنحل، وليس له في كتب شيخ الإسلام إلا إشارات عابرة، ومع هذا الإغفال لشخصيته إلا أن فكره انتشر تنتشارًا واسعًا ودان به كثيرٌ من المسلمين. تشترك الماتريدية مع الأشاعرة في كثير من القضايا المنهجية التي انحرفوا بها عن الوحى وإجماع السلف؛ كتقديم العقل على النقل، وتعطيل الصفات الخبرية والاختيارية، ونفى العلو والاستواء، والقول بالإرجاء..إلخ واقتربوا من المعتزلة في الغلو في العقليات، والإفراط في استخدام علم الكلام المذموم، وانتهاج مسلكهم في النظر والاستدلال! ينظر تفصيل مذهبهم في "الماتريدية وموقفهم من توحيد الأسماء والصفات "لشمس الأفغاني السلفي.



القرآن الذي يتلى هو حكاية عن كلام الله مع قوله: إن القرآن غير مخلوق! ينظر تفصيل مذهبه في: مقالات الإسلاميين (١/ ١٣٨)، ومجموع الفتاوي (٣/ ١٠٢) و(٨/ ٤٢٤) و(١١/ ١٦٥، و٣٦٧، و٣٧٦) و(٣١/ ٤٠٧) وسير أعلام النبلاء (١١/ ١٧٤)، وموقف ابن تيمية من الأشاعرة (١/ ٤٣٨)، ورسالة الآراء الكلابية العقدية وأثرها في الأشعرية للباحثة هدى الشلالي (ص۹۱–۱۹۰).

الله (۱)، كغيرِه مِن الصفاتِ التي ورَدَ بها الكتابُ والسُّنَّة؛ كالغضَبِ والرضا، والمحبَّةِ والكَرَاهة، وليس شيءٌ مِن ذلك يُشبِهُ صفاتِ المخلوقِين، فليس عَجَبُ اللهِ كعَجَبِ المخلوق، ولا حبُّه كحبِّه، ولا رضاهُ كرضاه، وهذا هو الحقُّ الذي قامت عليه الأدلَّةُ مِن الكتاب والسُّنَة.



<sup>(</sup>۱) ينظر: الحجة لقوام السنة الأصبهاني (۱/ ٤٧٠) و(۲/ ٤٩٠)، والسنة لابن أبي عاصم (۱/ ٢٤٩)، ونظر: الحجة لقوام السنة الأصبهاني (۱/ ١٣١)، وإبطال التأويلات لأبي يعلى (١/ ٢٤٤)، ومجموع الفتاوى (٦/ ١٢٤- ١٢٤).





قال ابنُ جُزَيِّ - عَلَيهُ-: ﴿ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرُّ ﴾ [الزُّمَر: ٧]؛ تأوَّل الأشعريَّةُ هذه الآيةَ على وجهَيْن:

أحدُهما: أن الرِّضَا بمعنى الإرادةِ، ويعنى بـ «عِبَادِهِ»: مَن قضَى اللهُ له بالإيمانِ والوفاةِ عليه؛ فهو كقولِه: ﴿إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهُمْ سُلُطُكُنُّ ﴾ [الحجر: ٤٢].

والآخَرُ: أنَّ الرضا غيرُ الإرادة، والعبادُ على هذا للعموم؛ أي: لا يَرضَى الكفرَ لأحدٍ مِن البشر، وإنْ كان قد أراد أن يقَعَ مِن بعضِهم؟ فهو لم يَرْضَهُ دِينًا ولا شَرْعًا، وأرادَهُ وقوعًا ووجودًا.

وأمَّا المعتزلةُ: فالرِّضا عندهم بمعنى الإرادة، والعبادُ على العموم؛ جَرْيًا على قاعدتِهم في القَدَرِ وأفعالِ العباد»(١).

ذكرَ المؤلِّفُ الوجهَيْن عن الأشاعرة، ولم يرجِّح، والصوابُ هو

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۳/ ٤١).



القولُ الثاني، وهو أنَّ الرضا غيرُ الإرادةِ، وأنه لا تلازُمَ بين الرضا والإرادةِ الكفرَ لأحدٍ مِن عباده، والإرادةِ الكونيَّة؛ وعلى هذا: فاللهُ لا يرضى الكفرَ لأحدٍ مِن عباده، وإنْ كان قد يشاؤُهُ مِن بعضهم؛ فالكافِرُ قد شاء اللهُ منه الكفرَ، وإنْ كان لا يرضاهُ منه؛ وهذا يوافِقُ قولَ أهلِ السُّنَّة (١).



<sup>(</sup>۱) ينظر جزء القدر من مجموع الفتاوى (۸/ ۱۰۹، و۱۹۸، و۱۹۰، و۲۷۶)، والرسالة الأكملية – مجموع الفتاوى – (۱/ ۱۱۰–۱۱۲)، وجواب أهل العلم والإيمان – مجموع الفتاوى – (۱۷/ ۱۳۲)، ومنهاج السنة (۳/ ۱۰۸)، والتسعينية (۳/ ۹۷۵)، ومجموع الفتاوى (۱۸/ ۱۳۲)، وشفاء العليل (ص۲۷–۶۹. ط دار المعرفة بيروت)، ومدارج السالكين (۱/ ۲۲۵–۲۲۸. ط دار الكتاب العربي).





قال ابنُ جُزَيِّ - يَعْلَشُ- في تفسيرِ قولِه تعالى: ﴿ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الفَتْح: ١٠]:

«وذلك على وجهِ التخييلِ والتمثيلِ؛ يريدُ: أنَّ يَدَ رسولِ اللهِ عَلَيْهِ التي تعلو أيديَ المبايعِينَ له هي يَدُ اللهِ في المعنى، وإنْ لم تكن كذلك في الحقيقةِ، وإنما المرادُ: أنَّ عَقْدَ ميثاقِ البَيْعةِ مع الرسولِ عَلَيْهِ كَعَقْدهِ مع الله؛ كقولِهِ: ﴿مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴿ [النِّسَاء: ٨٠].

وتأوَّل المتأوِّلونَ ذلك: بأنَّ يَدَ اللهِ معناها: النِّعْمةُ أو القوَّة؛ وهذا بعيدٌ هنا»(١).

ت

قولُهُ: «وذلك على وجهِ التخييلِ والتمثيلِ...»، إلخ:

قد أحسَنَ المؤلِّفُ في ترجيحِ هذا الرأي، وتنظيرِ الآيةِ بقولِهِ تعالى: ﴿مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾، وأحسَنَ في ردِّه قولَ

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۳/ ۱۹۱).



المتأوِّلينَ اليك بالنِّعْمة (١).

وما رجَّحه هو ما ذكرَهُ ابنُ القيِّم - كَلَلله -، والآيةُ مع هذا تدُلُّ على إثباتِ اليدِ للهِ تعالى (٢).



<sup>(</sup>۲) ينظر مختصر الصواعق (۳/ ۹۸۹). وانظر الكلام على صفة اليَدِ في بيان تلبيس الجهمية (۱/ دمره مختصر الصواعق (۳۳–۹۲۹) و(٥/ ٤٨٥ – ٤٨٥) و الـتـدمـريـة (ص777 – 774 ) ومع شرح شيخنا (ص777 – 777 ) والرسالة المدنية في الحقيقة والمجاز – مجموع الفتاوى – (٦/ 777 – 777 ) ودرء التعارض (777 – 777 ) والرسالة الأكملية – مجموع الفتاوى – (777 – 777 )



<sup>(</sup>۱) ينظر: نقض الدارمي (۱/ ۲۳۰–۲۹۹)، والإبانة للأشعري (۱/ ۱۲۵–۱٤۰)، وبيان تلبيس الجهمية (٥/ ٤٧٨–٤٨٥)، ومختصر الصواعق (٣/ ٩٤٦–٩٩٢).



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ-: « ﴿ بِئُسَ ٱلْاَسُمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَانِ ﴾ [الحُجرَات: ١١] يريدُ به « الإسْمِ»: أَنْ يسمَّى الإنسانُ فاسقًا، بعد أَن سُمِّي مؤمِنًا ؟ وفي ذلك ثلاثةُ أوجه:

أحدُها: استقباحُ الجمعِ بين الفسوقِ وبين الإيمانِ؛ فمعنى ذلك: أنَّ مَن فعَلَ شيئًا مِن هذه الأشياءِ التي نُهِيَ عنها، فهو فاسقٌ، وإنْ كان مؤمِنًا.

والآخر: بئسَ ما يقولُهُ الرَّجُلُ للآخرِ: «يا فاسقُ» بعد إيمانِه؛ كقولِهم لمن أسلَمَ مِن اليهود: «يا يهوديُّ».

الثالث: أن يُجعَلَ مَن فسَقَ غيرَ مؤمِنٍ ؛ وهذا على مذهبِ المعتزلة»(١).

ت

قولُ المؤلِّفِ: «الثالثُ: أن يُجعَلَ مَن فسَقَ غيرَ مؤمِنٍ...»، إلخ:

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۳/۲۱۱).

الفرقُ بين الوجهِ الثاني والثالثِ: أنَّ المراد بالوجهِ الثاني: مَن أَطَلَقَ على أخيهِ: «فَاسِق»؛ على وجهِ السَّبِّ مغايَظةً له لخصومةٍ بينهما.

فأمَّا الثالثُ، فمعناه: الحكمُ على المسلِم العاصي: بأنه فاسِقٌ، وليس بمؤمِن، فيُخرِجُهُ عن الإيمان، ويَجعَلُهُ في منزِلةٍ بين الإيمان والكفر؛ وهذا - كما قال المؤلِّفُ - على مذهب المعتزِلة؛ فإنهم يَجعَلُونَ مرتكِبَ الكبيرةِ في منزِلةٍ بين المنزِلتَيْنِ، لا هو مؤمِنٌ، ولا هو كافرٌ(۱):

فَحَالَفُوا أَهِلَ السُّنَّةِ الذين يقولونَ: «إِنَّ مرتكِبَ الكبيرةِ معه أصلُ الإيمان؛ فهو مؤمِنُ ناقصُ الإيمان»(٢).

وخالَفُوا الخوارجَ الذين يقولونَ: «مرتكِبُ الكبيرةِ كافِرٌ» (٣).

ثم يتفِقُ الخوارجُ والمعتزِلةُ على حُكْمِهِ في الآخِرة، وهو الخلودُ في النار<sup>(٤)</sup>.



<sup>(</sup>٤) مقالات الإسلاميين (١/ ١٠٩)، ومجموع الفتاوي (٧/ ٢٢٢) و (١٢/ ٤٨٠)



<sup>(</sup>١) ينظر: مقالات الإسلاميين (١/ ٢١٣)، ومجموع الفتاوي (٧/ ٢٥٧، و ٣٣١، و٤٨٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: الإيمان الكبير -مجموع الفتاوى- (٧/ ٢٤١-٢٤٢، و٣٥٣ -٣٦٠)، والإيمان الأوسط - مجموع الفتاوى- (٧/ ٥٢٤-٥٢٥، و ٦٧٩).

<sup>(</sup>٣) مقالات الإسلاميين (١/ ٨٤)، ومجموع الفتاوي (٧/ ٥٠١).



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَهُ - في تفسيرِ قولِه تعالى: ﴿ مُمَّ دَنَا فَلَدَكَ ﴾ [النّجْم: ٨]: «وهذا الذي ذكرنا: أنَّ هذه الضمائرَ المتقدِّمةَ لجبريلَ، هو الصحيحُ، وقد ورَدَ ذلك عن رسولِ اللهِ ﷺ في الحديثِ الصحيح (١).

وقيل: إنَّها للهِ تعالى؛ وهذا القولُ يَرُدُّ عليه الحديثُ والعقلُ؛ إذْ يجبُ تنزيهُ اللهِ تعالى عن تلك الأوصافِ مِن الدُّنُوِّ والتدلِّي وغيرِ ذلك»(٢).

ت

قولُ المؤلِّفِ: «وهذا الذي ذكَرْنا: أنَّ هذه الضمائرَ المتقدِّمةَ لجبريلَ، هو الصحيحُ...»، إلخ:

قد أصاب المؤلِّفُ في تصحيحِهِ أنَّ الضمائرَ في الآياتِ لجبريلَ عليه السلام.

<sup>(</sup>١) يشير إلى حديثِ عائشة - عَلَيْا- لمَّا سُئِلَتْ عن قولِه: ﴿ مُمَّ دَنَا فَلَدَكَى ﴾ ، قالت: «ذَاكَ جِبْرِيلُ» ؛ أخرجه البخاريُّ (٣٢٣٥) ؛ وسيشيرُ إليه شيخُنا في الكلام على القولِ الثاني.

<sup>(</sup>٢) "التسهيل" (٣/ ٢٥٧).

وأمَّا قولُهُ في تضعيفِ القولِ الثاني: أنَّ الضمائرَ تعودُ إلى اللهِ: «إنَّ هذا القولَ يَرُدُّ عليه الحديثُ والعقلُ»:

يريدُ بالحديثِ: ما رواه البخاريُّ(۱)، عن عائشةَ - رَبُيُّا- لمَّا سُئِلَتْ عن قولِه: ﴿ مُنَا فَلَدَكَ ﴾، قالت: «ذَاكَ جِبْريلُ».

وأمَّا قولُ المؤلِّفِ: «والعقلُ»، فمعناه: أنَّ العقلَ يَدُلُّ على امتناعِ الدُّنُوِّ مِن اللهِ تعالى؛ وهذا يجري على مذهبِ مَن ينفي علوَّ اللهِ فوق المخلوقات، وينفي قيامَ الأفعالِ الاختياريَّةِ به سبحانه.

وهذا خلاف ما دلَّت عليه نصوصُ الكتابِ والسُّنَّةِ مِن علوِّهِ تعالى فوقَ سمواتِهِ على عرشِهِ، وأنه فعَّالٌ لما يريد، والله أعلم (٢).



<sup>(</sup>٢) ينظر: هامش التعليق رقم (١٥)، و(٢٧)



<sup>(</sup>۱) "صحيح البخاري" (۳۲۳۵).



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ-: « ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ ﴾ [الحديد: ٣]؛ أي: ليس لوجودِهِ بدايةٌ، ولا لبقائِهِ نهايةٌ.

## ﴿ وَٱلظَّاهِرُ وَٱلْبَاطِنَّ ﴾ [الحديد: ٣]:

أي: «الظاهرُ» للعقولِ بالأدلَّةِ والبراهينِ الدالَّةِ عليه، «الباطنُ» الذي لا تُحرِكُهُ الأبصارُ، أو «الباطِنُ»: الذي لا تَصِلُ العقولُ إلى معرِفةِ كُنْهِ ذاتِه.

وقيل: «الظَّاهِرُ»: العالي على كلِّ شيء؛ فهو مِن قولِكَ: «ظَهَرْتُ على الشيءِ»: إذا عَلَوْتَ عليه، و«البَاطِنُ»: الذي بطَنَ كلَّ شيءٍ؛ أي: عَلِمَ باطنَهُ.

والأوَّلُ أظهَرُ وأرجَح $^{(1)}$ .

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۳/۳۱۳).



## قولُ المؤلِّفِ: «والأوَّلُ أظهَرُ وأرجَح»:

يريد: القولَ الأوَّلَ في تفسيرِ الظاهِرِ والباطِنِ مِن أسماءِ الله، والصوابُ في تفسيرِ هذَيْنِ الاسمَيْنِ هو القولُ الثاني؛ لأنه الموافِقُ لتفسيرِهِ وَالْنَّ الظَّاهِرُ؛ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ، لتفسيرِهِ وَأَنْتَ الظَّاهِرُ؛ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ الظَّاهِرُ؛ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ، وَأَنْتَ البَاطِنُ؛ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْءٌ»(۱).

وإنَّما رجَّح المؤلِّفُ القولَ الأوَّلَ؛ فرارًا مِن إثباتِ علوِّه تعالى بذاتِهِ فوقَ مخلوقاتِهِ، ونفيُ ذلك هو مذهبُ الأشاعِرةِ، وإثباتُهُ هو مذهبُ الأشاعِرةِ، وإثباتُهُ هو مذهبُ أهل السُّنَّةِ؛ كما تقدَّم قريبًا (٢).



<sup>(</sup>٢) ينظر: التعليق رقم (١٥)



<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧١٣)؛ من حديث أبي هريرة والمالة على المالة المال



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَهُ- في تفسيرِ قولِهِ تعالى: ﴿وَرَحْمَةٌ وَرَهْبَانِيَّةٌ ﴾ [الحديد: ٢٧]:

«وإعرابُ «رَهْبَانِيَّةً»: معطوفٌ على «رَأْفَةً وَرَحْمَةً»؛ أي: جعَلَ اللهُ في قلوبِهم الرأفةَ والرحمة والرهبانيَّة، و«ابْتَدَعُوهَا»: صفةٌ للرهبانيَّة، والجَعْلُ هنا بمعنى الخَلْقِ.

والمعتزِلةُ يُعرِبونَ: «رَهْبَانِيَّةً» مفعولًا بفعل مضمَر يفسِّرُه: «الْبُتَدَعُوهَا» (۱)؛ لأنَّ مذهبَهَم: أنَّ الإنسانَ يخلُقُ أفعالَهُ؛ فأعرَبُوها على مذهبِهم، وكذلك أعرَبَها أبو عليِّ الفارسيُّ (۲)، وذكر الزمخشريُّ الوجهَيْن (۳)» (٤).

<sup>(</sup>۱) والتقديرُ: وابتدَعُوا رهبانيَّةً ابتدَعُوها؛ يعني: وأحدَثُوها مِن عندِ أنفُسِهم ونَذَرُوها؛ كما في "الكشاف" للزمخشري (٤٨ / ٤٦). ونحوه في "مدارج السالكين" (٢/ ٦٠ ط. الفقي).

<sup>(</sup>٢) نقله عنه أبو حيَّان في "البحر المحيط" (١١٥/١٠)، والسمين في "الدر المصون" (١٠/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٣) في "الكشَّاف" (٤/ ٤٨٢). وانظر تعليقَ ابن المنيِّر عليه.

<sup>(</sup>٤) "التسهيل" (٣/ ٣٢٧).

ت

قولُ المؤلِّفِ: «وإعرابُ «رَهْبَانِيَّةً»: معطوفٌ على «رَأْفَةً وَرَحْمَةً»...»، إلخ:

تضمَّن كلامُ المؤلِّفِ ذكرَ الوجهيْنِ في إعرابِ "رَهْبَانِيَّةً"؛ هل هي عطف على "رَأْفَةً وَرَحْمَةً"، أو نصب على الاشتغالِ بفعل محذوف يفسِّرُهُ ما بعده، والتقديرُ: وابتدَعُوا رهبانيَّةً؟ ورجَّح المؤلِّفُ الوجهَ الأوَّل، ونسَبَ الثانيَ للمعتزِلة؛ حيثُ زعَمُوا أنَّ ذلك لئلا يتعلَّقَ الجَعْلُ - بمعنى الخلقِ - بالرهبانيَّة، وهي مِن فعلِ العبدِ، وعندَهم: أنَّ العبدَ هو الذي يخلُقُ فعلَهُ.

والإعرابَ الثانيَ هو الراجِحُ، وقد ذهبَ إليه جَمْعُ؛ كالزَّجَّاجِ (١) والعُكْبَريِّ (٦)، والبغويِّ والقُرْطُبيِّ (٤)، وابنِ القيِّمِ (٥) وابنِ عاشورِ (٦) والعُكْبَريِّ (١)، والبغويِّ والقُرْطبيِّ (٤)، وابنِ القيِّمِ (٥) وابنِ عاشورِ (٦) وغيرِهم؛ وذلك لأنَّ مفعولَ «جعَلَ» في الآيةِ مقيَّدُ في القلوبِ: ﴿وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الحَديد: ٢٧]، والرهبانيَّةُ: سلوكُ ظاهِرٌ، وليس في إعرابِ «رهبانيَّةً» على الوجهِ الثاني، حجَّةُ للمعتزِلة، ولا منفعةُ إعرابِ «رهبانيَّةً»

<sup>(</sup>١) في "معاني القرآن وإعرابه " (٥/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٢) في "التبيان في إعراب القرآن" (٢/ ١٢١١).

<sup>(</sup>٣) في "تفسيره" (٨/ ٢٤ ط.طيبة).

 <sup>(</sup>٤) في "تفسيره" (۲۰/ ۲۷۱ ط. الرسالة).

<sup>(</sup>٥) في "مدارج السالكين" (٢/ ٦٠ ط. الفقي).

<sup>(</sup>٦) في "التحريروالتنوير" (٢٧/ ٤٢٢-٤٢٣).





للمخالِف؛ قاله الشيخُ الطاهِرُ بنُ عاشورِ كَلْلَهُ(١).





وقد جعَلَ أبو حيَّانَ هذا الإعرابَ إعرابَ المعتزِلةِ، ونسَبَهُ لأبي عليِّ الفارسيِّ والزمخشريِّ؛ كما فعَلَ المؤلِّفُ هنا، وضعَّفه مِن جهةِ صناعةِ العربيَّةِ، لكنْ أجاب السَّمِينُ الْحلبيُّ عن ذلك. انظر: "البحرالمحيط" (١١/ ١١٥)، و"الدرالمصون" (١٠/ ٢٥٥).



<sup>(</sup>١) في "التحريروالتنوير" (٢٧/ ٤٢٣).



قال ابنُ جُزَيِّ - كَالله -: ﴿ وَقِيلَ هَذَا ٱلَّذِى كُنْتُم بِهِ تَدَّعُونَ ﴾ [المُلك: ٢٧]: تَفْتَعِلُونَ مِن الدعاء؛ أي: تطلُبُونَ وتستعجِلُونَ به، والقائلون لذلك: الملائكةُ، أو يقالُ لهم بلسانِ الحالِ» (١١).

## ت

قولُهُ تعالى: ﴿ وَقِيلَ هَذَا ٱلَّذِى كُنْتُم بِهِ عَدَّعُونَ ﴾ [المُلك: ٢٧]:

نظيرُهُ قولُهُ سبحانه: ﴿هَذَا ٱلَّذِى كُثُمُ بِهِ تَسْتَعْطُونَ ﴾ [الذَّاريَات: ١٤]؛ وهذا معنى ما قاله المؤلِّفُ: أنه افتِعالٌ مِن الدعاء؛ بمعنى: طَلَبِ الشيءِ، وعُدِّيَ بالباءِ؛ كقولِهِ تعالى: ﴿سَأَلَ سَآبِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾ [المعارج: ١].

وقولُ المؤلِّفِ: «والقائلون لذلك: الملائكةُ، أو يقالُ لهم بلسانِ الحالِ»:

منشَأُ هذا التردُّدِ: أنَّ الفعلَ مبنيٌّ للمفعولِ: «قِيلَ»؛ فيَحتمِلُ ما ذكرَهُ المؤلِّف، ويَحتمِلُ أنَّ القائلَ هو الله؛ توبيخًا للكافِرِين؛ كقولِهِ

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۳/ ۱۹۱۵).

تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى ٱلنَّارِ أَلَيْسَ هَنَدَا بِٱلْحَقِّ ۚ قَالُواْ بَلَن وَرَبِّنا ۚ قَالَ فَذُوقُواْ ٱلْعَدَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴾ [الأحقاف: ٣٤]، والله أعلم.







قال ابنُ جُزَيِّ - عَنْهُ-: ﴿ فَيْمُ يُكُشُفُ عَن سَاقٍ ﴾ [القَلَم: 13]؛ قال المتأوِّلون: ذلك عبارةٌ عن هَوْلِ يومِ القيامةِ وشِدَّتِه، وفي الحديثِ الصحيحِ، عن رسولِ اللهِ عَلَيُّ؛ أنه قال: ﴿ يُنَادِي مُنَادِي مُنَادِ يوْمَ القِيَامَةِ: لِتَتَبِعُ الصَّمَلُ كُلُّ أُمَّةٍ مَا كَانَتُ تَعْبُدُ الشَّمْسَ، وَيَتَبَعُ القَمَرَ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الشَّمْسَ، وَيَتَبَعُ القَمَرَ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ الشَّمْسَ، وَيَتَبَعُ القَمَرَ مَنْ كَانَ يَعْبُدُ، ثُمَّ تَبْقَى هَذِو الأُمَّةُ وَغُبَرَاتٌ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ، مَعَهُمُ مُنَافِقُوهُمْ، فَيُقَالُ لَهُمْ: مَا شَأَنُكُمْ؟ وَغُبَرَاتٌ مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ، مَعَهُمُ مُنَافِقُوهُمْ، فَيُقالُ لَهُمْ: مَا شَأَنُكُمْ؟ فَيُقُولُونَ: نَعْمُ، فَيَقُولُونَ: نَعْمُ؛ فَيَعُولُونَ: نَعْمُ؛ فَيَعُولُونَ: نَعْمُ؛ فَيَعُولُونَ: نَعْمُ؛ فَيَعُولُونَ: نَعْمُ؛ فَيَكُولُونَ: فَيَعُولُونَ: نَعْمُ؛ فَيَكُولُونَ: نَعْمُ؛ فَيَكُولُونَ اللهِ مِنْكَ، قَالَ: فَيَقُولُونَ: نَعْمُ؛ فَيَكُولُونَ: نَعْمُ فَيْ سَاقٍ، فَيَقُولُونَ: نَعْمُ؛ فِيكُمُ اللهُ فِي عَيْرِ الصُّورَةِ الْتَعْمُ وَلَى اللهُ فِي عَيْرِ الصَّورَةُ الْتَعْمُ وَلَى اللهُ فِي عَيْرِ الصَّورَةُ الْتَعْمُ وَلَوْنَ اللهُ فِي عَيْرِ الصَّورَةُ الْتَعْمُ وَلَونَ اللهُ فِي عَيْرِ الصَّورَةُ الْتَعْمُ وَلَا اللهُ فِي عَيْرِ الصَّورَةُ الْتَعْمُ وَلَونَ اللهُ وَلِيلُ اللهُ وَلِي اللهُ مَنْ سَاقٍ، فَيَقُولُونَ: نَعَمْ؛ فِيكُونَ اللهُ فِي عَنْ سَاقٍ، وَيَخِرُونَ لِلسَّجُودِ، فَيَسْجُدُ كُلُّ مُؤْمِنَ، وَتَرْجِعُ أَصْلَالُ الحَديثِ اللهُ فِي عَنْ اللّهُ وَلِيلُ الآلِهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ فَي عَنْ سَاقٍ اللهُ اللهُ فَي اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤٩١٩) مختصرًا، ومسلم (١٨٣) واللفظ له، من حديث أبي سعيد الخدري رفيه.

<sup>(</sup>٢) "التسهيل" (٣/ ٤٢٩).

ت

قولُ المؤلِّفِ - كَلَّهُ-: « ﴿ يَوْمَ يُكَشَفُ عَن سَاقِ ﴾ [القَلَم: ٤٦]؛ قال المتأوِّلون: ذلك عبارةٌ عن هَوْلِ يوم القيامةِ وشِدَّتِهِ... »، إلخ:

والقولُ الثاني - الذي أعرض عنه المؤلِّفُ -: أنَّ المرادَ بالساقِ: ساقُ اللهِ تعالى؛ كما في روايةٍ في الصحيح: «فَيكشِفُ رَبُّنَا عَنْ سَاقِهِ» (٣)؛ فالحديثُ يفسِّرُ الآيةَ، فيكونُ معناها: يومَ يَكشِفُ ربُّنا عن ساقِه.

ويؤيّدُ ذلك: أنه حينئذٍ يسجُدُ له كلُّ مَن كان يسجُدُ في الدنيا استجابةً وطاعة، ويَعجِزُ المنافِقونَ عن السجود؛ كما يدُلُّ لذلك الآيةُ والحديث، والآيةُ تَحتمِلُ القولَيْن، وتفسيرُها بما دَلَّ عليه الحديثُ أولى؛ فإنَّ السُّنَّةَ تفسِّرُ القرآن(٤).

 <sup>(</sup>٤) ينظر: بيان تلبيس الجهمية (٥/ ٤٧٢-٤٧٤)، ومجموع الفتاوى (٦/ ٣٩٥-٣٩٥)، ومختصر الصواعق (١/ ٦١-٦٤).



<sup>(</sup>۱) ينظر: لسان العرب (۱۸/۱۰). (۲) ينظر: تفسير الطبري (۲۳/ ٥١٥).

<sup>(</sup>٣) هذا لفظ البخاري (٤٩١٩).



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ-: ﴿ فِي ٱلْمَعَارِجِ ﴾ [المعَارِج: ٣]: جمعُ مَعْرَجٍ، وهو المَصعَدُ إلى عُلْوٍ ؟ كالسُّلَم والمَدارِج التي يُرتقَى بها.

قال ابن عطيَّة: «هي هنا مستعارةٌ في الفضائلِ والصفاتِ الحَمِيدة، وقيل: هي المَرَاقِي إلى السماء»(١)؛ وهذا أظهَرُ؛ لأنه فسَّرها بما بعدَها مِن عروجِ الملائكةِ والرُّوحِ إليه؛ أي: إلى عرشِهِ، ومِن حيثُ تَهبِطُ أوامرُهُ وقضاياه؛ فالعروجُ: هو مِن الأرضِ إلى العَرْش»(٢).

ت

قولُ المؤلِّفِ - كَلَّهُ-: «قال ابنُ عطيَّة: «هي هنا مستعارةٌ في الفضائلِ والصفاتِ الحَمِيدة»:

يريدُ ابنُ عطيَّةَ: أنَّ المعارِجَ أمورٌ معنويَّةٌ، وهي صفاتُ الكمالِ؟ فلا تدلُّ على علوِّ القَدْر، وهذا يتفِقُ مع مذهب نفاةِ علوِّ اللهِ بذاتِه.

<sup>(</sup>١) "المحررالوجيز" (٨/ ٤٠١ ط. وزارة الأوقاف- قطر).

<sup>(</sup>٢) "التسهيل" (٣/ ٤٤٥)



ولكنَّ ابنَ جُزَيِّ - عَنَهُ- رجَّح أَنَّ المعارجَ هي المَصاعِدُ إلى السماء؛ بدليلِ قولِه تعالى: ﴿ نَعُرُجُ ٱلْمَلَيِكُةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ [المعارج: ٤]، ولكنه قال: ﴿ نَعُرُجُ ٱلْمَلَيِكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾؛ أي: إلى عرشِهِ.

وهذا تأويلٌ بصرفِ الكلامِ عن ظاهِرِه، وهو أنها تعرُّجُ إلى الله، ولا مُوجِبَ لهذا التأويلِ إلا النَّزْعةُ إلى نفيِ العلوِّ الذي هو مذهَبُ القوم.

وقد جاء في السُّنَّةِ: ما يشهدُ لظاهِرِ الآية، وهو قولُهُ ﷺ: «يُتَعَاقَبُونَ فِيكُمْ مَلائِكَةُ بِاللَّيْلِ، وَمَلائِكَةٌ بِالنَّهَارِ»، وفيه: «ثُمَّ يَعْرُجُ الَّذِينَ بَاتُوا فِيكُمْ، فَيَسْأَلُهُمْ - وَهُوَ أَعْلَمُ بِهِمْ - كَيْفَ تَرَكْتُمْ عِبَادِي...»؛ الحديثَ (۱).

والصوابُ في الآيةِ: أنَّ الملائكةَ والرُّوحَ تَعرُّجُ إلى اللهِ(٢).



<sup>(</sup>۲) وقد استدل بهذه الآية على إثبات صفة العلو لله جمعٌ من الأئمة. ينظر: الرد على الجهمية للإمام أحمد (ص١٤٦- دار الثبات)، والتوحيد لابن خزيمة (١/ ٢٥٧)، ونقض الدارمي (١/ للإمام أحمد (عدد الكبرى لابن بطة (١/ ١٣٨)، والتمهيد لابن عبد البر (٧/ ١٢٩-١٣٠)، والإبانة للأشعري (ص١١٩)، ومجموع الفتاوى (٥/ ١٣).



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٤٢٩)، ومسلم (٦٣٢)؛ من حديث أبي هريرة رهيه.



قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَهُ-: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ ﴾ [الإنسان: ٣]؛ أي: سبيلَ الخيرِ والشرِّ؛ ولذلك قسَمَ الإنسانَ إلى قسمَيْنِ: شاكرٍ وكفورٍ، وهما حالانِ مِن الضميرِ في: ﴿هَدَيْنَهُ﴾.

و «الهُدَى» هنا بمعنى: بيانِ الطريقَيْنِ، ومَوهِبةِ العقلِ الذي يُميَّزُ به بينَهما.

ويَحتمِلُ: أن يكونَ بمعنى الإرشادِ؛ أي: هَدَى المؤمِنَ للإيمانِ، والكافِرَ للكفر؛ ﴿قُلُ كُلُّ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ (١).

ت

قولُ المؤلِّفِ - كَنْشُ-: «ويَحتمِلُ: أن يكونَ بمعنى الإرشادِ...»، الخ:

يريدُ: أَنَّ الهُدَى في قولِه: ﴿هَدَيْنَهُ ﴾، يَحتمِلُ أَن يكونَ بمعنى: أرشدناهُ:

<sup>(</sup>۱) "التسهيل " (۳/ ۲۰۰).



فإنْ كان الإرشادُ عنده بمعنى: دَلَلْناهُ، فهو بمعنى البيانِ؛ وهو المعنى الأوَّلُ الذي ذكرَهُ المؤلِّف.

وإنْ كان بمعنى: دَعَوْناهُ إليه، فلا يصحُّ؛ فإنه تعالى لا يدعو إلا إلى سبيل الحقِّ، وطريقِ الخير.

وعلى هذا: فالصوابُ: أنَّ «الهُدَى» بمعنى البيانِ، وهو المعنى الأوَّلُ الذي قدَّمه المؤلِّف.

وقولُه: ﴿قُلْ كُلُّ مِّنَ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ [النِّسَاء: ٧٨]؛ أي: الهُدَى والضلال، والكفرُ والإيمانُ؛ كلُّ مِن عندِ الله؛ أي: بقَدَرِهِ ومشيئتِه، وهذا هو معنى الإيمانِ بالقَدَرِ خيرِهِ وشرِّه.

وقوله: «ومَوهِبةِ العقلِ الذي يُميَّزُ به بينَهما»، لعلَّه يريدُ: أنَّ العقلَ مما يُميَّزُ به بين طريقِ الخيرِ وطريقِ الشرِّ، لا أنه يستقِلُّ بذلك، بل التمييزُ التامُّ بين الطريقَيْن إنما يكونُ بما بعَثَ اللهُ به رسولَهُ مِن الهُدَى ودِينِ الحقّ : ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهُدِي إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [السَّوري: ٥٦].





ن

قال ابنُ جُزَيِّ - عَلَيْه -: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴾ [اللبْل: ١٦]؛ أي: بيانَ الخيرِ والشرِّ، وليس المرادُ الإرشادَ عند الأشعريَّةِ؛ خلافًا للمعتزِلةِ»(١).

ت

انظر التعليقَ الذي قبلَ هذا، وهو التاسعُ والستُّون؛ فإنَّ كلامَ المؤلِّفِ هنا نظيرُ كلامِهِ على آيةِ الإنسان: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ [الإنسان: ٣].



<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۳/ ۲۰۶).



ن

قال ابنُ جُزَيِّ - كَلَّهُ-: « ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لِرَبِّهِ لَكَنُودُ ﴾ [العَاديَات: ٦]؟ هذا جوابُ القسَم، و «الكَنُودُ»: الكفورُ للنِّعْمة؛ فالتقديرُ: إنَّ الإنسانَ لِنِعْمةِ ربِّه لكفورٌ، و «الإنسان»: جِنْسٌ.

وقيل: «الكَنُودُ»: العاصي.

وقال بعضُ الصوفيَّة: «الكَنُودُ»: الذي يعبُدُ اللهَ على عِوَض»(١).

ت

قولُهُ: «وقال بعضُ الصوفيَّةِ: الكَنُودُ: الذي يعبُدُ اللهَ على عِوض»:

معناه عندهم: الذي يعبُدُ اللهَ رَغْبةً في الثوابِ، وخَوْفًا مِن العقاب؛ وهذا مذمومٌ عندهم.

وقولهم هذا هو مِن بِدَعِهم، لكنَّ المؤلِّفَ - كَلَّهُ- حكاه، ولم يعلِّق عليه (٢).

<sup>(</sup>۱) "التسهيل" (۳/ ٦٣٣). (۲) ينظر: التعليق رقم (۳)





ن

قال ابنُ جُزَيٍّ - كَلَهُ - في ختامِ الكتاب: «وأنا أَرغَبُ إلى الله، كما أعانَنِي بفضلِهِ على هذا الكتاب، أن يَجعَلَهُ مُوجِبًا لدخولي الجَنَّة مِن غيرِ حسابٍ ولا عذاب؛ بحُرْمةِ القرآنِ العظيم، وشفاعةِ محمَّدٍ رسولِهِ المصطفَى الكريم».

ت

قولُه: «بحُرْمةِ القرآنِ العظيم، وشفاعةِ محمَّدٍ رسولِهِ المصطفَى الكريم»:

كان الأَوْلَى بالمؤلِّفِ - عَنَهُ - التوسُّلُ إلى اللهِ بأسمائِهِ وصفاتِهِ ؟ كما قال تعالى: ﴿وَلِللهِ الْأَسْمَاءُ الْخُسُنَى فَادَعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعرَاف: ١٨٠]، وكما جاء في السُّنَّة: «اللَّهُمَّ؛ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِأَنَّ لَكَ الحَمْدَ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ...» ؛ الحديث (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۲٦۱۱)، و أبو داود (۱٤٩٥)، والنسائي (۱۳۰۰)، وابن حبان (۸۹۳)، والحاكم (۱۸۰٦) من طرق، عن خلف بن خليفة، عن حفص بن عمر - ابن أخي أنس-، عن أنس، به.





وما ذكره مِن التوسُّل بحُرْمةِ القرآنِ وشفاعةِ النبيِّ عَلَيْ اللهُ الله عليه؛ فغفَرَ اللهُ له، ورَحِمَهُ، وضاعَفَ مَثُوبَتَهُ(١).

هذا ما تيسر إملائه، وكان آخر ذلك يوم الثلاثاء، ثالثَ عشَرَ جُمَادي الآخِرة، لعام ١٤٣٧هـ، ولله الحمد والمنة.



قال الحاكم: "هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه. وقد روي من وجه آخر عن أنس بن مالك ".

قلنا: حفص بن عمر لم يخرج له مسلم! وهو صدوق، وخلف بن خليفة اختلط في آخره فترك أحمد وغيره حديثه، وذكر الحاكم في المدخل أن مسلمًا إنما أخرج له في الشواهد. ينظر: التهذيب (٣/ ١٥٠، رقم ٢٨٩).

وأخرجه الترمذي (٣٨٥٦) من طريق سعيد بن زربي، عن عاصم الأحول وثابت البناني، كلاهما عن أنس، به. وقال: "هذا حديث غريب من هذا الوجه، وقد روي من غير هذا الوجه عن أنس".

وسعيد بن زربي: منكر الحديث؛ كما في التقريب رقم (٢٣٠٤).

وأخرجه ابن ماجه (٣٨٥٨) من طريق أبي خزيمة العبدي، عن أنس بن سيرين، عن أنس بن

وأبو خزيمة العبدي نصر بن مرداس، قال أبو حاتم: لا بأس به. وقال الحافظ: صدوق.

ينظر: قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة -مجموع الفتاوي- (١/ ١٤٢) و(٢٧/ ٨٣) وما بعده، والتوسل أنواعه وأحكامه للألباني، والتوصل إلى حقيقة التوسل لمحمد نسيب الرفاعي.





## قائمة المصادر والمراجع

## آ

- ۱ الإبانة الكبرى لابن بطة، جماعة من المحققين، دار الراية للنشر والتوزيع، الرياض.
- ۲ الإبانة عن أصول الديانة، أبو الحسن الأشعري، تحقيق د. فوقية حسين محمود، دار الأنصار القاهرة، الطبعة الأولى، ۱۳۹۷هـ.
- ٣ اجتماع الجيوش الإسلامية، ابن القيم، تحقيق د. عواد عبد الله المعتق، مطابع الفرزدق التجارية الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ / ١٩٨٨م.
- الإحاطة في أخبار غرناطة، أبو عبد الله بن سعد بن أحمد السلماني
   (لسان الدين ابن الخطيب)، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة
   الأولى، ١٤٢٤هـ.
- واء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، ناصر الدين الألباني،
   المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٩٩هـ.
- ٦ الاستقامة، ابن تيمية، تحقيق د. محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد
   بن سعود، الطبعة الأولى ١٤٠٤هـ.
- ٧ الأسماء والصفات، البيهقي، تحقيق عبد الله بن محمد الحاشدي، مكتبة السوادي، جدة-المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.





- ٩ إعلام الموقعين لابن القيم، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ ١٩٩١م.
- ١ إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان لابن القيم، تحقيق محمد حامد الفقي، مكتبة المعارف، الرياض، المملكة العربية السعودية.
- ۱۱ اقتضاء الصراط المستقيم لابن تيمية، تحقيق د. ناصر العقل، دار عالم الكتب، بيروت، الطبعة السابعة، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م.
- 17 أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين الشنقيطي، المطابع الأهلية، الرياض، ١٤٠٣هـ.
- ۱۳ الإيمان، أبو عبيد القاسم بن سلام، تحقيق محمد نصر الدين الألباني، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ -٢٠٠٠م.
- 12 الإيمان، ابن منده، تحقيق د. علي بن محمد بن ناصر الفقيهي، مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٦هـ.
- 10 الإيمان، ابن تيمية، تحقيق محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، عمان- الأردن، الطبعة الخامسة، ١٤١٦هـ/١٩٩٦م.

# ب

- ١٦ بدائع الفوائد، ابن القيم، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ۱۷ البداية والنهاية لابن كثير، دار هجر، الطبعة لأولى، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- ۱۸ بيان تلبيس الجهمية، ابن تيمية، مجموعة من المحققين، مجمع الملك فهد، الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ.





١٩ - بيان الوهم والإيهام، ابن القطان الفاسي، تحقيق د. الحسين آيت سعيد، دار طيبة - الرياض، الطبعة الأولى ١٤١٨هـ-١٩٩٧م.

- ٢ تحفة الأحوذي شرح جامع الترمـــذي، محمد عبد الرحمن بن عبد الرحيم المباركفوري، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى -181a.
- ٢١ التدمرية، ابن تيمية، تحقيق د. محمد بن عودة السعوى، مكتبة العبيكان - الرياض، الطبعة السادسة ١٤٢١هـ / ٢٠٠٠م.
- ٢٢ تقريب التهذيب، الحافظ ابن حجر، تحقيق محمد عوامة، دار الرشيد -سوريا، الطبعة الأولى، ١٤٠٦ - ١٩٨٦.
- ٢٣ تفسير القرآن العظيم، أبو الفداء إسماعيل بن كثير، دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة الثانية ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩ م.
- ٢٤ التوحيد وإثبات صفات الرب، ابن خزيمة، تحقيق عبد العزيز بن إبراهيم الشهوان، مكتبة الرشد - السعودية - الرياض، الطبعة الخامسة، 131ه - 3991م.
- ٧٥ تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر السعدي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى ١٤٢٠هـ -٢٠٠٠ م.

٢٦ - جامع البيان في تفسير القرآن، أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، تحقيق د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار هجر للطباعة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢ هـ - ٢٠٠١ م.





ح

- ٢٨ الحجة في بيان المحجة، الأصبهاني التيمي، تحقيق ربيع المدخلي، دار
   الراية-السعودية/الرياض، الطبعة الثانية، ١٤١٩هـ ١٩٩٩م.
- ۲۹ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم الأصبهاني، دار الكتب العلمية، بيروت.

خ

۳۰ - خلق أفعال العباد، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق د. عبد الرحمن عميرة، دار المعارف السعودية - الرياض.

٥

- ٣١ درء تعارض العقل والنقل لابن تيمية، تحقيق د. محمد رشاد سالم،
   جامعة الإمام بالرياض، الطبعة الثانية، ١٤١١هـ ١٩٩١ م.
- ۳۲ الدرر الكامنة في أعيان المئة الثامنة، الحافظ ابن حجر، تحقيق محمد عبد المعيد ضان، مجلس دائرة المعارف العثمانية صيدر أباد/ الهند، الطبعة الثانية، ۱۳۹۲هـ/ ۱۹۷۲م.
  - ٣٣ الدر المنثور، السيوطي، دار الفكر بيروت.
- ۳٤ دقائق التفسير، ابن تيمية، تحقيق د. د. محمد السيد الجليند، مؤسسة علوم القرآن، دمشق، الطبعة الثانية، ١٤٠٤هـ.



- ٣٥ الرسالة التدمرية، أبو العباس أحمد بن تيمية، المكتب الإسلامي، دمشق، الطبعة الثالثة، ٠٠٤٠هـ.
- ٣٦ رياض الصالحين، أبو زكريا يحيى بن شرف النووي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.

- ٣٧ زاد المعاد لابن القيم، تحقيق شعيب وعبد القادر الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، الطبعة السابعة والعشرون، ١٤١٥هـ / ١٩٩٤م.
- ٣٨ الزهد، أحمد بن حنبل، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ٠٢٤١ه - ١٩٩٩م.
  - ٣٩ الزهد، عبد الله بن المبارك، دار الكتب العلمية، بيروت.

- ٤ سلسلة الأحاديث الصحيحة، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٣٩٢هـ.
- ٤١ السنة، عبد الله بن أحمد، تحقيق د. محمد بن سعيد بن سالم القحطاني، دار ابن القيم - الدمام، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ - ١٩٨٦م.
- ٤٢ السنة، أبو بكر الخلال، تحقيق د. عطية الزهراني، دار الراية -الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤١٠ه - ١٩٨٩م.
- ٤٣ السنة، لابن أبي عاصم، تحقيق محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٠هـ.





- السنة اللالكائي = شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة، تحقيق: أحمد بن سعد الغامدي، دار طيبة السعودية، الطبعة الثامنة، ١٤٢٣هـ / ٢٠٠٣م.
- 20 السنن الكبرى، النسائي، تحقيق حسن عبد المنعم شلبي، مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠١ م.
- 27 السنن الكبرى، البيهقي، تحقيق محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت لبنات، الطبعة الثالثة، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣ م.
- ٤٧ سنن الترمذي، أبو عيسى الترمذي، تحقيق د. بشار عواد، دار الغرب الإسلامي بيروت، سنة النشر: ١٩٩٨ م.
- ٨٤ سنن أبي داود، أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، الناشر: المكتبة العصرية، صيدا بيروت.
- 29 سنن ابن ماجه، أبو عبد الله محمد بن يزيد بن ماجه القزويني، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية فيصل عيسى البابي الحلبي.
- ٥ سنن النسائي، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي، تحقيق عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية حلب، الطبعة: الثانية، ١٤٠٦ ١٩٨٦.
- 01 سير أعلام النبلاء، شمس الدين محمد بن أحمد الذهبي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثالثة ١٤٠٥هـ.

شر

٥٢ - شرح الأصبهانية، ابن تيمية، تحقيق د محمد السعوي، مكتبة دار
 المنهاج - الرياض، الطبعة الأولى ١٤٣٠هـ.





- ٥٣ شرح السنة، الحسين بن مسعود البغوى، تحقيق شعيب الأرناؤوط-محمد زهير الشاويش، المكتب الإسلامي - دمشق، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٠٣هـ - ١٩٨٣م.
- ٥٤ شرح صحيح مسلم، أبو زكريا يحيى بن شرف النووي، دار إحياء التراث العربي - بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٢.
- ٥٥ شرح العقيدة الطحاوية، ابن أبي العز الحنفي، تحقيق شعيب الأرناؤوط - عبد الله بن المحسن التركي، مؤسسة الرسالة - بيروت، الطبعة العاشرة، ١٤١٧هـ - ١٩٩٧م.
- ٥٦ الشريعة، أبو بكر محمد بن الحسين الآجري، تحقيق د. عبد الله بن عمر بن سليمان الدميجي، دار الوطن - الرياض-السعودية، الطبعة الثانية، ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩ م.
- ٥٧ شرح علل الترمذي، ابن رجب، تحقيق د. همام عبد الرحيم سعيد، مكتبة المنار – الزرقاء – الأردن، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ – ١٩٨٧م.
- ٥٨ شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، ابن قيم الجوزية، دار المعرفة، بيروت، الطبعة: ١٣٩٨هـ/ ١٩٧٨م.

- ٥٩ الصحاح، الجواهري، تحقيق أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين - بيروت، الطبعة الرابعة ١٤٠٧هـ- ١٩٨٧ م.
- ٦٠ صحيح أبي داود الأم، محمد ناصر الدين الألباني، مؤسسة غراس للنشر والتوزيع، الكويت، الطبعة الأولى، ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٢ م.
- ٦١ صحيح البخاري، أبو عبد الله محمد بن إســماعيل البخاري، تحقيق محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة (مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي) الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.





- 77 صحيح الترغيب والترهيب، المنذري، محمد ناصر الدين الألباني،
   مكتبة المعارف الرياض المملكة العربية السعودية، الطبعة الأولى،
   ۲۰۰۰ م.
- 77 صحيح الجامع الصغير وزيادته، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، دمشق، الطبعة الثانية، ١٣٩٩هـ.
- 75 صحيح ابن حبان، تحقيق شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨ م.
- 70 صحيح سنن الترمذي، محمد ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.
- 77 صحيح سنن ابن ماجه، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.
- 77 صحيح الكلم الطيب لابن تيمية، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الرابعة، ١٤٠٠ه...
- ٦٨ الصواعق المرسلة، ابن القيم، تحقيق د. علي بن محمد الدخيل الله،
   دار العاصمة -الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٠٨هـ.

## ظ

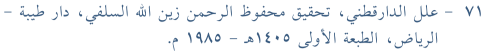
79 - ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي، سفر الحوالي، دار الكلمة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ / ١٩٩٩ م.

## ع

٧٠ - علل ابن أبي حاتم، تحقيق فريق من الباحثين بإشراف وعناية د. سعد بن عبد الله الحميد و د. خالد بن عبد الرحمن الجريسي، مطابع الحميضي، الطبعة الأولى، ١٤٢٧هـ - ٢٠٠٦م.







٧٢ - العلل الكبير للترمذي، ترتيب أبو طالب القاضي، تحقيق صبحي السامرائي، أبو المعاطى النوري، محمود خليل الصعيدي، عالم الكتب، مكتبة النهضة العربية - بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٠٩هـ.

٧٣ - غاية النهاية في طبقات القراء، ابن الجزري، عني بنشره لأول مرة عام ١٣٥١هـ ج. برجستراسر، مكتبة ابن تيمية.

- ٧٤ فتح الباري، ابن رجب الحنبلي، جماعة من المحققين، مكتبة الغرباء الأثرية - المدينة النبوية.
- ٧٥ فتح الباري، ابن حجر العسقلاني، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار المعرفة - بيروت، ١٣٧٩هـ.
- ٧٦ الفتوى الحموية، تحقيق د. حمد بن عبد المحسن التويجري، دار الصميعي - الرياض، الطبعة الثانية ١٤٢٥هـ / ٢٠٠٤م.
- ٧٧ فيض القدير شرح الجامع الصغير، عبد الرؤوف المناوي، المكتبة التجارية الكبرى - مصر، الطبعة الأولى، ١٣٥٦هـ.

٧٨ - القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسني، محمد بن صالح العثيمين، الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، الطبعة الثالثة، ١٤٢١هـ/ ١٠٠١م.





۷۹ - لسان العرب، ابن منظور، دار صادر - بیروت، الطبعة الثالثة - ۱٤۱٤هـ

## ٢

- ٨٠ مجمع الزوائد، الهيثمي، تحقيق حسام الدين القدسي، مكتبة القدسي،
   القاهرة، ١٤١٤ه، ١٩٩٤م.
- ۸۱ مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيب ابن قاسم، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، الرياض.
- ۸۲ مختصر الصواعق المرسلة، ابن القيم، تحقيق د. الحسن بن عبد الرحمن العلوي، أضواء السلف الرياض.
- ۸۳ مدارج السالكين، ابن قيم الجوزية، تحقيق محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- ۸٤ مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، علي القاري، دار الفكر، بيروت ۸٤ ۲۰۰۲م.
- ٨٥ المستدرك على الصحيحين، أبو عبد الله النيسابوري الحاكم، مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١ ١٩٩٠.
- ۸۲ المسند، أحمد بن حنبل الشيباني، تحقيق شعيب الأرناؤوط عادل مرشد، وآخرون، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠١ م.
- ۸۷ المسند، الحميدي، تحقيق حسين سليم أسد، دار السقا، دمشق سوريا، الطبعة الأولى، ١٩٩٦م.





- ٨٨ مسند أبي يعلى، أبو يعلى الموصلي، تحقيق حسين سليم، دار المأمون، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٤هـ
- ٨٩ مصنف ابن أبي شيبة، تحقيق كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد -الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٠٩هـ
- ٩ المعجم الكبير، الحافظ أبو القاسم الطبراني، تحقيق حمدي عبد المجيد السلفى، مكتبة ابن تيمية - القاهرة، الطبعة الثانية.
- ٩١ مقالات الإسلاميين، أبو الحسن الأشعري، تحقيق نعيم زرزور، المكتبة العصرية، الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م.
- ٩٢ موقف ابن تيمية من الأشاعرة، عبد الرحمن المحمود، مكتبة الرشد -الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٥ه / ١٩٩٥م.
- ٩٣ منهاج السنة، ابن تيمية، تحقيق محمد رشاد سالم، أشرفت على طباعته جامعة الإمام، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ.

- ٩٤ النبوات، ابن تيمية، تحقيق عبد العزيز بن صالح الطويان، أضواء السلف، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ/٢٠٠٠م.
- ٩٥ نقض الدارمي على المريسي، عثمان بن سعيد الدارمي، تحقيق رشيد بن حسن الألمعي، مكتبة الرشد، الطبعة الأولى ١٤١٨هـ - ١٩٩٨م.
- ٩٦ النهاية في غريب الحديث والأثر، ابن الأثير، تحقيق محمود الطناحي وطاهر أحمد الزاوى، المكتبة العلمية - بيروت، ١٣٩٩هـ - ١٩٧٩م.







# فهرس الموضوعات

| ٥   | مقدمة التحقيق                                                          | - |
|-----|------------------------------------------------------------------------|---|
| ١.  | ترجمة موجزة لابن جزي                                                   | - |
| ١٤  | مقدمة المؤلف                                                           | _ |
| 10  | التعليق (١) مناقشة ابن جزي في تفسيره للإيمان.                          | _ |
| 10  | التعريف بالمرجئة -هامش                                                 | _ |
| ۲۱  | ذكر طوائف المرجئة من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية - هامش                 | _ |
|     | الإحالة إلى كتب المؤلف التي تناول فيها فروع مسألة الإيمان بالتفصيل -   | _ |
| ۱۷  | هامش–                                                                  |   |
|     | التعليق (٢) مناقشة ابن جزي في صفة الحياء لله وتصويب رأيه الموافق لأهل  | - |
| 19  | السنة في إثبات هذه الصفة وترك تأويلها.                                 |   |
|     | التعليق (٣) مناقشة ابن جزي في تفريقه بين الخاصة والعامة في مقاصد الذكر | - |
| ۲۱  | وما يوهمه كلامه من أن الخاصة لا طمع لهم في الأجور.                     |   |
| 77  | التعريف بالصوفية - هامش-                                               | - |
|     | إبطال دعوى الصوفية: أن العارف لا يعبد الله طمعًا في جنته ولا خوفًا من  | - |
| 77  | ناره، وذكر كلامٍ مهم لشيخ الإسلام في الهامش.                           |   |
| 3 7 | التعليق (٤) مناقشة ابن جزي في ذكر الله بالاسم المفرد «اللهُ، اللهُ».   | - |
|     | التعليق (٥) مناقشة ابن جزي في معنى «الواحد» وجريه على طريقة المتكلمين  | - |
| 77  | في تقسيم التوحيد.                                                      |   |



| 11 | التعريف بالمعتزلة - هامش-                                                                 | _ |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ۳. | التعريف بالجهمية والأشاعرة - هامش                                                         | _ |
| 44 | مناقشة حقيقة الأسباب وتأثيرها في مسبباتها                                                 | _ |
| ٣٣ | التعليق (٦) مناقشة ابن جزي في مراتب «الشكر» وسلوكه طريقة الصوفية                          | _ |
|    | التعليق (٧) مناقشة ابن جزي في درجات «المحبة» وعلاقتها بمقام «الخوف                        | _ |
| ٣٦ | والرجاء والتوكل».                                                                         |   |
| ٣٧ | كلام نفيس لابن القيم في العلاقة بين المحبة والخوف - هامش                                  | _ |
|    | التعليق (٨) مناقشة ابن جزي في نفي الكلام في قوله الله: ﴿وَلَا يُكَلِّمُهُمُ               | _ |
| ٣٩ | اَلْنَهُ ﴾.                                                                               |   |
|    | التعليق (٩) مناقشة ابن جزي في تقييد استجابة الدعاء بموافقة القدر؛ وبيان ما                | - |
| ٤٠ | فيه من إجمال.                                                                             |   |
|    | التعليق (١٠) مناقشة ابن جزي في تفسير قول الله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَسْتُهْزِئُ بِهِمْ ﴾      | - |
| 27 | وتصويب ما ذكره من الوجوه مع ذكر أقربها للصواب.                                            |   |
|    | التعليق (١١) مناقشة ما أورده ابن جزي من الوجوه في تفسير قوله تعالى:                       | - |
|    | ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثُمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ﴾ وذكر سياق مجيء «الوجه» في الآيات؛ وبيان   |   |
| 24 | دلالة كل منها بحسب سياقها.                                                                |   |
| ٤٤ | تعريف التأويل في اصطلاح المتكلمين -هامش                                                   | - |
| ٤٤ | التعريف بالمفوضة وذكر مذهبهم في الصفات - هامش-                                            | _ |
|    | قوله تعالى: ﴿فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثُمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ﴾ ليست من آيات الصفات؛ ونقل كلام | _ |
| ٤٥ | لشيخ الإسلام ابن تيمية - هامش-                                                            |   |
| ٤٥ | وإزالة ما يُتوهَّمُ فيها مِن إشكالٍ أو تشابُه.                                            | - |
|    | «الوجه» فيها دلالة على الصفة بمفردها، ودلالة على المعنى بسياقها                           | - |
| ٤٥ | وتركيبها، وكذا غيرها من الصفات.                                                           |   |





|     | التعليق (١٢) مناقشة ابن جزي في صفة «الإتيان» لله، وبيان ما في كلامه من                       | _ |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ٤٧  | خلل واضطراب.                                                                                 |   |
|     | آيات الصفات ليست من المتشابه الذي لا يُعلم معناه؛ وتحرير مذهب السلف                          | _ |
| ٤٨  | في آيات الصفات.                                                                              |   |
| ٤٨  | إبطال نسبة التفويض للسلف.                                                                    | - |
| 0 * | معنى قولِه: ﴿فِي ظُلُلِ﴾ وإزالة ما يُتوهَّمُ فيها مِن إشكالٍ أو تشابُه                       | _ |
|     | التعليق (١٣) مناقشة ابن جزي في تفسيرِ قولِه تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُ﴾           | - |
| ٥١  | وتصويب ما ذكره عن دلالة القبض والبسط.                                                        |   |
|     | التعليق (١٤) مناقشة ابن جزي في اقتصاره على ذكر أحد وجهي تفسير قوله                           | _ |
| ٥٢  | تعالى: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِۦٓ﴾. وإغفال الآخر، وهو الأرجح                |   |
|     | التعليق (١٥) مناقشة ابن جزي في تفسير قوله تعالى في شأن عيسى: ﴿وَرَافِعُكُ                    | _ |
| ٥٤  | إِلَى ﴾ وعدوله عن ظاهر اللفظ الدال على علو الله بتفسيره بلازمه.                              |   |
|     | التعليق (١٦) مناقشة ابن جزي في نفي صفة «المكر»؛ بناءً على اعتقادِ أنَّ                       | _ |
|     | المكرَ كلَّه مذمومٌ، وبيان أن مِن المكرِ ما هو محمودٌ، وهو ما كان على وجهِ                   |   |
| ٥٦  | المجازاةِ عَدْلًا .                                                                          |   |
| ٥٨  | التعليق (١٧) توضيح قول المعتزلة أن المقتول مقطوع عليه أجله.                                  | _ |
| ٦.  | التعليق (١٨) مناقشة ابن جزي في مفهوم التوكيل ودرجاته.                                        | _ |
|     | التعليق (١٩) مناقشة الوجوه التي أوردها ابن جزي في تأويل قوله تعالى:                          | _ |
|     | ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ. جَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا ﴾ وتحرير مذهب |   |
|     | أهل السنة في عصاة الموحدين، والتوفيق بين الأدلة التي ظاهرها التعارض                          |   |
| 73  | في هذا الباب.                                                                                |   |
|     | التعليق (٢٠) مناقشة ابن جزي في تفويض صفة اليدين لله وبيان خطأه في                            | _ |
| ٦٧  | ذلك.                                                                                         |   |



|    | التعليق (٢١) مناقشة ابن جزي في تأويل قوله تعالى: ﴿تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا | _ |
|----|----------------------------------------------------------------------------------|---|
| 79 | أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكٌ ﴾ وإغفاله معنى النفس في الآية، وهو الذات               |   |
|    | التعليق (٢٢) إبطال احتجاج ابن جزي بقوله تعالى: ﴿لاَّ أُحِبُّ ٱلْأَفِلِينَ ﴾      | _ |
| ٧١ | على نفي أفعال الله الاختيارية؛ جريًا على طريقة المتكلمين                         |   |
|    | التعليق (٢٣) مناقشة ابن جزي في معنى «الظلم»، وجريه على مذهب                      | - |
|    | الأشاعرة في تفسيره بأن كلَّ ممكنٍ جائزٌ على الرب فعلُه، فيجوز تعذيب              |   |
|    | أوليائه وتنعيم أعدائه! وأن يعذب من شاء بغير ذنب أو بذنب غيره! وبيان منشأ         |   |
| ٧٤ | هذا القول.                                                                       |   |
|    | التعليق (٢٤) مناقشة ابن جزي في تفسير الإيمان بالتصديق، وبيان أن هذا              | - |
| ٧٧ | التفسير هو أشهر ما احتج به المرجئة في قولهم في الإيمان.                          |   |
|    | التعليق (٢٥) مناقشة ابن جزي في حكم إطلاق: «واجب الوجود» على الله،                | - |
| ۸٠ | وبيان جواز إطلاقه خبرًا لا اسمًا.                                                |   |
|    | التعليق (٢٦) مناقشة ابن جزي في معاني أسماء: «العَلِيّ»، و«المُتعالي»،            | - |
| ۸۲ | و «الأَعْلَى» وبيان دلالتها على علو الذات إضافة إلى علو القدر والعظمة            |   |
|    | التعليق (٢٧) مناقشة ابن جزي في إطلاق «نفي حلول الحوادث» عن الله، وبيان           | - |
| ٨٤ | أنه أصل كبير عند المتكلمين يقصدون به نفي قيام الأفعال الاختيارية بالله           |   |
|    | التعليق (٢٨) مناقشة ابن جزي في تأويل صفة «الرحمة» بما يتسق مع مذهبه              | - |
| ۲۸ | في نفي قيام الأفعال بالله.                                                       |   |
| ۸٧ | الرحمة في صفات الله نوعان: ذاتية وفعلية                                          | - |
| ۸۸ | الرحمة المضافة إلى الله نوعان: نوع صفة له سبحانه، ورحمة مخلوقة                   | - |
|    | التعليق (٢٩) مناقشة ابن جزي في دعواه أن دلالة المخلوقات في القرآن هي             | _ |
|    | للاستدلال على وجوده تعالى ووحدانيته، وبيان أن المقصود الأوَّل من ذكر             |   |
| ۸٩ | المخلوقاتِ: الاستدلالُ بها على توحيدِ الإلهيَّة.                                 |   |





| 97    | التعليق (٣٠) مناقشة الوجوه التي أوردها ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُۥ كُنُ فَيَكُونُ ﴾ وبيان الوجه الراجح.                             | _ |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|       | التعليق (٣١) مناقشة ابن جزي في المقصود «بالمتقين» في قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ ٱلمُنَّقِينَ ﴾ وإبطال تعلق المعتزلة بالآية على تكفير عصاة | - |
| 90    | الموحدين                                                                                                                                                        |   |
|       | التعليق (٣٢) مناقشة ابن جزي في تفويض صفة «الاستواء» وبطلان نسبته                                                                                                | - |
|       | لمالك، وبيان أن مالكًا - وغيره من السلف- عقيدتهم هو إثبات الاستواء                                                                                              |   |
| ٩٧    | على العرش بمعناه المعلوم -علا وارتفع- مع نفي التمثيل ونفي العلم<br>بالكيفية .                                                                                   |   |
| 1 • 1 | التعليق (٣٣) مناقشة ابن جزي في تأويل صفة «الكيد» وبيان أنَّه حقيقة وليس مجرد مشاكلة لفظية.                                                                      | - |
|       | التعليق (٣٤) مناقشة ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قَضَيَّ أَمْرًا﴾ وبيان                                                                                | _ |
| 1.7   | معاني «القضاء» في القرآن.                                                                                                                                       |   |
|       | التعليق (٣٥) مناقشة ابن جزي في نفي أن الله يسخر من الكافرين حقيقة،                                                                                              | - |
| 1.0   | ودعواه أنها مشاكلة لفظية.                                                                                                                                       |   |
| ۱.۷   | التعليق (٣٦) توضيح مذهب المعتزلة في قولهم بالأجلين؛ وإبطال تعلقهم بقوله تعالى: ﴿ وَيُؤَخِّرُكُم إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمًّ ﴾.                                        | - |
|       | التعليق (٣٧) مناقشة ابن جزي في تردده بين التأويل والتفويض في صفة                                                                                                | _ |
| 1 • 9 | «الفوقية» لله.                                                                                                                                                  |   |
|       | التعليق (٣٨) مناقشة ابن جزي في تأويله صفة «الكلام» بالعلم، وجريه على                                                                                            | _ |
| 117   | مذهب الأشاعرة في «كلام الله» بأنه معنًى نفسيٌّ غيرُ مسموعٍ منه                                                                                                  |   |
|       | التعليق (٣٩) مناقشة ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِيٓ ﴾                                                                               | - |
| 118   | وبيان دلالة الآية في مثل هذا السياق.                                                                                                                            |   |



| 117 | التعليق (٤٠) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي﴾       | _ |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|---|
|     | التعليق (٤١) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِّمَن        | - |
| ۱۱۸ | تَابَ﴾ وبيان مذهب أهل السنة فيمن مات من عصاة الموحدين ولم يتب.                         |   |
|     | التعليق (٤٢) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿مَا يَأْنِيهِم مِّن               | - |
| 119 | ذِكْرٍ مِّن زَيِّهِم ثُمُّدُثٍ ﴾.                                                      |   |
|     | التعليق (٤٣) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَأَدْخُلْنَاهُ فِي              | - |
| 17. | رَحْتِناً ﴾.                                                                           |   |
|     | التعليق (٤٤) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ ذَلِكَ فِي                  | - |
| 171 | كِتَابٍ ﴾.                                                                             |   |
| 177 | التعليق (٤٥) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿أَحْسَنَ ٱلْخَلِقِينَ﴾            | - |
|     | التعليق (٤٦) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ نُورُ ٱلسَّكَوَتِ        | _ |
| 170 | وَٱلْأَرْضِ ﴾ وبيان أن النور نوران: مخلوقٌ، وغيرُ مخلوقٍ هو صفةُ اللهِ تعالى           |   |
|     | التعليق (٤٧) مناقشة ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَوَجَدَ ٱللَّهُ عِندُهُ ﴾ ونفيِّه  | - |
| 179 | المعية المتضمنة للقاء الله؛ لأنه من نفاة العلو                                         |   |
|     | التعليق (٤٨) مناقشة ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا ﴾   | - |
| 14. | وبيان أنه مضمن معنى المجيء والإتيان.                                                   |   |
|     | التعليق (٤٩) مناقشة ابن جزي في نفي صفة «الاستماع» لله؛ جريًا على أصله                  | - |
| 177 | في نفي قيام الأفعال الاختيارية بالله.                                                  |   |
|     | التعليق (٥٠) توضيح ما استشكله ابن جزي في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهَا نُودِي        | - |
| 140 | أَنْ بُولِكِ مَن فِي ٱلنَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ﴾ |   |
|     | التعليق (٥١) مناقشة قول ابن جزي: «إنَّ الله تعالى ليس ممَّن في السمواتِ                | - |
| ۱۳۸ | والأرضِ باتفاقٍ».                                                                      |   |





|       | التعليق (٥٢) مناقشة ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ ٱلْقُولُ عَلَيْهِمْ                                                  | _ |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 187   | أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَاَّبَّةً ﴾ .                                                                                                      |   |
| ١٤٤   | التعليق (٥٣) مناقشة ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ﴾.                                                              | _ |
| 120   | التعليق (٥٤) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لَمُمُ                                                                  | - |
| 120   | التعليق (٥٥) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَهُو الْهُونُ                                                                   |   |
| ١٤٧   | عَلَيْتُ ﴾.                                                                                                                            |   |
|       | التعليق (٥٦) مناقشة ابن جزي في نفي صفة «النفخ» لله؛ جريًا على أصله في                                                                  | - |
| 1 2 9 | نفي قيام الأفعال الاختيارية بالله                                                                                                      |   |
|       | التعليق (٥٧) مناقشة ابن جزي في نفي «القرب» الخاص لله من بعض                                                                            | _ |
| 101   | مخلوقاته؛ جريًا على مذهب الأشاعرة في ذلك.                                                                                              |   |
| 107   | التعليق (٥٨) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُعُمَّرٍ وَلاَ يُنَقَصُ مِنْ عُمُرِوةِ إِلَّا فِي كِنَابٍ ﴾ | _ |
|       | التعليق (٥٩) تصويب قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ بَلْ عَجِبْتَ                                                                    | _ |
| 107   | ورده على نفاة صفة «التعجب» لما توهموه من استلزامه معنى فاسد .                                                                          |   |
| ١٥٨   | التعريف بالكلابية - هامش-                                                                                                              | _ |
| 109   | التعريف بالماتريدية - هامش-                                                                                                            | _ |
|       | التعليق (٦٠) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ                                                       | _ |
| 171   | ٱلْكُفُرِيُّ ﴾                                                                                                                         |   |
|       | التعليق (٦١) تصويب قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ                                                              | - |
| 175   | أَيْدِيهِمْ ﴾ ورده على المتأولين.                                                                                                      |   |
|       | التعليق (٦٢) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ بِئِّسَ ٱلْإَسْمُ ٱلْفُسُوقُ                                                     | - |
| 170   | بَعَّدَ ٱلَّالِمَانَ ﴾.                                                                                                                |   |



| (٦٣) مناقشة ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ثُمَّ دَنَا فَلَدَّكَ ﴾ ١٦٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - التعليق    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| (٦٤) مناقشة ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَٱلظَّاهِرُ وَٱلْبَاطِنَّ ﴾ ١٦٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - التعليق    |
| (٦٥) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿وَرَحْمَةً وَرَهْبَانِيَةً﴾. ١٧١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | - التعليق    |
| ، (٦٦) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿وَقِيلَ هَٰذَا ٱلَّذِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - التعليق    |
| تَدَّعُونَ ﴾ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | كُنْتُم بِهِ |
| ﴾ (٦٧) مناقشة ابن جزي في تأويل قوله تعالى: ﴿يَوْمَ يُكْشَفُ عَن سَاقِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - التعليق    |
| ، وإعراضه عن إثبات صفة «الساق».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بالشدة،      |
| ق (٦٨) مناقشة ابن جزي في تأويل قوله تعالى: ﴿ذِي ٱلْمَعَارِجِ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |              |
| عد إلى السماء؛ فرارًا من إثبات صفة العلو.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              |
| ق (٦٩) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | _            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٱلسَّبِيلَ﴾  |
| (٧٠) توضيح قول ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ﴾ ١٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | - التعليق    |
| ق (٧١) مناقشة ابن جزي في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لِرَبِّهِۦ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | - التعلية    |
| 174                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لَكُنُودٌ﴾   |
| (٧٢) مناقشة ابن جزي في توسله بحرمة القرآن وشفاعة النبي عِيْكِ الله عَلَيْكِ الله عَلَيْكِ الله عَلَيْكِ الله الماله المال | - التعليق    |
| لمصادر والمراجع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | – قائمة الـ  |
| الموضوعاتالموضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | – فهرس ا     |

