



## 

المستوى الثالث



إعداد: قسم المحتوى التعليمي بقناة زاد العلمية International Islamic مؤسسة كاديمية زاد مع مؤسسة Academy Online Inc بإشراف الشيخ محمد صالح المنجد

International Islamic Academy Online Inc







# العقيدة المستوى الثالث

إعداد: قسم المحتوى التعليمي بقناة زاد العلمية International Islamic مع مؤسسة Academy Online Inc بإشراف الشيخ: محمد صالح المنجد











ZAD ACADEMY

#### كلمةً المشرف العام

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد.

فإن العلم الشرعي من أهم الضرورات التي يحتاجها المسلمُ في حياته، وتحتاجُها الأمةُ كلَّها في مسيرتِها الحضارية؛ لذا جاءت النصوص الشرعية في الإعلاء من شأنه وشأنِ حامِليه، في مسيرتِها الحضارية؛ لذا جاءت النصوص الشرعية في الإعلاء من شأنه وشأنِ حامِليه، قال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَهُ لاَ إِلَهُ إِلَا هُو وَالْمَكَتِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَابِمًا بِالقِسْطُ لاَ إِلَهَ إِلَا هُو الْعَرْبِينُ الله قال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَهُ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُو وَالْمَكَتِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ هنا علماءُ الكتابِ والسُّنةِ»، المحكيمة في العلم هنا علماءُ الكتابِ والسُّنةِ»، وقال تعالى: ﴿ وَقُل رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]، وفي الحديث: «من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا سهل الله له به طريقًا إلى الجنة» رواه مسلم.

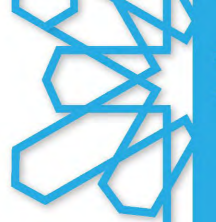
ولما كان من الأهدافِ الكبرى لـ (مجموعة زاد) إيصالُ العلمِ الشرعيِّ إلى الناسِ بشتَّى الطُّرُقِ، وتيسيرُ سبلهِ، فقد تبنَّت فكرةَ إنشاءِ برنامج (أكاديمية زاد) لصالح في الإنترنت، والتي تقوم على برنامج تعليميِّ يهدف إلى تقريب العلمِ الشرعي للراغبين فيه، عن طريقِ الإنترنت، وعن طريقِ قناةٍ تلفزيونية خاصةٍ، سعيًا لتحقيق المقصد الأساسِ الذي هو نشرُ وترسيخُ العلمِ الشرعي الرصينِ، المبني على أسسٍ علميةٍ صحيحةٍ، وفق معتقدٍ سليمٍ، قائمٍ على كتابِ اللهِ وسنةِ رسوله صَالَسَهُ عَلَيهُ وَسَلَم، بشكلٍ عصري ميسَّرٍ، فأسأل الله تعالى للجميع العلم النافع والعمل الصالح والتوفيق والسداد والإخلاص.

محمد صالح المنجد



## اکادیمین

ZAD ACADEMY ما لا يسعُ المسلم حملُه



#### سلسلة برنامج أكاديمية زاد

### المستوى الثالث







































#### بَقيَّةُ أَرْكانَ الإيمَانَ

تقدَّم في المستوى الأوَّلِ والثَّاني الكَلَامُ مُسْتَوْفًى عَلَى الرُّكِنِ الأُوَّلِ مِن أَرْكَانِ الإِيمَانِ، وهو الإَيمانُ باللهِ تَعَالَى، وألوهيتهِ ورُبُوبيَّتهِ وأَسْمائهِ وصِفَاتهِ، وفي هَذَا المستوى نشرَعُ في بَيَانِ بقيَّةٍ أَرْكَانِ الإِيمَانِ.

#### الرُّحْنُ الثَّاني: الإيمَانُ بالملائحَة

#### معنى الملائكة:

(الملائكة) في اللغَةِ: جَمْعُ مَلَكٍ، وَهُو مُشْتَقَّ مِن الأَلوكَةِ، أي: الرِّسَالةِ، والملأَكُ: المَلكُ؛ لأنه يُبَلِّغُ عَن اللهِ تعالى، يقال: أَلكَ؛ أي: تَحَمَّلَ الرِّسَالةَ.

قال الطَّبري رَحَهُ اللَّهُ: «فسمِّيت الملائِكةُ ملائكةً بالرِّسَالةِ؛ لأَنَّها رُسُلُ اللهِ بينَهُ وبينَ أنبيائهِ، ومَنْ أَرْسِلَتْ إليْهِ من عِبَادِهِ».

أو مُشْتَقُّ من (المَلْكِ) وَهُو الأَخْذُ بِقَوَّةٍ.

وفي الشَّرعِ: خَلقٌ من خَلْقِ اللهِ تعالى، خَلَقَهُم اللهُ عَزَيَجَلَ من نُورٍ، مَرْبوبون مُسَخَّرُون، عِبَادٌ مُكْرَمُون، لا يَعْصُون اللهَ مَا أَمَرَهُم ويفعَلون مَا يؤْمَرُون، لا يُوصَفُون بالذُّكُورَةِ ولا بالأُنوثَةِ، لا يَأْكُلُون ولا يَشْرَبون، ولا يملُّون ولا يتْعَبُون ولا يَتَناكَحُون، ولا يَعْلمُ عَدَدَهُمْ إلا اللهُ.

وقد عرَّ فها بعْضُهُم بأنَّها أَجْسَامٌ نُورَانيَّةُ، أُعْطِيَتْ قُدْرَةً عَلَى التَّشَكُّلِ والظُّهُورِ بأَشْكَالٍ مخْتَلفَةٍ، بإذْنِ اللهِ تعالى.

#### أَهُمِّيةُ الإيمَانِ بِالْمَلائكَةِ:

الإيمانُ بالملائكَةِ هو الرُّكْنُ الثَّاني مِنْ أَرْكانِ الإيمَانِ، فلا يصحُّ إيمانُ عَبْدٍ حتى يقرَّ بهِ، فيُؤْمِنَ بوجُودِهِم، وبما وَرَدَ في الكتابِ والسُّنةِ من صِفاتهِم وأفْعَالهم.

#### الإيمانُ بالملائكةِ يتضمَّنُ أَرْبِعَةَ أُمُورٍ:

الأوَّل: الإيمانُ بوجُودِهِم حَقِيقَةً.

الثاني: الإيمانُ بمَنْ عَلِمْنَا اسْمَهُ مِنهُم ك (جبريل)، ومَن لم نعلَم اسمَهُ نؤمِنُ بهِم إجْمَالًا.

الثالث: الإيمانُ بما عَلِمْنا من صِفَاتِهِم، كصِفَةِ (جِبريلَ) فقد أُخْبرَ النبيُّ صَاللَّهُ عَلَيْهُوسَلَّمَ أَنه رَآه عَلَى صِفَتِهِ التي خُلِقَ عَلَيْها، وله ستُّمِائةِ جَنَاح، قد سَدَّ الأُفْقَ.

وقد يتحوَّلُ المَلَكُ بأَمْرِ اللهِ تعالى إلى هَيْئةِ رَجُلٍ، كما حَصَلَ لجِبْريل حِين أَرْسَلَهُ تعَالى إلى مريم فتَمَثَّل لها بَشَرًا سَوِيًّا.

الرَّابِعُ: الإِيمانُ بِما عَلِمْنَا مِنْ أَعْمَالُهُم التي يقُومُون بِها بأَمْرِ اللهِ تعالى، كتَسْبيجِهِ، والتعبُّدِ له ليْلًا ونهارًا، بلا مَلَلٍ ولا فُتُورٍ.

#### أَعْمَالُ بَعْضِ المِلَائِكَةِ:

#### لكُلِّ مِنْهُم عَمَلٌ خَاصٌّ، وَهَاكَ أَمْثِلةً على ذلك:

- جبريلُ الأمينُ على وَحْيِ اللهِ تعَالَى، يُرْسِلهُ بِهِ إلى الأنبيَاءِ والرُّسُلِ.
  - ميكائيلُ المُوكَّلُ بِالقَطْرِ، أي: بالمَطَرِ والنَّباتِ.
- إِسْرافِيلُ الموكَّلُ بالنَّفْخ في الصُّورِ عِنْدَ قِيَامِ السَّاعَةِ وَبَعْثِ الخَلقِ.
  - مَلَكُ المؤتِ الموَكَّلُ بِقَبْضِ الأَرْوَاحِ عِنْدَ المؤتِ.
    - مَالِكٌ خَازِنُ النَّارِ.
    - الملائكةُ الموكَّلُون بالأَجِنَّةِ في الأرْحَام.
  - الملائكةُ الموكَّلون بحفْظِ أعْمَالِ بني آدَمَ وكتابتِهَا لكُلِّ شَخْصٍ.
  - الملائكةُ الموكَّلون بسُؤَالِ الميِّتِ إذا وُضِعَ في قَبْرِهِ.

اشْتَهَرَ عَلَى ألسِنَةِ الناسِ أَن اسْمَ مَلَكِ الموْتِ (عَزْرَائِيلُ)، وَهَذِهِ التَسْمِيَةُ لم ترِدْ في القُرْآنِ أو السُّنَةِ، وَقَدْ ذَكَرَهُ اللهُ تعالى في كِتَابِهِ بوَظِيفَتِهِ، فقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ قُلُ بِوَظِيفَتِهِ، فقال سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ قُلُ يَنُوفَ مُكُلُ الْمَوْتِ اللّذِي وُكِلً يَنُوفَ مُكُلُ الْمَوْتِ اللّذِي وُكِلً يَكُمْ ﴿ السجدة: ١١].

#### ثمرات الإيمان بالملائكة:

شُكْرُ اللهِ تعالى على عِنَايتهِ بِبَني آدَمَ، حَيْثُ وَكَّلَ مِنْ هَوُّلاءِ الملائكةِ مَنْ يَقُومُ بِحِفْظِهِم، وَكِتَابِةِ أَعْمَالِهِم، وغير ذلك من مَصَالحِهِم.

اطمئنانُ المؤْمِنِ أنه مُحَاطُّ برِعَايَةِ اللهِ تعالى له بِهُؤَلاءِ الخَلْقِ العِظَامِ، الذين يرْعَوْنَ شُؤُونَهُ، ويسِيَّرُونَ كثيرًا من شُؤُونَ الكَونِ بإذْنِ اللهِ تعالى.

۳

الاستقامةُ على أمْر اللهِ عَنَقِيَلَ: فإنَّ مَن اسْتَشْعَرَ وُجُودَ الملائكَةِ مَعَهُ، وَعَدَمَ مُفَارَقَتِهَا له، ويؤمِنُ برَقَابِتِهِم لأَعْمَالهِ وأقوالهِ، وشَهَادَتهِم عَلى كلِّ ما يصْدُرُ عَنْه ليسْتَحِي من اللهِ ومن جُنُودِهِ، فلا يُخَالفُهُ في أَمْرٍ، ولا يعْصِيهِ في العَلانيَةِ أو في السِّرِّ

#### الرُّكْنُ الثَّالثُ: الإيمَانُ بالكُتُب

الكتابُ في اللغة: اسمٌ لما كُتِبَ مَجْمُوعًا، وسُمِّيَ القُرْآنُ كِتَابًا لَمَا جُمِعَ فيهِ من القَصَصِ والأَمْثَالِ والعَقَائِدِ والأمرِ والنَّهْيِ والتَّشْريع، أو لأَنَّهُ اشتَمَلَ عَلَى جَمِيعِ الكُتُبِ السَّابِقَةِ. والمُرادُ بالكُتُبِ هُنا: الكُتُبُ والصَّحُفُ التي حَوَتْ كلامَ اللهِ تعالى، الذي أَوْحَاه إلى رُسُلهِ عَيَهِ السَّلَامُ.

#### مَنْزلةُ الإيمان بالكُتُب

الإيمانُ بالكُتُبِ أَصْلُ مِن أُصُولِ العَقِيدَةِ، وَرُكُنٌ مِن أَرْكانِ الإِيمَانِ، ولا يَصِحُّ إِيمانُ أَحَدِ إلا إِذَا آمَنَ بالكُتُبِ التي أَنْزَلها اللهُ على رُسُلهِ عليْهِم الصَّلاة والسَّلام، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ النَّيَ اللهُ على رُسُلهِ عليْهِم الصَّلاة والسَّلام، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ وَالسَّلام، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ وَالسَّلام، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ وَالسَّلام، قال تعالى: ﴿ يَتَأْتُهُمُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى مَسُولِهِ وَالسَّلام، قال تعالى: ﴿ يَتَأْتُهُمَ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْكُونُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ

#### مِن الكُتُبِ ا<mark>لتِي أَنَزَ</mark>لهَا اللهُ تعالى:

التَّوْرَاةُ

وهي كِتَابُ اللهِ الذي آتاهُ مُوسى عَيْهِ العَلَاهُ وَالسَّلامُ قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا مُوسَى اللهِ الذي آتاهُ مُوسى عَيْهِ العَلَامُ وَ اللهُ ال

والتَّوْرَاةُ: (لفْظُ عِبْرَانيُّ بمعْنَى التَّعْليم والشَّرِيعَةِ).

وتُطلقُ اليومَ عنْدَ اليَهودِ على مجمُّوعَةِ الأسْفارِ الخمْسَةِ، وهي: سِفْرُ التَّكوينِ، وسِفْرُ الخرُوج، وسِفْرُ الأَحْبَار، وسِفرُ العَدَدِ، وسِفْرُ التَّثْنِيَة.

الزُّبُورُ

وَهُو كِتَابُ اللهِ الذي أَنْزَلَهُ عَلَى داود عَلَيْهِ الصَّلاَّةُ وَالسَّلامُ. قال تعالى: ﴿وَءَاتَيْنَا دَاوُردَ زَبُورًا ﴾ [النساء: ١٦٣]. قال قَتَادَةُ في تفْسير الآيةِ: «كُنَّا نحدَّث أنه دُعَاءٌ علَّمَه اللهُ دَاوُدَ عَلَيهِ السَّلام، وتحْمِيدٌ وتمْجِيدٌ للهِ عَزَيْجَلَّ، ليْسَ فيه حَلالٌ ولا حَرَامٌ ولا فَرَائضُ ولا حُدُودٌ".

الإنجيلُ

كلمة يونانيَّة مَعناها البُشري.

وَهُو كِتَابُ اللهِ الذي أَنْزِلَهُ على عِيسَى عَلَيْهِ الضَّلاةُ وَالسَّلامُ. قال تعالى: ﴿وَقَفَّيْنَا عَلَىٰ ءَاثْنِهِم بِعِيسَى أَبْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَكَيْهِ مِنَ ٱلتَّوْرِنَةِ وَءَاتَيْنَكُ ٱلْإِنجِيلَ فيه هُدًى وَنُورٌ ﴾ [المائدة: ٤٦].

وقد أخْبَرَ اللهُ تعالى في كتابِهِ الكَريم أنَّ التَّوْرَاةَ والإِنجيلَ نصًّا على البشَارَةِ بنبيِّنَا محمَّدِ صَأَلِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأُمِّي ٱللَّهِينَ يَجِدُونَهُ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَكِةِ وَ ٱلْإِنْجِيلِ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

والإِنجيلُ بعدَ تحريفِ النَّصَارَى وتبْدِيلهِم أَصْبَحَ يُطْلَقُ عَلى مجْمُوعَةِ الأناجِيل الأَرْبَعَةِ، وَهِيَ:

وهذه الأناجِيلُ الأرْبعَةُ، تحْوِي حَيَاةَ عِيسى عَلَيْهِالسَّكَمْ، وبَعْضَ أَعْمَالهِ وأَقْوَالهِ، ممزُّوجَةً بالتَّحْريفِ والتَّثْليثِ، والكَذِب عَلَى اللهِ تعالى، وتُسَمَّى بالعَهْدِ الجَديدِ.

#### القُرْآنُ

هو كلامُ اللهِ تعالى، مِنْهُ بَدَأَ قُولًا، وأنزله على رُسُولهِ وَحْيًا، وَصَدَّقهُ المؤمِنون على دُلك حَقَّا، سمِعَهُ جِبْريلُ عَلَيْهِ السَّلامُ مِنَ اللهِ عَنَقِبَلَ، ونزَلَ بهِ عَلَى خَاتَمِ رُسُلهِ محمَّدٍ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ بلفظهِ.

وَقَدْ وَصَفَ اللهُ تعالى القُرْآنَ بِعِدَّةِ أَوْصَافٍ، فقال تعالى: ﴿ اللَّوْ تِلْكَ وَايَتُ ٱلْكِنَبِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [يونس: ١]، وقال تعالى: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩]. والقُرْآنُ هُوَ الكِتَابُ الذي تكفّلُ اللهُ بحِفْظِ لَفْظِهِ، قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنّا لَهُ لَخَفِظُونَ ﴾ الكِتَابُ الذي تكفّلُ اللهُ بحِفْظِ لَفْظِهِ، قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنّا لَهُ لَكُو لَمُؤْونَ ﴾ [الحجر: ٩]، وقال تعالى: ﴿ لَا يَأْلِيهِ ٱلْمَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ مَنْ مَرَيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [الحجر: ٩]،

#### ولتحْقِيقِ الإيمانِ بهَذَا الرُّكْنِ العَظِيمِ لا بدَّ مِن الآتِي:

1

التَّصْدِيقُ الْجَازِمُ بِأَنهَا كُلَّهَا مُنزَّلَةٌ مِن اللهِ عَنَهَجَلَّ، وأَنَّهَا كَلامُ اللهِ تعالى، لا كَلامُ غَيْرِهِ. قال تعالى: ﴿ اللهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ مُو اللهِ مُ اللهِ عَنَهَمُ اللهِ عَنَيْكَ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ قال تعالى: ﴿ اللهُ ال

تصْدِيقُ مَا صَحَّ مِن أَخْبَارِهَا، كَأَخْبَارِ القُرآنِ، وأَخْبَارِ مَا لَم يبدَّلُ أَوْ يحرَّفُ من الكُتُب السَّابِقَةِ.

۳

الإِيمانُ بأنَّها دَعَتْ كُلُّها إلى عِبَادَةِ اللهِ وَحْدَهُ، لا شَرِيكَ له، مَعَ اخْتِلافِ الشَّرَائعِ.

(٤)

الإيمان بوُقُوعِ التَّحْرِيفِ في الكُتُبِ المتَقَدِّمَةِ عَلَى القُرْآنِ، وَقَد شَهِدَ اللهُ عَنَهَبَلَ بتَحْرِيفِ اليَّهُ عَنَيَبَلَ اللهُ عَنَهَبَمُ بتَحْرِيفِ اليَهُودِ لكتابِهِم، فقال عَنَقِبَلَ: ﴿أَفَلَطْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقُ مِنْهُمُ بِتَحْدِيفِ النَّهُ وَهُمْ يَعَلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٧٥].







- اكْتُبْ بحْثًا مُخْتَصَرًا في وَظَائفِ الملائكَةِ التي وَرَدَتْ في الكِتَابِ والسُّنَّةِ.
- مَل القُرآنُ ناسِخُ لما سَبَقَ مِنَ الكُتُبِ؟ وَمَا مَوْقِفُنَا مِنْ شَرْعِ مَنْ قَبْلَنا؟ اسْتَعِنْ بمصَادِرَ خَارِجِيَّةٍ.
  - مَا المرادُ بصُحُفِ إِبْرَاهِيمَ ومُوسَى عَلَيْهِمَ السَّلَامُ؟
- ق مَاذَا تعْرِفُ عن إنجِيلِ برنابا؟ وَلماذَا يعْتَرِضُ عليه النَّصَارَى؟ استعن بمصادر خارجية.
  - وَ عُرِّفْ مَا يَأْتِي فِي اللغَةِ والاصْطِلاحِ: الملائكة الكُتُب.













































الفرق بين الرسول والنبي



#### أهمية الإيمان بالرسل

يتضمن الإيمان بالرسل

ثمرات الإيمان بالرسل













#### الرُّكْنُ الرَّابِعُ: الإيمَانُ بالرُّسُلِ

#### مَعْنَى الرُّسُلِ:

الرَّسُولُ لغَةً: مُشْتَقُّ من الإِرْسَالِ بمعْنَى التَّوجِيهِ.

وأما اصطلاحًا: فهو عبدٌ اصطَفاه اللهُ بالوحْي إليهِ، وأرْسَلهُ إلى قَوْم كافِرِين. وقيل: هو عبدٌ أُرْسِلَ إلى قَوْم مُخَالفِين، يُجدِّد لهم أَمْرَ التَّوْجِيدِ.

#### تَعْرِيفُ النَّبِيِّ:

النبيُّ لغةً: مُشْتَقٌ من النَّبَأ وهو الخَبَرُ، قال تعالى: ﴿عَمَّ يَسَآءَلُونَ ۖ عَنِ ٱلنَّبَإِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [النبأ: ١-٢]، وإنما سُمِّيَ النَّبِيُّ بِذَلك؛ لأنه مُخْبَرٌ، ومُخْبِرٌ.

والنَّبِيُّ اصْطِلاحًا: عَبْدُ اصْطَفَاه اللهُ بالوَحْيِ إليْهِ، وأَمَرَهُ بِالعَمَلِ بهِ.

#### الفَرْقُ بِينَ الرَّسُولِ والنَّبِيِّ:

ذَهَبَ بَعْضُ أَهْلِ العِلْمِ إلى أَنَّهُ لا فَرْقَ بينَ الرَّسُولِ والنَّبِيِّ، وَهُوَ غَيرُ صَحِيحٍ. وَذَهَبَ بعضهم إلى التفْرِيقِ بينَهما، فقالوا: الرَّسُولُ هُو مَن أُوحِيَ إليْهِ بشَرْعِ، وأُمِرَ بتبليغِهِ. والنَّبيُّ من أُوحِيَ إليهِ، ولم يُؤْمَرُ بالبَلاغ.

#### وَهَذا بَعِيدٌ لأُمُورِ:

- الأول: أنَّ اللهَ نَصَّ على أنَّهُ أَرْسَلَ الأنبِياءَ، كَمَا أَرْسَلَ الرُّسُلَ، قال تعالى: ﴿ وَمَآ أَرْسَلُنَا مِن قَبُلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِيٍّ ... ﴾ الآية. [الحج: ٥٦]، والإرْسَالُ يقتَضِي من النَّبيِّ البَلاغَ.
- كَ الثَّانِي: أَنَّ تَرْكَ البَلاغِ كِتْمَانٌ لَوَحْيِ اللهِ تعالى، واللهُ لا يُنزِلُ وَحْيَهُ ليُكْتَمَ ويُدْفَنَ في صَدْرِ وَاحِدٍ مِن النَّاسِ، ثمَّ يموتَ هذا العِلْمُ بمَوْتهِ.

الثالث: قَوْلُ الرَّسُولِ صَالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «عُرضت عليَّ الأممُ، فجَعَلَ يمُرُّ النبيُّ مَعَهُ الرَّجُلُ، والنبيُّ معه الرَّجُلان، والنبيُّ مَعَهُ الرَّهْطُ، والنبيُّ ليس مَعَه أَحَدٌ» متفق عليه.

فَدَلَّ هَذا عَلَى أَنَّ الأنبيَاءَ يبلِّغُون دِينَ اللهِ تعالى، وأنَّهُم يتفاوَتُون في مَدَى الاسْتِجَابَةِ لهم.

وَقِيلَ فِي التَّفْرِيقِ بِينَهُمَا: الرَّسُولُ مَنْ أُوحِيَ إليهِ بشَرْع جَدِيدٍ. والنبيُّ هُوَ المبْعُوثُ لتقريرِ شَرْعٍ مَن قَبْلَهُ.

وقال شيخ الإسلام: «إن الرسول هو من أُرسِلَ إلى قوم كفار مكذبين، والنبي من أُرسِلَ إلى قوم مؤمنين بشريعة رسول قبله يُعلِّمهم ويحكم بينهم». وَلعَلَّ هَذَا هُوَ الأقرب.

#### أُهَمِّيةُ الإيمَانِ بِالرُّسُلِ:

الإيمانُ بالرُّسُلِ أَصْلُ من أُصُولِ الإيمانِ، لا يتِمُّ إيمانُ المسْلِم إلا بهِ، ومَنْ كَفَر بوَاحِدٍ مِنْهُم فَقَدْ كَفَرَ بِاللهِ تَعَالَى، وبجَمِيعِ الرُّسُلِ عَلَيْهِمَالسَّلَامُ.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ع وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكَفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بِيِّنَ ذَلِكَ سَبِيلًا اللهُ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًّا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَنفِرِينَ عَذَابًا مُنهِينًا ١٠٠ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ أُوْلَنِيكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمُ أُجُورَهُمُّ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء:١٥٠-١٥١].

#### مَعْنَى الإيمَانِ بالرُّسُلِ:

الإيمانُ بالرُّسُل هُو: التَّصْدِيقُ الجازِمُ بأنَّ اللهَ تعالى بَعَثَ في كلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا، يَدْعُوهُم إلى عِبَادَةِ اللهِ وَحْدَهُ، والكُفْرِ بِمِا يُعْبَدُ مِنْ دُونِهِ، وأَنَّهُم جَمِيعًا مُرْسَلُون صَادِقُون، قد بلَّغُوا جَمِيعَ ما أرْسَلَهُم اللهُ تعالى به.

#### ويتضمَّنُ الإيمانُ بهم مَا يأتي:

الإيمَانُ بأنَّ رِسَالتَهُم حَتَّى مِنَ اللهِ تعالى، وأنَّ الكُفْرَ بوَاحِدٍ مِنْهُم كفرٌ بالجَمِيع. قال الله تعالى: ﴿ كُذَّبَتُ قَوْمُ نُوحِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٠٥]، وقال تعالى: ﴿ كُذَّبَتْ ثُمُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٤١]، وقال تعالى: ﴿كَنَّبَتُ عَادُّ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٢٣]، مع أنَّ كلَّ طَائفَةٍ مِن هَوُّلاء لم يأتِهِم إلا رَسُولٌ وَاحِدٌ، ومَعَ ذلك قال تعالى: ﴿ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾؛ لأنَّ تكذيبَ الرَّسُولِ الوَاحِدِ تَكْذِيبٌ لجِنْسِ الرِّسَالةِ، ولجميع الرُّسُل.

الإيمانُ بأنَّهُم جميعًا جَاؤُوا بالدَّعْوةِ إلى تَوْحِيدِ اللهِ تعالى. قال تعالى: ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوحِيٓ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلَّهَ إِلَّا أَنَّا فَأَعَبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥]، وإن اخْتَلَفَت شَرَاتُعُهُم: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٤٨]، فلِينُ الأنبياءِ وَاحِدٌ، وهُو الإسلامُ والتَّوْحِيدُ، والشَّرائعُ هِيَ التي تخْتَلفُ.

#### الإيمانُ بأنَّ الرُّسُلَ مَعْصُومُون في تحمُّل الرِّسَالةِ وتبليغها.

3

الإيمانُ بأنَّ الرُّسُلَ يتَفَاضَلون، وأنَّ آخِرَهُم وخاتمَهُم وأفضَلَهُم نبيُّنَا محمَّدٌ عَلَيْهِ السَّلَامُ أَجِمعين. قال تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِّنْهُم مَّن كُلُّمَ ٱللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ ﴾ [البقرة: ٢٥٣].

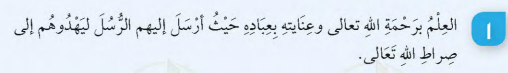
وقال تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِين رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيَّانَ ﴾ [الأحزاب: ٤٠].

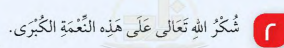


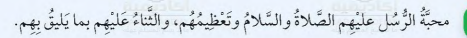




#### ثمراتُ الإيمانِ بالرُّسُلِ:





























































#### الرُّكْنُ الخَامِسُ: الإِيمَانُ بِاليَّوْمِ الآخِرِ

اليومُ الآخِرُ: هُوَ يَوْمُ القِيَامَةِ الذي يُبْعَثُ النَّاسُ فِيهِ للحِسَابِ والجَزَاءِ.

وسُمِّيَ بذلك لأنه لا يَوْمَ بَعْدَهُ، حَيْثُ يَسْتَقِرُّ أَهْلُ الجنَّةِ في مَنَازِلهِم، وأَهْلُ النَّارِ في مَنَازِلهِم.

#### مَعْنَى الإيمَانِ باليَوْمِ الآخِرِ:

التَّصْدِيقُ الجَازِمُ بوقُوع هذا اليَوْم، فيُؤْمِنُ بأنَّ اللهَ تعالى يبْعَثُ النَّاسَ من القُبُورِ، ثم يُحَاسِبُهُم ويُجَازِيهِم على أعْمَالهِم، حَتَّى يَسْتَقِرَّ أَهْلُ الجنَّةِ في مَنَازِلهِم، وأَهْلُ النَّارِ في مَنَازِلهِم.

وسُمِّيَ الْيَوْمُ الآخِرُ بالْوَاقِعَةِ، وَالْحَاقَّةِ، والْقَارِعَةِ، والرَّجْفَةِ، والصَّاخَّةِ، والفَزَعِ الأكْبَرِ، وَيَوْمِ الحِسَابِ، ويَوْم الدِّينِ.

ويتَضَمُّنُ الإيمانُ باليَوْم الآخِر الإيمان بكل ما يكون بعد الموت مثل:

عذاب القبر ونعيمه للروح والبدن جميعًا، وفتنة القبر: وهي سؤال الميت بعد دفنه عن ربه، ودينه، ونبيه.

البَعْث والحَشْر: وَهُوَ إِحْيَاءُ المؤتَى من قُبُورِهِم، وإِعَادَةُ الأرْوَاحِ إلى أَجْسَادِهِم، فَيَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ العالمين، ثم يُحْشَرُون ويُجْمَعُون في مَكَانٍ وَاحِدٍ، قال تعالى:

﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيْتِوُنَ ١٥ ثُمَّ إِنَّكُو يَوْمَ ٱلْقِيدَمَةِ ثُبْعَثُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٥-١٦].

۳

الحِسّاب والمِيزُان: فيُحَاسِبُ اللهُ الخَلائقَ عَلَى أَعْمَالِهِم التي عملوها في الحيّاةِ الدُّنيّا، فَمَنْ كان مِنْ أَهْلِ التَّوْجِيدِ ومُطِيعًا للهِ ورَسُولِهِ صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِوَسَلَةً فإنَّ حِسَابَهُ يسِيرٌ، ومَنْ كان من أَهْلِ الشَّرْك والعِصْيَانِ فحِسَابُهُ عَسِيرٌ.

وَتُوزَنُ الأَعْمَالُ في مِيزَانِ عَظِيمٍ حَقِيقِيٍّ، فتُوضَعُ الحَسَناتُ في كفَّةٍ، والسَّيِّئاتُ في الكِفَّةِ الأُخْرَى، فمَنْ رَجَحَتْ حَسَناتُهُ عَلَى سَيِّئاتهِ فَهُو مِن أَهْلِ الجَنَّةِ، وَمَنْ رَجَحَتْ سَيِّئاتهُ عَلَى حَسَناته فَهُو مِن أَهْلِ الجَنَّةِ، وَمَنْ رَجَحَتْ سَيِّئاتهُ عَلَى حَسَناته فَهُو مِن أَهْلِ النَّارِ، قال تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيوَهِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ حَسَناته فَهُو مِن أَهْلِ النَّارِ، قال تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيوَهِ ٱلْقِيكَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئاً وَإِن كَانَ مِثْقَالُ حَبَيْةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَنْيَنَا بِهَا وَكُفَى بِنَا حَسِينِ ﴾ [الأنبياء: ٤٧].

الجُ

الجنّة والنّار: وأنّهُمَا مَخْلوقتانِ لا تفْنيَانِ، وأنّ اللهِ خَلَقَ لهُمَا أَهْلًا، فَمَنْ شَاءَ مِنْهُم إلى النّارِ فَبِعَدْلهِ. قال تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ إِلَى الجنّةِ فَبِفَضْلهِ، ومَنْ شَاءَ مِنْهُم إلى النّارِ فَبِعَدْلهِ. قال تعالى: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَعْ فِرَةٍ مِن رّبِحَكُم وَجَنّةٍ عَرْضُهَا ٱلسّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدّتَ لِلمُتّقِينَ ﴾ معْ فِرَةٍ مِن رّبِحكُم وَجَنّةٍ عَرْضُهَا ٱلسّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدّتَ لِلمُتّقِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٣]. وقال تعالى: ﴿ فَأَتّقُوا ٱلنّارَ ٱلّتِي وَقُودُهَا ٱلنّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدّتَ لِلْكَيْفِينَ ﴾ [البقرة: ٢٤].

#### تُمراتُ الإيمانِ باليَوْمِ الآخِرِ:

- الحرصُ عَلَى طَاعَةِ اللهِ رَغْبةً في ثَوَابِ ذلك اليَوْمِ، والبُعْدُ عَنْ مَعْصِيتهِ خَوْفًا مِنْ عِقَابِ
- تَسْلِيَةُ المؤمِنِ عَمَّا يِفُوتِهُ فِي الدُّنيَا، حتَّى يَعْلَمَ أنَّ ثَوابَهُ الْأَعْظمَ إنما هُو في الآخِرَةِ، وأنَّ كَلَّ ما يُصِّيبُهُ من بَلاءٍ في الدُّنيا فَأَجْرُهُ في ذلك اليَوْمِ، فيَصْبِرَ عليْهِ فَيُضَاعِفَ اللهُ له
  - اسْتشْعَارُ كَمَالِ عَدْلِ اللهِ تعالى، حَيْثُ يُجَازِي كُلًّا بِعَمَلِهِ مَعَ رَحْمَتهِ بِعِبَادهِ.
  - ازْدِيادُ الخَوْفِ و الخَشْيَةِ من اللهِ تعالى، و الرَّجاءُ في ثَوَابِهِ الذي أَعَدَّه لعِبَادِهِ المتَّقِين.

في إِثْبَاتِ الْيَوْمِ الآخِرِ أَعْظَمُ التَّوجِيهِ للمَلاحِدَةِ، الذين يقُولون بِعَدَم وُجُود إلهِ، إِذْلَوْ لم يُوجَدْ إلهُ، ولا حِسَابٌ وعِقَابٌ لخَرِبَت الدُّنيا، ولم يخْشَ أَحَدٌ من أيِّ عاقبة، ولجَنَى النَّاسُ بَعْضُهُم على بَعْضٍ، وَأَكُلَ النَّاسُ بَعْضُهُم أَمْوالَ بَعْضٍ، قال تعالى: ﴿ أَفَكَسِبْتُم أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥].

#### الرُّكْنُ السَّادِسُ: الإِيمَانُ بِالقَضَاءِ والقَدَرِ

مَعْنَى القَضَاءِ والقَدَرِ:

- 🕤 القَضَاءُ لغةً: هو إِحْكَامُ الشَّيءِ وإتمامُ الأَمْرِ.
- القَدَرُ لغةً: أي: التَّقْدِيرُ، قَدَرْتُ الشَّيءَ أَقْدُرُه قَدْرًا؛ أي: أَحَطْتُ بِمِقْدَارِهِ، فَهُو الإِحَاطَةُ بمَقَادِيرِ الأُمُورِ.

#### والقَضَاءُ والقَدَرُ شَرْعًا:

مِنْ أَهْلِ العِلْمِ مَنْ قَال: إِنَّهُما بِمَعْنى وَاحِدٍ، وَهُو: تَقْدِيرُ اللهِ تَعَالَى للكائِنَاتِ حَسْبَمَا سَبَقَ بِهِ عِلمُهُ، واقْتَضَتْهُ حِكْمَتُهُ.

وقال بعضٌ: بينَهُمَا فَرْقٌ، وهو: أن <mark>القدر: هُوَ الحُكْمُ الكُلِّيُّ الإِجْمَاليُّ في الأَزَل</mark>ِ.

وأنَّ القضاء: جُزْئيَّاتُ ذلك الحُكْم وتَفَاصِيلُهُ ووقوعه.

فَيُقَدِّر اللهُ تعالى أَنْ يكونَ الشَّيءُ المعَيَّنُ في وقْتِهِ، فإذا جَاء الوَقْتُ الذي يَكُونُ فِيهِ هَذَا الشَّيءُ ووقَعَ ومَضَى فهذا قَضَاءٌ.

وَهَذَا القَوْلُ هُوَ الرَّاجِحُ.

#### حُكُمُ الإيمانِ بالقَضَاءِ وَالقَدَرِ:

الإيمانُ بالقَدَرِ رُكنُ مِن أَرْكَانِ الإيمَانِ السِّتَّةِ، دَلَّ على ذلك القُرْآنُ والسُّنَّةُ والإجْمَاعُ، وأنَّ مَنْ الإيمانُ بالقَدَرِ فَقَدْ كَفَرَ باللهِ تَعَالَى و خَرَجَ مِن مِلَّةِ الإِسْلامِ. قال تعالى: ﴿وَكَانَ أَمْرُ اللهِ مَنْ عَلَيْ اللهِ مَنْ عَلَيْ اللهِ اللهِ مَنْ عَلَى اللهُ اللهِ مَنْ عَلَى اللهُ أَمْرُ اللهِ مَنْ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ أَمْرًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الل

وفي حَدِيثِ جِبْريلَ عَلَيْهِ الشَّلَا في صَحِيحِ مُسْلِمٍ: «وتُؤْمِنَ بِالقَدَرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ»، وقال صَلَيْلَةُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ أَنَّ مَا أَصَابَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُحْطِئَكَ، وَمَا أَخْطَأَكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَكَ». أخرجه أحمد وأبو داود، وصححه الألباني.

كانت العَرَبُ في الجاهِليَّةِ تعْرِفُ القَدَرَ ولا تُنْكِرُهُ، قال عَنْتَرَةُ:

يا عَبْلُ أَيْنَ مِن المنِيَّةِ مَهْرَبِي إِنْ كَانَ ربِّي في السَّمَاءِ قَضَاهَا

قَالَ أَحَدُ عُلَمَاءِ العَرَبيَّةِ: لا أعلَمُ عَرَبيًّا قَدَرِيًّا، وقال: مَا في العَرَبِ إلا مثبِتُ للقَدَرِ، خَيْرِهِ وَشَرِّهِ، أَهْلُ الجاهِليَّةِ والإسْلام، ثمُّ أنْشَدَ:

تَجْرِي المقادِيرُ على غَرْزِ الإِبَرْ مَا تَنْفَذُ الإِبْرَةُ إلا بِقَدَرْ

#### مَرَاتِبُ الإيمَانِ بالقَدَرِ:

الإيمانُ بالقَدَرِ لا يتمُّ حَتَّى تُؤْمِنَ بأَرْبَعِ مَرَاتِبَ، وَهِيَ:

- مرتَبَةُ العِلْم: وهِيَ الإيمانُ بعِلْمِ اللهِ المحِيطِ بِكُلِّ شَيءٍ، وأنَّ اللهَ قَدْ عَلِمَ جمِيعَ خَلْقهِ قَبْلَ أَنْ يَخْلَقَهُم، وَعَلِمَ مَا هُم عَامِلُون، قال تعالى: ﴿ هُوَاللَّهُ ٱلَّذِى لَاۤ إِلَنَهَ إِلَّا هُوَّ عَلِمُ ۖ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَا لَهِ ﴾ [الحشر: ٢٢].
- مَوْتَبَةُ الكِتَابَةِ: وَهِيَ الإِيمَانُ بأنَّ اللهَ كَتَبَ مَقَادِيرَ جَمِيعِ الخَلائِقِ في اللوْح المحفُوظِ. قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّكَآءِ وَٱلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ذَالِكَ فِي كِتَنْ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴾ [الحج: ٧٠]، وقال صَالَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «كَتَبَ اللهُ مَقَادِيرَ الخلائقِ قَبْلَ أَنْ تُخْلَقَ السَّمَواتُ والأَرْضُ بِخَمْسِينَ أَلفَ سَنَةٍ ». رواه مسلم.
- مَوْتَبَةُ الإِرَادَةِ والمشِيئَةِ: وهِيَ الإيمانُ بأنَّ كلَّ مَا يجْرِي في هَذا الكَونِ فَهُو بمشِيئَةِ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى ؟ فَمَا شَاءَ اللهُ كَانَ، وَمَا لم يَشَأْ لم يكُنْ، فلا يخْرُجُ عَنْ إرادَتهِ شَيءٌ. قال تعالى: ﴿ وَمَا تَشَآ أُونَ إِلَّا أَن يَشَآءُ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩].
  - مَوْتَبَةُ الخَلْقِ: وَهِيَ الإِيمانُ بِأَنَّ اللهَ تَعَالَى خَالتُ كُلِّ شَيءٍ، فَلا يَقَعُ في هَذَا الكَوْنِ شَيءٌ إلا وَهُو خَالقُهُ، لقوله تعالى: ﴿قُلِ ٱللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ [الرعد: ١٦].
    - وَقَدْ جَمَعَهَا بَعْضُهُم في قَوْلهِ:
    - وَخَلقُهُ وَهُوَ إِيجَادٌ وَتَكُوينُ عِلْمٌ كِتابَةُ مَوْلانا مَشِيئَتُهُ

- 🖒 اعْلَمْ أنَّ للعَبْدِ مَشِيئَةً واخْتِيَارًا.
- قال تعالى: ﴿ لِمَن شَاَّةً مِنكُمُ أَن يَسْتَقِيمٍ ﴾ [التكوير: ٢٨].
- مَشِيئَةُ العَبْدِ وقُدْرَتُهُ غَيْرُ خَارِجَةٍ عَن قُدْرَةِ الله وَمَشِيئَتهِ. قال تعالى: ﴿ وَمَا تَشَآمُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَيمِينَ ﴾ [التكوير: ٢٩].

قَالَ بَعْضُ السَّلَفِ: تَفَكَّرتُ في القَدَرِ فَعَلِمْتُ أَنَّ أَسْلَمَ النَّاسِ أَمْسَكُهُم عَنْهُ، وأَضَلُّ النَّاس فِيهِ أَكْثَرُهُم خَوْضًا فيهِ.

#### لا يَجُوزُ في قَضَايا القَدَرِ الآتي:

- الخَوْضُ في القَدرِ بالبَاطِلِ، بلا عِلْمِ ولا دَليلِ.
- الاعْتِمَادُ في مَعْرِفَةِ القَدَرِ عَلَى العَقْلِ البَشَرِيِّ القاصِرِ، بَعِيدًا عَنْ هَدْي الكِتَابِ
- البَحْثُ عن الجانبِ الخَفِيِّ في القَدَرِ، الذي هُو سِرُّ اللهِ في خَلْقِهِ، والذي لم يطُّلع عليه مَلَكٌ مُقَرَّبٌ، ولا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ، وذلك مما تتقاصَرُ العُقُولُ عن فهمهِ ومَعْرفتهِ.
- الأَسْئلةُ الاعْتراضِيَّةُ التي لا ينْبغِي أن يُسْأَلُ عنها، كمن يقول مُتعنِّتًا: لماذا أَغْنَى اللهُ فلانًا؟ وأَفْقَرَ فلانًا؟ وهكذا.

#### ثمراتُ الإيمانِ بالقَدَرِ:

للإيمانِ بالقَضَاءِ والقَدرِ ثمارٌ طَيِّبةٌ وآثارٌ حَسَنةٌ، تعُودُ على الأمَّةِ والفَرْدِ بالصَّلاح، أَبْرَزُهَا:

- الاعْتِمَادُ عَلَى اللهِ تَعَالَى، عِنْدَ فِعْلِ الأَسْبَابِ بحيْثُ لا يَعْتَمِدُ على السَّببِ نفسِهِ؛ لأنَّ كلَّ شَيءٍ بقَدَرِ اللهِ تعالى.
- أَلَا يُعْجَبَ المرْءُ بِنَفْسِهِ عَنْدَ حُصُولِ مُرادِهِ؛ لأنَّ حُصُولُهُ نَعْمَةٌ مِن اللهِ تعالى، بما قَلَّرَه من أَسْبابِ الخَيْرِ والنَّجَاحِ، وإعجابُه ينْسِيهِ شُكْرَ هَذِه النَّعْمَةِ.
- الطُّمَانْينةُ والرَّاحَةُ النَّفْسِيَّةُ بما يجْرِي عَليْهِ مِن أَقْدَارِ اللهِ تعالى، فلا يَقْلَقُ بِفَواتِ محْبُوبٍ، أَوْ حُصُولِ مَكْرُووٍ؛ لأَنَّ ذلك بِقَدَرِ اللهِ الذي له مُلْكُ السَّمَاواتِ والأرْضِ، وَهُو كَائنٌ لا محَالَةً.

### ا الشاط

- هَل (ذو القَرْنينِ وَتُبَّعُ) نَبِيَّانِ؟ اسْتَكِلَّ لما تَقُولُ.
  - حَرِّر الخِلافَ في الفَرْقِ بينَ النَّبِيِّ والرَّسُولِ.
- من وِجْهَةِ نَظَرِكَ ما أَهَمُّ فائدةٍ في إرْسَالِ الرُّسُلِ؟
- تتردَّدُ عِبَارةُ (انتقَلَ إلى مَثْواهُ الأَخِيرِ)، فَمَا تقُولُ فيها؟ 8
- كَيْفَ تَرُدُّ على الملاحِدَةِ مِن خِلالِ الإِيمَانِ باليَوْم الآخِرِ؟ 0
- ما الفَرْقُ بينَ القَضَاءِ والقَدَرِ؟ وَمَا مَرَاتبُ الإيمانِ بالقَدَرِ؟





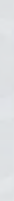








اقاديمية



TAD ACADEMY



algration and the





ZAD ACADEMY ZAD ACADEMY Ji ki jing liamin cala



ZAD OC ABEMY also almolt gas; it is



ZAD AGADEMY



A MARIEMAN CALE













### نَوَاقِضُ التَّوْحيد وَنَوَاقِصُهُ الكُفْرُ والشَّرْكُ وَأَنْوَاعُهُما

#### تَعْرِيفُ الكُفْرِ؛

الكُفْرُ في اللغَةِ: هو التَّغْطِيَةُ والسَّتْرُ، وكلُّ شَيءٍ غَطَّى شَيئًا فَقَدْ كَفَرَه.

فيُطْلقُ على الليْل؛ لأنه يسْتُرُ بظُلمَتِهِ كُلَّ شَيءٍ، وَعَلى البَحْرِ: لسَتْرِهِ مَا فِيهِ، وَعَلَى السَّحَابِ المظلم؛ لأنه يَسْتُرُ الشَّمْسَ.

ومنه تسمِيَةُ الكَفَّاراتِ؛ لأنها تستُرُ الذُّنوبَ، مِثْلُ: كَفَّارَةِ الأيسمانِ، وكفَّارةِ الظِّهَارِ.

والكُفْرُ في الاصْطِلاح: عَدَمُ الْإِيمَانِ بِاللهِ وَرُسُلِهِ، سَوَاءٌ كَانَ مَعَهُ تَكْذِيبٌ، أَم لَمْ يَكُنْ مَعَهُ تَكْلِيبٌ، بُّل شَكُّ وَرَيُّبٌ، أَوْ إعْرَاضٌ عَنْ هَذَا كُلِّهِ؛ حَسَدًا أَوْ كِبْرًا، أَو اتِّبَاعًا لِبَعْضِ الْأَهْوَاءِ الصَّارِفَةِ عَنِ اتِّبَاعِ الرِّسَالَةِ.

وَوَجْهُ العَلاقَةِ بِيْنَ المعنى اللغوي والاصْطِلاحِي أنَّ الكافِرَ قَدْ غَطَّى قَلْبَهُ عَن الإيمانِ، قال الليْثُ: «إنما سُمِّىَ الكَافِرُ كافِرًا؛ لأنَّ الكُفْرَ غَطَّى قَلبَهُ».

أُنْوَاعُهُ: الكُفْرُ نَوْعَانَ:



#### النَّوْعُ الأَوَّلُ: كُفْرٌ أَكْبَرُ يُخْرِجُ مِنَ المِلَّةِ؛ وَهُوَ خَمْسَةُ أَقْسَامٍ:

أَوَّلُهَا: كُفْرُ التَّكْذِيبِ؛ وهو اعْتِقَادُ كَذِبِ الرُّسُلِ عَلَيْهِ وَالسَّامُ.

أُو يُنْكِرُ المكلَّفُ شَيئًا مِن أُصُولِ الدِّينِ، أو أَحْكَامِهَ، أَوْ أَخْبارِهِ الثَّابِتَةِ ثُبُوتًا قَطْعيًّا مَعْلُومًا مِن الدِّين بالضَّرُورةِ.

كَمَنْ يُنْكِرُ الصِّيَامَ، وَيَدَّعِي أنه يُعطِّلُ الإِنتاجَ، ومَنْ يدَّعِي أنَّ قَطْعَ يَلِد السَّارِقِ وَحْشِيَّةٌ.

كما قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كُذَّبَ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُۥ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوَى لِلَّحَكَنِفِرِينَ ﴾ [العنكبوت: ٦٨]، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿كُذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الشعراء: ١٦٠].

التَّانِي: كُفْرُ الإِبَاءِ وَالاسْتِكْبَارِ مَعَ التَّصْدِيقِ؛ وذلك بأنْ يَكُونَ عَالمًا بصِدْقِ الرَّسُولِ، وأنه جَاءَ بالحَقِّ من عِنْدِ اللهِ، لكن لا ينقادُ لحُكْمِهِ ولا يُذْعِنُ لأَمْرِهِ، استكبارًا وعنادًا.

مثل: قوله تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَىٰ وَٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤]، وقوله تَعَالى: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ۚ أَفَامَرَ تَكُنَّ ءَايَنتِي تُتَالَى عَلَيْكُو فَأَسْتَكُبَرْتُمُ وَكُنتُمْ قَوْمًا تُجْرِمِينَ ﴾ [الجاثية: ٣١].



# الثَّالِثُ: كُفْرُ الشَّكِّ، وهو الترَدُّدُ، وَعَدَمُ الجَزْمِ بِصِدْقِ الرُّسُلِ.

كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَدَخَلَ جَنَّتَهُ وَهُوَ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ عَالَ مَا أَظُنُّ أَن تَبِيدَ هَذِهِ أَبُدًا وَمَا أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَابِمَةً وَلَبِن رُّدِدتُ إِلَىٰ رَبِّ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِنْهَا مُنقَلَبًا اللهُ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِي خَلَقَكَ مِن تُرَّابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ سُوَّنكَ رَجُلًا ﴾ [الكهف: ٣٥-٣٧].

الرَّابِعُ: كُفْرُ الإِعْرَاضِ الكُلِّيِّ عن الدِّينِ، بأن يُعرِضَ بسَمْعِهِ وَقَلبِهِ وعِلْمِهِ عمَّا جَاء به الرَّسُولُ صَالِمَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ عَمَّا أَنْذِرُواْ مُعْرِضُونَ ﴾ [الأحقاف: ٣].

> الخَامِسُ: كُفْرُ النِّفَاقِ؛ والمرادُ النِّفَاقُ الاعْتِقَادِيُّ، بأن يُظْهِرَ الإيمانَ ويُبطنَ الكُفْرَ، كَمَا قَالَ تَعَالى: ﴿ ذَلِكَ بِأُنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفُرُوا فَطْبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ [المنافقون: ٣].

النَّوْعُ الثَّاني: كَفَرَ أَضْغَرُ؛ ويُطْلَقُ عَلَى الذُّنُوبِ الَّتِي سَمَّاهَا الشَّرِعُ كُفْرًا، لكن لم يَحْكُمْ عَلَى أَصْحَابِهَا بِالخُرُوجِ مِن الإِسْلامِ.

كَمَا فِي كُفْرِ النِّعْمَةِ المذْكُورِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْبَيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُطْمَيِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِّن كُلِّ مَكَانِ فَكَفُرَتُ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ اللَّهُ عِبَا مَا اللَّهُ لِبَاسَ اللَّهُ عَلَيْ وَكُوبُ وَلَخُوعِ وَٱلْخُوفِ بِمَا كَانُواْ يَصِّنَعُونَ ﴾ [النعل: ١١٢].

ومثل: قِتالِ المسلمِ المذْكُورِ في قَوْلِهِ صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ، وَقِتَالُهُ كُفُرٌ». أَخْرَجَهُ مُسْلِمٌ.

فَفِي هَذَا الحَديثِ سَمَّى النَّبِيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْوَسَلَمُ قِتَالَ المُسلمِ لأَخِيهِ المُسْلمِ كُفْرًا؛ وَلَكِنَّ هَذَا الكُفْرَ كُفْرٌ أَصْغَرُ؛ بِدَليلِ قول الله تَعَالى: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾ كُفْرٌ أَصْغَرُ؛ بِدَليلِ قول الله تَعَالى: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُما ﴾ [الحجرات: ٩]. فَسَمَّاهُم اللهُ تعالى مُؤْمِنين مَعَ وُجُود القِتَالِ بَيْنَهُم.

ومِنْ هَذَا النوعِ: الطَّعْنُ في الأَنْسَابِ والنِّيَاحَةُ على الميِّتِ. قال عَلَيْهِ الطَّعْنُ في الثَّنتان في النَّسبِ، والنِّيَاحَةُ على الميِّتِ» رواه مسلمٌ.

ومن ذلك: انتِسَابُ الوَلَدِ إلى غَيْرِ أَبِيهِ، مع عِلْمِهِ بِوَالدِهِ. لَقَوْلهِ عَيْهِ الصَّلاهُ وَالسَلامُ: «لا تَرْغَبُوا عن آبائكُم، فَمَنْ رَغِبَ عن أَبِيه فهُوَ كُفْرٌ» متفق عليه.

### الفُرُوقُ بَيْنَ الكُفْرِ الأَكْبَرِ والأَصْغَرِ:



الكُفْرُ الأَكْبُرُ يُخْرِجُ مِنَ المِلَّةِ، وَيُحْبِطُ الأَعْمالَ، وَالكُفْرُ الأَصْغَرُ لا يُخْرِجُ مِنَ المِلَّةِ، وَيُحْبِطُ الأَعْمالَ، وَيُعَرِّضُ صَاحِبَهُ لِلوَعيدِ. المِلَّةِ، وَلا يُحْبِطُ الأَعْمالَ، لَكِنْ يُنْقِصُهَا بِحَسبِهِ، وَيُعَرِّضُ صَاحِبَهُ لِلوَعيدِ.



الكُفْرُ الأَكْبِرُ يُخَلِّدُ صَاحِبَهُ في النَّارِ، وَالكُفْرُ الأَصْغَرُ تَحْتَ مَشِيئةِ اللهِ: إِنْ شَاءَ عَذَّبَهُ، وَإِنْ شَاءَ عَفَرَ لَهُ؛ وإِنْ عَذَّبَهُ في النَّارِ لَمْ يُخَلَّدُ فِيهَا.



# الكُفْرُ الأَكْبَرُ يُبِيحُ الدَّمَ وَالمَالَ، وَالكُفْرُ الأَصْغَرُ لا يُبيحُ الدَّمَ ولا المالَ.

الكُفْرُ الأَكْبَرُ يُوجِبُ العَدَاوَةَ الخَالِصَةَ بَينَ صَاحِبِهِ وَبَينَ المؤْمِنينَ؛ فَلا يَجُوزُ لِلْمُؤْمِنِينَ مَحَبَّتُهُ وَمُوَالاتُهُ وَلَوْ كَانَ أَقْرَبَ قَرِيبٍ، وَأَمَّا الكُفْرُ الأَصْغَرُ فَإِنَّهُ لا يَمْنَعُ المَوَالاةَ مُطْلَقًا، بَلْ صَاحِبُهُ يُحَبُّ وَيُوالَى بِقَدْرِ مَا فِيهِ مِنَ الإِيمَانِ، وَيُبْغَضُ وَيُعَادَى بَقَدْرِ مَا فِيهِ مِنَ العِصْيَانِ.

## الشِّرْك وَأَنْوَاعُهُ

كثيرٌ من النَّاسِ يَظُنُّ أنَّ الشِّرْك مُجَرَّدُ السُّجُودِ للصَّنَم، وَهَذَا خَطَأٌ كَبِيرٌ، فالشِّرْك له مَظَاهِرُ كَثيرةٌ، وَأَنُواعٌ عَدِيدَةٌ، بَعْضُها ظَاهِرٌ، وبَعْضُهَا خَفِيٌ، قد يَقَعُ الإِنسَانُ فِيهَا دُونَ أَنْ يَدْرِي.

ولذا قالَ النَّبِيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ، اتَّقُوا هَذَا الشِّرْكَ؛ فَإِنَّهُ أَخْفَى مِنْ دَبِيبِ النَّمْلِ ». أخرجه أحمدُ، والبخاريُّ في الأَدَبِ المفْرَدِ، وصحَّحَه الألبانيُّ.

وإذا كان الخليلُ إبراهيمُ عَلَيْهِ السَّلامُ قَدْ دَعَا رَبَّه أَن يُجَنِّبُهُ وبَنيهِ الشُّرْكَ: ﴿وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَّعْبُدُ ٱلْأَصْنَامَ ﴾ [إبراهيم: ٣٥]. فنَحْنُ أولى أن نَحْذَرَ، وأن نُحَذِّرَ أبناعَنا من كُلِّ أنواع الشَّرْك صَغِيرِهِ وَكَبِيرِهِ وَصُورِهِ.

#### تَعْريفُ الشِّرْك؛

الشُّوْك في اللغَّةِ: اسم للشيء الذي يكون بين أكثر من واحد، بحيث لا ينفرد به أحدهم.

وفي الاصْطِلاحِ: جَعْلُ شَرِيكٍ للهِ تَعَالَى في رُبُوبِيَّتِهِ، أَوْ أُلُوهِيَّتِهِ، أَوْ أَسْمَائِهِ وَصِفَاتِهِ؛ بِحَيْثُ يَكُونُ نِدًّا للهِ جَلَّوَعَلا في خَصَائصِهِ، وما يَسْتَحِقُّه سُبْحَانه مِن العِبَادَةِ.

### خَطَرُ الشُّرْكَ؛

قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلشِّرِكَ ٱلشِّرِكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴾ [لقمان: ١٣]، وقال تعالى: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلُهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴾ [المائدة: ٧٧]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً وَمَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً وَمَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَعَدِ ٱفْتَرَكَ السَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ إِنَّا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٤٨]، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُشْرِكُ بِاللّهِ فَكَأَنَّما خَرٌ مِن ٱلسَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوى بِهِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانِ سَحِقِ ﴾ [الحج: ٣١].

قال عَبْدُ اللهِ بنُ مَسْعُودٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: سَأَلْتُ النَّبِيَّ صَالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: أَيُّ الذَّنْبِ أَعْظَمُ عِنْدَ اللهِ؟ قَالَ: «أَنْ تَجْعَلَ لِلَّهِ بِنَّ مَسْعُودٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: إنَّ ذَلِكَ لَعَظِيمٌ! أَخْرَجَهُ البخارِيُّ.



### أُنْوَاعُ الشُّرْكُ:

النَّوْعُ اللَّوَّلُ: شِرْكٌ أَكْبَرُ يُخْرِجُ مِنَ المِلَّةِ، وَيُخلَّدُ صَاحِبُهُ في النَّارِ، إِذَا مَاتَ وَلَمْ يَتُبْ مِنْهُ. ومَعْناه: أَنْ يَصْرِفَ العَبْدُ نَوْعًا مِن أَنواع العِبَادَةِ لغَيْرِ اللهِ.

فالعِبَادَةُ لا يجُوزُ صَرْفُها إلا للهِ تعالى، قال الله تعالى: ﴿ فَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ ۚ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠].

فَكُلُّ عبادةٍ سواءكانت اعْتِقادًا أو قَوْلًا أو عَمَلًا؛ فصَرْفُها للهِ وَحْدَه تَوْحِيدٌ وإيمانٌ وإخلاصٌ، وصَرْفُها لغَيرهِ شِرْكٌ وكُفرٌ.

### أَنْوَاعُ الشِّرْكُ الأَكْبَرِ:

ينقسِمُ الشِّرْكُ الأكبِّرُ إلى أَنواع:

<mark>الأُوَّلُ: شِرْكُ الدُّعَاءِ:</mark> أي: دُعَاءِ غيرِ اللهِ تعالى.

فالدُّعَاءُ هُو لُبُّ العِبَادَةِ، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِي ٓ أَسْتَجِبُ لَكُمْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ [غافر: ٦٠]، وقال تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسْجِدَ لِلَّهِ فَلا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن: ١٨]. وقال النَّبِيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «اللُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ» أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ وَأَصْحَابُ السُّنَنِ

#### والدُّعَاءُ نوْعَانَ:



دُعَاءُ عِبَادَةٍ: وهُو التَّقَرُّبُ إلى الله تعالى بأنْوَاع العِبَادَاتِ؛ لأَنَّ حَقِيقَةَ الأَمْرِ أَنَّ المتعبِّدَ يَرْجُو بِلسَانِ حَالِهِ رَحْمَةَ اللهِ ويخَافُ عِقَابَهُ.



دُعَاءُ مَسْأَلَةٍ: وهُوَ طَلَبُ مَا يَنْفَعُ الدَّاعِيَ، وكَشْف ما يَضُرُّهُ، قال تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَنَوُلاَءِ شُفَعَتَوُنَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ [يونس: ١٨]. فَمَنْ دَعَا نبِيًّا أو مَلكًا أو وَليًّا أو قَبْرًا أو غيرَ ذلك من المخْلوقِين، فهو مشْركٌ كافِرٌ.

قال ابنُ القَيِّم: «وَمِنْ أَنْوَاعِهِ -أي: الشَّرْكِ الأكبرِ - طَلَبُ الْحَوَائِجِ مِنَ الْمَوْتَى، وَالْإِسْتِغَاثَةُ بِهِمْ، وَالتَّوَجُّهُ إِلَيْهِمْ.. وَهَذَا أَصْلُ شِرْكِ الْعَالَم، فَإِنَّ الْمَيِّتَ قَدِ انْقَطَعَ عَمَلُهُ، وَهُوَ لَا يَمْلِكُ لِنَفْسِهِ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا، فَضْلًا عَمَّنِ اسْتَغَاثَ بِهِ وَسَأَلَهُ قَضَاءَ حَاجَتِهِ».

ضابط مَا يجُوزُ ومَا لا يجُوزُ مِن سُؤَالِ غَير الله تعالى:

من سَأَلَ غَيْرَ الله مَا لا يقدِرُ عَليْهِ إلا اللهُ فَقَدْ أَشْرَكَ، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُوا ا مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيامَةِ وَهُمَّ عَن دُعَآبِهِمْ عَنِفِلُونَ ﴾ [الأحقاف: ٥].

أما مَنْ سَأَلَ النَّاسَ مَا يَقْدِرُون عَلَيْهِ؛ فَلا بَأْسَ به. كَأَنْ يَقُولَ لأَخِيهِ: (أَعِرْنِي السَّيَّارَةَ)، (أَقْرِضْنِي مَالًا)، (سَاعِدْني في حَمْل المتَاع)، ونحو ذلك مِنَ الأُمُورِ العَادِيَّةِ.

#### الإِخْلاصُ وإِسْلامُ عِكْرِمَةَ رَضَأَيُّهُ عَنْهُ:

لَمَّا كَانَ يَوْمُ فَتْحِ مَكَّةَ أَمَّنَ رَسُولُ اللهِ صَلَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ النَّاسَ، إِلَّا أَرْبَعَةَ نَفَرٍ، وَامْرَأَتَيْنِ، وَقَالَ: «اقْتُلُوهُم، وَإِنْ وَجَدْتُمُوهُمْ مُتَعَلِّقِينَ بِأَسْتَارِ الْكَعْبَةِ.. " وذكر منهم عِكْرِمَةَ بْنَ أَبِي

فَرَكِبَ عِكْرِمَةُ الْبَحْرَ، فَأَصَابَتْهُمْ ريحٌ عَاصِفٌ، فَقَالَ أَصْحَابُ السَّفِينَةِ: «أَخْلِصُوا، فَإِنَّ آلِهَتَكُمْ لَا تُغْنِي عَنْكُمْ شَيْئًا هَاهُنَا».

فَقَالَ عِكْرِمَةُ: «وَاللهِ لَئِنْ لَمْ يُنَجِّنِي مِنَ الْبَحْرِ إِلَّا الْإِخْلَاصُ، لَا يُنَجِّينِي فِي الْبَرِّ غَيْرُهُ، اللَّهُمَّ إِنَّ لَكَ عَلَيَّ عَهْدًا، إِنْ أَنْتَ عَافَيْتَنِي مِمَّا أَنَا فِيهِ أَنْ آتِيَ مُحَمَّدًا صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّى أَضَعَ يَدِي فِي يَدِهِ، فَلَأَجِدَنَّهُ عَفُوًّا كَرِيمًا، فَجَاءَ فَأَسْلَمَ... الحديث». رَوَاه أبو دَاوُدَ والنسائيُّ، وصححه الألباني.

وأما سؤالُ الميِّتِ فهو شركٌ مطلقًا، سواء كان يقدر عليه الحيُّ أو لا يقدر، كأن يسألَ الميتَ سداد دينه، أو شراء شيء، ونحوه.

#### ومثلُ ذلك الاسْتعَانَةُ:

فالاسْتِعَانةُ بالمخْلُوقِ فِيمَا لا يَقْدِرُ عَلَيْهِ إلا الخَالقُ شِرْكٌ. والاسْتِعَانَةُ بالنَّاسِ فِيمَا يَقْلِرُونِ عَلَيْهِ لا بأْسَ بِهَا. الثاني: شِرْكُ النيَّةِ والإرادَةِ والقَصْدِ: وذلك أَنْ يَنْوِيَ بأَعْمَالِهِ الدُّنيَا أَو الرِّياءَ أَو السُّمْعَةَ، إِرَادةً كليَّةً كأهْلِ النِّفَاقِ الخُلُّصِ، ولم يَقْصِدْ بِهَا أَصْلًا وَجْهَ اللهِ والدَّارَ الآخِرَةَ.

قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُواْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَّآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذُكُّرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٤٢].

الثالث: شِرْكُ الطَّاعَةِ: فإنَّ التَّشْريعَ من خَصَائصِ الأُلوهِيَّةِ، فَمَن اعْتَقَدَ أنَّ غَيْرَ اللهِ له حَقُّ التَّشْرِيعِ والتَّحْلِيلِ والتَّحْرِيمِ فَقَدْ أَشْرَكَ، قال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَنَوُّا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ ٱللَّهُ ﴾ [الشورى: ٢١]، قال الشَّنْقِيطِيُّ: «فقد سمَّى تعالى الذين يُشَرِّعُون من الدِّينِ مَا لم يأذَنْ بهِ اللهُ شُركَاءَ ١٠٠١. اهـ.

وعَنْ عَدِيٌّ بْنِ حَاتِم رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُهُ صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُرأُ فِي سُورَةِ بَرَاءَةٌ: ﴿ الَّحَٰ لَوَا أَحْبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ نَهُمْ أَرْبَ ابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٣١].

فَقَالَ عَدِيٌّ: «أَمَا إِنَّهُمْ لَمْ يَكُونُوا يَعْبُدُونَهُمْ، وَلَكِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا أَحَلُّوا لَهُمْ شَيْئًا اسْتَحَلُّوهُ، وَإِذَا حَرَّمُوا عَلَيْهِمْ شَيْئًا حَرَّمُوهُ». فقال صَلَيْلَةُعَلَيْهِ وَسَلَمَ: «فَتِلْكَ عِبَادَتُهُم». أَخْرَجَه الترمِذيُّ، وحسَّنَهُ الألبَانيُّ.

الرَّابِعُ: شِرْكُ المحَبَّةِ: والمرادُ محبَّةُ العُبُودِيَّةِ المسْتَلْزِمَةُ للإجْلالِ والتَّعْظيم والذُّلِّ والخُضُوع، التي لا تنبَغِي إلا للهِ وَحْدَه لا شَرِيكَ له، وَمَتَى صَرَفَ العَبْدُ هَذِهِ المحبَّةَ لغَيْرِ اللهِ فَقَدْ أشْرَكَ به الشَّرْكَ الأَكْبَرَ، والدَّليلُ قَولُهُ تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ عَامَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥].

### ومِنْ صُوَرِ الشِّرْك الأكبرِ:

الذَّبِحُ لغَيْرِ اللهِ تَعَالَى تَقَرُّبًا وتَعْظِيمًا: كالذَّبِحِ للصَّنَمِ، أو للشَّيْطَانِ، أو للجِنِّ، أو للأَنبِيَاءِ أُو الأوْليَاءِ والصَّالحين.

فَالذَّبْحُ نُوعٌ مِن أَنْوَاعِ الْعِبَادَةِ، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَعْيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٦٢].

وقال رسولُ اللهِ صَلَّانَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ لَعَنَ اللهُ مْن ذَبَّحَ لَغَيْرِ اللهِ ﴾. رواه مسلم.

قال شيخُ الإسلام ابنُ تيمِيةَ: «فالذَّبْحُ للمَعْبُودِ غَايَةُ الذُّلِّ والخُضُوع له؛ ولهذا لم يجُز الذَّبْحُ لغَيْرِ اللهِ، وَلا أَنْ يُسَمَّى غَيْرُ اللهِ على الذَّبائِح».

فَمَا يفعلُهُ بعْضُ النَّاسِ مِن الذَّبْحِ لقُبُورِ الذين يزعُمُون أَنَّهُم أُولِياءُ شِرْكٌ مُخْرِجٌ عن الملَّةِ.

والنَّصِيحَةُ لهؤَلاء أَنْ يَتُوبُوا إلى اللهِ عَنْهَجَلَ، وإِذا تَابُوا إلى اللهِ وجَعَلُوا الذَّبْحَ للهِ وَحْدَه، فإنه يَغْفُرُ لهم ما سَبَقَ، كما قال الله تعالى: ﴿ قُل لِّلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِن يَنتَهُواْ يُغْفَر لَهُم مَّا قَد سَلَفَ ﴾ [الأنفال: ٣٨].

# ولحْمُ مَا ذُبِحَ لغَيْرِ اللهِ تعالى حَرامٌ، لا يحلُّ أكلُهُ؛ لقَوْلهِ تَعَالَى في سِيَاقِ المحرَّ مَاتِ: ﴿ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنُّصُبِ ﴾ [المائدة: ٣].

النَّذُرُ لغَيرِ اللهِ تعالى: فالنَّذْرُ عِبَادَةٌ للهِ، لا تُصرَفُ إلا إلى اللهِ وَحْدَهُ، قال شيخُ الإسلام ابنُ تيميةَ: «فَمَنْ نَذَرَ لِغَيْرِ اللهِ فَهُوَ مُشْرِكٌ أَعْظَمُ مِنْ شِرْكِ الْحَلِفِ بِغَيْرِ اللهِ، وَهُوَ كَالسُّجُودِ لِغَيْرِ اللهِ».

الغُلُوُّ في الصَّالحِين والأَوْلياءِ والأَنبيَاءِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وغَيْرهِم، وصَرْفُ شيءٍ من العِبَادَةِ لهم: قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَغُلُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾ [النساء: ١٧١].

قال صَلَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿إِيَّاكُم وَالْغُلُّونَّ فَإِنَّمَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُم الغُلُوُّ». أخرجَه أحمدُ والنسائيُّ، وصحَّحَه

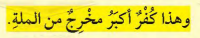




#### هل السَّحْرُ كُفْرٌ؟

#### السِّحْرُ يَنْقَسِمُ إلى قِسْمَينِ:

اللُّوَّلُ: عُقَدٌّ وَرُقَى، أي: قِراءاتٌ وطَلاسِمُ يَتُوصَّلُ بِهَا السَّاحِرُ إلى إِشْراكِ الشَّيَاطِينِ فِيمَا يُريدُ لضَرَرِ المسْحُورِ، قال الله تعالى: ﴿ وَأَتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَلُنَّ وَمَا كَفَرُ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَّ ٱلشَّيْطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلمِيِّخُرَ ﴾ [البقرة: ١٠٢]، وقال عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ: «اجْتَنبُوا السَّبْعَ الموبقَاتِ»، قلنا: وما هُنَّ يا رَسُولَ الله؟ قال: «الشِّركُ بالله والسِّحْرُ ... الحديثُ ". رواه البخاري ومسلم.



الثاني: أَدْوِيةٌ وعَقَاقِيرُ تؤثَّرُ على بَدَنِ المسْحُورِ، وَعَقْلهِ، وإرَادَتهِ، ومَيْلهِ، فيُؤَثِّرُ في بَدَنِ المسْحُورِ بإضْعَافهِ شَيئًا فشَيئًا حتى يهْلِكَ، كمَا أَنَّهُ يَتَخَيَّلُ الأَشْيَاءَ على خِلافِ مَا هِيَ عليْهِ.

وَهَذَا لا يَكْفُرُ، لكَنَّهُ عَاصِ.





# ومن أقبحِ صورِ الشِّركِ؛

اتخاذُ علِيِّ رَضَالِلَهُ عَنْهُ و أَثِمَّةِ آلِ البيتِ مِنْ بعدهِ أربابًا مِنْ دُونِ اللهِ عَزَقِجَلَّ؛ حتى قالَ قائِلُهم في عَلِيٍّ رَضَالِلَهُ عَنَهُ؛ كما في (دِيوانِ الحُسَينِ):

أَبًا حَسَنِ أَنت عَيْنُ الإلهِ وعُنْوانُ قُدْرتهِ السَّامِيَة وَأَنتَ المُحِيطُ بِعلمِ الغُيوبِ فَهَلْ عنْكَ تَعْزُبُ مِنْ خَافِيَة؟ لَكَ الأمرُ إِنْ شِئتَ تَسْفَعُ بالنَّاصِيَة لَكَ الأمرُ إِنْ شِئتَ تَسْفَعُ بالنَّاصِيَة

وَمَا يَفْعَلُونَهُ اليَوْمَ في أَمَاكِنِ عِبَادَتِهِمْ مِنَ الاسْتِغَاثَةِ بِالأَمْوَاتِ وأَهْلِ البَيْتِ والذَّبْحِ لَهُمْ؛ فَكُلُّ ذَلِكَ مِنَ الشَّرْك الأَكْبَرِ، عِيَاذًا بِاللهِ.

مجاوزة الحَدِّ في المشايخ؛ وجعلُهم أرْبابًا وآلهَةً مِنْ دُونِ اللهِ جلَّ في عُلاه؛ فَيَعْتَقِدُون أَنَّ الشَّيخَ الوَليَّ قادرٌ عَلى أَنْ يَخلُقَ الجنينَ في بطنِ أُمِّه، وأَنَّهُ قادرٌ عَلى مَسْخِ مَنْ شاءَ مِنَ البَشَرِ، وتحويلِ صُورَتهِ مِنْ شَكْلٍ لآخَرَ؛ وأَنَّهُ يَعْلَمُ الغَيْبَ، ويَعْلَمُ مَا في اللَّوحِ المحْفُوظِ.

كما ترى مُعْتَقَدَهُم الفَاسِدَ فِيمَا يُصْرفُ إلى مَشَايخِهِم مِنْ أَلُوانِ العِبَادَاتِ مِنْ دَعَاءٍ، واسْتِغَاثةٍ، وطَلَبٍ للمَدَدِ في تَغْريجِ الكُرُبَاتِ وقَضَاءِ الحاجَاتِ، وَذَبْحٍ، ونَذْرٍ، وطَاعَةٍ مُطْلَقَةٍ في تَشْريعِ مَا لَم يَأْذَنْ بهِ اللهُ، واتِّبَاعٍ أَعْمَى في تحْليلِ مَا حَرَّمَ اللهُ، وتحْرِيمِ ما أحلَّ اللهُ؛ فكَأَنَّما هو الميِّتُ بين يَدَيْ مُعْسِّلهِ، يُقلِّبهُ كَيْفَ يَشَاءُ، وَلا حَوْلَ وَلا قُوَّةَ إلا باللهِ الكَبيرِ المتَعَالِ، ونَعُوذُ باللهِ تعالى من الشِّرُك كُلِّهِ.

وَخُذْ مِثَالًا لَهَذَا الضَّلالِ المبينِ عَلَى لَسَانِ أَحَدِ مَشَايخِهِم؛ إذْ يَقُولُ في قَصِيدَتهِ المسمَّاة بـ (مَهْبطِ الوَحْي):

يَضِيقُ لَهَا صَدْرُ الْحَلِيمِ الْمُصَابِرِ إِلَيْكَ رَسُولَ اللهِ أَشْكُو مَصَائِبًا وَأَنْتَ مَلَاذِي يَوْمَ تُبْلَى سَرَائِرِي فَأَنْتَ رَجَائِي فِي الْخُطُوبِ وَعُمْدَتِي وَرُكُنٌ وَمِفْتَاحٌ لِعَيْنِ الْبَصَائِرِ وَأَنْتَ لَنَا غَوْثٌ وَعَوْنٌ وَمَلْجَاٌّ وَأَنْتَ دَلِيلٌ قَدْ هَدَى كُلَّ حَسائِس وَأَنْتَ لِمَرْضَانَا شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ

وَمَا يَفْعَلُونَهُ اليومَ حَوْلَ الأَضْرِحةِ والقِبابِ المَبْنِيَّةِ عَلَى قُبُورِ الأَوْلياءِ وَالصَّالحينَ مِنَ دُعائِهِمْ والتَّوَسُّلِ بِهِمْ؛ بجَعْلِهِمْ وَسِيلَةً تُقَرِّبُهُمْ إِلَى اللهِ؛ وَالتَّبَرُّكِ بِمَقَامِهِمْ؛ مِنْ أَجْلِ قَضاءِ الحَاجَاتِ وَتَفْرِيجِ الكُرُباتِ؛ وَالاسْتَغاثةِ بِهِمْ وَطَلبِ المَدَدِ مِنْهُمْ.

كَأَنْ يقولَ: يا بدويٌّ مَدَدً!!



وكما قال أَحَدُهم: «نحْنُ نحتَفِلُ بالسَّيِّدِ البَدَوِيِّ المُهابِ، الذي إنْ دُعِيَ في البرِّ أو البَحْرِ أَجَابَ»!

أَوْ أَغِثْنِي يا عَبْدَ القَادِرِ!!

فَكُلُّ ذَلِكَ مِنَ الشِّرْك الأكبر، عِيَاذًا باللهِ.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ۚ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَ ۚ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلِفَيْ إِنَّ ٱللَّهَ يَحُكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُوبَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ كَنْذِبُّ كَفَّارُ ﴾ [الزمر: ٣].



- اذكُرْ بالتَّفْصِيلِ أقْسَامَ الكُفْرِ الأكبرِ، مع ذِكْرِ أَدِلتهَا؟
- اذكُرْ أَمْثِلةً للكُفْرِ الأَصْغَرِ، ومِنْ أيِّ الأنواعِ قَوْلُهُ صَلَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «سِبَابُ المسلمِ فُسُوقٌ وقِتَالُهُ كُفْرٌ»؟
  - ما مَعْنى الشِّرْكِ الأكبرِ؟ مثِّلْ لما تقُولُ.
  - ا حُكْمُ الحَلِفِ بغَيْرِ اللهِ؟ فَصِّل القَوْلَ في ذلك.
- اكتُبْ مخْتَصَرًا عَمَّا يَقُومُ به الصُّوفِيَّةُ، مما يُنَاقِضُ التَّوحِيدَ، استعن بمصادر خارجية.
- ما أَنْوَاعُ الشَّرْكِ الأَكْبَرِ، مع ذِكْرِ دَليلِ لكُلِّ نَوْعٍ، وذِكْرِ ثلاث صُوَرٍ من الشَّرْكِ الأَكْبَرِ، ممَّا يُمَارِسُهُ النَّاسُ؟

### سَدُّ الدِّرائِعِ الموصلة للشرْك:

### القُبُورُ والأَضْرِحَةُ والتَّبرُّكُ بِهَا:

فَتَعْظِيمُ القُبُورِ والبِنَاءُ عَلَيْهَا والتَّبَرُّك بَهَا من أعْظَم الطُّرُقِ الموصِلَةِ

عن عَاثِشَةَ وَعَبْدِ اللهِ بْنِ عَبَّاس رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالًا: لَمَّا نَزَلَ بِرَسُولِ اللهِ صَلَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -أي: الموت-طَفِقَ يَطْرَحُ خَمِيصَةً -ثوبًا-لَهُ عَلَى وَجْهِهِ، فَإِذَا اغْتَمَّ بِهَا كَشَفَهَا عَنْ وَجْهِهِ، فَقَالَ وَهُوَ كَذَلِكَ: «لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى، اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ»، يُحَذِّرُ مَا صَنَعُوا. رواه البخاري ومسلم.

فكَانَ رَسُولُ اللهِ صَلَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُحَذِّرُ أَصْحَابَهُ وَسَائِرَ أُمَّتِهِ مِنْ سُوءِ صَنِيع الْأُمَم قَبْلَهُ، الَّذِينَ صَلَّوا إِلَى قُبُورِ أَنْبِيَائِهِمْ وَاتَّخَذُوهَا قِبْلَةً وَمَسْجِدًا.

وفي رواية: قالت عائشةُ رَضَالِيُّهُ عَهَا: ﴿ وَلَوْ لَا ذَلِكَ لاَّ بُورَ قَبْرُهُ، غَيْرَ أَنَّهُ خُشِيَ أَنْ يُتَّخَذَ مَسْجِدًا ﴾. رواه البخاري ومسلم.

قال الحافظُ ابنُ حَجَر: «وَكَأَنَّه صَلَّاتَهُ عَلَيه وَسَلَّمَ عَلِمَ أَنَّهُ مُرْ تَحِلٌ مِنْ ذلك المرَضِ، فَخَافَ أَنْ يُعَظَّمَ قَبْرُهُ، كما فَعَلَ مَنْ مَضَى، فَلعَنَ اليَهُودَ والنَّصَارَى إشَارةً إلى ذمِّ مَن يَفْعَلُ فِعْلَهُم».

وقال صَلَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْ قَبْرِي وَثَنَّا، لَعَنَ اللهُ قَوْمًا اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاجِدَ». رواه أحمدُ، وصحَّحه الألباني.





## وَبِيَّنَ رَسُولُ اللهِ صَلَالَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْزِلَةَ الذين يتَّخِذُون القُّبُورَ مَسَاجِدَ:

فعن عائشةَ أَنَّ أُمَّ حَبِيبَةَ وَأُمَّ سَلَمَةَ رَضَالِتُهَ عَنْفَنَّ ذَكَرَتَا لِلنَّبِيِّ صَلَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَنِيسَةً رَأَيْنَهَا بِالحَبَشَةِ فِيهَا تَصَاوِيرُ، فَقَالَ صَلَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «إِنَّ أُولَئِك إِذَا كَانَ فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ فَمَاتَ، بَنَوْا عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِدًا، وَصَوَّرُوا فِيهِ تِلْكَ الصُّوَرَ، فَأُولَئِكَ شِرَارُ الخَلْقِ عِنْدَ اللهِ يَوْمَ القِيَامَةِ». رواه البخاري

### قال شيخُ الإسلام ابنُ تيمِيةَ رَحَمُهُ أَللَّهُ:

«اتَّفَقَ أَئِمَّةُ الدِّينِ على أنه لا يُشْرَعُ بنَاءُ المَسَاجِدِ على القُبُورِ، ولا أَنْ تُعلَّقَ عَلَيْها السُّتُورُ، ولا أَنْ يُنْذَرَ لها النُّذُورُ، ولا أَنْ يُوضَعَ عِنْدَهَا الذَّهَبُ والفِضَّةُ، بل حُكْمُ هَذِهِ الأمْوَالِ أَنْ تُصْرَفَ في مَصَالِح المسْلِمِين، إذا لم يكُنْ لها مُسْتَحِقُّ مُعَيَّنٌ، وَيجِبُ هَدْمُ كُلِّ مَسْجِدٍ بُنِيَ عَلَى قَبْرِ كائنًا مَنْ كَانَ الميِّتُ، فإنَّ ذلك من أكبرِ أسْبابٍ عِبَادَةِ الأَوْثانِ» اهـ.

وقال ابنُ حَجَرِ الهَيْتَمِي رَحَمُءُاللَّهُ: «الكبيرةُ الثالثةُ والرابعةُ والخامِسَةُ والسَّادسةُ والسَّابعَةُ والثَّامِنةُ والتَّسْعُون: اتخاُذ القُبُورِ مَسَاجِدَ، وَإِيقَادُ الشُّرُجِ عَلَيْهَا، واتِّخَاذُهَا أَوْثانًا، والطَّوافُ بِهَا، واسْتلامُهَا، والصَّلاةُ إليْها».

قال ابن القيم رَحْمَهُ أَلِنَّهُ: ﴿ إِنَّ النَّبِيُّ صَالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَى عَنْ بِنَاءِ الْمَسَاجِدِ عَلَى الْقُبُورِ، وَلَعَنَ مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ، وَنَهَى عَنْ تَجْصِيص الْقُبُورِ، وَتَشْرِيفِهَا، وَاتَّخَاذِهَا مَسَاجِدَ، وَعَنْ الصَّلَاةِ إلَيْهَا وَعِنْدَهَا، وَعَنْ إِيقَادِ الْمَصَابِيحِ عَلَيْهَا... وَأَمَرَ بِتَسْوِيَتِهَا، وَنَهَى عَنْ اتِّخَاذِهَا عِيدًا، وَعَنْ شَدِّ الرِّحَالِ إِلَيْهَا؛ لِتَكُّونَ ذَلِكَ ذَرِيعَةً إِلَى اتَّخَاذِهَا أَوْثَانًا وَالْإِشْرَاكِ بِهَا، وَحَرَّمَ ذَلِكَ عَلَى مَنْ قَصَدَهُ وَمَنْ لَمْ يَقْصِدْهُ، بَلْ قَصَدَ خِلَافَهُ؛ سَدًّا لِلذَّرِيعَةِ».

#### وقَدْ شَدَّدَ النَّبِيُّ صَالَهَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غايةَ التشديدِ في أَمْرِ القُبُورِ، مما يَدُلّ عَلى خَطَر تَعْظيمِها؛ لذا أَمَرَ

#### بتَسُويَةِ القُبُورِ، وَنَهَى عن رَفْعِهَا، وتجْصِيصِها، والبنَاءِ عَلَيْهَا.

فعَنْ أَبِي الْهَيَّاجِ الْأَسَدِيِّ قَالَ: قَالَ لِي عَلِيٌّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ رَضَالِتُهُ عَنْهُ: «أَلَا أَبْعَثُكَ عَلَى مَا بَعَثَنِي عَلَيْهِ رَسُولُ اللهِ صَلَىٰتَهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمَ؟ أَنْ لَا تَدَعَ تِمْثَالًا إِلَّا طَمَسْتَهُ، وَلَا قَبْرًا مُشْرِفًا إِلَّا سَوَّيْتَهُ ، رواه مسلم. وعن جَابِرِ رَضَائِلَةَعَنهُ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللهِ صَالَىْتَهُ عَلَيْهِ، وَأَنْ يُجَصُّصَ الْقَبْرُ، وَأَنْ يُقْعَدَ عَلَيْهِ، وَأَنْ يُبْنَى عَلَيْهِ». رواه مسلم.

### 🔌 وَنَهَى عَنِ الصَّلاةِ إلى القُبُورِ:

فَعَنْ أَبِي مَرْثَلِهِ الْغَنَوِيِّ رَضَّالِلَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: ﴿ لَا تُصَلُّوا إِلَى الْقُبُورِ، وَلَا تَجْلِسُوا

وعَنْ أَنْسِ رَفِزَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قُمْتُ يَوْمًا أُصَلِّي وَبَيْنَ يَدَيَّ قَبْرٌ لَا أَشْعُرُ بِهِ، فَنَادَانِي عُمَرُ رَخِوَالِلَهُ عَنْهُ: الْقَبْرَ الْقَبْرَ، فَظَّنَنْتُ أَنَّهُ يَعْنِي الْقَمَرَ، فَقَالَ لِي بَعْضُ مَنْ يَلِينِي: إِنَّمَا يَعْنِي الْقَبْرَ، فَتَنَحَّيْتُ عَنْه. رواه

### ﴿ شَدُّ الرِّحَالِ إلى القُبُورِ:

لعموم الحديث: «لَا تُشَدُّ الرِّ حَالُ إِلَّا إِلَى ثَلاَثَةِ مَسَاجِدَ: المَسْجِدِ الحَرَامِ، وَمَسْجِدِ الرَّسُولِ صَلَّالِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَمَسْجِدِ الأَقْصَى » رواه البخاري ومسلم.

# وَنَهَى عَنْ العَقْرِ عِنْدَ القُبُورِ:

قال صَلَّانِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ لَا عَقْرَ فِي الْإِسْلَامِ ﴾. رواه أبو داود، وصحَّحه الألباني. قال الإمامُ أحمدُ: «كَانُوا فِي الْجَاهِلِيَّةِ إِذَا مَاتَ فِيهِمُ السَّيِّدُ عَقَرُوا عَلَى قَبْرِهِ، فَنَهَى النَّبِيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ مَنْ ذَلِكَ ».



# وَمِنْ صُورِ سَدِّ الذَّرَائِعِ إلى الشَّرْك:

# نهْيُ النَّبِيِّ صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَن الصَّلاةِ

# عِنْدَ طُلوعِ الشَّمْسِ وعِنْدَ غُرُوبِهَا:

فَفِي الحديثِ: «صَلِّ صَلَاةً الصُّبْحِ، ثُمَّ أَقْصِرْ عَنِ الصَّلَاةِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ حَتَّى تَرْ تَفْعَ؛ فَإِنَّهَا تَطْلُعُ حِينَ تَطْلُعُ بَيْنَ قَرْنَيْ شَيْطَانٍ، وَحِينَيُّذِ يَسْجُدُ لَهَا الْكُفَّارُ... ». رواه مسلم.

قال ابن القيِّم رَحَمُ اللَّهُ: «نَهَى النبيُّ صَلَىٰلَةُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَن الصَّلَاةِ عِنْدَ طُلُوع الشَّمْس وَعِنْدَ غُرُوبِهَا، وَكَانَ مِنْ حِكْمَةٍ ذَلِكَ أَنَّهُمَا وَقْتُ سُجُودِ الْمُشْرِكِينَ لِلشَّمْسِ، وَكَانَ النَّهْيُ عَنِ الصَّلَاةِ لِلَّهِ فِي ذَلِكَ الْوَقْتِ سَدًّا لِذَريعَةِ الْمُشَابَهَةِ الظَّاهِرَةِ، الَّتِي هِيَ ذَريعَةٌ إِلَى الْمُشَابَهَةِ فِي الْقَصْدِ مَعَ بُعْدِ هَذِهِ الذَّريعَةِ، فَكَيْفَ بِالذَّرَائِعِ الْقَرِيبَةِ؟».

# مِنْ ذَرَائِعِ الشِّرْكِ: الرُّقْيَةُ غَيْرُ الموافِقَةِ للشَّرعِ:

الأصلُ في الرُّقيَةِ أَنْ تكُونَ بكتابِ اللهِ وبسُنَّةِ رسولِ اللهِ صَأَلِنَاهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قال النبيُّ صَأَلِنَاهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَا بَأْسَ بِالرُّقَى مَا لَمْ تَكُنْ شِرْكًا» رواه مسلم.

ولا يجُوزُ منها ما كان بالشُّرْكِ أو بالاستعانةِ بالمشَعْوِذِين أو السُّحَّارِ أو الكَهَنَةِ، أو بطَلاسِمَ ونحوِهِ، فَعَن زَيْنَبَ امْرَأَةٍ عَبْدِ اللهِ بن مَسْعُودٍ رَضَالِلَهُ عَالَمْ: كَانَتْ عَجُوزٌ تَدْنُحُلُ عَلَيْنَا تَرْقِي مِنَ الْحُمْرَةِ -وهُو وَرَمٌ -، وَكَانَ لَنَا سَرِيرٌ طَوِيلُ الْقَوَائِمِ، وَكَانَ عَبْدُ اللهِ إِذَا دَخَلَ تَنَحْنَحَ وَصَوَّتَ.

فَلَخَلَ يَوْمًا، فَلَمَّا سَمِعَتْ صَوْتَهُ احْتَجَبَتْ مِنْهُ، فَجَاءَ فَجَلَسَ إِلَى جَانِبِي، فَمَسَّنِي فَوَجَلَ مَسَّ خَيْطٍ، فَقَالَ: مَا هَذَا؟ فَقُلْتُ: رُقِيَ لِي فِيهِ مِنَ الْحُمْرَةِ! فَجَذَبَهُ وَقَطَعَهُ فَرَمَى بِهِ، وَقَالَ: لَقَدْ أَصْبَحَ آلُ عَبْدِ اللهِ أَغْنِيَاءَ عَنِ الشَّرْك، سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: «إِنَّ الرُّقَى وَالتَّمَائِمَ وَالتَّوَلَةَ شِرْكُ».

قُلْتُ: فَإِنِّي خَرَجْتُ يَوْمًا فَأَبْصَرَنِي فُلَانٌ، فَلَمَعَتْ عَيْنِي الَّتِي تَلِيهِ، فَإِذَا رَقَيْتُهَا سَكَنَتْ دَمْعَتُهَا، وَإِذَا تَرَكْتُهَا دَمَعَتْ.

قَالَ: ذَاكِ الشَّيْطَانُ، إِذَا أَطَعْتِهِ تَرَكَكِ، وَإِذَا عَصَيْتِهِ طَعَنَ بِإِصْبَعِهِ فِي عَيْنِكِ!

وَلَكِنْ لَوْ فَعَلْتِ كَمَا فَعَلَ رَسُولُ اللهِ صَالِلَتَهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ كَانَ خَيْرًا لَكِ، وَأَجْدَرَ أَنْ تُشْفَيْنَ، تَنْضَحِينَ فِي عَيْنِكِ الْمَاءَ وَتَقُولِينَ: «أَذْهِبِ الْبَاسَ، رَبَّ النَّاسِ، اشْفِ أَنْتَ الشَّافِي، لَا شِفَاءَ إِلَّا شِفَاوُّكَ، شِفَاءً لَا يُغَادِرُ سَقَمًا». رواه أبو داود وابن ماجه، وصحَّحه الألبانيُّ.

### شُرُوطُ الرُّقْيَةِ الجَائزَةِ:

أَجْمَعَ الْعُلَمَاءُ عَلَى جَوَازِ الرُّقَى عِنْدَ اجْتِمَاعِ ثَلَاثَةِ شُرُوطٍ:

- أَنْ يَكُونَ بِكَلَام اللهِ تَعَالَى أَوْ بِأَسْمَائِهِ وَصِفَاتِهِ.
- أَن يَكُونَ بِاللِّسَانِ الْعَرَبِيِّ، أَوْ بِمَا يُعْرَفُ مَعْنَاهُ.
- أَنْ يُعْتَقَدَ أَنَّ الرُّقْيَةَ لَا تُؤَتِّرُ بِذَاتِهَا، بَلْ بِاللهِ تَعَالَى.

### الشِّرْكَ الأَصْغَرُ:

وهو كلُّ ما كانَ ذَريعَةً إلى الأَكْبِرِ، ووَسِيلةً للوُقُوعِ فِيهِ، ونَهَى عَنْه الشَّرعُ وَسَمَّاهُ شِرْكًا، ولا يَنْقُضُ التَّوْحِيدَ بِالكُلِّيَّةِ؛ وَلَكِنْ يُنْقِصُهُ وَ يُضْعِفُهُ.

### أَقْسَامُ الشِّرْكَ الأَصْغَرِ:

ينْقَسمُ الشَّرْكُ الأَصْغَرُ إلى قَسْمَينَ: ظَاهَرٌ، وَحُفَيُّ.

### اللَّوَّلُ: الظَّاهِرُ، وهُوَ قِسْمَانِ أيضا: أقْوالُ، و أَفْعَالُ.

- اللَّوَّل: الأَقُّوالُ ( الشَّرْكُ اللفْظيُّ): مثل الحَلفِ بِغَيْرِ اللهِ، وقَوْلِ: مَا شَاءَ اللهُ وَشِئْتَ،
- الحَلِفُ بِغَيْرِ اللهِ تعالى: كَمَنْ يَحْلِفُ بالنَّبِيِّ، أَوْ الوَليِّ، أَوْ بِالشَّرَفِ، أَوْ بِحَياةِ الأَبِ أَوِ الْأُمِّ؛ فهذا شِرْكٌ أَصْغَرُ؛ لقولِ النبيِّ صَالَلتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ مِنْ حَدِيثِ ابنِ عُمَرَ رَضَالِتَهُ عَنْهُا: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ فَقَدْ أَشْرَكَ». أَخْرَجَهُ أَبُو داودَ، وصححه الألباني.

قال عبدُ اللهِ بن مَسْعُودٍ رَضَالِتَهَ عَنهُ: ﴿ لأَنْ أَحْلَفَ بِاللهِ كَاذِبًا أَحَبُّ إِليَّ مِنْ أَنْ أَحْلَفَ بغَيرِ اللهِ صَادِقًا ». وذلك لأنَّ الحَلِفَ بغَيرِ اللهِ شِرْكٌ، والحَلِفُ باللهِ كَذِبًا كبيرةٌ من الكَّبَائرِ، ومَعْلُومٌ أنَّ الشُّرْكَ أَعْظَمُ مِن الكَبيرةِ.

وفي الصَّحِيحَينِ أَنَّ النَّبِيَّ صَالَىٰتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ قال: «وَمَن حَلَفَ فقال في حَلْفِهِ: واللاتِ والعُزَّى، فليَقُلْ: لا إله إلا الله ».

وقَدْ نَقَلَ كَثِيرٌ مِنَ العُلَمَاءِ إِجْمَاعَ أَهْلِ العِلم عَلَى أَنَّه لا يَجُوزُ الحَلِفُ بِغَيْرِ اللهِ، فَالواجِبُ عَلَى كُلِّ مُسْلم أَنْ يَحْذَرَ من ذلك.

هَذَا إِذَا لَمْ يَعْتَقِدِ الحَالِفُ أَنَّ المَحْلُوفَ بِهِ لَهُ تَعْظِيمٌ في نَفْسِهِ؛ كَتَعْظِيم اللهِ أَوْ أَشَدَّ؛ كَحَالِ بعضِ الصُّوفِيَّةِ مَعَ مَشَايِخِهِمْ؛ بِحَيْثُ يُمْكِنُ لأَحَدِهِمْ أَنْ يَحْلِفَ بِاللهِ كَاذِبًا؛ وَيَخَافُ أَشَدَّ الخَوْفِ أَنْ يَحْلِفَ بشَيْخِهِ كَاذِبًا!!

فَفِي تلك الحَالِ يَكُونُ شِرْكًا أَكْبَرَ.



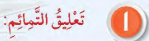
قَوْلُ: مَا شَاءَ اللهُ وشِئْتَ، أو لؤلا اللهُ وَأَنْتَ، أو هَذا من اللهِ ومِنْك، أو هَذَا من بَرَكَاتِ اللهِ وبَرَكَاتِكَ، ونحو ذلك.

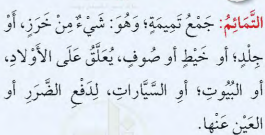
روى أحمدُ وأبو داود وصحَّحه الألبانيُّ من حَدِيثِ حُذَيفَةَ رَضَالِيُّهُ عَنْهُ أَنَّ النبَّيَّ صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «لا تقولوا: مَا شَاءَ اللهُ وشَاءَ فلانُّ، ولكنْ قُولوا: مَا شَاءَ اللهُ ثم شَاءَ فُلانُّ».

قولُ بَعْضِ النَّاسِ: «شَاءَت الأَقْدارُ، أو شاءَت الظُّروفُ أَنْ يحْصُلَ كَذَا وكَذَا».

هَذَا لا يجُوزُ؛ لأنَّ الظُّروفَ أو الأقْدَارَ لا تَشَاءُ، وإنما المشِيئةُ والأقْدارُ بيَدِ اللهِ تبارك وتعالى.

الثَّاني: الأَفْعَالُ: وهُو ما كان بالجَوَارِح، مثلُ: تعليقِ التَّمَائِمِ، والتَّشَاؤُم، والتنجِيمِ، وإتيانِ الكُهَّانِ والعرَّافِين.







وَهُوَ شِرْكٌ أَصْغَرُ إِذَا اعْتَقَدَ أَنَّ هَذَا التَّعْلِيقَ مُجَرَّدُ سَبَب لِدَفْع العَيْنِ؛ أَوْ عُمُوم الضَّرَرِ؛ كَمَا قَالَ صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ حَدِيثِ عُقْبَةً بْنِ عَامِرٍ الْجُهَنِيِّ رَضَالِلَهُ عَنْهُ: «مَنْ عَلَّقَ تَمِيمَةً فَقَدْ أَشْرَكَ» أَخْرَجَهُ أَحْمَدُ بإِسْنَادٍ صَحِيح.

وعن ابن مَسْعُودٍ رَضِيَلِيَّهُ عَنهُ قال: سمعتُ رَسُولَ اللهِ صَالِّللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يَقُولُ: ﴿إِنَّ الرُّقَى والتَّمَائِمَ والتَّولَةَ شِرْكٌ ) رواه أحمدُ وأبو داود وصحَّحه الألبانيُّ.

# أَمَّا إِن اعْتَقَدَ أَنَّها تَدْفَعُ، أَوْ تَرْفَعُ البَلاءَ بِنَفْسِهَا؛ فَهَذَا شِرْكٌ أَكْبَرُ.

التَّوَلةُ: شيءٌ تَصْنعُهُ بعْضُ النَّسَاءِ يتحببن به لأزواجهنَّ.

التَّشَاؤُمُ: توهُّمُ حُصُولِ المكْرُوهِ، بمرئيٍّ أو مَعْلومٍ

فمِثَالُ المرْئِيِّ: التَّشَاؤُمُ بالطَّيرِ، مِثلُ (البُومِ) أَو (الغُرَابِ)؛ وَمِنْ هُنَا جَاءَتْ تَسْمِيةُ التَّشَاؤُم بِ (التَّطَيُّرِ)؛ نِسْبَةً إلى الطَّير.

- أَوْ بِبَعْضِ الحَيَواناتِ؛ كَالتَّشَاقُم بِالقِطِّ الأَسْوَدِ.
- أَوْ بِالأَشْخَاصِ؛ كِفِعْلِ الأُمِّم الكَافِرَةِ مَعَ أَنْبِيَائِهِمْ؛ كَمَا في تَشَاؤُم قَوْمِ صَالِح بِنَبِيِّهِمْ عَلَيْهِ الشَّلَمْ؛ كَمَا حَكَى ذَلَكَ عَنْهُمُ اللهُ في كِتَابِهِ الكَريمِ؛ حَيْثُ قَالُوا لَهُ: ﴿ قَالُوا ٱطَّيْرَنَا بِكَ وَيِمَن مَّعَكَ ﴾ [النمل: ٤٧]، وكالتشاؤم ببعض أصحاب العاهات.

ومِثالُ المعْلُومِ: التَّشَاؤُمُ بِالأَرْقَامِ؛ كَمَا في الرَّقمِ: (١٣)، أو ببَعْضِ الأيام، أو بَعْضِ الشُّهورِ، أو بَعْضِ السَّنَواتِ، كالتَّشَاقُم بشَهْرِ (صَفَرٍ) عِنْدَ أَهْلِ الجَاهِلِيَّةِ الأُولى.

ومثال المسمُوع التشَاؤُمُ بِسَمَاع كَلمَةٍ نحو: يا خَسْرانُ أو يا خَائبُ أو يا ضَائعُ، ونحو ذلك مِن الألفَاظِ.





التشاؤمُ من قَلْبِ النِّعَالِ، أو فَتْحِ المقَصِّ، أو مِن وَجْهِ فلانٍ أو التَّشَاؤُمُ من أَحَدِ الناسِ، أو من ثوب مُعَينٍ، أو لونٍ مُعَينٍ، كالتَّشَاؤم من الأَسْوَدِ مُطْلقًا. وَهَذَا التَّشَاؤُمُ كُلُّهُ مِنَ الشِّرْكِ الْأَصْغَرِ؛ كَمَا قَالَ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ حَدِيثِ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضَالِيَّتُعَنْهُ: «الطِّيرَةُ شِرْكٌ» ثَلاَثًا. أَخْرَجَهُ أَبُو داودَ والترمذي، وصححه.

وقال صَلَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «من ردَّتُه الطِّيّرَةُ عن حَاجَتِهِ فَقَدْ أشْرَكَ، قالوا: فَمَا كَفَّارَةُ ذلك؟ قال: أَنْ تَقُولَ: اللَّهُمَّ لا خَيْرَ إلا خَيْرُكَ، ولا طَيْرَ إلا طَيْرُكَ، وَلا إِلهَ غَيْرُكَ» رواه أَحمَدُ، وصححه الألباني.

وهَذَا إِذَا اعْتَقَدَ في المُتَطَيَّرِ بِهِ أَنَّهُ مُجَرَّدُ سَبَبِ لِحُصُولِ الشَّرِّ.

أَمَّا إِذَا اعْتَقَدَ تَأْثِيرَهُ بِنَفْسِهِ في حُصُولِ الشَّرِّ؛ كَانَ ذَلِكَ مَنَ الشِّرْك الأَكْبِرِ المخْرِج مِنَ المِلَّةِ.

# إتيانُ الكُهَّانِ والعرَّافِين وَنَحْوِهِم.

فالكَاهِنُ: الذي يَدَّعي معرفة ما في المسْتَقْبَل. والعَرَّافُ: الذِي يَدَّعي مَعْرِفَةَ الماضِي.



والتَّنْجِيمُ: هو الاسْتِدْلالُ بالأَحْوَالِ الفَلكيَّةِ عَلَى الحَوادِثِ الأَرْضِيَّةِ، بِالنَّظَرِ في النُّجُوم واجْتِمَاعِها وافْتَرَاقِها وطُلوعِهَا وغُرُوبِهَا وتَقَارُبِها وتَبَاعُدِها، وهُوَ مِنْ دَعْوَى عِلْمِ الغَيْبِ البَاطِلَةِ التي أَبْطَلَهَا اللهُ جَلَوْعَلا.

والدَّجَل: يَشْمَلُ ذلك ْكلَّهُ.

ثم اعْلَمْ أَنَّ مَنْ جَاءَ إلى كاهِنٍ أَو عَرَّافٍ أَو مُنَجِّمِ أَو دَجَّالٍ، لا يَخْلُو مِنْ ثَلاثِ أَحُوالٍ:

- الأولى: أَنْ يَسْأَلُهُ وَلا يُصَدِّقَهُ، وهذا لا تُقْبَلُ صَلاتُهُ أَرْبِعِينَ يَوْمًا. لَمَا ثَبَتَ في صَحِيحِ مُسْلِمٍ عَن النَّبِيِّ صَلَّاتُهُ أَنْ يَعْفَى أَنهُ قَالَ: «مَنْ أَتَى عَرَّافًا فَسَأَلَهُ عَنْ شَيْءٍ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةٌ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً».
- الثانية: أنْ يسألَهُ ويُصَدِّقَه فيما قال، فهذا كفر أكبر. قال صَلَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ أَتَى كَاهِنًا أَوْ عَرَّافًا فَصَدَّقَهُ بِمَا يَقُولُ، فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ». أخرجه أحمد وأبو داود وابن ماجه، وصححه الألباني.

### وَيَدْخُلُ في ذلك قِرَاءَةُ الكَفِّ، والنَّظَرُ في الفِنْجَالِ والرِّمالِ والأَبْراجِ والنَّجُومِ.

سواءٌ كانَ مُبَاشَرَةً أَمْ عَنْ طَرِيقِ التِّلْفازِ أو الهَاتِفِ.

أما إن اعتقد أنه يعلم الغيب المطلق، الذي لا يعلمه إلا الله، فهذا شأنه أعظم وأخطر.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَ ﴾ [الأنعام: ٥٥]، وقال تعالى: ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾

[النمل: ٢٥].

النَّالِثُهُ: أَنْ يَأْتِيَ إِلَى الْكَاهِنِ فَيَسْأَلَهُ لِيبِيِّنَ حَالَهُ للنَّاسِ، وأَنَّهَا كَهَانَةٌ وتمْوِيةٌ وتَضْليلُ، أو ليُنْكِرَ عَليْهِ فِعْلَهُ. فَهَذَا مَشْرُوعٌ مَأْجُورٌ صَاحِبُهُ عَلى ذلك، بل قَد يَكُونُ وَاجِبًا عليه إِنْ كَانَ في مَقْدُورِهِ.

الثَّاني مِن أَنوَاعِ الشِّرْكِ الأَصْعَرِ: الخَفِيُّ. وهُو الشُّرْكُ في الإِرَادَاتِ، والنَّيَّاتِ، والنَّيّاتِ، والمقاصِدِ، وهو نَوْعَانِ:

النَّوْعُ الأول: الرِّياءُ. كَأَنْ يَعْمَلَ الإِنْسَانُ عَمَلًا مِمَّا يُتَقَرَّبُ بِهِ إِلَى اللهِ؛ يُرِيدُ بِهِ ثَنَاءَ

النَّاسِ عَلَيهِ؛ كَأَنْ يُحَسِّنَ صَلاتَهُ أَوْ يَتَصَدَّقَ لأَجْلِ

أَنْ يُمْدَحَ وَيُثْنَى عَلَيهِ.

فعن مَحْمُودِ بْنِ لَبِيدِ رَخَالِسَهُ عَنْهُ قال: قَالَ صَالِلَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ:

﴿ إِنَّ أَخْوَفَ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمْ الشَّرْك الْأَصْغَرُ ؟ قَالَ:

قَالُوا يَا رَسُولَ اللهِ، وَمَا الشَّرْك الْأَصْغَرُ ؟ قَالَ:

﴿ الرِّيَاءُ »، ﴿ إِنَّ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يَقُولُ يَوْمَ تُجَازَى

الْعِبَادُ بِأَعْمَالِهِمْ: اذْهَبُوا إِلَى الَّذِينَ كُنْتُمْ تُرَاؤُونَ

بِأَعْمَالِكُمْ فِي الدُّنْيَا، فَانْظُرُوا هَلْ تَجِدُونَ عِنْدَهُمْ

بِأَعْمَالِكُمْ فِي الدُّنْيَا، فَانْظُرُوا هَلْ تَجِدُونَ عِنْدَهُمْ

جَزَاءً؟! ». أَخْرَجَهُ أَخْمَدُ، وصححه الأرناؤوط.

#### والفَرْقُ بَيْنَ الرِّياءِ والسُّمْعَةِ:

- أنَّ الرِّياءَ لِمَا يُرَى مِن العَمَلِ: كالصَّلاةِ وللَّهَ والحَجِّ والجِهَادِ.
- والسُّمْعَةُ لِمَا يُسْمَعُ: كَقِرَاءَةِ القُرآنِ والوَعْظِ والذِّكْدِ.

النَّوْعُ النَّانِي: إِرادةُ الإِنسَانِ بِعَمَلِهِ الدُّنيَا: وَهُو إِرادتُهُ بِالْعَمَلِ الذي يُبْتَغَى بِهِ وَجْهُ اللهِ عَرَضًا مِن مَطَامِعِ الدُّنيا، وهو شِرْكٌ في النَّيَّاتِ والمقَاصِدِ، ويُنَافي كَمَالَ التَّوْحِيدِ.

كالقِيامِ بِالعَمَلِ الصَّالِحِ؛ مِنْ أَجْلِ شَهَوَاتِ الدُّنيا الفَانِيةِ؛ كَمَنْ يَحُجُّ، أَوْ يُؤَذِّنُ، أَوْ يَوُمُّ النَّاسَ، أَوْ يَتَعَلَّمُ العِلْمَ الشَّرْعِيُّ؛ مِنْ أَجْلِ المَالِ أَوْ المَنْصِبِ.

قال تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِهَا لَا يُبْخَسُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّ

وقال صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَعَبْدُ الدِّرْهَمِ وَعَبْدُ الْخَمِيصَةِ؛ إِنْ أُعْطِيَ رَضِيَ، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ، تَعِسَ وَانْتَكَسَ، وَإِذَا شِيكَ فَلَا انْتَقَشَ». أَخْرَجَهُ البُخاريُّ.

والغَرْقُ بِينَ مَنْ يُرِيدُ بِعَمَلِهِ الدُّنيَا وَبَيْنَ الرِّياءِ:

أَنَّ المُرَائِي إنما يَعْمَلُ لأَجْلِ المدْحِ والثَّنَاءِ، والمُرِيدَ بِعَمَلهِ الدُّنيَا يَعْمَلُ لدُنْيَا يُصِيبُها، كَالمَالِ أو المنْصِبِ.

## ويَنقَلِبُ الشِّرْكُ الأَصْغَرُ إلى شِرْكٍ أَكْبَرَ، في حَالتَينِ:

إذا صَحِبَه اعْتِقَادُ قَلبِيُّ، وهو تَعْظِيمُ غَيْرِ اللهِ، كَتَعْظِيمِهِ للهِ تعالى، كَالْحَلِفِ بغَيْرِ اللهِ مُعَظِّمًا له كَتَعْظِيمِ اللهِ، وَقَدْ تَقَدَّمَ.

أَنْ يكونَ في أَصْلِ الإيمانِ، أو يكثُرُ حتَّى يَغْلَبَ عَلَى العَبْدِ؛ كَالْمُرَاءَاةِ بِأَصْلِ الإيمانِ، أو أَنْ يغلِبَ الرِّياءُ عَلَى أَعْمَالُهِ، أو يَغْلَبَ عَلَيْها إِرَادة للهُ اللهُ نيا بحَيْثُ لا يُرِيدُ بِهَا وَجْهَ اللهِ.

#### حُفَّارَةُ الحلف بغير الله:

أَنْ يقولَ: لا إِلهَ إلا اللهُ؛ لحديثِ أبي هُريرةَ رَضَالِيَهُ عَنهُ عن النبيِّ صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ أنه قال: «مَنْ قَالَ في حَلِفِهِ: باللاتِ والعُزَّى. فليَقُلُ: لا إِلهَ إلا اللهُ» متفق عليه.

#### كفَّارَةُ الطيرة:

وقد سَبَقَ حَديثُ: «مَنْ ردَّتهُ الطِّيرَةُ عن حَاجَتهِ فَقَدْ أَشْرَكَ، قالوا: فَمَا كَفَّارَةُ ذلك؟ قال: أنْ تقولَ: اللهُمَّ لا خَيْرَ إلا خَيْرُكَ، ولا طَيْرُ إلا طَيْرُك، ولا إِلهَ غَيْرُك».

## الغَرْقُ بِيْنَ الكُفْرِ والشِّرْكِ:

أَمَّا مِن حَيْثُ المَالُ، فلا فَرْقَ بينَ الكَافِرِ والمشْرِكِ شِرْكًا أَكْبَرَ؛ فكلاهُما خَالدٌ في النَّارِ. قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْبِ وَٱلْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَأَ أَوْلَتِكَ هُمُ شَرُّ ٱلْبَرِيَةِ ﴾ [البينة: ٦].

لكِن اصْطلح العُلَمَاءُ عَلى أَنَّ مَنْ صَرَفَ لغَيْرِ اللهِ مَا يَجِبُ للهِ تعالى، أو صَرَفَهُ للهِ ولغَيْرِه كالعِبَادَاتِ، فهو المشْرِكُ، كمَن اسْتَغَاثَ بِغَيْرِ اللهِ أو ذَبَحَ أو نَذَرَ لغَيْرِ اللهِ تَعَالى. وأنَّ مَن أَتَى مُنَاقِضًا للإيمانِ، من اعْتقادَاتٍ وأقُوال وأفْعَال حَكَمَ الشَّارعُ بأنها تُناقِضُ الإيمان، أو جَحَد شَيْئًا مما استقرَّ في الشَّريعةِ، وعُلِمَ من الدِّينِ بالضَّرُورَةِ، كَجَحْدِ وُجُوبِ الصَّلاةِ أو وجُوبِ الصَّلاةِ أو وجُوبِ النَّالِ الخَمْرِ، فَهُو الكَافِرُ. وفي الجُمْلة، فالكُفْرُ أَعَمُّ مِنَ الشَّرْكِ، فَكُلُّ مُشْرِكِ كَافَرُ، ولا عَكْسَ.

#### هَذا هُوَ الشُّرْكَ بِنَوْعَيْهِ الأَصْغَرِ والأَكْبَرِ.

والواجبُ على المسلمِ أَنْ يَكُونَ عَلَى عِلْم بِتَوْحِيدِ اللهِ وما يُقرِّبُ إليْهِ، فإنَّ مِنْ أَعْظَمِ أَسْبَابِ انتشَارِ الشِّرْكِ بين المسلمين الجَهْلُ بما يَجِبُ للهِ مِن التَّوْحِيدِ، وقَدْ كان صَلَّسَّهَ عَدِيصًا عَلَى بَيَانِ الشِّرْكِ وقَطْعِ أَسْبَابِهِ. عَلَى بَيَانِ الشِّرْكِ وقَطْعِ أَسْبَابِهِ.





- اكتب بحْثًا مختَصَرًا في حُكْمِ البِنَاءِ عَلَى القُبُورِ واتخاذِهَا مَسَاجِدَ، ادْعم ما تقُولُ بالدَّليلِ.
  - أَوْلَتِ الشَّرِيعَةُ التحذير من تعْظِيمِ القُبُور عِنايةً خاصَّةً، اذكُرْ ما يَدُلُّ على ذلك.
  - ا مَا هُو ضَابِطُ الشِّرْكِ الْأَصْغَرِ؟ وما حُكْمُ الحَلِفِ بِغَيْرِ اللهِ؟ وَمَتَى يكونُ شِرْكًا أَكْبَرَ؟
    - اكتبْ بحثًا عَن التَّفَاقُولِ، ولمَ كانَ التَّشَاقُهُ شِرْكًا أَصْغَرَ؟ ومتى يكونُ شِرْكًا أُكبَرَ؟
      - ما المرادُ بالشَّرْكِ الأَصْغَرِ الخَفَيِّ؟ وَمَا أَنْواعُهُ؟













































### التَّوْسُل وأقْسامُهُ

التوسُّلُ من المؤضُّوعَاتِ التي لها تعَلُّقُ بما سَبَقَ في أَبْوَابِ الشِّرْكِ والكُفْرِ؛ لذا يحسُنُ الوُقُوفُ عليْهِ وعلى أقْسَامِهِ، والمشروعِ مِنْهُ من غَيْرِ المشْرُوعِ.

#### مَعْنَى التوسُّل:

التوسُّلُ في اللغّة: التقرُّبُ إلى المطلوبِ، والتوصُّلُ إليه برغبة.

قال ابن الأثير: الواسِلُ: الراغب، والوَسِيلةُ: القُرْبَةُ والواسِطَةُ، وما يُتَوصَّلُ به إلى الشَّيءِ ويُتَقَرَّبُ به، وَجَمْعُها وَسَائِلُ.

ووَسَّلَ فلانٌ إِلَى اللهِ وَسِيلَةً، إِذَا عَمِلَ عَمَلًا تقرَّب بِهِ إِليه.

وفي الشرع: التقرُّبُ إلى اللهِ بما يُرْضِيه سبحانه، بالعَمَلِ والعِبَادَةِ، وتحرِّي مَكَارِم الشَّرِيعة، قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَٱبْتَغُواْ إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ [المائدة: ٣٥] عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضَّالِللَّهُ عَنْهُمُا: أَي: الْقُرْبَةَ.

وَقَالَ قَتَادَةُ: «أَيْ تَقَرَّبُوا إِلَيْهِ بِطَاعَتِهِ، وَالْعَمَلِ بِمَا يُرْضِيهِ».

وقوله سُبْحَانَةُوَتَعَالَ: ﴿ أُوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِيِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابِهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَذُورًا ﴾ [الإسراء: ٥٧].



- التوسُّلُ إلى الله تَعَالَى بِتَوْحِيدِهِ. كما توسَّل يونسُ عَيْءَالسَّلَمُ: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُعَكِضِبًا فَظُنَّ أَن لَّن نَّقَدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَنتِ أَن لَّا إِلَّهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننك إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ ﴿ اللَّهُ فَأَسْتَجَبُّنَا لَهُ وَنَجَيَّنْنَهُ مِنَ ٱلْغَيِّرَ وَكُذَاكَ نُعْجِي ٱلْمُوْمِنِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٨،٨٨].
- التُّوسُّلُ إلى اللهِ تَعَالَى بإِظْهَارِ الضَّعْفِ والحاجَةِ والافْتِقَارِ إلى اللهِ. كما قَالَ أيوبُ عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿ أَنِّي مَسَّنِيَ ٱلطُّهُ وَأَنْتَ أَرْحَكُمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٣].
- التوسُّلُ إلى اللهِ بدُعَاءِ الصَّالحين الأحْياءِ. كما كان الصَّحَابةُ رَضَالِلَهُ عَنْهُ إذا أَجْدَبُوا طَلَبُوا من النَّبِيِّ صَالَةَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَدْعُو اللهَ لهم، وَلَمَّا تُوْفِي صَارُوا يَطْلَبُونَ مِنْ عَمِّهِ العَبَّاسِ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ فَيَدْعُو لهم.
- التّوسُّلُ إلى اللهِ بالإِقْرارِ بالذَّنبِ. كما قال موسى عَلَيْهِ السَّامُ: ﴿رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفُسِى فَأُغْفِرٌ لِي فَغَفَرَ لَهُ ۚ إِنْكُهُ مُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [القصص: ١٦]، وقوله: ﴿إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٧].

# القِسْمُ التَّاني: توشُّلُ غيْرُ مَشْرُوع:

وهُو تقرُّبُ العَبْدِ إلى اللهِ تَعَالى بما لم يثبُتْ أَنهُ وَسِيلَةٌ في الكِتَابِ و لا السُّنَّةِ.

الأَصْلُ في التوسُّلِ التَّوْقِيفُ، فلا يُتَوسَّلُ إلا بما يُوافِقُ الدَّليلَ من الكتابِ والسُّنةِ.

#### وَأَنْواعُهُ كَالآتي؛

# التوسُّلُ بالدُّعَاءِ وطَلبِ الشَّفَاعَةِ مِن الأَمْواتِ.

فلا يجُوزُ طَلَبُ الدُّعَاءِ أو الشَّفاعَةِ من الميِّتِ، وخَاصَّةً عِنْدَ قَبِرِهِ؛ لأنه يَكُونُ أَشَدَّ تَعَلَّقًا بهِ، وهذا من البِدَع المنْكَرَةِ والوَسَائلِ المفْضِيَةِ إلى الشِّرْكِ وسُؤالِ غَيْرِ اللهِ، وَقَد يَصِلُ به الحَالُ إلى الشِّرْكِ وسُؤالِ غَيْرِ اللهِ، وَقَد يَصِلُ به الحَالُ إلى الشِّرْكِ الشَّرْكِ اللهِ تَعَلَّقِهِم بالميِّتِ. إلى الشِّرْكِ الأَكْبَرِ المخْرِج عَن الملَّةِ، وهُو يحْصُلُ كثيرًا في هَوُ لاءٍ؛ لشِدَّةِ تعَلَّقِهِم بالميِّتِ.

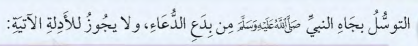
قال تعالى: ﴿ ذَالِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن وَقِلْ مِعْوُا مَا السَّبَحَابُوا لَكُرُ وَيَوْمَ الْقِيْمَةِ يَكُفُرُونَ وَطَمِيرٍ ﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُرُ وَلَوْ سَمِعُوا مَا السَّبَحَابُوا لَكُرُ وَيَوْمَ الْقِيْمَةِ يَكُفُرُونَ فِطَمِيرٍ ﴾ [فاطر: ١٣، ١٤]، وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُوا بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنْبِئُكُ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴾ [فاطر: ١٣، ١٤]، وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُوا مِن دُونِ اللّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ اللّهِيكَةِ وَهُمْ عَن دُعَايِهِمْ غَنِولُونَ ﴿ وَ وَإِذَا حُشِرَ النّاسُ كَانُوا بِعِيادَتِهِمْ كَنُونِينَ ﴾ [الأحقاف: ٥-٢].

وعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِتُهُ مَنَ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضَالِتُهُ عَنْهُ كَانَ إِذَا قَحَطُوا اسْتَسْقَى بِالْعَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ فَقَالَ: «اللَّهُمَّ إِنَّا كُنَّا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِنَبِيِّنَا فَتَسْقِينَا، وَإِنَّا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِعَمِّ نَبِيِّنَا فَتَسْقِينَا، وَإِنَّا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِعَمِّ نَبِيِّنَا فَلَسْقِينَا، وَإِنَّا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِعَمِّ نَبِيِّنَا فَلَسْقِينَا، وَإِنَّا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِعَمِّ نَبِيِّنَا فَلَسْقِينَا، وَإِنَّا نَتَوسَّلُ إِلَيْكَ بِعَمِّ نَبِيِّنَا فَلَسْقِينَا، وَإِنَّا نَتَوسَّلُ إِلَيْكَ بِعَمِّ نَبِيِّنَا

ولو كَانَ طَلَبُ الشَّفَاعَةِ والتَّوشُّلُ بالأَمْواتِ جَائزًا لما عَدَلَ الصَّحَابَةُ رَضَالِيَّهُ عَن التَّوشُّلِ بالنَّبِيِّ صَالِلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنهُ. بالنبيِّ صَالِلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنهُ.

قال شيخُ الإسلام: «وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ دِينَارٍ قَالَ: رَأَيْت عَبْدَ اللهِ بْنَ عُمَرَ يَقِفُ عَلَى قَبْرِ النَّبِيِّ صَلَّاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّاللهُ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّالهُ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّاللهُ عَلَى النَّبِي صَلَّاللهُ عَلَى النَّبِي صَلَّاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّبِي صَلَّالهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّبِي صَلَّاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّبِي صَلَّالهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّبِي صَلَّاللهُ عَلَى اللهُ عَ

### التوَسُّلُ بِجَاهِ النبِيِّ صَاَّلُتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:





أنَّ الصَّحَابة وَوَاللَّهُ عَنْهُو لم يتَوسَّلوا بجاهِ النَّبيِّ صَالِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَعَ شِدَّةِ تعظيمِهم له صَالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، ومَعْر فَتِهِم قَدْرَهُ، وبُلُوغِهم المرْتبَةَ الْقُصْوَى في محبَّتهِ صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، ولو كانَ هَذَا مَشْرُوعًا، لَكَانَ أَسْرَعَ النَّاسِ إليهِ الصَّحَابَةُ رَحَالِتُهُ مَعْ أَعْلَمُ الناسِ بجَاهِ محمَّد صَرَّأَلِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.



أَن التوسُّلَ دُعَاءٌ وعِبَادَةٌ، والأَصْلُ في العِبَاداتِ المنعُ، حَتى يقُومَ الدَّليلُ على المشرُوعِيَّةِ.



أنه توسُّل بعَمَل الغَيْر؛ ذلك أنَّ المنزِلةَ والجاهَ إنما اكتسَبَهُ الإنسانُ بعَمَلهِ، وعَمَلُ الغَيرِ مختَصٌّ بِهِ، فلو توسَّلَ بهِ غَيْرُهُ كان قَدْ سَأَلَ بأَمْرِ أَجْنَبيٍّ عَنهُ، وقد قال تعالى: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ [النجم: ٣٩].

فالتَّوَسُّلُ إنما يَكُونُ بِدُعَاءِ أَوْ عَمَلٍ صَالح، أو تَرْكِ مَعْصِيةٍ، لا بِقَدْرٍ أَوْ ذَاتٍ أَوْ أَمْرٍ مَعْنَويِّ كالجَاهِ ونَحُوهِ.



أَمَّا الحَدِيثُ الذِي فِيهِ: «إذا سَأَلتُم اللهَ فاسْأَلوه بجَاهِي، فإنَّ جَاهِي عِنْد اللهِ عَظِيمٌ» فهو حَدِيثٌ مَكْذُوبٌ، ليْسَ في شَيءٍ من كُتُبِ السنة التي يُعْتَمَدُ عَلَيْهَا.

ويجُوزُ للعَبْدِ أَنْ يتوسَّلَ بطَاعَتَهِ لرَسُولِ اللهِ صَائِلتَهُ عَلَيْهِ وَاتِّباعِهِ له، فَهَذَا مِن التَّوسُّلِ بالأعمالِ الصَّالحَةِ.

# التَّوَسُّلُ إلى اللهِ بِذَاتِ المخْلوقِين.

كَأَنْ يَسْأَلَ العَبْدُ رَبَّهُ حَاجَتَهُ مُقسِمًا عليهِ سُبْحانه بنَبيِّهِ أو وليِّهِ أو بحَقِّ نبيِّهِ أو حَقِّ وليِّه ونحو ذلك.

مثاله: أن يقول المتوسِّل: «اللهُمَّ إني أَسْأَلُك بنَبِيِّك - ولا يعْني إلا ذاتَهُ - أَنْ تُعْطِيَني كذَا، أو تَدْفَعَ عَنِّي كذا».

أُو أَنْ يَقُولَ: «اللَّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُك كَذَا بِوَليِّكَ فُلانٍ، أَو بِحَقِّ نبِيِّك فُلانٍ».

أو يَقُولَ: «اللَّهُمَّ إني أقْسَمْتُ عليك بفُلانٍ أنْ تقْضِيَ حَاجَتي».

# وحُكْمُ هَذَا النَّوعِ مِنَ التَّوَسُلِ: التَّحْريمُ؛ والدَّليلُ الآتي:

أنه لم يَرِدْ دَليلٌ عَلَى مَشْرُوعِيَّتهِ، وَقَدْ قَالَ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ عَمِلَ عَمَلًا ليْسَ عَليْهِ أَمْرُنا فَهُو رَدُّ» أخرَجَه البخاريُّ.

أنه ذَرِيعَةٌ إلى الشَّرْكِ، وقد يَصِلُ إلى الشَّرْكِ الأكبَرِ، إِن اعْتَقَدَ في المَّوَسَّلِ بهِ شَيْئًا من النَّفْعِ أو الضُّرِّ دُونَ اللهِ تعالى.

أَنَّ السُّؤَالَ بِحَقِّ فُلانٍ يَتَضَمَّنُ أَنَّ للمَخْلوقِ حَقَّا عَلَى السُّؤَالَ بِحَقِّ فُلانٍ يَتَضَمَّنُ أَنَّ للمَخْلوقِ حَقًّا عَلَى عَلَى اللهِ حَقُّ، إلا مَا أَحَقَّه على نَفْسِهِ سُبْحانه بوَعْدِهِ الصَّادِقِ.



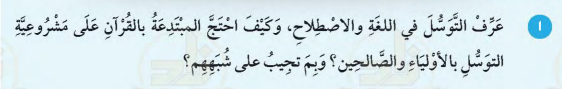






SI CLOTH

# الله الم



مَا هُو التَّوَسُّلُ المشْرُوع؟ ولم كان التَّوَسُّلُ بِجَاهِ النَّبِيِّ صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُحَرَّمًا؟

AD ACADE IV SAN ACADE II SAN ACADE II SAN ACADE III SAN ALIA SAN ACADE III SAN

ت كيْفَ تسْتَدِلُّ بتوسُّلِ الصَّحَابَةِ بالعبَّاسِ رَحَالِيَهُ عَلَى تحْرِيمِ التوسُّلِ بالأَمُواتِ؟

مِنْ أنواعِ التَّوشُّلِ، التوسُّلُ بذاتِ المخلوقين، اكتبْ أدلةَ تحريم هَذَا النَّوعِ.

يس الواع التوسل التوسل بدات المحتولين التب الله لحريم لعدا التوع.

كاريمية



Majoral I































### الإلحَادُ المُعاصرُ

الإِلحادُ -بمعْنَى إِنكَارِ الخَالقِ- مَرَضٌ في القَلْبِ، وَعَمَّى في البَصِيرَةِ، وانتكَاسَةٌ في العَقْلِ، وشُذوذٌ في الفِطْرَةِ؛ ولهَذَا لا يُصَابُ بهِ إنْسَانٌ سَوِيٌّ، فَضْلًا عن أُمَّةٍ سَوِيَّةٍ.

ولم يَكُن الإِلحادُ ظَاهِرَةً عَامَّةً في أَيِّ عَصْرٍ من العُصُورِ، ولم تعتَقِدْهُ أُمَّةٌ مِنَ الأُمَمِ السَّابِقَةِ قَطُّ، وَإِنما كَانَ المُلْحِدُونِ أَفْرِادًا شَاذِّينٍ.

# فَالأُمُمُ فِي العُصُورِ الغَابرَةِ كَان كُفْرُهَا محْصُورًا في أَمْرَينِ:

الشِّرْكُ بِاللهِ تعالى، وَعِبَادةُ غيرِهِ مَعَهُ.

5

الجهلُ باللهِ تعالى وبما يَليقُ به، وما لا يَليقُ بهِ من الصِّفَاتِ، كالاعْتقَادِ بِأَنَّ له ابنًا أو صَاحِبَةً، أو لا يرَى ولا يَسْمَعُ كلَّ شَيءٍ، أو أنه مِثلُ المخْلوقَاتِ، أو يحِلُّ في

كُلُّ هَذَا مِعِ الإِقْرارِ بِوُجُودِ رَبِّ خَالِقٍ رَازِقٍ يُدبِّرُ الأَمْرَ: ﴿ قُلْ مَن يَرَزُفُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أُمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَرُ وَمَن يُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلَ أَفَلًا نَنَّقُونَ ﴾ [يونس: ٣١].

أمَّا الاعْتقَادُ بِأَنَّهُ لا إِلهَ لهَذَا الكَوْنِ مُطْلقًا، فَهُو من الضَّلالاتِ الشَّاذَّةِ، التي لم تُعْلنْهَا أُمَّةٌ مِنَ البَشَرِ، إلا بعض المجْتَمِعَاتِ في العَصْرِ الحَدِيثِ، وليْسَ كُلُّ أَفْرادِهَا كَذَلكَ.

# تَعْرِيفُ الإلحَاد:

الإلحادُ لُغَةً هُونَ: المَيْلُ عَن القَصْدِ، وَلحَدَ إِليْهِ بلسَانِهِ: أي: مَالَ، يُقَالُ: أَلْحَدَ الرَّجُلُ، إِذْ مَالَ عَنْ طَرِيقِ الْحَقِّ وَالْإِيمَانِ.

وَسُمِّيَ اللَّهُ بِذَلك؛ لِأَنَّهُ مَائِلٌ فِي أَحَدِ جَانِبَي القَبْرِ.

وهُوَ في الشَّرع كَذَلك، فَالْإِلحَادُ الميْلُ عَنْ طَرِيقِ الحَقِّ إلى البَّاطِلِ.

### مَعْنَى الإِلْحَادِ فَي المِفْهُومِ المِعَاصِرِ؛

الإلحادُ: مَذْهَبٌ فَلَسَفِيٌّ، يقُومُ عَلَى فِكْرَةٍ عَدَمِيَّةٍ، أَسَاسُها إِنكَارُ وُجُودِ اللهِ الخَالِقِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ.

- 💟 فَيَدَّعِي الملحِدُون أَنَّ الكَوْنَ وُجِدَ بلا خَالَقٍ.
- وَأَنَّ المادَّةَ أَزَليَّةٌ أَبَديَّةٌ، لم تُسْبَقْ بِعَدَم، وَهِيَ الخالقُ والمخْلُوقُ في نَفْسِ الوَقْتِ.

#### أَسْبَابُ ظُهُورِ الإلحَادِ:

للإِلحادِ في العَالمِ الغَرْبِيِّ أَسْبابٌ محلِّيَّةٌ خَاصَّةٌ، وإنما انتَقَلَتْ إلى المجتَمَعَاتِ المُسْلِمَةِ عَنْ طَرِيقِ الغَرْوِ الفِكْرِيِّ والتَّقْليدِ لما يحْسَبُونَهُ عِلْمًا وَحَضَارَةً، وأَهَمُّ هَذِهِ الأَسْبَابِ:



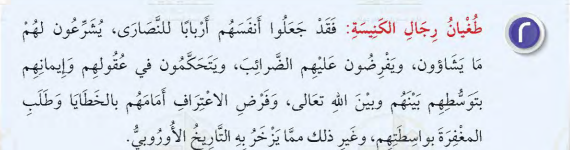
أَنَّ أُورُوبًا لَم تعتقِدِ الإيمان الصَّحِيحَ والدِّينَ الحَقَّ، بَلْ تَقَلَّبَتْ مِنْ جَاهِليَّةٍ إلى جَاهليَّةٍ، فالدِّينُ الذي ألحَدَتْ أوروبا عَنْهُ ليْسَ هُو دِينَ اللهِ، وإنما هُو النَّصْرَانيَّةُ التي وَضَعَها بُولَسُ ومَنْ بَعْدَه، وهِيَ دِينٌ مملُوءٌ بالخُرَافَاتِ التي لا يَقْبَلُهَا العَقْلُ السَّلِيمُ والفِطْرَةُ القَوِيمَةُ، كالتَّثليثِ وألوهِيَّةِ المسِيحِ وَصَلْبِهِ، وَكَذَلكَ خُرافَةُ الخَطِيئةِ والخَلاص والأَسْرارِ المقدَّسَةِ.

فَقَدْ كَانَ مَفْرُوضًا عَلَى النَّصْرَانيِّ أَنْ يُؤْمِنَ بِهَذِهِ الخُرافَاتِ، بلا اعْتَرَاضٍ ولا تَفْكِيرٍ، حَيْثُ إِنَّ شِعَارَ النَّصْرانيَّةِ الدَّائمَ «<u>آمِنْ أَوَّلًا ثُمَّ فَكِّرْ ثانِيًا</u>».

هَذَا في العَقِيدةِ.

وفي العِبَادَةِ نجِدُ أَنَّ النَّصْرانيَّةَ فَرَضَتْ عَلَى أُورُوبا وَغَيْرِها (الرَّهْبانيَّة)، وَهِيَ سُلُوكٌ مُنَافٍ للفِطْرَةِ البَشَريَّةِ.

وَلا شَكَّ أَنَّ الخُرُوجَ مِنْ هَذَا الدِّينِ المنْحَرِفِ أَمْرٌ يُوجِبُهُ التَّفكيرُ السَّلِيمُ. وَلكن القَضِيَّة هِيَ البَدِيلُ، فليْسَ البَدِيلُ هُوَ الإِلحادَ، وإنما البَدِيلُ هُوَ الإِيمانُ بالدِّينِ الصَّحِيحِ (الإِسْلام).



# الكُشُوفُ العِلْمِيَّةُ:

مُنْذُ أَن اتَّجَهَتْ أُورُوبَّا للكَشْفِ والبَحْثِ العِلمِيِّ، قامت مَعْرَكَةٌ كُبْرَى بَيْنَ عُلَمَاءِ الْفَلَكِ والطَّبِيعَةِ، وبينَ رِجَالِ الكَنِيسَةِ الذين تَصَدُّوْ الهم بالحَرْبِ الشَّعُواءِ، لأَمْرَيْنِ:

- أنَّ المنْهَجَ العِلْمِيَّ مَنْقُولٌ عَن المسْلِمِين.
- أنه يُصَادِمُ مَا أَدْخَلُوه في الكُتُبِ المقَدَّسَةِ، مِن مَعْلُومَاتٍ بِاطِلَةٍ عن الكَوْنِ والتارِيخ.

وكلَّمَا تَقَدَّمَ الزَّمَنُ ثَبَتَتْ صِحَّةُ الحَقَائِقِ العِلمِيَّةِ، وبُطْلانُ الخُرَافاتِ الكَنيسِيَّةِ، ولكن بَعْضُ أَنْصَارِ العِلْمِ هَاجِمُوا الدِّينَ 'كلَّهُ، أيَّ دينٍ، بما في ذَلك دِينُ الإِسْلامِ.

# أُهَمُّ الأَفْكَارِ والمعْتَقَداتِ:

- 🔾 إنكارُ وُجُودِ اللهِ سُبْحَانَهُوَتَعَالَى، تعالى اللهُ عَمَّا يقُولُون عُلوًّا كَبيرًا.
- 🔾 أَنَّ الكَوْنَ والإِنسَانَ وَالحَيَوانَ والنَّبَاتَ وُجِدَ صُدْفَةً، ولا تُوجَدُ حَيَاةٌ بعْدَ المَوْتِ.
- 🔾 أَنَّ المادَّةَ أَزَلَيَّةُ أَبِدِيَّةُ، غَيْرُ مَسْبُوقَةٍ بَعَدَمٍ، وَهِيَ الخَالقُ والمخْلُوقُ في نَفْسِ الوَقْتِ.
- 🔾 عَدَمُ الاعْتَرَافِ بالمفَاهِيم الأَخْلاقِيَّةِ، ولا بالحَقِّ والعَدْلِ ولا بالأَهْدَافِ السَّامِيَةِ، ولا بالرُّوح.

#### أُنوَاعُ الملحِدِينَ:

- مَنْ ينْفِي وُجُودَ الخَالِقِ بِالكُليَّةِ كَفِرْعَوْنَ حِينَ قَالَ فِيمَا حَكَى اللهُ عَنْهُ-: ﴿ وَمَا رَبُ الْعَلَمِينَ ﴾.
  - مَن يعْتبرُ أَنَّ الإِيمَانَ بِالإِلهِ عِبَارَةٌ عَنْ خُرافَةِ!!
    - 😯 مَنْ يقُولُ: لا ندري يُوجَدُ خَالقٌ أَمْ لا؟.
  - ﴿ مَنْ يَقُولُ بِوُجُودِ خَالِقٍ للكَوْنِ، ولكنَّهُ فَنِيَ بعْدَ أَنْ خَلقَ الخَلْقَ!
- ومما يدخل في الإلحاد: من يَقُولُ بوُجُودِ الإلهِ، ولكنْ ليْسَ لهُ عَلاقَةٌ بحَيَاةِ النَّاسِ، وَهَذِهِ هِيَ العَلْمَانيَّةُ المنتشِرَةُ في أُورُبَّا والعَالمِ الغَرْبيِّ، بل لم يَسْلَمْ منها العَالمُ الإِسْلامِيُّ أَيْضًا.

وَهِيَ مُرادِفَةٌ للإِلحادِ، تقُولُ جِنيَانُ فَاوْلَر: «العَلْمَانيُّ بشَكْلِ عَامٍّ يكون مُلْحِدًا، لا يَكُونُ عِنْدَهُ إِيمانٌ بِإلهِ... إِنَّ العَلْمَانيِّين يرفُضُون بشَكْلِ باتٍّ تَدَخُّلَ اللهِ في حَيَاتهِم، حَتَّى يقُولَ قَائلهُم مُخَاطِبًا اللهَ تعالى – وَسَاءَ ما يَقُولَ -: (ارْفَعْ يَدَكَ عَن الكَوْنِ)».

وَهَذَا النَّوْعُ مِنِ الْإِلْحَادِ هُوَ الْأَخْطُرُ لَشِدَّةِ التِّبَاسِهِ عَلَى النَّاسِ، فيَقَعُ فِيهِ كَثيرٌ من الجُهَلاءِ.

### أُهُمُّ مُرْتكزاتِ الإلحادِ:

يَرْتَكِزُ الفِكْرُ الإلحادِيُّ عَلَى رَكيزَةٍ أَسَاسِيَّةٍ:

وَهِيَ النَّظَرِياتُ العِلمِيَّةُ التَّجْرِيبِيَّةُ: زَعَمُوا أَنها تُؤيِّدُ عَدَمَ وُجُودِ الْخَالَقِ، وهَذِهِ النَّظَرِيَّاتُ قِسْمَانِ:

الأوّلُ: نَظَرِيّاتٌ صَحِيحَةٌ في نفْسِهَا، ولكنّها لا تَدُلُّ على عَدَمِ وُجُودِ الإِلهِ كما يزْعُم المُحَدون، بل بالعَكْسِ، هي تَشْهَدُ بوُجُودِ الإِلهِ الخَالقِ المدَبّرِ الحَكِيم، وتَدُلُّ عَلَى وَحْدَانيَّتهِ.

## مِنْ هَذِهِ النَّظَرِياتِ: نَظَرَيَّةُ: (التَّفْسِير الميكَانيكي للكَوْنِ).

يقُولون: «إنَّه مِنَ الممْكِنِ تَفْسِيرُ ظَوَاهِرِ الطَّبيعَةِ بربطِ بعْضِها ببَعْضٍ، دُونَ حَاجَةٍ إلى تَدَخُّل قُوًى خَارِجيَّةٍ عَنْها».

إِنَّ ارْتِبَاطَ الكَوْنِ بعْضِهِ بِبَعْضٍ عَنْ طَرِيقِ الجاذِبيَّةِ أَو النَّوامِيسِ الكَوْنيَّةِ أَمْرٌ الجَوَابُ: صَحِيحٌ بلا شَكِّ، ولكنَّهُ يَدُلُّ قَطْعًا على وجُود الخالقِ العَزِيزِ العَليمِ الذِي سَيَّر الكَوْنَ عَلى هَذِهِ القَوانينِ المحْكَمَةِ، ولا تدُلُّ عَلَى العَكْسِ، كما قال تعالى: ﴿ وَءَايَـةٌ لَّهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُّظْلِمُونَ اللَّهُ وَٱلشَّمْسُ تَجَدِي لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيدِ اللَّهِ وَٱلْقَمَرَقَدَّرْنَكُ مَنَازِلَ حَتَى عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ اللهَ لَا ٱلشَّمْسُ يَنْبَغِي لَمَا آن تُدُرِكَ ٱلْقَمَرَ وَلَا ٱلْيَلُ سَابِقُ ٱلنَّهَارِّ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ ﴾ [يس: ٣٧-٤].

والأَعْرابِيُّ البدائي كانَ أَعْقَلَ مِنْ هَؤُلاءِ، فلمَّا قِيلَ له: بِمَ عَرَفْتَ رَبَّكَ؟

قَالَ: البَعْرَةُ تدُنُّ عَلَى الْبَعِيرِ، وَآثارُ الخُطَا تدُنُّ عَلَى المسِيرِ، فسَمَاءٌ ذَاتُ أَبْراجِ، وَأَرْضُ ذَاتُ فِجَاج، كَيفَ لَا تدلُّ على الْعليِّ الْكَبِيرِ؟!.

# م الثَّاني: نَظَرِياتُ باطِلةٌ:

كَنَظَرِيَّةِ التَّطَوُّرِ لدَاروين: التي تقُومُ عَلَى قَانُونِ الانتِقَاءِ الطَّبيعِيِّ وَبقَاءِ الأنسَب، وقد جَعَلَت الجَدُّ الحَقِيقِيُّ للإِنسَانِ جُرْثُومَةً صَغِيرةً عَاشَتْ في

مُسْتَنَقِعِ رَاكِدٍ قَبَلَ مَلايينِ السِّنِينِ، ثم تَطَوَّرَت وارْتَقَتْ، وكانَ القِرْدُ مَرْحَلَةً مِنْ مَرَاحِلِ التَّطَوُّر التي كَانَ الإنسَانُ آخِرَهَا!!

#### الجَوَابُ:



هَذِهِ النَّظَرِيةُ قَاصِرَةٌ، فَهِي لم تفسَّرْ جَمِيعَ ظَو اهِرِ الحَيَاةِ، فَهِي لا تقدِّمُ تَفْسِيرًا لأَصْلِ نَشْأَةِ الحَشَراتِ، مع أنها تمثَّلُ (١٨٠٪) من مجْمُوعِ الحَيَواناتِ، فهَلْ تَطَوَّرَتِ الحَشَرَاتُ أَمْ بَقِيَتْ عَلى مَا هِيَ عَلَيْهِ؟ ولِمَ لم يجْرِ عَلَيْها قَانُونُ التَّطَوَّرَ؟!



كَيْفَ انتقَلت الحَيَاةُ فَجْأَةً مِنْ خَليَّةٍ جَامِدَةٍ إلى كَائِنَاتٍ حَيَّةٍ، لها إِحْسَاسٌ وَعَقْلُ؟

هَلْ تَسْتطِيعُ هَذِهِ النَّظَرِيَّةُ تفْسِيرَ كَيْفَ أَنَّ الجَنِينَ في بَطْنِ أُمِّهِ يَتَدَرَّبُ عَلَى المهَارَةِ الوَحِيدَةِ المطلوبَةِ مِنْهُ، وَهِيَ عَمَليَّةُ مَصِّ الثَّدْي بِمَصِّ أُصْبُعِهِ؟

كما لا تَسْتَطِيعُ هَذِهِ النَّظرِيَّةُ تَفْسِيرَ الرَّادَارِ في الخُفَّاشِ، أو الأَشِعَّةِ تحْتَ الحَمْرَاءِ في الأَفْعَى ذَاتِ الأَجْرَاسِ، أَوْ تفسير تلك القُدُراتِ العَجِيبَة في البَعُوضَةِ!!

إِنَّ مَا يَزْعَمُهُ أَرْبَابُ هَذِهِ النَّظَرَيَّةِ مِنْ تَطَوُّرِ المخْلوقَاتِ بِنَفْسِهَا بِفِعْلِ المَادَّةِ مَا هُو إِلا خُرَافَاتُ سَخِيفَةٌ، وَلوْ كَانَ ذلك صَحِيحًا لأدَّى التَّطَوُّرُ إلى أَنْ تُصْبِحَ الذَّرَّةُ جَمَلًا، أو فِيلًا ضَخْمًا، فَمَا الذي يمنْعُهَا وقَانونُ التَّطَوُّرِ يجِيزُ ذلك لها؟

وَقَدْ مَرَّتْ مَلايينُ السِّنِين.

ولا تَزَالُ الذَّرَّةُ هِيَ الذَّرَّةُ.

والجَمَلُ هُو الجَمَلَ.

والإنسَانُ هُوَ الإنسَانَ، لم يتطَوَّرُ مِنْ قِرْدٍ إلى إنْسَانٍ إلا عِنْدَ (دَاروِين) الملحِدِ، الذي أَصْبَحَتْ نَظَرِيًّاتُهُ مَحَلَّ سُخْرِيَّةِ العُقَلاءِ مِن النَّاسِ.

إِنَّ الارْتِقَاءَ الصَّحِيمَ: أَنَّ الإِنسَانَ والحَيَوانَ يَكُونُ في أَوَّلهِ صَغِيرًا، ثمَّ يَكْبَرُ شَيْئًا فشَيْئًا إلى أَنْ يَكْتَولَ، فَهَذَا أَمْرُ حَقِيقِيٍّ مُشَاهَدٌ، وَهُو يَدُلُّ عَلَى قُدْرَةٍ قَويَّةٍ تَرْعَاه إلى أَنْ يَصِلَ إلى دَرَجَةِ الاَحْتِمَالِ، وَهُو اللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ، وليْسَ كَمَا يزْعُمُون.

أَهُمُّ شُبَه الملاحدَة في نَفْي وُجُودِ اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى، والرَّدُ عَلَيْهَا

## الشُّبْهَةُ الأُولى:

إِذَا كَانَ لَكُلِّ مَوْجُودٍ مُوجِدٌ، ولَكُلِّ مَخْلُوقٍ خَالِقٌ، فَمَنْ خَلَقَ الله؟

أنَّ إِيرَادَ هَذَا السُّؤَالِ خَطَأٌ ابْتَدَاءً؛ لأنَّهُ يُفْضِي إلى التَّسَلْسُل؛ فإننا إذا أَجَبْنَا عَلَى هَذَا السُّؤَالِ بِالقَوْلِ: إِنَّهُ كذا ، فَسَوف يَردُ نفْسُ السُّؤَالِ على الآخر، فيتال: مَنْ خَلقَ الآخَرَ؟ وهكذا يسْتَمرُّ إلى مَا لا نِهَايةَ، أو نَصِلُ إلى خَالِقِ غَيْرِ مِخْلُوقٍ، لا يَردُ عَلَيْهِ عَقْلًا هَذَا السُّؤَالُ، وَهُو اللهُ سُبْحَانَهُوَتَعَالَى، وَهَذَا واجِبٌ عَقْلًا.

# " أنتوني فلو "

أَسْتَاذُ فلسفةٍ بريطانيٌّ ذائعُ الصِّيت في مجالِ الفِكْر والفلسَفةِ والإلحادِ، وواحدٌ من أكبر الملاحِدَةِ خِلالَ القَرنِ العِشْرين، وظلت كتاباتُهُ الغزيرةُ جدولَ أعمالِ للمَلاحِدَةِ طُوالَ النصف الثاني من القَرْنِ نفسِهِ، إلا أنه في عام ٢٠٠٤ م فَاجَأ وصَدَمَ العَالمَ أَجْمَعَ، بَعْدَ أَنْ بَلَغَ الثَّمانين من عُمُرِهِ أَنه قَدْ صَارَ يؤمِنُ بوُجُودِ (إله).

فتلقَّى (فُلو) إهاناتٍ وسُخْريةً وازْدِرَاء مِنَ المَلاحِدَةِ، رَغْمَ مَعْرِفتِهِم العَاليةِ بعِظَم عَقلهِ وفهمه وتفكيره.

فَصَمَّمَ عَلَى تأليفِ كتاب يتناوَلُ فِيهِ رِحْلتَهُ مِن صَبِيٍّ مُؤمنِ إلى رَجُل ملحِدٍ إلى شيخ في الثَّمانين، يؤمِنُ بوُجُودِ إلهِ، وَصَدَرَ هذًا الكتابُ عام ٢٠٠٧ م تحتَ عُنُوان: (هُناك إلهٌ ..رِحْلَةُ عَقْلٍ).

وَوَجْهُ ذلك: أَنَّ هَذَا الكَوْنَ وُجِدَ بَعْدَ أَنْ لم يَكُنْ، فلا بُدَّ أَن يَكُونَ له مُوجِدٌ أَوْجَدَهُ، فَمَن الذي أَوْ حَدَهُ؟

إِذْ يَسْتَحِيلُ عَادَةً أَنْ يُوجَدَ الشَّيءُ بلا مُوجِدٍ له!

فَهَذه الحَيَاةُ في المخْلُوقَاتِ الحَيَّةِ دَليلٌ عَلَى وُجُودِ خَالَقٍ لها، فَمَن الذي وَهَبَها الحَيَاةَ؟ وَهَذا العَقْلُ في المخْلوقاتِ العَاقلةِ دَليلٌ عَلَى وُجُودِ خَالتٍ له، فَمَن الذي وَهَبَها العَقْلَ؟ وتلك الحِكْمَةُ في المخْلوقَاتِ الحَكِيمَةِ دَليلٌ عَلَى وُجُودِ خَالتٍ لها، فَمَنْ الذِي وَهَبَها الحِكْمَةَ؟ و السَّمْعُ والبَصَرُ في المخْلوقاتِ دَليلٌ عَلى وُجُودِ خَالتٍ لها، فَمَن الذي وَهَبَهَا السَّمْعَ والبَصَرَ؟ والضَّحِكُ والبُّكاءُ في المخْلوقاتِ التي تَضْحَكُ وتَبْكِي دَليلٌ عَلَى وُجُودِ خَالتٍ له، فَمَن الذي وهَبَهِمَا لهذِهِ المخْلوقَاتِ؟

والقرآنُ الكَرِيمُ الذي بيْنَ أَيْدِينا يُثِيِتُ -وبدُونِ أَدْنَى شكَّ- عِنْد تفحُّصِهِ و مُقَارَنتهِ بِكَلامِ البَشَرِ أَنَّه لَيْسَ مِن كَلامِ البَشَرِ، ولم يَكُنْ للنبيِّ الكريمِ محمَّدِ صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ الأُمِّي، الذي لا يَقُرَأُ ولا يَكْتُبُ أَنْ يَأْتِيَ بِهِ مِنْ قِبَلِ نَفْسِهِ، بِل يَسْتَحِيلُ ذلكَ عَادَةً.

ثم يقدِّمُه للعَالمِ كُلِّهِ، مُطَالِبًا جَمِيعَ البَشَريَّةِ أَن يسْتَخْرِجُوا مِنْه خَطأً واحِدًا أَو تناقُضًا، ثم يَقِفُ العَالم كُلُّه لأَكثَرَ مِن أَلفٍ وأربعمِائَةِ عامٍ، عَاجِزًا تمامَ العَجْزِ أَمَامَ هَذَا التَّحَدِّي!! بل مُقِرَّا

فَضْلًا عَمَّا في القُرآنِ مِن أَخْبَارٍ وَأَحْكَام وتَشْرِيعَاتٍ وإْعْجَازاتٍ عِلمِيَّةٍ ولَفْظِيَّةٍ وَبَلاغيةٍ ونظْمِيَّةٍ، ليس للبشر طائلٌ في الإتيانِ بِهَا، سَواءٌ كانَ النَّبيَّ محمَّدًا صَلَّسَّهُ عَلِيْوَسَلَّهَ أَمْ غَيْرَهُ.

فَإِنْ لَم يَكُنْ هُنَاكَ إِلَهُ، فَمَنْ أَنْزَلَ هَذَا الكِتَاب، وَأَرْسَلَ بِهِ محمَّدًا صَلَىٰتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ؟! ومَنْ أَيَّدَ وسدَّدَ الأنبِياءَ عَلَيْهِ مَالسَّلَامُ من قَبْل بالمعْجِزاتِ الحِسِّيَّةِ التي رآهَا أقوامُهُم، ودَانُوا لها؟! فَمَنْ ذا الذي يقْوَى على تحويلِ الماءِ كلِّهِ إلى دَم، والبَحْرِ إلى جَبَلِ عَظيم، ويقْوَى على إِرْسَالِ الضَّفَادِعِ والقُمَّلِ والطُّوفَانِ، ثم يُرفَعُ ذلك كلُّهُ بِدُعَاءِ النبيِّ مُوسى عَيْنِهِ الصَّلَامُ، وتوجُّهِهِ إلى ومَنْ الذي يقْوَى على إِنطَاقِ صَبِيِّ صَغِيرٍ في المهْدِ ليَقُولَ: ﴿إِنِّي عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَانِيَ ٱلْكِنَبَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ [مريم: ٣٠]؟!

> ومَن الذي أَمَدُّه بعْدَ ذلك بالقُدْرَةِ عَلى إحْيَاءِ الموْتَى وَإِبْراءِ الأَكمَهِ والأبْرَصِ؟! ومَنْ ذا الذي أَسْرَى بمحمَّدٍ صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَشَقَّ له القَمَرَ عَلَى مَرْأًى مِن النَّاسِ؟! ومَنْ ذا الذي يُجِيبُ الدُّعاءَ إذا دَعَاه الدَّاعِي بصِدْقٍ وإخْلاصِ واضْطِرارٍ؟!

ومَا بِالُ الفِطْرَةِ تتوجَّهُ إلى خَالقِها دُونَ أيِّ توْجِيهٍ مِنْ أَحَدٍ؟! وَنِدَاءُ الفِطْرةِ إلى اللهِ سُبْحَانه، لا يجْحَدُهُ إلا مُكابِرٌ.

ومًا هذا الاطِمِئْنانُ العَجِيبُ الذي يُصِيبُ العَبْدَ المؤمِنَ المحافِظَ عَلَى صَلاتهِ وصَومِهِ وَزَكاتهِ، وَمَا تِلْكُ السَّكِينَةُ التي تمتَلِكُ العَبْدَ حِينَمَا يَتَوَجَّهُ بِصِدْقٍ إلى اللهِ دَاعِيًا مَوَحِّدًا إياه؟ ذلكُم هُو اللهُ الواحِدُ الأَحَدُ، الفَرْدُ الصَّمَدُ، لم يلدْ ولم يُولَدْ ولم يكُنْ له كُفْوًا أَحَدٌ.

# الشُّبْهَةُ الثانيةُ:

قَوْلهُم: إِنَّ العُقُولَ عَاجِزةٌ عَنْ تَصَوُّرِ هَذَا الإِلهِ وَحَقِيقَتِهِ، وَمَا عَجَزَت العُقُولُ عَن إِدْرَاكهِ وتَصَوُّرِهِ، فهَذا دَليلٌ على عَدَم وُجُودِهِ.

المقدِّمَةُ الأُولى من هَذِهِ القَضِيَّةِ: صَحِيحةٌ بلا شَكِّ، فالعِبَادُ قَاطِبةً عَاجِزُون عَن مَعْرفَةِ حَقيقَةِ هَذَا الإلهِ العَظِيمِ، لذلك قِيلَ: «كُلُّ مَا خَطَرَ بِبَالك فَاللهُ بِخِلافِ ذلك» وَقَوْلُ اللهِ تَعَالى أَصْدَقُ: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَنْ مَنْ مَ مَنْ أَةً وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ [الشورى: ١١].

لكن المقدِّمَةُ الثَّانيةُ: غَيْرُ صَحِيحَةٍ؛ فليْسَ كُلُّ مَا عَجَزَت العُقُولُ عَنْ مَعْرِ فَةِ حَقيقَتهِ دَليلٌ عَلَى العَدَم، وإلا للزِمَ أَنْ تُنكِرَ العُقُولُ كثيرًا مِنْ أَسْرارِ هَذَا الكَوْنِ لعَجْزِهَا عَن مَعْرِفَةِ حَقِيقَتِها. فَقَدْ وَقَفَ العُلَمَاءُ عَاجِزِين عَن مَعْرِفَةِ حَقِيقَةِ الموَاد التي بيْنَ أَيدِيهِم، وَهُمْ يَرَوْنَها بأَعْيُنِهِم، وَيَصْرِفُونَها في طُرُقِ الحَيَاةِ والعَيْشِ، فَهَلْ يَدُلُّ ويندُوقُونها في طُرُقِ الحَيَاةِ والعَيْشِ، فَهَلْ يَدُلُّ العَجْزُ عَنْ إِدْراكِهَا عَلَى أَنَّها عَدَمٌ؟!

وإذا كَانَ هَذَا الشَّأْنُ في مَعْرِفَةِ أَقْرَبِ الأَشْيَاءِ مِن الإِنسَانِ وَأَلْصَقِها بِهِ، فَهَلْ يَطْمَعُ الإِنسَانُ أَنْ يُصِلَ بِعَقْلِهِ إلى مَعْرِفَةِ حَقيقَةِ اللهِ تَعَالى؟

وَهَل يطْمَعُ الإِنسَانُ الذي لا يَعْرِفُ كَيْفَ يُدْرِكُ، أَوْ كَيْفَ يَعْقِلُ؟ أَنْ يَعْقِلَ أَوْ يُدْرِكَ حَقِيقَةَ اللهِ تعالى!!

إِنَّ عَدَمَ القُدْرَةِ عَلَى تَصَوُّرِ حَقِيقَةِ اللهِ لا يعْني استِحَالةً وُجُودِهِ.

بل يكْفِي العُقُولَ أن تَسْتَلِلُّ عَلَى وُجُودِ اللهِ بآثارِهِ مِن نِظامِ وإِتقَانٍ وإِحْكامِ في هذا العَالَمِ.

قال (روجر باكون) أَحَدُ الفَلاسِفَةِ الكِبَارِ: «إنَّه لا يُوجَدُ عَالِمٌ من عُلَمَاءِ الطَّبِيعَةِ يسْتَطِيعُ أَنْ يَعْرِفَ كُلَّ شَيءٍ عَنْ حَقِيقَةِ ذُبابَةٍ وَاحِدَةٍ وَخَواصِّها، فَضْلًا عَنْ أَنْ يَعْرِفَ كُلَّ شَيءٍ عَنْ حَقِيقَةِ ذُبابَةٍ وَاحِدَةٍ وَخَواصِّها، فَضْلًا عَنْ أَنْ يَعْرِفَ كُنْهُ ذَاتِ اللهِ ».

أكبرُ أنواعِ الإلحادِ هُو الإلحادُ النَّفْعِيُّ، فيلجُ الشَّخْصُ فيه ظُنَّا منه أنه سَيتَخَلَّصُ من القُيُودِ اللّينيةِ والحدُودِ الإيمانيةِ إلى حَيَاةٍ عَبثيَّةٍ بلا رَقيبٍ ولا حَسِيبٍ، وبذلك يَفعَلُ مَا يشَاءُ ويحقَّقُ مَلَنَّاتهِ، دُونَ كَبْتِ الدِّينِ والإِحْسَاسِ بذُلِّ المعْصِيةِ، وَهُو مَا عَبَّرَ عَنْه ريتشارد دوكنز: «رُبما لا يُوجَدُ هُناكَ إلهُ؛ لذا اسْتَمْتِعْ بحياتكَ وَدَع القَلقَ»، وَمَعَ ذَلك فاليَوْمَ -وَحَتَّى مع التَّخَلِّي عَن القَيُودِ الدِّينَةِ تمامًا - فَإِنَّ أَكبَرَ نِسَبِ المنتَحِرين هِيَ مِنْ صُفُوفِ أَهْلِ الإلحَادِ!!

#### سُبُلُ الوِقَايةِ مِن الإلحادِ

هُنَاكَ سُبُلٌ كثيرةٌ لحِمَايةِ المجتَمَعِ مِنْ خَطَرِ الإِلحَادِ مِنْ أَهَمُّها:

تِلاوةُ القُرْآنِ الكريم وتدبُّرُهُ. القُرآنُ الكَرِيمُ كافٍ شَافٍ، قال تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنِكَ أَنْكَ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَّ فَا فَا تَعَالَى: ﴿ أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنِكَ أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ كَلَيْكِمْ عَلَيْهِمْ ۚ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَرَحْمَكَ وَيَكُومِهُمْ أَنِكَ فَرَلْكَ لَرَحْمَكَ وَيَعْمِمُ وَالْكَ لَرَحْمَكَ وَيَعْمِمُ وَالْكَ لَرَحْمَكَ وَيَعْمِمُ وَالْعَنْكِونَ: ٥١].

الحِرْصُ على ما يؤدِّي إلى ترْسِيخِ الإيمانِ وتثبيتهِ، مِثلُ الدُّعَاءِ. قال أَنسُ بنُ مالكِ رَضَالِلْهَ عَنهُ: كَانَ رَسُولُ اللهِ صَالَقَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يُكْثِرُ أَنْ يَقُولَ: «يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ ثَبِّتْ مالكِ رَضَالِلْهَ عَنهُ: كَانَ رَسُولُ اللهِ صَالَقَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ يُكْثِرُ أَنْ يَقُولَ: «يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ ثَبِّتْ عَلَى دِينِكَ» رواه الترمذيُّ، وصحَحه الألبانيُّ.

ومِنْ أَهَمَّ مَا يُرَسِّخُ الإيمانَ ذِكْرُ اللهِ تَعَالى. قال تعالى: ﴿ فَأَذَكُرُونِ ٓ أَذَكُرُكُمْ ﴾ [البقرة: ١٥٢].

غَرْسُ العَقِيدةِ الصَّحِيحَةِ في نُفُوسِ الشَّبَابِ والأطْفَالِ والنَّسَاءِ وجَمِيعِ أَفْرادِ المُحتمعِ. وذلك من خِلالِ حُضُورِ الدُّرُوسِ والمحاضَرَاتِ وغيْرِهَا.

مُقاطَعَةُ الموَاقِعِ والقَنَوَاتِ والبَرَامِجِ الإلحَادِيَّةِ. قال صَلَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلِّمَ: «مَنْ سَمِعَ بِالدَّجَّالِ فَلْيَنْأَ عَنْهُ، فَوَاللهِ إِنَّ الرَّجُلَ لَيَأْتِيهِ وَهُو يَحْسِبُ أَنَّهُ مُؤْمِنٌ، فَيَتَبِعُهُ مِمَّا يَبْعَثُ بِالدَّجَّالِ فَلْيَنْأَ عَنْهُ، فَوَاللهِ إِنَّ الرَّجُلَ لَيَأْتِيهِ وَهُو يَحْسِبُ أَنَّهُ مُؤْمِنٌ، فَيَتَبِعُهُ مِمَّا يَبْعَثُ بِالدَّجَالِ فَلْيَنْأَ عَنْهُ، فَوَاللهِ إِنَّ الرَّجُلَ لَيَأْتِيهِ وَهُو يَحْسِبُ أَنَّهُ مُؤْمِنٌ، فَيَتَبِعُهُ مِمَّا يَبْعَثُ بِهِ مِنَ الشَّبُهَاتِ». رواه الترمذي، وصححه الألباني.

ولقد تنبَّهَ السَّلَفُ لخُطُورَةِ مخالَطَةِ هَوُّلاءِ والقِراءَةِ أو السَّمَاعِ لهم؛ خَشْيَةَ أَنْ يعلَقَ شَيءٌ مِنْها بِقَلْبِ ضَعِيفٍ فيتأثَّرَ بهِ.

قال ابنُ عبَّاسٍ رَضَالِيَّكُ عَنْهَا: ﴿ لَا تُجَالِسُ أَهْلَ الْأَهْوَاءِ، فَإِنَّ مُجَالَسَتَهُمْ مَمْرَضَةٌ لِلْقُلُوبِ».

وقال عَمْرُو بِنُ قِيسِ الملائي: «كَانَ يُقَالُ: لَا تُجَالِسْ صَاحِبَ زَيْغ، فَيُزِيغَ قَلْبَكَ».

# پ نشاط

- مَا المرادُ بالإلحَادِ في العَصْرِ الحَدِيث؟ وَمَا أَسْبابُهُ؟ وَمَا أَهَمُّ أَفكَارِهِ باخْتِصَارٍ؟
  - مَا المرَادُ بالنظريَّةِ الدَّارْوِينيةِ عِنْدَ الملْحِدِين؟ وَمَا الجَوَابُ عَنْها؟
- رِّ مِنْ ٱبْرَزِ شُبَهِ الملاحِدَةِ: "إِذا كان لكُلِّ مَوْجُودٍ مُوجِدٌ، وَلكُلِّ مخلُوقِ خَالقٌ، فَمَنْ خلقَ اللهُ؟» أَجِبْ عَنْها.
- مَا الأَسَاسُ الذي بَنَى عليه الملاحِدَةُ عَدَمَ تَصَوَّرِ حُصُولِ شيءٍ مِن العَدَمِ؟ وَكَيْفَ
   تحِيبُ عَليْهِ؟

واللهُ وليُّ التوْفيقِ

#### المصادر

- شرح ثلاثة الأصول، الشيخ محمد بن صالح العثيمين، دار الثريا للنشر.
- شرح العقيدة التدمرية، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البراك، دار التدمرية، الرياض، ط١، -a1244
- شرح العقيدة الطحاوية، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البراك، دار التدمرية، الرياض، ط١، P731a.
- شرح العقيدة الواسطية، الشيخ محمد بن صالح العثيمين، دار ابن الجوزي، الدمام، ط٦، 11316.
  - شرح كتاب التوحيد، الشيخ محمد بن صالح العثيمين.
- شرح على القواعد الأربع والأصول الثلاثة ونواقض الإسلام وكشف الشبهات، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البراك، اللجنة العلمية بشبكة نور الإسلام، ط١، ١٤٣١هـ.
  - العقيدة في الله، د.عمر سليمان الأشقر، دار النفائس، الأردن، ط١٤١٩ هـ.
  - القضاء والقدر، د.عمر سليمان الأشقر، دار النفائس، الأردن، ط١٤٢٥ هـ.
- المدخل لدراسة العقيدة الإسلامية على مذهب أهل السنة والجماعة، د. إبر اهيم البريكان، دار ابن القيم، الرياض، ط١٤٢٣، هـ.
  - الإبانة عن كيفية التعامل مع الخلاف بين أهل السنة والجماعة ،الشيخ محمد الإمام.
    - أصول العقيدة، د.محمود عبد الرازق الرضواني، مكتبة سلسبيل،القاهرة.
- أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة، نخبة من العلماء، وزارة الشؤون الإسلامية بالمملكة.
- الإيمان: حقيقته وزيادته وثمرته، الشيخ عبد الله بن محمد الغنيمان، دار التدمرية، الرياض، ط١٠،
  - الإيمان: أركانه-حقيقته-نو اقضه، د. محمد نعيم ياسين، دار عمر بن الخطاب، الإسكندرية.
    - بدعة إعادة فهم النص، الشيخ محمد صالح المنجد، مجموعة زاد.
- حقيقة البدعة وأحكامها، الشيخ سعيد بن ناصر الغامدي، مكتبة الرشد، الرياض، ط٣، ١٤١٩ هـ.
  - الرُّسل والرِّسالات، د.عمر سليمان الأشقر، مكتبة الفلاح، الكويت، ط٣، ١٤١٠هـ.
  - شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي، تحقيق الشيخ عبد الله التركي، دار الرسالة.
  - المدخل المفيد لعلم التوحيد، الشيخ عبد العزيز بن أحمد الحميدي، دار الأوراق الثقافية، ط١.
    - رحلتي من الشك إلى الإيمان، مصطفى محمود، دار المعارف، ط٥.
    - مفاهيم الحرية وتطبيقاتها، الشيخ عبد العزيز بن أحمد الحميدي، مركز الرسالة للبحوث والدراسات، ط١.

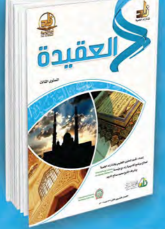
#### برنامج أكاديمية زاد:

هو برنامج تعليمي يهدف إلى تقريب العلم الشرعي للراغبين، عن طريق شبكة الإنترنت، وعن طريق البث المباشر عبر قناة وZAD TV والهدف الرئيس من هذا البرنامج توعيةُ المسلم بما لا يسعه جهله من دينه، ونشرُ وترسيخُ العلم الشرعي الرصين، القائم على كتاب الله وسنَّة رسوله صَّأَلْلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، صافيًا نقيًّا، بفهم خير القرون، وبطرح عصريُّ مُيسّر، وبإخراج احترافيٌّ.



هذا البرنامج مقدم من هذا البرنامج مقدم من هذا البرنامج مقدم الكندية.

#### كتاب العقيدة:



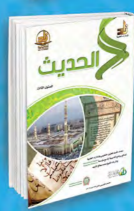
تجدُ في هذا الكتاب مبادئ العقيدة، وبيانَ منهج أهل السنة الجماعة في المعتقد، بطريقة ميسرة بسيطة، خالية من الحشُّو والمخالفات، كما يشمل هذا الكتاب مصادرَ تلقَّى علم العقيدة، وما تتميزُ به العقيدةُ الإسلامية، والتعريفُ بالتوحيد وأقسامهُ، ومواضعَ الزلل التي حصلت فيه، والتأصيلُ لتوحيد الألوهية، والردُّ على شبهات المبتدعَّة، والملحدين، ودعاة تجديد النظر في النصوص الشرعية، والتعريفَ بالتِّكفير وضُوابطِه، وأشْراط السَّاعة، والصَّحابة وآل البِّيت رَجَّاللَّغَيْث، والأولياء وكرَاماتهم، والشُّفاعة، وما يتعلُّقُ بها..

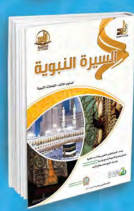




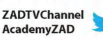








ZADTVChannel **ZAD Academy** 



الإمارات العربية المتحدة zad group FZ LLC UAE - Abu dhabi P.O.Box77770 نوظیہ ص.ب

المملكة العربية السعودية +966 - 504446432 KSA-Jeddah21352P.O.Box:126371 جِدة - 21352 - ص.ب: 126371

www.zad-academy.com www.zadgroup.net www.zad.tv

