



International Islamic مؤسسة Academy Online Inc بإشراف الشيخ محمد صالح المنجد









# الحديث المستوى المثالث

إعداد: قسم المحتوى التعليمي بقناة زاد العلمية International Islamic مع مؤسسة Academy Online Inc بإشراف الشيخ: محمد صالح المنجد











#### كلمةُ المشرف العام

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد.

فإن العلم الشرعي من أهم الضرورات التي يحتاجها المسلمُ في حياته، وتحتاجُها الأمةُ كلَّها في مسيرتِها الحضارية؛ لذا جاءت النصوص الشرعية في الإعلاء من شأنه وشأنِ حامِليه، قي مَسيرتِها الحضارية؛ لذا جاءت النصوص الشرعية في الإعلاء من شأنه وشأنِ حامِليه، قال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَهُ لاَ إِلَهُ إِلاَ هُوَ وَالْمَلَتَ كَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَابِما بِالْقِسْطُ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُو الْمُرْبِينُ الله الله والسَّنةِ»، الله عمران: ١٨] قال الشوكاني رَحَمُ ألله: «المرادُ بأولي العلم هنا علماءُ الكتابِ والسَّنةِ»، وقال تعالى: ﴿ وَقُل رّبِ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]، وفي الحديث: «من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا سهل الله له به طريقًا إلى الجنة» رواه مسلم.

ولما كان من الأهدافِ الكبرى لـ (مجموعة زاد) إيصالُ العلمِ الشرعيِّ إلى الناسِ بشتَّى الطُّرُقِ، وتيسيرُ سبلهِ، فقد تبنَّت فكرة إنشاءِ برنامج (أكاديمية زاد) لصالح في المنتور التي تقوم على برنامج تعليميِّ يهدفُ إلى تقريب العلمِ الشرعي للراغبين فيه، عن طريقِ الإنترنت، وعن طريقِ قناةِ تلفزيونية خاصةٍ، سعيًا لتحقيق المقصد الأساسِ الذي هو نشرُ وترسيخُ العلمِ الشرعي الرصينِ، المبني على أسسٍ علميةٍ صحيحةٍ، وفقَ معتقدٍ سليمٍ، قائمٍ على كتابِ اللهِ وسنةِ رسوله صَالِّللهُ عَلَيْهُ وَالسداد بشكلٍ عصري ميسَّرٍ، فأسأل الله تعالى للجميع العلم النافع والعمل الصالح والتوفيق والسداد والإخلاص.

محمد صالح المنجد



#### سلسلة برنامج أكاديمية زاد

المستوى الثالث



تعاميات المالم المالم

# المحتويات

حديث: الحلال بين

حديث: قل آمنتبالله ثم استقم

حديث: إذا لم تستح فاصنع ماشئت

حديث؛ لا حسد إلا في اثنتين

حديث: لا يؤمن أحدكم حتى يحبالأخيه

حدیث: ما نهيتكم عنه

حديث: أنبئيني

عن خُلق رسول

الله

حديث: من

كان يؤمن بالله

واليوم الآخر

حديث: انظروا

إلى من أسفل

rasio

حديث: تلك

عاجل بشرى

المؤمن

حديث: إن الله كتب الحسنات

حديث: احفظ

اللهيحفظك

والسيئات

حديث: لايدخل الجنة من کان فی قلبه مثقال ذرة من كبر

حديث: هل تُنصرون وترزقون إلابضعفائكم

> حديث: سحدوا وقاربوا

حديث؛ لا يلدغ المؤمن من جحر مرتين

حديث: اتق اللّه

حيثما كنت

حديث: من

يستعفف

يعفهالله

حديث: أتدرون

ما الغيية؟

حديث:

المؤمن

للمؤمن

كالبنيان

#### الحديث الأول

عَنِ النُّعْمَاكِ بْنِ بَشِيرٍ عِنْشِيْنَة قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ سَائِنَتَتَبَوْنِيَةً ، يَقُولُ – وَأَهْرَى النُّعْمَا ذُبِإِصْبَعَيْهِ إِلَى أَذُنِّيهِ -: ﴿إِنَّ الْحَلَالَ بَيُّنَّ، وَإِنَّ الْحَرَّامَ بَيِّن، وَبَيْنَهُمَا مُشْتَبِهَاتُ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ اسْتَبْرَأَ لِيبِينِهِ وَعِرُضِهِ، وَمَنْ وَقَعّ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي الْحَرّامِ، كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمّى، يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فِيهِ، أَلَا وَإِنَّ لِكُلُّ مَلِكِ حِمَى، أَلَا قَإِنَّ حِمَى اللهِ مَحَارِمُهُ، أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْفَقًا، إِذَا صَلَّحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتُ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ، أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ المنفوعليه.



### 🔏 راوي الحديث

النعمانُ بنُ بشيرٍ، أبو عبد الله، الخزرجيُّ، الأنصاريُّ، من أَجِلاء الصَّحابِةِ يَخْشِينَ قَالَ، مِن أَهُلِ المدينةِ، وهُو أُولُ مُولُودٍ وُلِلَّا فِي الأَنْصَارِ بَعْدَ الْهِجْرَةِ، روى عن النبيُّ سَأَيْنَاعَتِهَ بَنَهُ، وعن خالِه عبدِ اللهِ بنِ رواحةً وعُمّرَ وعائشةٌ يَغَيَّيْنِقَاد، ولي القضاءَ بِلَـمِشُق، وتوفيسنة ٦٥ هـ.



## المفردات

(وَأَهُوَى النُّعُمَانُ بِإِصْبَعَيْهِ إِلِّي أَنْنَيْهِ) أي: مدَّهما إليهما ليأخُذَهما؛ إشارةٌ إلى تيقُّته من السماع.

(فَمَنِ اتَّقَى الشَّبُهَات اسْتَبُرا لِلِينِهِ وَعِرْضِهِ) بيَّن النبيُّ سَيَّنَتَهُ بَيْنَ أَل مَتَّقِي الشَّبهات قد برَا دينَهُ من النقسَصِ؛ لأن من اجتنب الأمورَ المشتبهاتِ سيجتنبُ الحرامَ من بابِ أولى، وفي رواية للبخاري: وفمن الرِّكَما شُبَّة عليه من الإِلْم، كان لما اسْتَبَّانَ الرُّك، وصال عرضَهُ عن كلام النَّامي فيه. (كَالرَّاعِي يَرْعَى حَوْلَ الْحِمَى، يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فِيهِ) الحمي: هي الأرض التي يُمنع الناس من الرعي والصيد فيها.

أي: كالرَّاعي الذي يرْعَى دوابَّهُ حَوْلَ الأرْضِ المحمِيَّةِ، الخَضْراءِ كثيرةِ العُشْب، يوشِكُ أن ترْعَى فيها، وكذا المسْلِمُ يجبُ أنْ يبتَعِدَ عن الشُّبُهاتِ التي هي حمى المحرمات التي أُمِرنا باجتنابها، فإن اقْترَبَ منها أوشكَ أن يقَعَ فيها.

(أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمِّي، أَلَا وَإِنَّ حِمَى اللهِ مَحَارِمُهُ) فاللهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ هُو الملِكُ حَقَّا، وقد حَمَى الشَّرِيعةَ بسِيَاجٍ مُحْكَمٍ مَتِينٍ، فحرَّمَ على النَّاسِ كلَّ ما يَضُرُّهُم في دِينِهِم ودُنيَاهُم. (أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً) وهي القِطْعةُ من اللحم.

سمِّىَ القلبُ بذلك لسُرْعةِ تقلّبهِ؛ لذلك كان أكثر دعاءِ النبيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يا مقلبَ القلوب ثبِّتْ قلبي عِلى دينك» أخرجه أحمد والترمذي، وصححه الألباني.

الشرح الإجمالي

اشتملَ هذا الحديثُ على قضيَّتينِ أساسيَّتينِ، هما: تصْحيحُ العَمَل، وَسَلامةُ القَلْبِ.

وهاتان القضيّتان من الأهمِيَّةِ بمكانٍ؛ فإصْلاحُ الظَّاهرِ والباطن يكونُ له أكبرُ الأثرِ في استقامةِ حَياةِ النَّاسِ وفقَ منهجِ اللهِ القويمِ. وقد اتفق العلماءُ على جَلالةِ هذا الحديثِ وكثرةِ فوائدِهِ، وأنه أَحَدُ الأحادِيثِ التي عليها مَدَارُ الإسلام.



أن الأشياءَ مِن حيث الحلُّ والحرمةُ تنقسِمُ إلى ثلاثةِ أقسامٍ:

حلالٌ بيِّنٌ.

5

حرامٌ بيِّن.

وهذا القِسْمُ قد اكتسب الشَّبَهَ من الحلالِ والحَرام، فتنازَعَهُ الطّرفانِ؛ ولذلكَ خَفِيَ أُمرُهُ على كثير من الناس، والتبسَ عليهم مُحَكِمُهُ.

> وجودُ هذه المشتبهاتِ <mark>لا ينافي ما تقرَّر</mark> في النُّصُوصِ من وُضُوح الدِّينِ، كقول الله عَزَقِيَلً: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّلِ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩]، وقوله: ﴿ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا ۗ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [النساء: ١٧٦].

كما قال صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «تركتُكُم على البّيْضاءِ، ليلها كنهارهَا، لا يزيغُ عنها بعدى إلا هَاكُ » رواه أحمد و ابن ماجه، وصححه الألباني، وذلك لأن الاشتباه ليس من ناحية النص ولكن من ناحية من ينظر في النص.

أن تلك المشتَبِهاتِ واضحةٌ عند بعض العلماء، وخافيةٌ على غيرِهِم؛ لذا أمر اللهُ تعالى بسُؤاكِ أَهْلِ الذِّكرِ والعلمِ، فقال تعالى: ﴿فَسَّعَلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْتُمْ لَا تَعَلَّمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣]؛ لأنَّ خفاء الحُكم لا يمكن أن يعمَّ جميعَ الناسِ.

أن المشلمَ في حالِ اشتباهِ الأُمُور يسْلكُ جانبَ الوَرَع، ويَرُدُّ الأمرَ لمن يثقُ في دِينهِ وعُلمِهِ وأمانتهِ.

الحثُّ على اتقاءِ الشُّبُهاتِ، وهذا مَشْرُوطٌ بِما إذا وُجد ما يدلُّ على أنها شُبهة، وإلا كان ذلك وسواسًا. أن تبرِئةَ العِرْضِ أمرٌ مطلوبٌ شَرْعًا، فينبغي على العبْدِ أن يبتعِدَ عن كلِّ ما يدنِّسُ عِرضَهُ، ويعرِّض سمعتَهُ أو أهلَهُ أو ذريتَهُ لمقالةِ السُّوءِ، وفي السُّنة أن النبيَّ صَلَّاتَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال لرجلين من الأنصارِ لما رأياه واقفا مع زوجِهِ صفيةَ رَضَّالِتُهُ عَنَّهَا ليلا فأسْرَعًا، فقال لهما: «على رِسْلِكما، إنها صَفيَّةُ» أخرجه البخاري ومسلم.

أن المَدَارَ في الصَّلاح والفَسَادِ على القلبِ، إذا صلح صلح الجسَدُ كلُّهُ، وإذا فسَدَ فسَدَ الجسد كلُّه، ولا سَبيلَ للفَوْزِ بالجنَّةِ، ونَعِيمِ الدُّنيا والآخِرَةِ، إلا بتعهُّدِ القَلْبِ والاعْتناءِ بصَلاحِهِ، قال تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ١٠٠ إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِهَلْبِ سَلِيمِ ١٩٤٠ ﴾ [الشعراء: ٨٨، ٨٩]، وعليه فيجِبُ العنايةُ بالقَلْب أكثرَ من العِنَايةِ بِعَمَلِ الجَوَارِح؛ ولا صَلاحَ للقلوبِ حتى تستقرَّ فيها معْرِفةُ اللهِ وعظمتهُ ومحبتهُ وخشيتهُ ورجاؤُهُ، وهذا هو حقيقةُ التوحيدِ، أن يكونَ القلبُ يألَهُ ويتوجَّهُ ويقصدُ الله وحده لا شريكَ له، وينصرفُ عمَّا سِواه.

## ه نشاط

- ماذا تفهمُ من تلك العِبارةِ: «وَأَهْوَى النُّعْمَانُ بِإِصْبَعَيْهِ إِلَى أُذُّنَيْهِ»؟ وهل لها نظائرُ في السُّنَّةِ النبويةِ؟
  - أعدَّ بحثًا في الأَحادِيثِ التي عليها مَدَارُ الإسلام.
- كيف تجمّعُ بين وُجُودِ مُشْتبهاتٍ في الدّينِ، وقولهِ تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَكُنَّا لِّكُلِّلْ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ٨٩]؟
  - كيف توظُّفُ هذا الحَدِيثَ في توجِيهِ الناس إلى سُؤَالِ أَهْلِ العِلْمِ؟

#### الحديث الثاني

عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَأَلِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ فَاجْتَنِيُوهُ، وَمَا أَمَرْتُكُمْ بِهِ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ، فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ، وَاخْتِلَافُهُمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ» متفق عليه.



#### 🥻 راوي الحديث

أبو هريرة، عبد الرحمن بن صخر الدوسي، راوية الإسلام، لزم النبي صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فروى عنه أكثر من خمسة آلاف حديث، ولاه أمير المؤمنين عمر رَجَالِيَّهُ عَنهُ البحرين، ثم عزله، وولي المدينة سنوات في خلافة بني أمية، توفي عام ٥٩هـ.



(مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ) النهيُ: طَلَبُ الكَفِّ على وَجْهِ الاسْتعْلاءِ.

(فَاجْتَنِيُوهُ) أي: ابتعدُوا عنه، فكُونوا في جَانبِ وهو في جانب آخر.

(وما أمرتكم به) الأمر: طلب الفعل على وجه الاستعلاء

(فَأَتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ) أي: افعلوا منه ما استطعتُم، أي: ما قدِرْتُم عليه.

(الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ) يشْمَلُ اليَهُودَ والنَّصَاري وغيرَهُم، والمتبَادَرُ أنَّهم اليَهُودُ والنَّصَارَي.

(مَسَائِلِهِمْ) أي: أسْئلتِهم.

(وَاخْتِلافُهُمْ عَلَى أَنْبِيائِهِمْ) أيْ: وأهاكَهُم عَدَمُ الطَّاعَةِ والانقيادِ لأنبيائهم.



دَلُّ هذا الحديثُ على أن مَن امْتثلَ ما أَمَرَ بهِ النبيُّ صَاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، وانتَهَى عمَّا نَهَى عنه، وكان مُشْتَغِلًا بذلكِ، سَلِمَ من الهَلاكِ، وحَصَلَ له النَّجاةُ في الدُّنيا والآخَرةِ، ومَن خَالفَ ذلك، واشْتغَلَ بِخُوَاطِرِهِ وما يسْتَحْسِنُهُ، وَقَعَ فِيمًا حَذَّرَ منه النبيُّ صَأَلِتَهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ من حَالِ أَهْلِ الكتاب، الذين هَلَكُوا بِكَثْرةِ مَسَائلهم، واخْتلافِهم على أنبيائهم، وعَدَم انقيًادهم وطاعتِهم لرسلهم.



بيانُ الفَرْقِ بينَ المنهياتِ والمأمُوراتِ: أن المنهيَّاتِ قال فيها: «فَاجْتَنِبُوهُ» ولم يقلْ ما استطعتُم؛ ووجهُهُ: أن النَّهْيَ كفٌّ، وكلَّ إنسانٍ يسْتَطِيعُ الكَفَّ، فالكفُّ أهونُ من الفِعْل، وأما المأمُّوراتُ فإنها إيجَادٌ، قد يستطيعُ الشَّخصُ وقد لا يستطيعُ؛ ولهذا قال في الأمر: «فأتُّوا مِنْهُ مَا استَطَعتُمْ».

فالإنسانُ إذا لم يقْدِرْ على فِعْل الواجِبِ كلِّه فليفَعَلْ ما اسْتطاع، مثال ذلك أن على المسلم أنْ يُصَلَّى الفَريضَةَ قَائمًا، فإذا لم يَسْتَطِعْ صلى جالسًا، وإلا صلى مُتَّكِتًا.

أن المنهيَ عنه يشْمَلُ القليلَ والكَثيرَ؛ لأنه لا يتأتَّى اجْتنابُهُ، إلا باجْتناب قَليلِهِ وكثيرِهِ، فَمَثَلًا: نُهِينَا عن الرِّبا، فيشْمَلُ قليلَهُ وَكَثيرَهُ، ونُهِينَا عن الخمْرِ فَيَشْمَلُ قليلَهُ وكثيرَهُ. للنَّهيِ صِيغةٌ، وهي (لاتفعَلُ)، وينقسم النهي في دَلالةِ النُّصُوصِ الشَّرْعيَّةِ إلى قِسْمَينِ:

الأول: نَهْيُ تحْريمٍ: وهو كلُّ ما نَهَى الشَّرعُ عن فِعْلهِ على سَبيلِ الإلزامِ، كالنَّهْيِ عن شُرْبِ الخَمْرِ والزِّنا والرِّبا والغِيبةِ والنَّميمَةِ. وهذا يُعَاقَبُ المكلَّفُ على فِعْلهِ، ويُثابُ على ترْكِهِ امتثالا للشرع.

الثانب: نَهْيُ كراهَةٍ: وهو كلُّ ما نَهَى الشَّرعُ عن فِعْلهِ على سَبِيلِ التنزيهِ، كالنَّهيِ عن التَّخَصُّرِ وفرْقَعَةِ الأَصَابعِ وتشْبيكِها في الصَّلاةِ، والنَّهيِ عن الأكلِ مُتَّكِئًا. وهذا لا يُعَاقَبُ على فِعْلهِ، ويُثابُ على تركِهِ امتثالا للشرع.

أنه لا يجبُّ من فِعْلِ المأمُّورِ إلا ما كان مُسْتطاعًا.

وللأَمْرِ عدة صيغ أشهرها (افْعَلْ)، وينقسم الأمر في دَلالةِ النُّصُوصِ الشَّرعِيَّةِ إلى قِسْمَينِ:

الأول: أمرُ إيجابِ: وهو كلُّ ما أمرَ به الشَّرعُ على سبيلِ الإلزامِ، كإقامةِ الطَّلاةِ وإيتاءِ الزكاةِ. وَيُثابُ فاعِلُهُ، ويعاقَبُ تارِكُهُ.

أُمرُ استحبابٍ: وهو كلُّ ما أُمَرَ به الشَّرعُ على سَبِيلِ النَّدْبِ، كالإشْهَادِ في البيعِ وصلاة الاستخارة. ويثابُ فاعلُهُ ولا يعاقبُ تاركُهُ.

والأصلُ في الأمْرِ الوُجُوبُ، وفي النهي التحريم إلا إذا دلَّتْ قرينةٌ تصرفُهُما عن ذلك.

الثاني:

أنَّ كثْرَةَ أسئلة بني إسرائيل لأنبيائهم كانت سَبَبا في هلاكهم والتشديد عليهم. ثم اعلمْ أنَّ السُّؤالَ عن أمور الدِّين ضَرْبانِ:

الذُولَ: هُ محمودٌ، وهو سؤالُ الشخصِ عمَّا يحتاجه، قال الله تعالى: هُ فَتَ الْوَا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنُتُمْ لَا تَعَامُونَ ﴾ [النحل: 2٣].

الثائر: مذمومٌ، ومنه:

السُّؤالُ عمَّا أَخْفَاه اللهُ تعالى عن عِبَادِهِ، واستأثرَ بعلمِهِ.

والسُّؤالُ على وجْهِ العَبَثِ والتعنُّتِ والاسْتهْزاءِ، كسُؤَالِ الكفَّارِ للأنبياءِ؛ عِنادًا واسْتكبارًا.

وسُؤالُ العلماءِ عن الأَغَاليطِ، تَحرِّيًا لزَلاتِهِم.

والسُّؤالُ عن المَسَائلِ النَّادِرَةِ الوُّقُوعِ، التي لا طائلَ من وَرَائها.

التحذيرُ من الاختلافِ على الأنبياءِ، وأنَّ الواجِبَ على المسْلمِ أنْ يوافقَ الأنبياءَ عليهم الصَّلاةُ والسَّلامُ، وأنْ يعتقِدَ أنَّهم أفضَلُ عِبَادِ اللهِ، أكرَمَهُم اللهُ تعالى عليهم الصَّلاةُ والسَّلامُ، وأنْ يعتقِدَ أنَّهم أفضَلُ عِبَادِ اللهِ، أكرَمَهُم اللهُ تعالى بالرِّسالةِ، وأن خاتمَهُم محمدٌ رسولُ اللهِ صَلَّاللَهُ عَيْدوسَةٍ، أرسله إلى جَمِيعِ النَّاسِ، وشريعتُه هي دينُ الإسلامِ الذي ارتضاه اللهُ تعالى لعِبَادِهِ، وأنَّ اللهَ لا يقْبَلُ من أكدِ دِينًا سِوَاه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِينَ عِندَ ٱللّهِ ٱلْإِسْلَكُمُ ﴾ [آل عمران: ١٩].













# جاءَ في الحَديثِ التفريقُ بينَ الأمْرِ والنَّهْيِ، فما وجْهُهُ؟ أعدَّ بحثًا عن أسبابِ هَلاكِ الأُممِ. بِمَ تُوجِّهُ مِن يبحثُ في الأمْرِ الشرعيِّ : هل هُو للوُجُوبِ أم للاسْتحْبابِ؟ ما المرادُ بالنَّهْي عن كثْرةِ الأسْئلةِ الواردِ في الحديثِ، وقد أَمَرَ اللهُ تعالى بسُؤَالِ أَهْلِ









#### الحديث الثالث

عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَحَالِتَهُ عَنْهَا قَالَ: كُنْتُ خَلْفَ رَسُولِ اللهِ صَالِتَهُ عَلَيْهِ مَا، فَقَالَ: «يَا غُلَامُ، إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ، احْفَظِ الله يَحْفَظْ الله تَحِدْهُ تُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ، احْفَظِ الله يَحْفَظْ الله تَحِدْهُ تُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ الله وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ، وَاعْلَمْ أَنَّ الأُمَّةَ لَوْ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ يَنْفَعُوكَ إِلّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ الله لَكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ الله لَكَ، وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ الله كَنَه وَلَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ الله عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الأَقْلَامُ وَجَفَّت الصَّحُفُ» رواه الترمذي، وقال: هَذَا عَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ.

#### راوي الحديث

عبد الله بن عباس بن عبد المطلب الهاشمي، حبر الأمة وترجمان القرآن، أسلم صغيرًا، ولازم النبي صَلَّلَهُ عَيْدُوسَلَّم، كان الخلفاء يجلونه، وكُفَّ بصره في آخر عمره، كان يجلس للعلم، فيجعل يومًا للفقه، ويومًا للتأويل، ويومًا للمغازي، ويومًا للشعر، ويومًا لوقائع العرب، توفي بالطائف عام ٦٨ه.



(احْفَظِ الله) هذه كلمةٌ عظيمةٌ جليلةٌ، أي: احفظ حُدُودَ اللهِ تعالى، وحُقوقَهُ، وأُوامِرَهُ، ونواهيهُ، بالوُقُوفِ عِنْدَ أَوَامِرِهِ بالامْتثالِ، وعندَ نواهِيهِ بالاجْتنابِ، وعَندَ حُدُودِهِ، فلا يتجاوزُ ما أَمَرَ به، فمن فعَلَ ذلك، فهو من الحافِظين لحُدُودِ اللهِ، الذين مَدَحَهُم الله في كتابِهِ، قال عَنَقِعَلَ: ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ (اللهُ مَنْ خَشِي الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ وَجَاءً بِقَلْبٍ مُّنِيبٍ ﴾ [ق: ٣٢، ٣٣].

(يحفظك) يقيك من الشرور في أمر الدنيا والآخرة.

والمقابلة بين حفظ العبد لحدود الله وحفظ الله له نظيرُ المقابلة في قولهِ تعالى: ﴿ فَانْذُرُونِي ٓ أَذَكُرُكُمْ ﴾ [البقرة: ١٥٢]، وقوله تعالى: ﴿ فَانْذُرُونِ ٓ أَذَكُرُكُمْ ﴾ [محمد: ٧].

(احْفَظِ اللهَ تَجِدهُ تُجَاهَكُ) أي: تجد الله عَنَهَبَلَ أَمَامَك، يدُلُّك على كلِّ خيرٍ ويقرِّبُك إليه ويهدِيك إليه، ويذُودُ عَنك كلَّ شرِّ.

(رُفعَت الأَقْلامُ، وَجَفّت الصَّحُفُ) أي: إنَّ ما كتبه اللهُ عَنَهَجَلَّ قد انتهى، فالأقلامُ رُفِعَت والصُّحُفُ جَفَّت، ولا تبديلَ لكلماتِ اللهِ تعالى.



هذا الحديثُ أصلٌ عظيمٌ في مراقبةِ اللهِ، ومراعاةِ حقوقهِ، والتفويضِ لأمرهِ، والتوكُّلِ عليه، وشهودِ توحيدِهِ وتفرُّدِهِ، وعجزِ الخلائقِ كلِّهم وافتقارِهِم إليه.

ففيه الوصيَّةُ العَظِيمةُ من الرَّسُولِ صَلَّالَمُعْتَدَوْسَاتَةً حيثُ أَرْشدَ بحفْظِ أَوَامِرِ اللهِ تعالى واجتنابِ نواهيهِ، وأن الله يحفظُ من قامَ بذلك في حَرَكاتهِ وسَكَناتهِ، وفي دنياه وآخرتهِ، وأن على العبدِ ألا يعلِّقَ أمورَهُ وحاجاتِهِ بغيرِ الله، بل يستعينُ باللهِ ويتوكل عليه في جميع أحوالهِ وأمورِهِ، وأن الناسَ لو اجتمعوا كلهُم وَحَاولوا بأقوالهِم وأفعالهِم على أن يجْلبُوا له نفْعًا أو يَدْفعُوا عنه ضُرَّا لم يستطيعوا ضُرَّه ولا نفعَه، إلا بما كتبهُ اللهُ تعالى له.



حُسنُ خلقِ النبيِّ صَآلِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حيثُ لاطَفَ ابنَ عباسٍ رَضِلِللَّهُ عَنْهُ القولهِ: «يَا غُلام، إني أُعلَّمُكَ كَلِماتٍ».

أَن من حَفِظَ اللهَ حَفِظهُ اللهُ وهداه ودلَّهُ على ما فيه الخيرُ، وأَن مِنْ لازِمِ حِفْظِ اللهِ تعالى له أن يمنع عنه الشَّرَّ.

أَن مِن أَضَاعَ دِينَ اللهِ فَإِن اللهَ يُضَيَّعُه ولا يحفظُه، قال تعالى: ﴿ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللهَ فَأَنسَنهُمَ أَنفُسَهُمُ أَنفُسَهُمُ أَنفُسَهُمُ أَنفُسَهُمُ أَنفُسَهُم أَنفُسَهُ أَنفُسَهُم أَنفُسَهُ أَنفُسَهُم أَنفُسُهُم أَنفُسَهُم أَنفُسُهُم أَنفُسَهُم أَنفُسَهُم أَنفُسَهُم أَنفُسَهُم أَنفُسَهُم أَنفُسَهُ أَنفُسَهُم أَنفُسَهُم أَنفُسَهُم أَنفُسَهُم أَنفُسَهُم أَنفُسَلَه أَنفُسَهُم أَنفُسَهُم أَنفُسَهُم أَنفُسَهُم أَنفُسَهُم أَنفُسُلِه أَنفُسُونُ أَنفُسُلُه أَنفُسُلُه أَنفُسُلُه أَنفُسُلُ أَنفُسُلُ أَنفُسُلُ أَنفُسُلُ أَنفُسُلُ أَنفُسُلُ أَنفُسُ أَنفُسُ أَنفُسُلُ أَنفُسُلُ أَنفُسُلُ أَنفُسُلُ أَنفُسُلُ أَنفُسُلُ أَنفُسُ أَنفُسُ أَنفُسُلُ أَنفُسُلُ أَنفُسُ أَنفُسُ أَنفُلُسُ أَنفُلُ أَنفُسُ أَنفُلُسُ أَنفُلُولُ أَنفُلُولُ أَنفُلُ أَنفُلُسُ أَنفُلُ أَنفُلُولُ أَن

۳

#### مَنْ أعظم ما يجِبُ على العبد حفْظُهُ:

الصلاة، فقد أمَرَ اللهُ بالمحافظةِ عليها، فقال: ﴿ كَنْفِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]

والطهارة، فإنها مفتاحُ الصَّلاةِ، وقال النبيُّ صَاَللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «لا يحافِظُ على الوُضُوعِ إلا مؤمنٌ» أخرجه أحمد وابن ماجه، وصححه الأرناؤوط.

ومن أعظم ما يجب حِفظُهُ من نَوَاهِي اللهِ عَزَقِبَلَ: اللسانُ والفَرْجُ، فعن أبي هُريرةَ رَخِوَلِلَهُ عَنهُ عن النبيِّ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَمَا بِينَ رِجْلِيهِ وَمَا بِينَ رِجْلِيهِ وَمَا بِينَ رِجْلِيهِ وَمَا بَينَ رِجْلِيهِ وَمَا بَينَ وَجُلِيهِ وَمَا بَينَ وَمِنْ الْجَنَّةِ عَالَى الْجَنَّةُ الْجَنَّةُ عَلَى الْجَنَّةُ عَلَى الْجَنَّةُ عَلَى الْجَنَّةُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا بِينَ وَجُلِيهِ وَمَا بِينَ وَجُلِيهِ وَمَا بِينَ لِحُلِيهِ وَمَا بِينَ وَجُلِيهِ وَمَا يَعْنَ أَبِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا بِينَ وَعُلِيمًا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا يَعْنَ أَلِيكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا يَعْنَ أَلِيكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَمُنْ أَلِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا يَعْنَ أَلِي عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمِنْ أَلِيكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَمُنْ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُنْ عَلَيْهِ وَمُنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمِنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَا عَالْمُعَالِمُ عَلَا عَلَ

#### 🔟 حِفْظُ اللهِ لعبدِهِ نوعانِ:

أحدُهُما: حِفظُه له في مصالح دُنياه، كحفظِهِ في بَدَنهِ وولدهِ وأهلهِ وَمالهِ. الثاني، وهو النوعُ الأشْرَفُ: حِفظُ الله للعبدِ في دينهِ وإيمانهِ، فيحفظُهُ في حياتهِ من الشَّبهاتِ المضلةِ، ومن الشَّهَواتِ المحرمةِ، ويحفظ عليه دينَّهُ عند مَوْتهِ، فيتوفّاهُ على الإيمانِ.

أن الخَلْق لنَ يستطيعوا أن ينفَعوا أَحَدًا، إلا إذا كان اللهُ تعالى قد كتبَهُ له، ولن يستطيعوا أن يضرُّوا أَحَدًا إلا أنْ يكُونَ اللهُ تعالى قد كتَبَ ذلك عليه.

وُجُوبُ إفرادِ اللهِ تعالى بالعِبَادةِ، فمن عَلِمَ أنه لا ينفعُ ولا يضُرُّ، ولا يعْطِي ولا يمنعُ غيرُ اللهِ، أوجبَ ذلك إفرادَهُ بالخوْفِ والرَّجاءِ، والمحبَّةِ والسُّؤالِ، والتضرُّع والدُّعَاءِ، وإفرادَهُ بالاسْتعانةِ، قالَ تعالى: ﴿قُلْ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَـنَّعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنَّ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضِّرٍ هَلَ هُنَّ كَنْشِفَكُ ضُرِّوهَ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلَ هُرَ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ ـ قُلْحَسِّبِيَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتُوَكَّلُ ٱلْمُتَوِّكِلُونَ ﴾ [الزمر: ٣٨]، وقال تعالى: ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلا مُرْسِلَ لَهُ، مِنْ بَعَدِهِ أَوْهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [فاطر: ٢].

أَّن كلَّ شَيءٍ مكتوبٌ مفروغٌ منه، فقد ثبَتَ عنِ النَّبِيِّ صَلَّاتِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنه قال: «كَتَبَ اللهُ مَقَادِيرَ الْخَلَائِقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ». أخرجه مسلم.

وعن جابر رَضَوْلِيَّهُ عَنهُ أَنَّ النبيَّ صَلَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: ﴿ لا يَوْمِنْ عَبْدٌ حتَّى يَؤْمِنَ بِالْقَدِرِ خَيرِهِ وشَرِّهِ، حتى يعْلَمَ أنَّ ما أصابَهُ لم يكن لِيخطئَهُ، وأنَّ ما أخْطأُه لم يكنْ ليُصِيبَهُ " أخرجه أحمد والترمذي، وصححه الألباني. قال عبيدُ الله بن عُتبةً:

> وَاصْبِرْ عَلَى القَدَرِ المَحْتُومِ وَارْضَ بِهِ ۖ وَإِنْ أَتَاكَ بِمَا لاَ تَشْتَهِي القَدَرُ فَمَا صَفَا لِامْرِئٍ عَيْشٌ يُسَرُّ بِهِ إِلاَّ سَيَتْبَعُ يَوْمًا صَفْوَهُ كَلَرُ









اكادتميه

## الم نشاط

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | And the second s |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اتٍ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ا كيف جمع هذا الحديثُ في سُطُورٍ ما أفاضت فيه كتُبُ التنميةِ البشريةِ في مجلد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Constant Films                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | The second of th |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وي سُطُورٍ قليلةٍ بيِّن كيف يحفظُ العبدُ دينَهُ، وكيف يحفَظُ اللهُ تعالى عَبْدَهُ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| TAD AS NOTE V<br>algo diamall kay dia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | كيف أسَّسَ هذا الحديثُ لقاعِدَةِ الشَّريعةِ في توْحيدِ اللهِ تعالى؟ ٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | And the Control of th |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اشتملَ الحديثُ على أَصْلينِ عَظِيمينِ في التوحيدِ، ما هُمَا؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| The state of the s | <u>فیمریاد</u><br>مادی معلومه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |









#### الحديث الرابع

عَنْ أَبِي ذَرِّ رَضَالِلَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «اتَّقِ اللهَ حَيْثُمَا كُنْتَ، وَأَتْبِع السَّيِّئَةَ الحَسَنَةَ تَمْحُهَا، وَخَالِق النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنٍ الواه الترمذي، وقال: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ



#### 🕻 راوي الحديث

أبو ذر جندب بن جنادة الغفاري، رابعُ من دخل في الإسلام وقيل: الخامس، قَدِم أبو ذر على رسولِ اللهِ صَلَّاتَهُ عَيْدِهِ وَسَلَمْ وهو بمكَّة ، فأسلم ثم رجع إلى قومِهِ فكانَ يَسْخَرُ بآلهتهِم، توفي أبو ذرِّ في الربذة سنة ٣٢ هـ، وصلى عليه عبدُ اللهِ بن مسعودٍ رَجَالِيُّهُ عَنْهُ في النُّغَرِ الذين شهدوا موتّهُ.



(اتَّقِ الله) أي: اتَّخِذُ وقايةً من عِذَابِ اللهِ عَنْهَجَلَّ، وذلك بفعْلِ أَوَامرِهِ واجْتنابِ نواهيهِ.

والتقوى: وَصيَّةُ اللهِ للأوَّلين والآخِرِين، قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ وَصَّيْنَا ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِنَابَ مِن قَبْلِكُمَّ وَ إِيَّاكُمْ أَنِ أُتَّقُواْ أُلَّهَ ﴾ [النساء: ١٣١].

(وَأَتْبِعِ السَّيِّئَةَ الحَسَنَةَ تَمْحُهَا) أي: إذا فعلت سيئةً فأتبِعْها بحسَنةٍ، فهذه الحسَنةُ تمحو السَّيئةَ.



#### اختلفَ العُلَمَاءُ رَحَهُمُ لللهُ: هل المرادُ بالحَسَنةِ التي تمحو السَّيئةَ هي التَّوْبةُ وحدها، أو المرَادُ أي حَسَنةٍ من عَمَلٍ صَالح ونحوِهِ؟

والصُّوابُ: أن الحَسَنةَ تمحُو السَّيئَةَ، وإن لم تكنْ توْبةً، كالصَّلاةِ والصَّوم والصَّدقةِ والصِّلةِ وعِيَادةِ المريض والذُّكْر والاسْتغفار ونحوه، لقوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمِ ٱلصَّلَوْةَ طَرِّفِي ٱلنَّهَارِ وَزُلَفًا مِّنَ ٱلَّيَلِّ إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُدُهِينَ ٱلسَّيِّتَاتِ ﴾ [هود: ١١٤].

والحَسَنةُ: اسمٌ جامعٌ لكلِّ ما يقرِّبُ إلى اللهِ تعالى.

(وَخَالِق النَّاسَ بِخُلُقِ حَسَن) الخُلُقُ الحَسَنُ: كفُّ الأذَى، وبذْلُ النَّدَى، والصَّبْرُ على الأذَى، أي: على أَذَى الغَيْرِ، والوَجْهُ الطَّلقُ.



هذا حَدِيثٌ عَظِيمٌ جَمَعَ فيه رَسُولُ اللهِ صَلَاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بين حَقَّ اللهِ وحُقُوقِ العِبَادِ.

فحقُّ الله على عِبَادِهِ أن يتَّقُوه حَقَّ تُقاتهِ، باجْتناب المنْهيَّاتِ وأَدَاءِ الواجِبَاتِ، وهذه الوَصِيَّةُ هي وَصِيةُ اللهِ للأوَّلين والآخِرِين.

ثم لما كان العبدُ لا بدَّ أنْ يحْصُلَ منه تقصيرٌ في حَقِّ الله تعالى أمَرَ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِما يَدْفَعُ ذلك ويمحُوهُ، وهو أَنْ يُتْبِعَ السَّيئةَ الحسَنةَ، ثم أَمَرَ صَالِمَتُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَالًة بمعامَلَةِ النَّاسِ بخُلْقِ حَسَن، وهو الجانبُ الثاني في الحَدِيثِ، بأن تكُفُّ عنهم أذاكَ من كلِّ وجهٍ، وتعفوَ عن مَسَاوِئهِم وأذيَّتهِم لك، وأخصُّ ما يكونُ الخُلُقُ الحَسَنُ: سعةُ الحِلْم على الناس، والصَّبرُ عليهم، وعَدَمُ الضَّجَر منهم، وبَشَاشَةُ الوجْهِ لهم.





#### وجوبُ تقوى الله عَزَقِهَلَ حيثما كان الإنسانُ.

وإذا كان إظْهَارُكَ للتقْوى يحْصُلُ به التأسِّي والاتباعُ، فإعْلانُها أَحْسَنُ وأَفْضَلُ، أما إذا كان لا يحصُلُ بالإظْهارِ فائدةٌ فالإسْرارُ أَفْضَلُ.



ضرُورةُ الاستغفارِ من الذُّنوبِ، والتوبةِ منها، وعدمِ الإصرارِ عليها، ففي الصحيحين عن أبي هريرة رَخِوَلِيَّهُ عَن النبيِّ صَاللَّهُ عَلَيه وَسَلَةً قال: «أذنبَ عبدٌ ذنبًا فقال: ربي، إني عملت ذنبًا فاغفرْ لي، فقال اللهُ: علم عبدي أن له ربًّا يغفر الذنب ويأخذ بالذنب، قد غفرت لعبدي، ثم أذنبَ ذنبًا آخرَ .. إلى أن قال في الرابعة: فليعملُ ما شاء».

وقد أخبر اللهُ تعالى في وصف المتقين أنه قد تقعُ منهم أحيانا الكبائرُ، غير أنهم يستغفِرون ولا يُصِرُّون على الذنب، قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَحَشَةٌ أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ وَلا يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمَّ ذَكُرُواْ اللهَ فَالسَّتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الدُّنُوبِ إِلَّا اللهُ وَلَمَّ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمَّ يَعْلَمُونَ ﴾ [آل عمران: ١٣٥].

#### للخطايا مكفراتٌ كثيرةٌ في الشَّرع، منها:

الوُضوءُ: قال رسولُ اللهِ صَالِمَةُ عَلَيْهِ وَسَالَةَ عَلَيْهِ وَسَالَةً: «من توضَّا فأحْسَنَ الوُضُوءَ خَرَجَت خطاياه من جَسَدِهِ حتى تخرج من تحتِ أظفارِهِ الله مسلم.

الصَّلاةُ: قال رسولُ اللهِ صَلَّاتِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أرأيتُمْ لو أنَّ نهرًا بِبَابٍ أَحَدِكُم يغتسلُ فيه كلَّ يوم خمسَ مراتٍ هل يبقى من درنهِ شيءٌ؟ قالوا: لا يبقى من درنهِ شيءٌ. قال: فذلك مثل الصَّلَواتِ الخمس، يمحو اللهُ بهنَّ الخطايا » متفق عليه.

الصُّومُ: قال رسولُ اللهِ صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «من صام رمضانَ إيمانًا واحْتسابًا غُفِرَ له ما تقَدَّمَ من ذنبه. متفق عليه.

العُمْرةُ: قال رسولُ اللهِ صَلَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «العُمْرةُ إلى العُمْرةِ كفارةٌ لما بينَهُما» رواه مسلم.

الحَجُّ: قال رسولُ الله صَلَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «من حَجَّ هذا البيْتَ فلم يرفُثُ ولم يفسُقْ خَرَج من ذُنوبهِ كيوْم وَلَكَتْهُ أَمُّه ، متفق عليه.

الصَّدَقةُ: قال رسولُ اللهِ صَالَتَهُ عَلَيه وَسَلَمَ: «الصَّدَقةُ تطْفِئُ الخطيئَةَ كما يُطفِئُ الماءُ النَّارَ» رواه الترمذي.

فضلُ الله عَنْ عَلَى العِباد؛ حيث جعل الحسنات ماحية لل وهل يُشترطُ أن ينوي بهذه الحَسَنةِ أنه يمحو السَّيئةَ التي فَعَلَ؟ ظاهرُ الحديثِ: لا، وأن مجرَّد فعل الحَسَناتِ يذهبُ السَّبِئاتِ، وهذا من نعْمَةِ اللهِ عَنْ مَا عَلَى العبادِ، ومن مقتضى كون رَحْمَته سبقت غَضَّبَهُ

وهل تكفُّرُ الأعمالُ الصالحةُ الكبائرَ والصَّغائرَ، أم لا تكفِّرُ سِوى الصَّغائرِ؟ فقال بعضُهُم: تكفِّر الكبائرَ والصغائرَ، وذهب أكثرُ العلماءِ إلى أنها لا تَكُفِّرُ سوى الصَّغائر، أما الكبائرُ فلا بدلها من توبة خاصَّةٍ.



الحثُّ على مُخَالقَةِ الناسِ بالخُلُقِ الحَسَنِ، لقوله: «وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقِ حَسَنِ» وقوله: «إِنَّ اللهُ رَفِيْقٌ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي الأَمْرِ كُلِّهِ» أخرجه البخاريُّ.



- كيف يحقِّقُ العبدُ تقوى اللهِ تعالى في السِّرِّ والعَلَنِ؟
- اكتبْ بحثاً يسِيرًا في فَضْلِ الاستغفارِ وأثرِهِ على العبْدِ، في الدُّنيا والآخِرَةِ.
  - في ضَوْءِ هذا الحديثِ تكلُّمْ عن حُسْنِ الخُلُقِ.

#### الحديث الخامس

عَنْ شُفْيَانَ بْنِ عَبْلِهِ الثَّقْقِفِي خَوْلِيُّهُمْنَهُ قَالَ: قلت: يَا رَسُولُ اللَّهُ أَخْبَرْنِي أَمْرًا في الإسلام، لا أسألُ عنه أحلًا بعلل؟ فقال مَنْ تَنْتَنِهُ إِنْ أَسْتُ بِاللهِ، فَمَّ اسْتَقِمْ الْمُنقِمَ أغرجه مسلم.



### راوي الحديث

سفيانُ بن عبدِ اللهِ بن ربيعة الثقفي، صحابيٌّ، رَوَلَا على النبيُّ سَيْنَتَتَوَيْتُرُ، واستعمله عُمرُ عَلَيْهُمْ على صَدِّقاتِ الطَّائفِ، وقد رّوي عن النبيُّ سَيَّامَتُهُمَا وعن عُمَرّ الخولِثُوُغِنَاهُ و شهد حثيثًا.



## المفردات

(قبل آمَنْتُ بِاللهِ) أي: حقُّق كلمةَ التوحيد، شهادة أن لا إلة إلا اللهُ وأنَّ محمَّدًا رسولُ اللهِ، وامتنعُ عن كُلُّ ما ينافي العقيدةَ الصَّحيحةَ، والإيمانَ الكاملَ.

(الم استقمُ) أي: على طاعة الله، وهو مطابقٌ لقوله تعالى: ﴿ قَالْمَنْقِمُ كَمَّا أُمِرْتَ ﴾ [موه: ١١٢].

والاستقامةُ: هي سُلُوكُ الصَّراطِ المستقيمِ والدُّينِ القيُّم، من غيرِ اغوجاجِ أو مَيَلانِ عنه، ويشمَلُ يُعْلَ الطَّاعاتِ الطَّاهرةِ والباطنةِ وتركَّ النواهي. قال ابنُ عباسِ بَهَيَّتُهُمَّةِ فِي قول الله تعالى: ﴿ فَآمَنتَقِمْ كَمَّا أُمِرْتَ ﴾ [مود: ١١٢]: «ما نزلت على رسولِ اللهِ سَأَيْنَا تَنِينِيَةً فِي جميعِ القرآن آيةٌ، كانت أشدٌ و لا أشقٌ عليه من هذه الآية؛ ولذلك قال سَأَيْنَا تنِينِيَةً لأصحابهِ حينَ قالوا: قد أسرّعَ إليك الشَّيْبُ؟ فقال: «شيبتني (هودٌ) وأخواتها». احرج الترمدي، وحسنه الألباني.

### A

قَالَ أَبُو بِكْرِ يَعْرَفِيْهُمْ فِي قُولُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلْذَِبِكَ قَالُواْ رَبُّكَ ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَغَنَّمُواْ ﴾[فصلت: ٣٠]: «لم يشركوا باللهِ شيئًا».

فَالشَّرِكُ مِن أَعظمِ الدُنوبِ التي يقترِفُها العَبْدُ في حقّ اللهِ تعالى ربِّهِ وخالقِهِ، وهو أَن تَجْعَلَ من أعظم الدُنوبِ التي يقترِفُها العَبْدُ في حقّ اللهِ تعالى ربِّهِ وخالقِهِ، وهو أَن تَجْعَلَ مع الله ندًّا في المِبادَةِ، فعن ابن مسعودٍ وَعَيْقَيْقَة قَالَ: سَأَلْتُ النَّبِيَّ صَابَة عَنْدَ اللَّهِ؟ قَالَ: «أَنْ تَجْعَلَ لِلَّهِ نِدًّا وَهُوَ خَلَقَكَ»، مَا اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ العَلْمَ عَلَى اللهِ العَلَى اللهِ عَلَى ال

ومن عِظْمِ ذنبِ الشُّركِ أن اللهَ لا يغفرُه مطْلقًا، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَنَّ يُشْرَكُ بِهِ، وَنَغْفِرُ مَا مُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاهُ وَمَن بُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدِ أَفْتَرَكَ إِنْمًا عَظِيمًا ﴾ [الساء: ٤٨].

ومن الشَّركِ: دعاءً غيرِ اللهِ، وفعل السحر والنَّذْرُ للأولياءِ والصَّالحين، والاشتغاثةُ بهم والتقرُّبُ إليهم؛ بحجَّةِ أنَّهُم شُفَعَاءُ عندَ اللهِ تعالى.

وأعظمُ الاستقامةِ أن يحقِّق العَبدُ توحيدَ اللهِ عَيْجَلَ، بأن يؤمِنَ بأن اللهَ وحدَه هو المستحِقُّ للعِبَادةِ بكلٌ صُورِها، وهو معنى: لا إله إلا اللهُ، فيُخلص العَمَلَ للهِ وحدَهُ.



قال القاضي عياض رَحَمُ أُللَّهُ: «هذا من جَوَامع كلِمِه صَاَّلِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اله. فقد جمع هذا الحديثُ معانيَ الإسلام والإيمانِ كلُّها، فقد طلب هذا الرَّجُلُ من النبيِّ صَأَلْتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّة كلامًا جامعًا للخيرِ، موصِلًا صاحبَهُ إلى الفَلاح، فأمَرَهُ النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالإيمانِ بِاللهِ، الذي يشمَلُ ما يجِبُ اعتقادُهُ من عَقَائدِ الإيمانِ، وأُصُولهِ، وما يتبعُ ذلك من أعْمالِ القلوبِ، والانقيادِ والاستسلام للهِ، بإطنًا وظاهرًا، ثم الدُّوام على ذلك، والاستقامةِ عليه إلى المماتِ، وهو نظيرُ قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْحَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَأَبْشِرُواْ بِالْجُنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ

﴿ إفضلت: ٣٠]، فرتَّبَ على الإيمانِ والاستقامةِ السَّلامةَ من جميع الشُّرورِ، وحصولَ الجنَّةِ وجمِيعَ المحَابِّ.



حِرصُ الصَّحابةِ رَضَالِلَهُ عَنْهُ على العِلْم، وذلك لما يَرِدُ على النبيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ منهم من الأسْئلةِ. رجاحة عُقْلِ هذا الصَّحابيِّ الجليلِ رَحَالِلَهُ عَنْهُ؛ حيث سألَ هذا السُّؤالَ العَظِيمَ الذي فيه النهاية، ويُستغنَى به عن سؤالِ أيِّ أحدٍ.

أنَّ الإنسانَ ينبغي له أن يسألَ عن العِلمِ السُّؤالَ الجامِعَ المانعَ؛ حتَّى لا تشتبهَ عليه العُلومُ وتختلطَ.

أنَّ النبيَّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُعطِيَ جَوَامعَ الكلِمِ؛ حيث جَمَعَ كلَّ الدِّين في كلمتينِ: «آمَنتُ بِاللهِ، ثُمَّ استَقِم»، وقد تقدَّم أن القرآنَ يشْهَدُ لهذا المعنى.

أنه ينبغي للإنسانِ أن يتفقّد نفسه دائمًا: هل هو مستقيمٌ أو غيرُ مستقيمٍ؟ فإن كان مُسْتقيمًا حمد الله وأثنى عليه، وسأل الله الثبات، وإن كان غيرَ مستقيمٍ وَجَبَ عليه الاستقامةُ، وأن يعدِّلَ سيرَه إلى اللهِ عَنْهَا.

- ن فمن أخَّرَ الصَّلاةَ عن وقتِها فهو غيرُ مستقيمٍ.
  - 🕔 ومَن منع الزكاةَ فهو غيرُ مستقيمٍ.
- وإن اعتدى على الناسِ في أعراضِهِم فهو غيرٌ مستقيمٍ.

وإن كان يغشُّ الناسَ ويخادِعُهُم في البيعِ والشُّراءِ والإجارةِ والتأجيرِ وغيرِ ذلك، فهو غيرُ مستقيم.

فالاستقامةُ وَصْفٌ عامٌّ شَاملٌ لجميعِ الأعْمالِ، وهي واجِبةٌ وليست نفْلًا كما يظنُّ بَعْضُ

الناس، فيَجِبُ مُلازمةُ الاستقامةِ على الحقِّ والهُدَى حتَّى بُلوغ الأجَلِ.

## الله الم

- اذكرْ أمثلةً لجَوَامِعِ كَلمِ النَّبِيِّ صَالَلْلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.
- في الحَدِيثِ فِقْهُ الصَّحَابِةِ رَضَالِشَعَنْمُ في السُّوَّ الِ، بيِّنْ ذلك.
  - اذكُر صورا مُعاصِرةً من عدم الاستقامةِ.

اکادیسیة

DESI

~

#### الحديث السادس

عَنْ سَعْدِ بْنِ هِشَام رَحْمَهُ اللَّهُ قَالَ: انْطَلَقْتُ إِلَى عَائِشَةَ رَضَالِيَّهُ عَهَا فَقُلْتُ: يَا أُمَّ الْمُؤْمِنِينَ، أَنْبِئِينِي عَنْ خُلُقِ رَسُولِ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ، قَالَتْ: «أَلَسْتَ تَقْرَأُ الْقُرْآنَ؟» قُلْتُ: بَلَى، قَالَتْ: «فَإِنَّ خُلُقَ نَبِيِّ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ الْقُرْآنَ» رواه مسلم.



### 🕻 راوي الحديث

عائشة الصديقة بنت أبي بكر، أم المؤمنين، زوج رسول الله صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وأحب نسائه إليه، وأفقه نساء المسلمين، كانت عالمة بالشرع، ولها علم كبير بالأدب والشعر، وكان أكابر الصحابة يراجعونها في أمور الدين، وكان مسروق إذا روى عنها يقول: حدثتني الصديقة بنت الصديق، خرجت يوم الجمل لعلي رَضَالِتُهُ عَنهُ، ثم رجعت عن ذلك، وردها على رَضَالِتُهُ عَنهُ إلى بيتها معززة مكرمة ، توفيت عام ٥٨هـ.



#### سعد بن هشام رَحْمَهُ ٱللَّهُ: تابعيٌّ جليلُ القدْرِ.

(خُلُقِ رسولِ اللهِ) أي: أخلاقِهِ وشمائلِهِ.

(فَإِنَّ خُلُقَ نَبِيِّ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ الْقُرْآنَ) أي: في العَمَلِ به، والوُقُوفِ عِنْدَ حُدُودِهِ، والتأدُّبِ بآدابهِ، والاعْتبارِ بأمْثالهِ وقَصَصِهِ، وتدبُّرِهِ وحُسْنِ تلاوتهِ.



في هذا الحديثِ بيَّنَتْ عائشةُ رَجَالِيَهُ عَنْهَا أَنَّ النبيَّ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلَامُ كان خُلقُهُ القُرْآنَ، فكان متمسِّكًا بآدابهِ وأوامرِهِ ونواهيهِ ومحاسِنِهِ، يوضِّحُهُ أن جميعَ ما فُصِّلَ في كتاب اللهِ تعالى من مكارِم الأخلاقِ ومحاسِنِ الآدابِ مما قصَّهُ أو حَثَّ عليه أو ندَبَ إليه كان صَلَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم مُتحليًّا مُتخلِّقًا به، وبالغًا فيه من المراتبِ أَقْصَاها، وكلُّ ما نَهَى اللهُ تعالى عنه كان صَالَقَةُ عَانِهِ وَسَلَّمَ لا يحومُ حَوْلَهُ، ولا يُدَانيهِ، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤].

#### فَضَلَ خُسْنَ الْخُلُقَ:

سُئِلَ النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَنْ أَحَبُّ عبَادِ اللهِ إلى اللهِ تعالى؟ قال: «أَحْسَنُهُم خُلُقًا» أخرجه الطبراني، وصححه الألباني.

وفي روايةٍ لابنِ حبانَ سئل عَلَيْهَ الصَّلَاهُ وَالسَّلَامُ: ما خَيْرُ ما أُعْطِيَ الإنسانُ؟ قال: «حسنُ الخُلُق » وصححه الألباني.

وعن عبدِ اللهِ بنِ عُمَرَ رَجَالِيَهُ عَنْهُمَا قال: سمعتُ رسولَ اللهِ صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقولُ: «ألا أُخْبِرُكم بأُحَبِّكم إليَّ، وأَقْرَبِكُم مِني مجْلِسًا يومَ القِيامةِ؟» -أعادها مرتين أو ثلاثا- قالوا: نعم، يا رسولَ اللهِ، قال: «أَحْسَنُكُم خُلُقًا». أخرجه أحمد والترمذي،

وقال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «مَا مِنْ شيءٍ أَثْقَلُ في ميزانِ المؤمنِ يومَ القيامةِ من خُلُقٍ حَسَنِ، إِن اللهَ يكرَهُ الفاحِشَ البَذِيءَ، وإنَّ صاحبَ حُسْنِ الخُلْقِ ليبلغُ به درجةً صَاحِبِ الصَّوْمِ و الصَّلاةِ " أخرجه أحمد والترمذي، وصحَّحه الألبانيُّ.



أرادت عائشةُ رَضَالِيَّهُ عَنَهُ بقولها: «كان خلقَهُ القرآنُ» مثل قوله تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفْو وَأَمْنُ بِٱلْعُرُفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجُنِهِلِينَ ﴾ [الأعراف: ١٩٩] الآية، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ وَالْعُرِضَ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنْكِرِ وَٱلْبَغِيُّ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمُ تَذَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٩٠] وقوله نعالى: ﴿ وَٱصْفِحَ ﴾ [النحل: ٩٠] وقوله تعالى: ﴿ وَٱصْفِحَ عَنْهُمْ وَاصْفَحَ ﴾ [المائدة: ١٣] ونحوه من الآياتِ الدَّالةِ على تَهْذيبِ الأَخْلاقِ الذَّمِيمَةِ، وتحْصِيلِ الأَخْلاقِ الحمِيدةِ.

وقال ابنُ كثيرٍ:

«ومعنى هذا أنه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ صار
امتثالُ القرآنِ - أمرًا ونهيًا - سَجيَّةً له، وَتَرَكَ
طبْعَهُ الجِبِلِّيَ، فمهما أمَرَه به القرآنُ فَعَلَه، ومهما نهاه عنه تركه، هذا مَعَ ما جَبَلهُ اللهُ عليه من الخُلُقِ العَظِيمِ من الحياءِ، والكَرَمِ، والشَّجَاعةِ، والصَّفْحِ، العَظِيمِ من الحياءِ، والحَرْمِ، والشَّجَاعةِ، والصَّفْحِ، والحَلْمِ، وكلِّ خُلُقٍ جميلٍ».

# في الحديثِ الإرشادُ إلى التَّحَلِّي بحُسْنِ الخُلُقِ، وحُسْنُ الخلُقِ يكونُ مع اللَّهِ تعالى، ومع عبادِ اللَّه.

- فحُسْنُ الخلُقِ مع اللَّه تعالى: يكونُ بالرضا بحكمِهِ شرعًا وقَدَرًا، وتَلَقِّي ذلك بالانشِراحِ وعَدَمِ التَضَجُّرِ، وعَدَم الأَسَى والحُزْنِ، وحمده وشكرِهِ على بلائهِ ونعمائهِ سرَّا وعلنًا.
  - وحُسنُ الخلقِ مع الخلقِ هو كفُّ الأذَى، وَبِذْلُ النَّدَى، وطَلاقَةُ الوَجْهِ:
  - كفتُ الأذَى: بألا يؤذِيَ النَّاسَ لا بلسانِهِ، ولا بجَوَارِحِهِ.
  - بَذْلُ النَّدَى: يعني العَطَاءَ، من مَالٍ وعِلْمٍ وَجَاهٍ وغير ذلك.
    - 👌 طَلاقَةُ الوجْهِ: أن يلاقِيَ النَّاسَ بوَجْهٍ مُنبَسِطٍ.

## الله الله الله

- ا بيِّن فِقة أمِّ المؤمِنين عَائِشةَ رَخِوَلِيَهُ عَنَهَ في جَوَابِها على السَّائِلِ عن خُلُقِ النبيِّ صَأَلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.
  - اذكر نماذجَ من القرآنِ يتأتَّي للمُسْلمِ التَخَلُّقُ بها.
    - اكتب مختَصَرًا في حُسْنِ الخُلُقِ.
  - قَكُمْ عن حَاجَةِ الدُّعَاةِ للتخلُّقِ بِأَخْلاقِ النبيِّ صَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّهَ .

## الحديث السابع

عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضَالِتَهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فِيمَا يَرْ وِي عَنْ رَبِّهِ عَزَقَجَلَ قَالَ: ﴿إِنَّ اللَّهُ كَتَبَ الحَسنَاتِ وَالسَّيِّئَاتِ ثُمَّ بَيَّنَ ذَلِكَ، فَمَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، فَإِنْ هُوَ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِنْدَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ، إِلَى سَبْعِمِائَةِ ضِعْفِ إِلَى أَضْعَافٍ كَثِيرَةٍ، وَمَنْ هَمَّ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، فَإِنْ هُوَ هَمَّ بِهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللهُ لَهُ سَيِّئَةً وَاحِدَةً» متفق عليه.



## المفردات

## (كُتُبَ) أي: قدَّرَ وُقُوعَهَا وكَتَبَ ثوابَها أو عقابها.

(هَمَّ) يقالُ: هَمَّ الرَّجُلُ بِالأَمْرِ: إذا عَزَمَ على القِيَام به، فالمرادُ بالهمِّ العَزْمُ، لا مجرَّدَ حَدِيثِ النَّفْسِ. (فَلَمْ يَعْمَلْهَا) أي: الحَسَنةَ لعَائقٍ حالَ بينَهُ وبينَ فِعْلها، أو السَّيئةَ خَوْفًا من اللهِ عَزَوجَلّ. (ضِعْفٍ) أي: مِثْل.

(كامِلةً) أي: يُؤجرُ عليها، ولو لم يفعلها، وكان فَقَطْ مجرَّدَ هَمٍّ وقَصْدٍ إلى فعلها.

[القمر: ٥٣].

في هذا الحديثِ بيَّن النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَن اللهَ كتبَ الحَسَناتِ والسَّيئاتِ، وكتابتُهُ للحَسَناتِ والسَّيئاتِ تشْمَلُ مَعْنَيينِ: المعنى الأول: الكتابةُ السَّابقةُ، وهي الكتابةُ في اللوْح المحفوظِ، كما قال الله تعالى: ﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرِ مُّسْتَطَرُّ ﴾



**المعنى الثاني:** كتابةٌ لاحِقةٌ، فإذا عَمِلَ الإِنسَانُ العَمَلَ كُتِب له حَسَبَ ما تقتضِيهِ الحكمةُ والعَدْلُ والفَضْلُ.

ثم بيَّن النبيُّ صَلَّاتِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذلك، وأنَّ الإنسانَ إذا همَّ بحَسَنةٍ فلم يعملها كتبها اللهُ تعالى حَسَنةً كاملةً؛ فإن عملها كتبَها اللهُ عَشرَ حَسَناتٍ إلى سبعمائةِ ضعفٍ، إلى أضْعَافٍ كثيرةٍ.

وهذا التَّفاوُتُ مبنيٌّ على الإخْلاص والمتابعَةِ؛ فكلما كان الإنسانُ في عبادتهِ أخْلَصَ الله كان أَجْرُهُ أَكْثَرَ، وكلما كان الإنسانُ في عِبَادتهِ أتبعَ للرَّسُولِ صَالِّتَهُ عَلَيْوَسَلَمَ كانت عبادتُهُ أكمَلَ، وثوابُهُ

أما السَّيئةُ، فقال: «وَمَنْ هَمَّ بِسَيِّئةٍ فَلَمْ يَعْمَلْهَا كَتَبَهَا اللهُ لَهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً» كرجل همَّ أن يسرِقَ فذكر اللهَ عَنْهَجَلَ فأدركه خوفُ اللهِ، فترك السَّرِقةَ، فإنه يُكتبُ له بذلك حَسَنةٌ كامَّلةٌ؛ لأنه ترك فعلَ المعصيةِ لله تعالى فأثيبَ على ذلك.

فإن عَمِل السَّيئةَ كتبت عليه سيئةٌ واحدةٌ، لا تزيدُ، لقوله تعالى: ﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَاءً بِٱلسَّيِنَةِ فَلا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [الأنعام: ١٦٠].

#### مُضَاعِفَةُ الحَسَنَاتِ؛

قال تعالى: ﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِي يُقُرِضُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفُهُ لَهُ ۚ أَضَّعَافًا كَثِيرَةً ﴾ [البقرة: ٢٤٥]، وقال تعالى: ﴿ مَن جَاءَ بِٱلْحُسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ [الأنعام: ١٦٠].

وأخرج الإمامُ أحمدُ وأبو داود وصحَّحه الألباني من حديثِ عبدِ اللهِ بن عمْرو رَحَلِيُّهُ عَلَمُا قال: قال رسولُ الله صَلَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «خُلَّتان لا يحْصِيهمَا رَجُلٌ مسْلمٌ إلا دَخَلَ الجنَّة، وهما يَسيرٌ ومَن يَعملُ بهما قَليلٌ، تسبحُ اللهَ دبُرَ كلِّ صلاةٍ عشْرًا، وتحمدُهُ عَشْرًا، وتكبِّرُهُ عَشْرًا، قال: فذلك خمْسُون ومِائةٌ باللسان، وألفٌ وخمسُمائةٍ في الميزانِ، فإذا أَخَذْتَ مضْجَعَكَ تسبِّحُهُ وتكبِّرُهُ وتحمَدُهُ مِائةً، فتلك مائةٌ باللسانِ وألفٌ في المِيزانِ، فأيكم يَعْمَلُ في اليوْم والليلةِ ألفين وخمسُمائةِ سيئةٍ؟!».



إثباتُ كتابةِ الحَسَناتِ والسَّيئاتِ وُقوعًا وَثوابًا وعِقابًا، وأنَّ الحسَناتِ الواقِعَةَ والسَّيئاتِ الواقِعَةَ والسَّيئاتِ الواقِعَةَ والسَّيئاتِ الواقِعَةَ قد فُرِغ منها وكتبتْ واستقرَّتْ.

مُضَاعَفَةُ ثَوابِ الحَسَناتِ تكونُ باعْتبارِ الزَّمانِ، كثَوَابِ العَمَلِ الصَّالحِ في العَسْرِ الأُولِ من ذِي الحَجَّةِ. الأُولِ من ذِي الحِجَّةِ.

وباعتبارِ المكانِ، كالصَّلاةِ في المسْجِدِ الحرَام.

وباعتبارِ نوع العَمَلِ، فالفَرْضُ أفضَلُ من النَّفْلِ والتَّطوُّعِ.

وباعتبارِ العامِلِ، كفَضْلِ الصحابةِ رَضَالِيَهُ عَنْهُ على مَن بَعْدَهم.

وتفاضُّلُ العَمَلِ يكونُ بالإِخْلاصِ للهِ تعالى، والمتابعةِ لرسولِ اللهِ صَأَلتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم.



الهمُّ بسيئةٍ بمكَّةَ يوجِبُ العِقابَ، ولو همَّ بها وهو خارجها، قال ابنُ مسعودٍ رَهَوَاللَّهُ عَنهُ: «ما من عَبْدٍ يَهِمُّ بخطِيئةٍ فلم يعمَلُها فتكتبُ عليه، ولو همَّ بقتل الإِنسَانِ عند البَيْتِ وهو بِعَدَنٍ أذاقَهُ اللهُ من عَذابٍ أليمٍ»، وقال الضَّحَّاك: «إنَّ الرَّجُلَ ليهمُّ بالخطِيئةِ بمكَّةَ وهو بأرضٍ أخرى ولم يعملها فتُكتبُ عليه». قال الله تعالى: ﴿وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ ثُذِقَهُ مِنْ عَذَابٍ أليمٍ ﴾ [الحج: ٢٥].

أنَّ مَن همَّ بالسَّيئةِ ولم يعمَلُها كتبَها اللهُ حَسَنةً كامِلةً، فإنْ هَمَّ بها وَعَمِلَهَا كتبَها اللهُ سيئة واحِدةً، ولكن السَّيِّئَاتُ منها الكبَائِرُ، ومنها الصَّغَائرُ، كما أن الحَسَناتِ منها واجِبَاتٌ ومنها تطوُّعَاتٌ، ولكلِّ منهُما الحكمُ والثَّوابُ المناسبُ.

وإذا نوى الشَّرَّ، وَعَمِلَ العَمَلَ الذي يوصِلُ إليه، ولكنَّه عَجَزَ عنه؛ فإنه يُكتَبُ عليه إثمُ الفاعل؛ كما ورد فيمن التَقَيا بسَيْفِهِما من المسلمين: «إذا التقى المسلمان بسيْفِهِما، فالقاتلُ والمقتُولُ في النَّارِ» قالوا: يا رَسولَ اللهِ، هذا القاتلُ فما بالُ المقتولِ؟! قال: «لأنه كان حريصًا على قتْلِ صاحبِهِ» أخرجه البخاري.

## الله الم

- القاعدةُ في كتابةِ اللهِ تعالى للأشْياءِ؟
- علامَ تُبنى مُضَاعَفةُ الحَسناتِ عندَ اللهِ تعالى؟
- سُتَدِلُّ بعضُهُم على جَوَازِ فعلِ المعاصي بأنَّ اللهَ تعالى كَتَبَ السَّيِّئَاتِ، كيف تجيبُ عليْهِم؟
  - ما حُكْمُ الهَمِّ بالسَّيئَةِ في الأمَاكِنِ المعظَّمةِ شَرْعًا؟ استدلَّ لما تقولُ.

الحديث السابع

## الحديث الثامن

عَنْ حَكِيمٍ بْنِ حِزَامٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿ وَمَنْ يَسْتَعْفِفْ يُعِفَّهُ اللهُ ، وَمَنْ يَسْتَغْنِ يُغْنِهِ اللهُ، ومن يَتَصَبَّرُ يُصّبِّرُه الله» متفق عليه. وفي مسلم: «وَمَا أُعْطِيَ أَحَدٌ مِنْ عَطَاءٍ خَيْرٌ وَأَوْسَعُ مِنَ الصَّبْرِ».



## راوي الحديث

حكيم بن حزام بن خويلد القرشي، ولد حكيم في جوف الكعبة وعاش مائة وعشرين سنة، ستين سنة في الجاهلية وستين في الإسلام، مات سنة ٥٤هـ.



# شـرح اللهفردات اللهفردات

(يَسْتَعْفِفْ) أَيْ: يَمْتَنِعْ عَنِ السُّؤَالِ، ويكفَّ عن الحَرَام. (يُعِفُّهُ اللهُ) أَيْ: إِنَّهُ يُجَازِيه عَلَى اسْتِعْفَافه، بِصِيَانَةِ وَجْهِهِ وَدَفْع فَاقَتهِ.

وقيل: إما يَرْزُقهُ مِنْ الْمَالِ مَا يَسْتَغْنِي بِهِ عَن السُّؤَالِ، أو يَرْزُقهُ الْقَنَاعَةَ.

(وَمَنْ يَسْتَغْنِ) أَيْ: يُظْهِر الْغِنَى بِالإسْتِغْنَاءِ عَنْ أَمْوَالِ النَّاسِ، والتُّعفُّفِ عَنِ السُّؤَالِ، حَتَّى يَحْسَبَهُ الْجَاهِلُ غَنِيًّا مِنَ التَّعفُّفِ. (يُغْنِهِ اللهُ) أَيْ: يَجْعَلْهُ غَنِيًّا، أَيْ: بِالْقَلْبِ.



أثنى اللهُ تعالى على المتعفِّفِين، فقال: ﴿ لِلْفُ قَرَآءِ ٱلَّذِينَ أُحْصِـرُواْ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ صُرُبًا فِ ٱلأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ ٱلْجَاهِلُ أَغْنِيآهُ مِنَ ٱلتَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَهُمْ لَا يَسْتَأُونَ ٱلنَّاسَ إِلْحَافًا ﴾ [البقرة: ٢٧٣]. (ومن يَتَصَبُّرُ) أي: يتكلف الصَّبْرَ، ويتحملُ مرارتَهُ. والصبر: حَبْسُ النَّفْسِ عن كلِّ ما يكْرَهُهُ الله ولا يحبُّهُ، من اعْتِقادٍ أو قَوْلٍ أو عَمَل.

(يُصَبِّرهُ اللَّه) أَيْ: فَإِنَّهُ يُقَوِّيه وَيُمَكِّنُهُ مِنْ نَفْسِهِ، حَتَّى تَنْقَادَ لَهُ.

## هذا الحديثُ اشْتَمَلَ على أربع جملٍ جامِعةٍ نافِعةٍ:

- للولى: قوله: «ومن يستعفِفْ يعفُّهُ اللهُ».
  - 😝 الثانية: قوله: «ومَنْ يَسْتَغْن يُغْنِهِ اللهُ».

هاتانِ الجُمْلتانِ مُتلازِمَتانِ، فإنَّ كمَالَ العبْدِ في إخْلاصِهِ لله تعالى؛ رَغْبةً ورَهْبةً وتعلَّقًا به دُونَ المخلوقِين، فعليه أن يسْعَى لتحقيق هذا الكَمَالِ، ويعملَ كلُّ سَبَبِ يوصِلُهُ إلى ذلك، حتى يكُونَ عَبْدًا للهِ حَقًّا، حُرًّا مِنْ رقَّ المخْلُوقِين.



## وذلك بأنْ يجاهِدَ نفسَهُ بانصرافِها عن أَمْرين:

الأول: التَّعَلَّقُ بالمخلوقين بالاستعفافِ عمَّا في أيْدِيهم، فلا يطلبه بمقالهِ ولا بلسانِ حالهِ. ثم يُتَمِّمُ ذلك بمجَاهَدَةِ نفْسِهِ على الأَمْرِ الثّاني، وهو: الأسْتغناءُ بالله، والثِّقةُ بكفايتهِ، فإنه منْ يتوكل على اللهِ فهو حسُّبُهُ.

وكلُّ واحدٍ من الأمْرَينِ يمدُّ الآخَرَ فيقويِّه، فكلما قَوِيَ تعلُّقُه باللهِ ضَعُفَ تعلُّقُهُ بالمخلوقين، وبالعكس.

- الثالثة: قوله: «ومن يتصبّر يصبّره الله».
- الرَّابِعةُ: «وَمَا أُعْطِيَ أَحَدٌ مِنْ عَطَاءٍ خَيْرٌ وَأَوْسَعُ مِنَ الصَّبْرِ».

وفِيهِما أنَّ مَنْ حَمَلَ نفسَهُ على الصَّبْرِ، فإن اللهَ تعالى يعينُهُ عليه، وأنَّ الصَّبرَ أفضَلُ عَطاءٍ من اللهِ وأوسعُهُ وأعظمُهُ.

وإنما كان الصَّبرُ أعظمَ العطايا؛ لأنه يتعلقُ بجميع أمورِ العبُّدِ، فكلَّ حالةٍ من أحوالهِ تحتاجُ إلى صبرٍ، فيحتاجُ إلى الصَّبرِ على طاعةِ الله، حتى يقُومَ بها ويؤدِّيها، وإلى صَبْرٍ عن مَعْصِيةِ اللهِ حتى يتركَهَا للهِ، وإلى صَبْرِ على أَقْدَارِ الله المؤلمةِ، فلا يتسخَّطُها، بل إلى صَبْرِ على نعَم الله ومحبُوباتِ النَّفْسِ، فلا يدعُ النَّفْسَ تمرَحُ وتفرَحُ الفَرَحَ المَدْمومَ، بل يشْتغلُ بشُكْرِ اللهِ، فهو في كلِّ أَحْوَالِهِ يحْتَاجُ إلى الصَّبرِ، وبالصَّبرِ يَنالُ الفَلاحَ.



ذمُّ سُؤالِ النَّاسِ أَمْوالَهم وما آتاهُمُ اللهُ من مَتَاعِ الحياةِ الدُّنيا، والترغِيبُ في التعفُّفِ عن السُّؤالِ، لما فيهِ من إِرَاقةِ مَاءِ الوَجْهِ، والترغِيبُ في التعفُّفِ عن السُّؤالِ، لما فيهِ من إِرَاقةِ مَاءِ الوَجْهِ، وإهدارِ كَرَامةِ الإِنسانِ، فلا يجُوزُ إلّا لحاجَةِ ماسَّةٍ على قَدْرِ الكِفايةِ عِنْدَ العَجْزِ عن السَّعْي، قال صَلَّاللَهُ عَلَيهوسَلَةِ: "هَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَسْأَلُ عِنْدَ العَجْزِ عن السَّعْي، قال صَلَّاللَهُ عَلَيهوسَلَةِ: "هَا يَزَالُ الرَّجُلُ يَسْأَلُ النَّاسَ حَتَّى يَأْنِي يَوْمَ الْفِيَامَةِ لَئِسَ فِي وَجْهِهِ مُرْعَةُ لَحْمِ". متفق عليه النَّاسَ حَتَّى يَأْنِي يَوْمَ الْفِيَامَةِ لَئِسَ فِي وَجْهِهِ مُرْعَةُ لَحْمِ". متفق عليه

بيانُ فضْلِ كلِّ من الاستعفافِ والصَّبرِ والاستغناءِ عمَّا في أيدي الآخرين.

أن الأخْلاقَ الكريمةَ يمكنُ اكتِسَابُها والوُصُولُ إليها عن طريقِ التعوُّدِ عليها.

الوَعْدُ النبويُّ الصَّادقُ المتجَلِّي في قوله: «ومن يستعفِفْ يعفَّه اللهُ»، أي: من يطلب العفَّة لنفسِهِ ولا يسْأَلْ غَيْرَ ربِّهِ يعفَّهُ اللهُ، فيكفيه وَيَسُدُّ حاجتَهُ. وكذلك مَنْ يتصبَّرُ ويتكلف الصَّبرَ، فإن اللهَ تعالى يصبِّرُه ويجعَلُهُ من الصَّابِرين.

بيانُ فَضْلِ حَبْسِ النَّفسِ عن سُؤالِ غيرِ اللهِ تعالى.

أخرج مسلمٌ عَنْ صُهَيْبٍ رَضَالِيَهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّاللَّهُ عَنْهُ عَنْ صُهَيْبٍ رَضَالِلَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّاللَّهُ عَنْهُ عَنْ صُهَيْبٍ رَضَالِلَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ، وَلَيْسَ ذَاكُ لأَحَدِ إِلا لِلْمُؤْمِنِ، إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَّابَتْهُ ضَرَّاءُ صَبِرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ».

وأخبر النبيُّ صَلَّاتِلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بأنَّ الصَّبرَ عندَ الصَّدْمةِ الأُولي، فعن أنس رَخِيَلِيَّهُ عَنهُ قال: «مرَّ النبيُّ صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِامْرِأَةٍ تبكى عند قبر، فقال: اتقى الله واصبري. قالت: إليْكَ عنِّي؛ فإنك لم تُصَبُّ بمصيبَتي، ولم تعْرفهُ، فقيل لها: إنَّه النبيُّ صَالَيْتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فأتتْ بَابَ النبيّ صَالَيْتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فلم تجِدْ عِنْدَه بِوَّابِين، فقالت: لم أعرِفْك، فقال: إنما الصَّبْرُ عِنْدَ الصَّدْمَةِ الأُولى» أخرجه

قال ابنُ القيم: «فإنَّ مُفاجآتِ المصِيبةِ بغْتةً لها رَوْعةٌ تزَعْزعُ القلْبَ، وتُزْعِجُهُ بصَدْمِها، فإنْ صَبَرَ الصَّدْمةَ الأُولى انكسَرَ حَدُّها، وضعُفت قوتُها، فهَانَ عليْهِ اسْتِدامَةُ الصَّبرِ».

## الم نشاط

- اكتب في ذمِّ سؤالِ النَّاسِ أمْوالَهم تكثُّرًا، وضَعْ ضَوابِطَ لهذا البابِ.
  - لم كان الصَّبرُ أَعْظَمَ وأَوْسَعَ ما يُعْطاهُ العَبْدُ؟
  - كيف يَكونُ هذا الحديثُ أصْلًا في تَرْكِ العَادَاتِ السَّيئةِ؟
    - تكلُّمْ عن فَضِيلةِ العَفَافِ والقَنَاعَةِ.

## الحديث التاسع

عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ الأنصاري رَضَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: النَّبِيُّ صَالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلاَم النُّبُوَّةِ الأولى: إِذَا لَمْ تَسْتَح فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ اخرجه البخاري.



## 👔 راوي الحديث

أبو مسعود عقبة بن عمرو الأنصاري البدري؛ سمي بدريًّا لأنه نزل ماءً ببدر أو سكنها، فاشتهر بذلك، شهد بيعة الثانية، استخلفه علي بن أبي طالب رَسَخَلِيَّهُ عَلَى الكوفة، توفي سنة ١٤هـ.



(أَذْرَكَ النَّاسُ) بَلغَهُمْ وَعَلِمُوه.

(كَلاَم النُّبُوَّةِ الأولى) من شَرَائع الأنبياءِ التي لم تُنْسَخْ لاتفاقِ العُقُولِ عليهِ؛ ولذلك كان مما اتَّفَقَ عَليْهِ الأنبِيَاءُ جَمِيعُهُم ودَعَوْا إليه.

(إِذَا لَمْ تَسْتَح) الحيّاءُ في اللغَةِ: الحِشْمَةُ.

وفي الاصطلاح: خُلُقٌ يحْمِلُ على إتيَانِ الحَمِيدِ وترْكِ القبيح.

#### وللجملة مَعْنَيَان؛

🄾 الأول:

🔇 الثاني:

إذا لم يكن عِنْدَك حياءٌ يمنعُكَ من فَعْلِ القَبِيحِ «فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ» فيكون الأَمْرُ للتَّهْدِيدِ، أيْ: افْعَلْ ما بَدَا لك فإنَّك سُتعَاقَبُ عليه، كما في قوله تعالى: ﴿أَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [فصلت: ٤٠] أو أنَّ مثلَ ذلك لا يحْصُلُ إلَّا مِمَّنْ ذَهَبَ

إذا كانَ ما تفعلُهُ ليس مما يُسْتحيا منه «فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ» فيكون الأَمْرُ للإِباحَةِ، أي: لك أن تفْعَلَ ما لا يُعَابُ و لا يُذَمُّ.



الحديثُ يدلُّ على أنَّ الحيَاءَ ممدوحٌ، وكما هو في هَذِه الشَّرِيعَةِ فَهُو في الشَّرائع السَّابِقَةِ، وهو من الأُخْلاقِ الكرِيمَةِ التي توارَثتُها النُّبُوَّاتُ حتى انتهتْ إلى هَذِهِ الأُمَّةِ.

#### والحياءُ نوْعَانَ:

← الأولُ:

ل← الثاني:

ما كان خُلُقًا وجِبلَّةً غيرَ مُكتَسَبٍ، وهو مِن أَجَلِّ الأخْلاقِ التي يَمنحُها اللهُ العبدَ ويجبلُهُ عليها؛ ولهذا قال صَلَاتَتَهُ عَلَيْهَ «الحيّاءُ لا يِأْتِي إِلَّا بِخَيْرٍ» أخرجه البخاري ومسلم؛ لأنَّهُ يَكُفُّ عن ارْتِكَابِ القَبَائِجِ وَدَناءَةِ الأُخْلاقِ، ويَحثُّ على استعمالِ مَكَارِمِ الأُخْلاقِ ومَعَاليها.

ما كان مكتسَبًا مِن مَعْرِفةِ اللهِ ومَعْرِفةِ عَظَمتِهِ وقُوْبِهِ من عِبادِهِ، واطِّلاعِهِ عليهم، وعلمِهِ بخَائنةِ الأعيُّنِ وما تخفِي الصُّدُورُ، فهذا مِن أعلى خِصَالِ الإيمانِ، بل هُو مِن أعْلى دَرَجَاتِ الإِحْسَانِ.



وقد جَعَلَ النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الحياءَ من الإِيمَانِ، كما في الصَّحِيحين عن ابنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُ أَن النَّبيَّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مرَّ على رَجُلٍ وهو يُعاتِبُ أَخَاه في الحياءِ، يقول: إنك لتستَحِيي، فقال رسولُ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «دَعْهُ؛ فإنَّ الحَيَاءَ من الإيمانِ».

قال الجراح الحَكَمِي: «تركْتُ الذُّنوبَ حَيَاءً أَرْبعِين سَنَةً، ثمَّ أَدْركني الوَرَعُ».

وقال بعضُهُم: «رأيتُ المعاصِيَ نذالةً، فتركتُها مُرُوءَةً، فاسْتَحَالتْ دِيَانَةً».



أَنَّ الآثارَ عَن الأُمَمِ السَّابِقةِ قد تبْقَى إلى هَذِهِ الأُمَّةِ، فتُنقَلُ إمَّا عن طَريقِ الوَّحْيِ في القرآنِ، أو عن طريقِ السُّنةِ، أو يكونُ مما تناقَلَهُ النَّاسُ.

فَأَمَّا القرآنُ، ففي قولهِ عَنَّهَ عَلَّ ﴿إِنَّ هَلَا لَفِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَى ﴿ صُّعُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ فَأَمَّا القَّنَةُ، فكثيرًا ما يَذْكُرُ النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عن بني إسرائيل.



فضلُ الحياءِ، وقد ثبَتَ عن النبيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنه قَالَ: «الحَيَّاءُ شُعبٌّ مِنَّ الإِيمَانِ، أخرجه مسلم.

۳

أما الحَياءُ فيما يتعلقُ بحقِّ الله عَزَوَجَلَ، فيَجِبُ أَن تَسْتَحِييَ مِن اللهِ عَزَقَجَلَ أَنْ يَرَاكَ حَيْثُ نَهَاك، وأن يفقِدَكَ حَيْثُ

وأما الحَيَاءُ من المخْلُوقِ، فأنْ تكُفَّ عن كلِّ ما يُخالِفُ المرُوءَةَ والأَخْلاقَ.

- وما يؤثَرُ عن النُّبُوَّةِ الأولى (ويُسمَّى بشَرْعِ مَنْ قَبْلنا) ينقسمُ إلى ثلاثةِ أَقْسَام:
- اللّٰوَّل: ما شَهِدَ شَرْعُنا بِصِحَّته، فهو صَحِيحٌ مَقْبُولٌ.
- 🖒 النَّالي: ما شَهِدَ شرعُنَا بِبُطْلانِهِ، فهو باطِلٌ مرْدُودٌ.
- الثالث: ما لم يَرِدْ شَرْعُنا بتأْييدِه ولا تَفْنِيدِه، فهذا يُتوقَّفُ فيهِ، وهذا هُوَ العذُّلُ.

## الحياءَ خُلُقٌ محمودٌ كله، وأما ما منع من فعل الواجب، أو أوْقعَ فيما يَحْرُمُ، فإنه ليس من الحياء، وإنما يُسمى خَجَلًا.

فتركُ الأمرِ بالمعروفِ والنهي عن المنكّرِ، وتركُ السُّؤالِ عن مسائل العِلْم، والشُّكوتُ عن بيانِ الحقِّ، فهذا ضعفٌ وخَوَرٌ، وليس من الحياءِ، وإن ادَّعَاه الناسُ؛ ولذلك قالت عائشةُ رَ وَ وَاللَّهُ عَهَا: «نعْمَ النساءُ نساءُ الأنصارِ، لم يمنعْهُن الحياءُ أن يتفقُّهْنَ في اللِّينِ» أخرجه البخاري ومسلم.

الحيّاءُ من صِفَاتِ اللهِ تعالى، فهو سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ حَييٌ، يُحِبُّ الحَيَاءَ، قال النبي صَأَلِقَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إِنْ اللهُ حَيِيُّ سِتِّيرٌ، يحبُّ الحياء والسِّتر " أخرجه أبو داود والنسائي، وصحَّحه الألباني.

سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ ، وقد قِيل: إذا لم تَخْفَشَ عاقبةَ اللَّيالي ولم تَسْتَح فَاصْنَعْ ما تَشَاءُ فلا واللهِ مَا في الْعَيْشِ خَيـــرٌ و نشاط اكتبْ بحثًا عن حاجةِ المسلمِ للحياءِ، مع ذكرِ أَمثلةٍ للحَياءِ. كيف تحقِّقُ الحياء من اللهِ تعالى، ومن الخَلْقِ؟ كيف توجِّهُ الأَمْرَ في قوله صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «فَاصْنَعْ مَا شِعْتَ»؟ اذكُرْ أَقْسَامَ (شَرْع مَنْ قَبْلَنا) مع التَّمْثيلِ؟ استعنْ بمصَادِرَ خَارِجيَّةٍ.

## الحديث العاشر

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَهُ عَنْ رَسُولِ اللهِ صَالَلَهُ عَنْ قَالَ: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمْ جَارَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمْ جَارَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمْ جَارَهُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكُرِمْ ضَيْفَه» متفق عليه.



## شـرح المفردات

(مَنْ كَانَ يُؤمِنُ) هذه جملةٌ شرطيَّةٌ، جوابُها: (فَليَقُلْ خَيْرًا أَو لِيَصْمُتْ). والمقصودُ بهذه الصِّيغَةِ الحَثُّ والإغْراءُ على قَوْلِ الخَيْرِ أو السُّكُوتِ.

والخيرُ نوعانِ: خيرٌ في المقالِ نفسِهِ، وخيرٌ في المرادِ بهِ.

أما الخَيْرُ في المقالِ: فأنْ يَذْكُرَ اللهَ عَنَهَ عَلَى ويسبِّحَ ويحْمَدَ ويَقْرأَ القُرْآنَ ويعلِّمَ العِلْمَ، وَيأْمُرَ بالمعْرُوفِ وينْهَى عن المنكرِ.

وأما الخيرُ لغيرِهِ: كأنْ يقولَ قولًا مباحًا ليس خيرًا في نفسِهِ، ولكن من أَجْلِ إِدْخالِ السرور على جُلَسائِهِ، فإن هذا خيرٌ لما يترتَّبُ عليه من الأُنسِ وإزَالةِ الوَحْشةِ وحُصُولِ الأُلفَةِ.

والصَّمتُ كله خَيرٌ، وقد قيل: (إذا تمَّ العَقْلُ نقَصَ الكلامُ).

وقيلَ في الصَّمتِ: «هو زينةٌ بدونِ حِليةٍ، وهَيْبةٌ بدونِ سُلطانٍ، وحِصنٌ بدُونِ حَائطٍ».

قال الشاعر:

رأيتُ الكلامَ يزينُ الفتى والصَّمتُ خيرٌ لمن قد صَمَتْ فَكَمْ مِن حُرُوفٍ تجرُّ الحتُوفَ ومِن ناطقٍ ودَّ أَنْ لوْ سَكَتْ

(وَمَنْ كَانَ يُؤمِنُ بِاللهِ وَالْيَومِ الآخِرِ فَلْيُكُرِمْ جَارَهُ) أي: جَارَه في البَيْتِ، والظَّاهرُ أنه يشْمَلُ حتَّى جارَهُ في العَمَلِ، لكنْ هُو في جارِ البيْتِ أظهرُ، وكلما قَرُبَ الجارُ مِنْك كَانَ حَقَّهُ أَعْظَمَ.



يرشدُنا هذا الحَدِيثُ إلى مَكَارِم الأخْلاقِ والآداب السَّاميَةِ؛ حيثُ إنه ينبغِي لكلِّ مُؤْمنِ إذا أَرَادَ أَنَّ يتكلَّمَ أَن يُفكِّر فيمًا يريدُ أَن يتكلَّم به، فإن كان فيه خيرٌ له تكلُّمَ به، وإلا أَمْسَكَ عن الكلام؛ لأنَّ كلُّ كلام ابنِ آدمَ عليه لا له، إلا ذِكْرَ اللهِ، وأَمْرًا بمعْرُوفٍ أَو نَهْيًا عن مُنْكَرِ أو غَيْرَ ذلك مما فِيهِ صَلاحُ دِينِ العَبْدِ.

كما يَأْمُرُنا الحَدِيثُ بإكْرام الجَارِ لما فيهِ من أَدَاءِ حَقّ الجارِ، وَمَكَارِمِ الأُخْلاقِ التي تدعُو إلى كلِّ خيرٍ، وتدفعُ كلُّ شرِّ، وإكرام الضَّيْفِ؟ لأنَّ إكرامَهُ من آدَابِ الإسلامِ وخُلُقِ النبيِّين والصَّالحين.

فاشْتمَلَ الحديثُ على ثَلاثِ وَصَايا نافِعَةٍ: الصَّمتُ إلا عن الخيْر، وإكرامُ الجارِ، وإكرامُ الضَّيْفِ.



جمع رسولُ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بين ذِكْرِ الإيمانِ باللهِ والإيمانِ باليوم الآخِرِ في هذهِ الأُمُورِ الثَّلاثةِ؛ لأنَّ الإيمانَ باللهِ هو أساسُ الإيمانِ بكلَّ شيءٍ، فكلُّ ما يجِبُ الإيمانُ به تابعٌ للإيمانِ باللهِ تعالى.

قوله: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيصْمُتْ» هذه كلِمَةٌ جامِعَةٌ منَ جَوَامِع كَلِمهِ من الكلام، إلَّا في أنَّ الشُّكُوتَ دائمًا ليس بِوَاجِبٍ، فالمقالُ ثلاثةُ أقْسَامٍ: خيرٌ، وشرُّ، ولغوٌ.

فالخيرُ: هو المطلوبُ. والشَّرُّ: محرَّمٌ. واللغوُ: ما ليس فيه خيرٌ ولا شرُّ، فلا يحرُمُ أن يقولَ الإنسانُ اللغْوَ، ولكن الأفضلُ أن يسْكُتَ عنه.

فإذا دارَ الأمرُ بينَ أَن أَسْكُتَ أَو أَتكلَّم، فالمختارُ السُّكُوتُ؛ لأَنَّ ذلك أَسْلَمُ. كان أبو بكر الصِّديق وَخَلِيَهُ عَنهُ يَأْخُذُ بلسانِهِ ويقولُ: هذا أَوْرَدَني الموارِدَ! وقال ابنُ مسعودٍ وَخَلِيَهُ عَنهُ: "واللهِ الذي لا إلهَ إلا هو، ما على الأرضِ أحقُّ بِطُولِ سَجْنٍ من اللسانِ».

أن حقَّ الجارِ من الحقوقِ المؤكَّدةِ على جارِهِ، وإكرامُهُ يكونُ بأن يصلَ إليه بِرُّه، وأنْ تحصلَ له السَّلامةُ من شرِّهِ.

#### الجيرانُ ثلاثةً؛

- حارٌ مسْلمٌ ذو قربى، له ثلاثةُ حقوقٍ: حتَّ الجوارِ، وحتَّ القرابةِ، وحتَّ الإسْلامِ.
  - 🔇 جازٌ مسْلمٌ ليس بِذِي قُرْبِي، له حقُّ الإسلامِ والجوارِ.
    - 🚺 جارٌ غيرُ مشلم و لا بذِي قُربي، له حقُّ الجوارِ فقط.

وأوْلي الجيرانِ بالإحْسانِ مَن يكونُ أقربَهم بابًا؛ لمشاهدتهِ ما يدخلُ في بيْتِ جَارِهِ، فيتَطلَّعُ إلى إحْسَانهِ إليْهِ.

وإكرامُ الجارِ مطلقٌ يُرجَعُ فيه إلى العُرْفِ، فتارةً بأنْ تذهبَ إليه وتُسلمَ عليه وتجلسَ عندَهُ، وتارةً بأنْ تدْعُوه إلى البيْتِ وتكْرِمَهُ، وتارةً بأنْ تُهْدِيَ إليه الهَدَايا. إكرامُ الضَّيْفِ من الحُقُوقِ التي للمسلِمِين على المسلِمِين، وهو من مَكَارِم الأَخلاقِ، قال ابنُ القيم رَحَمُهُ اللهُ:

«إن للضَّيفِ حقَّا على مَن نزَلَ به، وهو ثلاثُ مَرَاتِبَ: حَقُّ واجِبٌ، وَصَدَقةٌ من الصَّدَقاتِ» اهـ. وهذا في حديثِ أبي شُريح الخُزَاعِي رَحَوَلَكَ عَنهُ، وفيه «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكُرِمْ ضَيْفَهُ جَائِزَتَهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: «يَوْمٌ وَلَيْلَةٌ، وَالصَّيَافَةُ ثَلاَثَةُ أَيَامٍ، فَمَا كَانَ وَرَاءَ ذَلِكَ فَهُو صَدَقَةٌ عَلَيْهِ». رواه البخاري وسلم.

وُجُوبُ إِكْرامِ الضَّيفِ بما يُعدُّ إِكْرامًا، وذلك بأنْ تتلقَّاهُ ببِشْرِ وشُرُورِ وَطَلاقَةِ وَجْهِ، وَتَقُول له من العِبَاراتِ ما يُبيِّن ذلك.

والضَّيْفُ الذي يجِبُ إكرامُهُ، وله حَقُّ على المُضِيفِ، هو: الضَّيْفُ المسافِرُ، القادِمُ من بلدٍ آخَرَ.

قال الشيخُ العثيمينُ رَحَهُ أَللَهُ: «وَتَجِبُ ضِيَافَةُ المُسْلِمِ الْمُجْتَازِ بِهِ فِي الْقُرَى يَوْمًا وَلَيْلَةً». أما الزَّائرُ من البَلَدِ نفْسِهِ فلا شَكَّ أن إطْعَامَهُ وإكْرامَهُ يدْخُلُ في عُمُومِ الأَمْرِ بإطْعامِ الطَّعامِ والإحْسَانِ إلى النَّاسِ، ولكنَّه ليس هو الضَّيْفَ الذي أوْجَبَ النبيُّ صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إكْرامَهُ، وجَعَلَ له حقًّا في مالِ المضيفِ.







اطاديمية



اكاديسية



احاديميه



| الكَلِمِ؟                                                                          | على ضَوْءِ دِراسَتِكَ لهذا الحَدِيثِ بيِّنْ كيفَ أُوتِيَ النَّبِيُّ صَلَّلَةُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ جَوَامِعَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 212 2151<br>77 0 7 = 0 0 FV V<br>20 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1          | TO SEASON TO SEA |
|                                                                                    | تكلُّمْ عن فضيلةِ الصَّمْتِ، مبيِّنًا أقْسَامَ الكلامِ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| TAD W.C. MD E/A /<br>white Manufly Supplies of                                     | عاد سو المساورية على المساورية عند المساورية   |
|                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1760-415-402345<br>1760-415-402345<br>1819-415-415-415-415-415-415-415-415-415-415 | ما المرادُ بالضَّيفِ الواجِبِ إكرامُهُ؟ ولِمَ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

## الحديث الحادي عشر

عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَالِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: ﴿ لَا يَلْخُلُ الْجَنَّةُ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ كِبْرِ » قَالَ رَجُلْ: إِنَّ الرَّجُلَ يُحِبُّ أَنْ يَكُونَ ثَوْبُهُ حَسَنًا وَنَعْلُهُ حَسَنَةً، قَالَ: «إِنَّ اللهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ، الْكِبْرُ بَطَّرُ الْحَقِّ، وَغَمْطُ النَّاسِ» رواه



## راوي الحديث

عبد الله بن مسعود الهذلي؛ ، من أكابر الصحابة فضلا وعقلا، هاجر إلى أرض الحبشة الهجرتين، شهد بدرًا وأحدًا والخندق والمشاهد كلها مع رسول الله صَالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وكان أقرب الناس إليه هديًا وسمتًا، أخذ من فيه سبعين سورة لا ينازعه فيها أحد، بعثه عمر إلى أهل الكوفة ليعلمهم أمور دينهم، توفي عام ٣٢هـ.



# المفردات

(مِثْقَالُ ذَرَّةٍ) أي: زِنةُ ذَرَّةٍ، والذَّرَّةُ في المشْهُور: صِغَارُ النَّمْل، وقالٍ ابنُ عباسٍ رَضَالِلُهُ عَنْهَا: ﴿ إِذَا وَضَعْتَ يَدَكَ فِي التُّرَابِ ثُمَّ رَفَعْتَهَا، فَكُلُّ واحدَةٍ ممَّا لزِقَ من التُّرابِ ذرَّةٌ».

(مِنْ كِبْرِ) الكِبْرُ في اللغَةِ: العَظَمَةُ والتَّجَبُّرُ، وأمَّا في الشَّرْعِ فَقَدْ عرَّفَهُ النَّبِيُّ صَالَىٰتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بقولهِ: «الْكِبْرُ بَطَرُ الْحَقِّ، وَغَمْطُ النَّاسِ».

(يُحِبُّ الْجَمَالَ) أي: يحبُّ التجمُّلَ، فيُحِبُّ أن يتجمَّلَ الإِنْسانُ في ثيابِهِ، وفي نعْلِهِ، وفي بَدَنهِ، وفي جَمِيع شُؤونهِ.

(بَطَرُ الْحَقِّ) أي: ردُّهُ وعَدَمُ قَبُولِهِ، والنَّظرُ إليْهِ بعَيْنِ الاسْتِصْغارِ. (غَمْطُ النَّاسِ) أي: ازدِرَاؤُهُم واحْتقارُهُم.

ومن الخطأ الفاحِش تَفْسِيرُ الذُّرَّةِ التي جاءتُ في القُرآنِ أو السُّنةِ بالذَّرَّةِ في اصطلاح الكيميائيين، فهذا اصطلاحٌ معاصِرٌ ليس مَعْرُوفًا في كلام العُوَبِ الذي نزَلَ بهِ القُرآنُ، وَجَاءَت به السُّنَّةُ.



هذا الحديثُ من أحادِيثِ الوَعِيدِ، التي يطلِقُها الرَّسولُ صَالَّتَهُ عَلَيه وَسَلَّمَ تنفيرًا عن الشَّيءِ، فالذي في قلبه كِبرُّ، إما أن يكونَ كِبرًا عن دين الحقِّ وكراهةً له، فهذا كافِرٌ مخلَّدٌ في النَّارِ ولا يدخلُ الجنَّة؛ لقولِ اللهِ تعالى: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُواْ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَلُهُمْ ﴾ [محمد: ٩]، ولا يحْبَطُ العَمَلُ إلا بالكُفْرِ، كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَرْتَدِدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ -

فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَتِكَ حَبِطَتْ أَعْمَلُهُمْ فِي ٱلدُّنِيَا وَٱلْآخِرَةِ ۚ وَأُولَتِكَ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَيْلِدُونَ اللهِ [البقرة: ٢١٧].

وأما إذا كان كبرًا على الخَلْق وتعَاظُمًا عليهم، لكنه لم يسْتكبرْ عن عِبَادَةِ الله، فهذا لا يَدْخُلُ الجنَّةَ دُخُولًا كامِلًا مُطْلقًا، لم يسبَقْ بعَذابِ؛ بل إنه يكون مستحقا للعَذَاب على كِبْرِه وعلوِّهِ على الخَلقِ، ثم إذا طَهُر دَخَلَ الجنَّةَ.

ثم قال النبيُّ صَالِمَةُ عَلَيْهِ وَصَالَمَ: «إِنَّ اللهَ جميلٌ»، فكلَّ ما يصدُّرُ عن اللهِ عَنْهَجَلَّ فإنه جميلٌ وليْسَ بِقَبِيحٍ؛ بِل حَسَنٌ، تستحْسِنُهُ العُقُولُ السَّلِيمةُ، وتسْتسِيغُهُ النَّفُوسُ المسْتقيمةُ.

أما الجمالُ الخَلْقِي الذي من اللهِ عَزَقِبَلَ، فهذا إلى اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَ، ليْسَ للإِنسَانِ فيه حِيلةٌ، وليْسَ له فيهِ كَسْبٌ، وإنما ذَكَرَ النبيُّ صَالَاتَهُ عَلَيه وَسَلَّم ما للإنسانِ فيه كسْبٌ، وهو التجمُّلُ.



## أَنَّ اللهَ تعالى جَميلٌ، جَميلٌ بذاتهِ جَلَّوَعَلا، وبأَفْعالهِ وبصِفَاتهِ، وكذلك يُحِبُّ التجَمُّلَ

وكلَّما كانَ الإنسانُ مُتجَمِّلًا، كان ذلك أحَبَّ إلى الله تعالى، إذا كان هذا التجَمُّلُ مما يسَعُهُ، فلا ينْبَغِي لمن كان فَقِيرًا أن يذْهَبَ فيتكلُّفَ الثيابَ الجميلةَ أو النَّعْلَ الجمِيلةَ، لكِنْ إنْ كانْ قَدْ أَنعَمَ اللهُ عليْهِ وتجمَّلَ، فإنَّ اللهَ تعالى يُحِبُّ أَن يَرَى أَثَرَ نعْمتِهِ على عَبْدِهِ؛ فإنَّه تعالى يحبُّ الجَمَالُ الظَّاهِرِيُّ والجَمَالُ الباطِنيُّ.

> فالجَمَالُ الظَّاهِرُ: كالنَّظافَةِ في الجَسَدِ والملبَسِ والمسْكَنِ وَتَوابع ذلك. والجَمَالُ الباطِنُ: التجمُّلُ بمعالى الأَخْلاقِ ومحاسِنِها.

## تَحْرِيمُ الْكِبْرِ وذَمُّهُ، وهُو أَنواعٌ ثَلاثَةٌ:

الأوّل:

الكِبْرُ على اللهِ عَزَيْجَلَّ، وهو أَفْحَشُ وأَعْظَمُ أَنواع الكِبْرِ، وقد قصَّ اللهُ تبارك وتعالى في كتابِهِ العزيزِ قَصَصَ المتكبِّرِين وما صارُوا إليه؛ حين لم يكن يمنعُهُم من الإيمانِ باللهِ سوى الكبرِ والعُجْبِ والفَخْرِ، فكان جزاؤُهم أن غضِبَ اللهُ تعالى عليهم، وَسَامَهُم أَشَدَّ العَذَابِ.

الثاني:

الكِبْرُ على رسُولِ اللهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، بأنْ يمتنِعَ من الانقِيَادِ له؛ تكبُّرًا وَجَهْلًا وعِنَادًا، كما حَكَى اللهُ ذلك عن كُفَّارِ مَكَّةً وَغَيرِهِم من الأُمَم.

الثَّالثُ:

الكِبْرُ على الخَلْقِ، وهو احْتَقَارُهُم واسْتَعْظَامُ النَّفْسِ عليهِم، وهذا النَّوعُ - وإنْ كان دُونَ الأوَّلَيْنِ مَرْتبةً - إلا أنَّ إثمَهُ عَظيمٌ، وعقابَهُ أليمٌ. وصُورُ هذا النَّوع كثيرةٌ منها: التكبُّر بالمالِ، والجاهِ، والجَمَالِ، والقوَّةِ، وكثرةِ الأتَّباع والأنْصارِ.

انَّ الكِبرَ ليسَ للإنسَانِ ولا ينبغِي له؛ لأنَّ الكِبرَ صِفةٌ من صِفَاتِ الرُّبوبيَّةِ، فعن أبي هريرةَ رَضَالِيَتَهَ عَنْهُ قَالَ: قَالَ صَائِلَةَ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «قَالَ اللهُ عَزَقِيَلَ: الكَبْرِياءُ رِدَائِي، والعَظَّمَةُ إِزَارِي، فَمَنْ نازَّعَني وَاحِدًا مِنهُما قَذَفْتُهُ في النَّارِ» أخرجه أحمدُ وأبو داود، وصححه الألباني.

## فَضْلُ التُّوَاضُعُ:

التواضُّعُ خَفْضُ الجَناحِ وَلينُ الجانبِ.

عن أبي هريرة رَعِوَلِيَّة عَن رسولِ اللهِ صَالِلَة عَالَ: «مَا نَقَصَتْ صَدَقةٌ من مَالٍ، وما زَادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفْوِ إلا عِزًّا، وما تواضَعَ أَحَدٌ اللهِ إلا رَفَعَهُ اللهُ اللهُ الدرجه مسلم.

وقال صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «هوِّنْ عَلَيْك، فإنما أنا ابْنُ امرأةٍ من قُريش، كانت تأكُلُ القَدِيدَ» أخرجه الحاكم وصححه.

والقديد: اللحْمُ الممَلَّحُ المجفَّفُ في الشَّمْسِ.









اشْرَحْ مُسْتَوْفِيًا هِذه العِبَارَةَ: (إِنَّ اللهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ) اسْتعِنْ بمَصَادِرَ خَارِجيَّةٍ.

تَرِدُ هذه العِبارَةُ: (لا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ) في نُصُوصِ الشَّرعِ، بيِّنْ المرادَ بها.

من خِلالِ هذا الحَدِيثِ بيِّنْ خَطَرَ الكِبْرِ.







## الحديث الثاني عشر

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِيَهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَاللَهُ عَلَيْهِ مَاللَهُ عَالَدَ: «أَتَدْرُونَ مَا الْغِيبَةُ؟» قَالُوا: اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «ذِكْرُكَ أَخَاكَ بِمَا يَكْرَهُ» قِيلَ: أَفَرَ أَيْتَ إِنْ كَانَ فِي أَخِي مَا اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ: «إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ، فَقَدِ اغْتَبْتَهُ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ فَقَدْ بَهَتَّهُ» رواه مسلم.



## شــرح المفردات

(بَهَتَهُ) أي: قلتَ فيه البُهتانَ، وهو الباطل، وأصلُ البُهْتانِ أنْ يقالَ له الباطِلُ في وجْهِهِ، كما قال تعالى: ﴿ وَٱللَّذِينَ يُؤَذُونَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ بِغَيْرِ مَا ٱكْتَسَبُواْ فَقَدِ ٱحْتَمَلُواْ بُهْتَنَا وَإِنْمَا مُبِينًا ﴾ [الأحزاب: ٥٥]. والغِيبة: في اللغةِ من الغَيْبِ، وهو كلُّ ما غابَ عنك؛ وسُمِّيتَ بذلك لغِيَابِ المذْكورِ حين ذَكَرَهُ الآخَرُون.

وفي الاصطلاحِ: ذِكْرُ الإنسانِ في غَيبتهِ بما يَكْرَهُ.

قال ابنُ كثير: «والغِيبةُ محرَّمَةُ بالإِجْماعِ، ولا يُستثنى من ذلك إلا ما رَجَحَتْ مَصْلحتُهُ، كما في الجَرْحِ والتَّعْدِيلِ والنَّصِيحَةِ».



بيَّن الحديثُ حَقيقَةَ الغِيبةِ، وهي ذِكْرُ الإنسانِ في غيبتهِ بِسُوءٍ، وإنْ كان فه.

قال النوويُّ: «ذِكرُ المرْءِ بما يَكْرَهُ، سَوَاءٌ كان في بَدَنِ الشَّخْصِ أو دِينهِ أو دُنياه أو نَفْسِهِ أو خُلُقِهِ أو مَالهِ أو وَالدِهِ أو وَلَدِهِ أو زَوْجِهِ أو خادمِهِ أو حَركتِهِ أو طلاقتِهِ أو عُبُوسَتِهِ، أو غيرِ ذلك مما يتعَلَقُ به ذِكرُ سُوءٍ، سَوَاءٌ ذِكرٌ باللّفظِ أو بالرَّمْزِ أو بالإشارةِ».



وقال رَحْمَهُ أَلِنَّهُ: «ومن ذلك: التعريضُ في كلام المصنِّفين، كقولهم: قال من يدَّعي العِلمَ، أو بعْضُ من يُنسَبُ إلى الصَّلاح، أو نحو ذلك مما يَفهَم السَّامعُ المرادَ به، ومنه قولُهم عندَ ذِكْرِهِ: اللهُ يُعافينا! اللهُ يتوبُ علينا! نَسْأَلُ الله السَّلامة ونحو ذلك، فكُلُّ ذلك من الغِيبةِ».

قال ابنُ تيميةَ: «ومنهم من يُخرِجُ الغِيبةَ في قالبِ التَعَجُّبِ، فيقولُ: تعجَّبتُ من فُلانٍ، كيف لا يعْمَلُ كَيْتَ وكَيْتَ؟!»



تحريم عِرْضِ المسْلِم، أي: غِيبتِهِ، وهي من كبائرِ الذُّنُوبِ، وقد ذمَّها اللهُ تعالى في كِتابِهِ العَزِيزِ، وَضَرَبَ لها أَسْوأَ المَثَلِ؛ تقْبِيحًا لها، فقال تعالى: ﴿وَلَا يَغْتُب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُم أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَانْقُواْ اللَّهُ ﴾ [الحجرات: ١٢].

وعن أنسِ رَضَوَلِيَهُ عَنْهُ قال: قال رسولُ اللهِ صَالَةَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لما عُرِجَ بي مَرَرْتُ بقَوْم لهم أظفارٌ من نُحَاسِ يخمِشُون وُجُوهَهُم وَصُدُورَهُم، فقلتُ: من هَؤُلاءِ يا جِبْريلُ؟ قال: هؤ لاء الذين يأكُلون لحُومَ الناسِ، ويَقَعُون في أَعْراضِهِم» رواه أحمد وأبو داود وصححه الألباني.

وعن عائشةَ رَضَالِيُّهُ عَنهَا قالت: قلتُ للنبيِّ صَالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: حَسْبُكَ من صَفِيَّة أَنَّها كذا وكذا -تعني قَصِيرةً- فقال: «لقَدْ قلْتِ كلمةً لو مُزِجَتْ -أي: خُلِطَت- بماءِ البحر لمزجَتْه -أي: غيّرَتْهُ وأفسَدَتْهُ- » رواه أبو داود وصححه الألباني.

الغِيبةُ فسَّرَها النبَّيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بأنها: «ذِكْرُك أخاك بِما يَكْرَهُ في غِيبتهِ»، فإن كان في حُضُورِهِ فهو سَبُّ وليس بغِيبةٍ؛ لأنه حاضرٌ، يستطيعُ أن يدافِعَ عن نفسِهِ.

۳

الغِيبةُ أن تذكر أخاك بما يكرَهُ في دِينهِ أو خُلُقهِ أو خِلْقَتِهِ، فتشْمَلُ الغِيبةُ ما يكرَهُهُ من عَيْبٍ خَلْقِي وعيبٍ ذِينيًّ.

فمن العَيْبِ الخَلْقي: لو قُلتَ: إنه أعرجُ، أعورُ، أو طويلٌ، أو قصيرٌ، أو ما أشبهَ ذلك، وهو يكرَهُ ذلك، أو قلتها على وجْهِ الانتقاصِ، فهذه غِيبة.

ومن العَيْبِ الخُلُقِي: لو ذكرتَهُ بأنه ليس بعَفيفٍ، يتتبَّعُ النِّسَاءَ، ينظرُ إليهِنَّ، وما أشبَهَ ذلك.

ومن العَيْبِ الدِّيني: أن تقُولَ إنه مُبتدعٌ، أو إنه لا يُصَلَّي مع الجَمَاعةِ، أو إنه لا يُصَلِّي مع الجَمَاعةِ، أو إنه لا يواظِبُ على الفَجْر، وما أشْبَهَ ذلك.

أن الغِيبةَ تختلفُ مراتبُها باخْتلافِ ما ينتِجُ عنها، فغِيبةُ العُلماءِ أَشدُّ من غيرِهِم؛ لأنَّ غِيبةَ العُلمَاءِ تتضمنُ الاعتداءَ على أشخاصِهِم، وتتضمنُ الاعتداءَ على ما يحملونه من الشَّريعةِ؛ لأنَّ الناسَ إذا خَفَّ ميزانُ العالمِ عندَهُم لم يقبلوا

0

أنك إذا سُلِّطت على عَيْبِ أَخِيك ونشرتَهُ وتتبَّعْتَ عَوْرتَهُ، فإنَّ اللهَ تعالى يقيِّض لك من يغْضَحُك ويتتبعُ عوْرتَك حيًّا كنتَ أو مَيِّتًا؛ لأنَّ النبيَّ صَالِسَهُ عَلْدَ قال: «يَا مَعْشَرَ مَنْ أَسْلَمَ بِلِسَانِهِ وَلَمْ يُفْضِ الإِيمَانُ إِلَى قَلْبِهِ، لَا تُؤْذُوا المُسْلِمِينَ وَلَا تُعَيِّرُوهُمْ وَلَا تَتَبِعُوا عَوْرَتَهُ يَفْضَحُهُ عَوْرَتَهُ مَنْ تَتَبَّعَ اللهُ عَوْرَتَهُ يَفْضَحُهُ وَلَا تُعَبِّعُوا المُسْلِمِينَ وَمَنْ تَتَبَّعَ اللهُ عَوْرَتَهُ يَفْضَحُهُ وَمَنْ تَتَبَّعَ اللهُ عَوْرَتَهُ يَفْضَحُهُ وَلَوْ فِي جَوْفِ رَحْلِهِ » رواه أبو داود، وصححه الألباني.

- أنَّ غيرَ المسلم تجُوزُ غيبتُهُ، قال ابنُ المنذرِ: «في الحديثِ دليلٌ على أنَّ من ليس بأخِ كاليَهُوديِّ والنَّصَرانيِّ وسائرِ أهلِ المِلَلِ، ومن قد أخرجته بدعتُهُ عن الإسلام لا غِيبةَ له».
- في التَّعْبيرِ عنه بالأَخ حَثُّ للمُغْتابِ أن يمتنعَ عنْ غِيبتِهِ؛ لأنه إذا كان أخًا له فالأوْلى الحُنُوُّ عليهِ وطَيُّ مَسَاوِيهِ والتأوُّلُ لمعايبِهِ، لا نَشْرُها وذِكْرُها.
  - في قولهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «بِما يَكْرَهُ» ما يُشعِر بأنه إذا كان لا يكرَهُ ما يُعابُ بِه كأهلِ الخَلاعَةِ، فإنه لا يكون غِيبةً.

## قال النوويُّ: بابُ بيانٍ ما يباحُ من الغِيبةِ:

- اعلم أن الغِيبةَ تباحُ لغرضٍ صحيح شرعيِّ، لا يمكنُ الوُصُولُ إليه إلا بِها، وهو سِتةُ أَسْبابِ:
- **الأولُ:** التظلُّمُ، فيجوزُ للمظلوم أن يتظلمَ إلى السُّلطانِ والقَاضي .. فيقُولُ: ظَلَمَني فلانٌ بكذا. الثانب: الاستعانةُ على تغييرِ المنْكَرِ وَرَدِّ العاصِي إلى الصَّوابِ، فيقولُ لمنْ يقْوَى على تغييرِه: فلانٌ يعمَلُ كذا فازْ جُرْه عنه.
  - الثالث: الاستفتاءُ، فيقولُ للمُفْتي: ظَلَمَني أبي أو أخِي أو زَوْجِي أو فُلانٌ بكذا.
- الرابع: تحذيرُ المسْلِمِين من الشَّرِّ ونَصِيحَتُهُم، وذلك من وُجُوهٍ؛ منها: جَرحُ المجرُوحِين من الرُّواةِ والشُّهودِ، وذلك جائزٌ بإجماع المسلمين، بل واجبٌ للحاجَةِ.
- الخامس: أن يكون مُجَاهِرًا بفِسْقِهِ أو بدْعَتِهِ كالمجاهِرِ بشُرْبِ الخمْرِ، ومُصَادَرَةِ الناس وأُخْذِ المَكْس وجِبَايةِ الأموالِ ظلمًا، فيجُوزُ ذكرُهُ بما يجَاهِرُ به.
- السَّبادس التعريف، فإذا كان الإنسانُ معرُوفًا بلَقَبٍ، كالأعْمشِ والأعْرَجِ والأَصَمِّ والأَعْمَى والأحْوَل جَازَ.

فهذه ستةً أسبابٍ ذكَّرَها العلماءُ وأكثرُها مجمعٌ عليه، ودلائلُها من الأحاديثِ الصحيحةِ المشهورة؛ فمن ذلك:

عن عائشة رَمِيْلِيَمَةِ أَنْ رَجُلًا اسْتَأَذَنَ على النبيِّ سَأَلِمُنْعَلِمِينَةَ فقال: «الله والله، بِفْسَ أخو العشيرة»

وعنها رَحَلِلْفِهُ قَالَتَ: قَالَ رُسُولُ اللَّهِ صَالِمُلْتَعْلَمَةِ لَذَ: «مَا أَظُنُّ قُلاتًا وَفُلاتًا –شَخْصَين كانا من المنافِقِين – يعْرِفَانِ من دينِنا شَيْقًا» رواه البخاري.

وعن فاطِمةَ بِنْتِ قَيْسٍ رَحَيْقِيْمَةَ قالتْ: أَثَيْتُ النبيِّ حَاتِقَاعَتِهِ وَلَهُ لَتُ: إِنَّ أَبا الجَهْم وَمَعَاوِيةً خَطَبَاني، فقالَ رَسُولُ اللَّهِ سَإِنْ النَّفِيهِ إِناهُ: «أَمَّا مُعَاوِيَّةٌ فَصَّعْلُوكٌ -أي: فقِيرٌ - لا مَالَ لهُ، وأمَّا أَبِو الجَهْم قَلا يَضَعُ العَصَاعن عَاتهِهِ» متعى عليه.

وعن عائشةَ رَسِيَقِينَة قالت: قالت هِنْدُ امْرَأَةُ أَبِي شُفْيانَ رَسِيِّقِينَة للنَّبِي صَالِيَتِنَفَق إلنَّ الله شَفيانَ رَجُلٌ شَحِيحٌ، وليْس يُعْطِيني ما يَكْفِيني وَوَلدِي، إلا ما أَخَذْتٌ مِنهُ وهو لا يَعْلَمُ، قال: «خُلِيي مَا يَكَفِيكِ وَوَلْدَكِ بِالْمَعْرُ وَفِيهِ مُتَغَقَّ عليه.

وقد جَمَعَ ذلك بعضُ العُلَماءِ في بيتين من الشُّعْرِ:

القَدْحُ لِيس بِغِيبَةِ في سِتَّة مُتطلِّم وَمُعَرِّفِ ومُحَلِّر ومُجاهِرِ فِسْقًا ومُسْتَفْتِ ومَنْ ﴿ طَلَبَ الإِعَانَةَ فِي إِزَالَةِ مُنْكَرِ

- ما هو ضَابِطُ الغِيبةِ المحرَّمَةِ؟ مبيَّنا خَطَرَ غِيبةِ العُلَماءِ.
- استثنى العُلَمَاءُ مِن الغِيبةِ مِعْضَ المواضِع، فما وَجْهُ استثنائها؟ اسْتعِنْ بمصدرٍ
- اكتبْ في خَطرِ تتبُّع عَوْرَاتِ المسلمين، وَمَا الواجِبُ عَلَى المُسْلِم تِجَاهَ ذلك؟
  - بِيِّنْ كُوْنَ هذا الحَدِيثِ من جَوَامِعِ كَلِم النبيِّ سَأَلِتُنْطَعَ مَنْدُ.

## الحديث الثالث عشر

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ مَسْعُودٍ رَضَائِيَةَ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ صَائِقَهُ عَلَيْهِ وَسَدَّةٍ: «لاَ حَسَدَ إِلَّا فِي اثْنَتَيْنِ: رَجُلٌ آتَاهُ اللهُ مَالًا فَسُلِّطَ عَلَى هَلَكَتِهِ فِي الحَقِّ، وَرَجُلُ آتَاهُ اللهُ الحِكْمَةَ فَهُو يَقْضِي بِهَا وَيُعَلِّمُهَا» متفق عليه.



## شـرح المفردات

(لا حَسَد) الحَسَدُ في اللغة: تمنَّي الحاسِدِ زَوَالَ نعْمَةِ المحسُّودِ، وهو في الشَّرعِ أعمُّ منهُ في اللغَةِ. والمرادُ بهِ هُنا حَسَدُ الغِبْطةِ، وهو أَنْ يَرَى النَّعْمةَ في غيرِهِ فيتمنَّاهَا لنفْسِهِ، من غَيرِ أَن يتمنَّى أَن تزُولَ عن صَاحِبِها، وهو جَائزُ ومحْمُودٌ.

(فَسُلِّطَ عَلَى هَلَكَتِهِ فِي الحَقِّ) أي: تغلَّبَ على شُحِّ نفسِهِ، وأنفقَهُ في وُجُوهِ الخيرِ.

(هَلَكَته) أي: إِهْلاكِهِ، وعبَّر بذلك ليَدُلُّ على أنَّه لا يُبْقِي مِنْه شَيْئًا.

وكمَّله بِقَولهِ: (في الحقِّ) أي: في الطَّاعَاتِ؛ ليرْفَعَ عنه أنْ يكُونَ المرادُ الإسرافَ المذْمُومَ.

(الحِكْمَةَ) أي: العِلْمَ الذي يمْنَعُ من الجَهْلِ، ويزْجُرُ عَن القَبِيح.

### مراتبُ الحَسَدِ أَرْبَعَةُ:

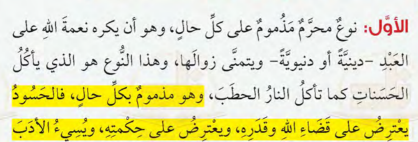
الثانية: تمنِّي زوالِ النَّعْمةِ عن المنعَمِ عليه، وحُصُولِ الحاسِدِ عليها.

الرابعة: حَسَد الغِبْطَةِ، ويُسمَّى حَسَدًا مجازًا، وهو تمنِّي حصولهِ على مثلِ النعمةِ التي عند المنعَم عليه، من غيرِ أن تزولَ عنه، وهو المعنيُّ بهذا الحديثِ.

الأولى: تمنّي زَوَالِ النَّعْمةِ عن المنْعَمِ على عليه، ولو لم تنتقِلْ للحَاسِدِ.

→ الثالثة: تمنّي حُصُولِ الحاسِدِ
على مِثْلِ النَّعْمةِ التي عند المنعَم
عليه، حتى لا يحْصُلَ التفاوُتُ
بينَهُما، فإذا لم يَسْتطِعْ الحُصُول
عليها تمنّى زوالَها عن المنْعَم عليه.

## هذا الحديثُ يُشِيرُ إلى أَنَّ الحَسَد نوعانِ:



في كونهِ لا يرى هذا الشَّخْصَ مُناسِبًا لهذا العَطاءِ، وأن شخصا آخر أولى بهذا العَطَاءِ!!

ألا قبل لمن باتَ لي حاسدًا أتدري على من أسأتَ الأدب

أسأتَ على اللهِ في فِعْله إذا أنت لم ترضَ لي ما وهب

الثاني: ألَّا يتمنَّى زوالَ نِعْمَةِ اللهِ عن الغَيْرِ، ولكن يتمنَّى حُصُولَ مثلِها له، أو فَوْقَها أو دُونَها، فهذا من باب تمنِّي الخيرِ، فإن سَعَى وعَمِل لتحصيلهِ، فهو خيرٌ عظيمٌ يسْعَى إليهِ.

# مَن كان عِنْدَه مَالٌ، جَمَعَه من حَلالٍ، ثم سُلِّط وُوفِّق في إنفاقِهِ في الخَيْرِ، وفي الحُقُوقِ الواجِبَةِ والمسْتَحبَّةِ. والمسْتَحبَّةِ. مَن كان عِندَهُ عِلمٌ وحِكُمةٌ، علَّمَه اللهُ إياها، فوُفِّق لبذلها في التَّعْليمِ، والحُكْمِ بينَ الناسِ.



أن الحَسَدَ المحرَّمَ الذي هو من كبائرِ الذُّنوبِ: أنْ يكرَهَ الإنسانُ ما أَنعَمَ الله به على غَيْرِه، من عْلم أو مَالٍ أو وَلَدٍ ونحوه، وأن يتمنَّى زوالها عنه، فهذا من خِصَالِ أهْل الكِتَابِ، كما قال الله تعالى: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّنْ بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّارًا حَسكًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ [البقرة: ١٠٩].

الحسَدُ منفيٌّ شَرْعًا، واستُعْمِلَ لفظ الحسد في الحديثِ تجوُّزًا.

قال ابنُ عبدِ البرِّ: "فكأنه صَالَاتَهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ قال: لا حَسَدَ، ولكن الحَسَدُ ينبغي أن يكونَ في قيام الليلِ وَالنَّهارِ بالقُرآنِ، وفي نَفَقَةِ المالِ في حَقِّهِ، وتعْليمِ العِلْمِ أَهْلَهُ».

فَضْلُ العِلْم والعَمَلِ به، والحَثُّ على اكتِسَابِ المالِ من وُجُوهِهِ المشرُوعَةِ، وإنفاقِهِ في جِهَاتِ البرِّ والإَحْسَانِ.

#### الناسُ في الحكْمة ينقَسمُون إلى أَرْبَعَة أَقْسَامٍ:

- قِسمٌ آتاهُ اللهُ الحِكْمَةَ، فَبَخِلَ بها حتى على نَفْسِهِ، فلم ينتفعْ بها في نفسِهِ، ولم يعْمَلْ بِطَاعَةِ اللهِ، ولم ينتُّهِ عن مَعْصِيَةِ اللهِ، فهذا خاسِرٌ -والعِياذُ باللهِ- بل هذا يُشْبِهُ اليهودَ الذين علِمُوا الحقّ واسْتكبرُ واعنهُ.
- قسمٌ أعطاه اللهُ الحِكْمةَ فعمِلَ بها في نفسِهِ، لكن لم ينفَعْ بها عبادَ اللهِ، وهذا خيرٌ من الذي قَبْله، لكنه ناقصٌ.
  - قسمٌ أعطاه اللهُ الحِكْمَةَ، فَقَضَى بِهَا وعمِلَ بها في نفْسِهِ وعَلَّمَها النَّاسَ، فهذا خيرُ الأقْسَام.
- وَ قَسَمٌ لَم يَوْتَ الْحِكَمَةَ إِطْلاقًا فَهُو جَاهِلٌ، وهذا حُرِم خَيْرًا كثيرًا، لكنَّه أَحْسَنُ حالًا ممن أُوتِيَ الْحِكْمَةَ ولم يعمَلُ بهِ الله لأنَّ هذا يُرجَى إذا عَلِمَ أن يتعلَّم ويعمَلَ، بخِلافِ الذي أعْطاهُ اللهُ العِلمَ، وكان عَمَلُهُ وبالا عليه، والعِياذُ باللهِ.

الحديث الثالث عشر







اکادتمین















## الحديث الرابع عشر

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَائِلَةَعَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَآلِلَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «انْظُرُوا إِلَى مَنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ، وَلَا تَنْظُرُوا إِلَى مَنْ هُوَ فَوْقَكُمْ، فَهُوَ أَجْدَرُ أَنْ لَا تَزْدَرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ» متفق عليه، واللفظ لمسلم.



# شـرح المفردات

(أُجْدَرُ) أَحَقُّ.

(تَزْدَرُوا) أَيْ: تَحْتَقِرُوا.



هَذَا الْحَدِيثُ جَامِعٌ لِمَعَانِي الْخَيْرِ؛ لِأَنَّ الْمَرْءَ لَا يَكُونَ عَلَى حَالِ نقْصِ في الدُّنْيَا، إِلَّا وَجَدَ مِنْ أَهْلِهَا مَنْ هُوَ أَنْقَصُ حَالًا مِنْهُ، فَإِذَا تَفَكَّرَ فِي ذَلِكَ عَلِمَ أَنَّ نِعْمَةَ اللَّهِ وَصَلَتْ إِلَيْهِ، دُونَ كَثِيرٍ مِمَّنْ فُضِّلَ عَلَيْهِ بِذَلِكَ، فَيُلْزِمُ نَفْسَهُ شُكْرَ اللهِ على مَا هُوَ فِيهِ مِنْ عَافيَةٍ.

وَقَدْ اعْتَرَفَ أَعْظُمُ الشَّاكِرِين صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالْعَجْزِ عِن شُكْرِ نِعَمِ اللهِ تعالى، فقال صَلَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لا أُحْصِي ثناءً عليك، أنتَ كما أَثْنَيْتَ على نَفْسِكَ» أخرجه مسلم.



أَنَّ الْعَبْدُ إِذَا نَظَرَ إِلَى مَنْ فُضِّلَ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا السَّعَطْعَرَ مَا عِنْدَهُ مِنْ نِعَمِ اللَّهِ؛ فَكَانَ سَبَبًا لِمَقْتِهِ، وَإِذَا نَظَرَ لِلدُّونِ شَكَرَ النَّعْمَةَ وَتَوَاضَعَ وَحَمِدَ، فَيَنْبَغِي لِلْعَبْدِ أَلا يَنْظُرَ إِلَى مِن فُضِّلَ عَلَيْهِ مِن أَهْلِ فَيَنْبَغِي لِلْعَبْدِ أَلا يَنْظُرَ إِلَى مِن فُضِّلَ عَلَيْهِ مِن أَهْلِ الدُّنيا؛ فَإِنَّهُ يُحرِّكُ دَاعِيَةَ الرَّغْبَةِ فِيهَا؛ وَمِصْدَاقُهُ قوله الدُّنيا؛ فَإِنَّهُ يُحرِّكُ دَاعِيَةَ الرَّغْبَةِ فِيها؛ وَمِصْدَاقُهُ قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَمُدَّنَ عَيْنَتُكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ الْرَوْمَ اللهُ عَلَيْهِ أَنْ وَلَهُ مِنْ أَنْ وَلَهُ مِنْهُمْ وَيُو وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرُ وَلَهُ مَنْهُمْ وَيَدِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرُ وَأَبُعَى اللهِ عَلَيْكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ وَاللهِ عَلَيْكُ فَيْرُهُ وَلَا لَكُنُوا اللهُ الله

قال عَوْنُ بِنُ عَبْدِ اللهِ رَحَمُهُ اللهُ: «كنتُ أُجَالسُ الأغْنياءَ فلم أزَلْ مَغْمُومًا، كُنْتُ أَرى ثوبًا أَحْسَنَ مِن ثُوبِي، ودابَّةً أَفْرَهَ مِن دَابَّتِي، فَجَالسْتُ الفُقَرَاءَ فاسْتَرَحْتُ».

إِرْشَادُ الْعَبْدِ إِلَى مَا يَشْكُرُ بِهِ النِّعْمَةَ، فَيَنْظُرُ النَّاظِرُ في الدُّنيا إلى المبتكى بالأَسْقامِ، وينظُرُ فِيمَا هُو فِيهِ من العَافِيَةِ، التي هي أصلُ كلِّ إِنعام، فيَشْكُرُ اللهَ تعالى.

وينظُرُ إلى مَنْ في خِلْقتِهِ نقْصٌ من عَمًى أو صَمَم أو بَكَم، وينظُرُ ما هُو فيه من السَّلامَةِ عن تلك العَاهَاتِ، فيشكُرُ اللهَ تعالى.

وينظر إلى من ابْتُلِيَ بالفَقْر المدقِعِ أو بالدَّيْنِ المفْظِعِ، وينظر إلى من ابتُلِيَ بالفَقْرِ اللهَ من السَّلامَةِ من الأَمْرَينِ، فيشْكُرُ اللهَ تعالى.

۳

3

أنَّ من وُفِّق للاهتداء بِهَذا الهَدْي الذي أَرْشَدَ إليه النبيُّ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ لم يَزَلُ شُكْرُهُ في زِيَادة، ومن عَكَسَ الأَمْر، ونظرَ إلى مَنْ فَوْقَه في الصِّحَة والمالِ والرِّرْقِ وغَيْرِ ذلك، فإنه لا بُدَّ أن يزْدَرِي والرِّرْقِ وغَيْرِ ذلك، فإنه لا بُدَّ أن يزْدَرِي نعْمَةَ اللهِ عَلَيْهِ، ويفْقِدَ شُكْرَه، ومتى فَقَدَ النَّعَمُ، وتَسَابَقَت إليهِ النَّعَمُ، وتَسَابَقَت إليهِ النَّعَمُ، نَسْأَلُ الله العَافِية.

لما كانَ مَدَارُ الخيْرِ وعنوَانُهُ على الشُّكْرِ قال صَالَبْتَهُ عَلَى الشُّكْرِ قال صَالَبْتَهُ عَلَى الشُّكْرِ قال صَالَبْتَهُ عَلَى المُّكْرِ لَمَعَاذِ بنِ جَبَل رَعَوَلِيَّهُ عَنْهُ: «إني أحبُّك، فلا تَدَعَنَّ أن تقولُ دُبُر كلِّ صَلاقٍ مَكتُوبةٍ: اللهم أُعِنِي على ذِكْرِكَ وشُكْرِكَ وحُسنِ عِبَادَتِكَ». أخرجه أحمدُ وشحَّحَه الألباني.



### الحديث الخامس عشر

عَنْ مُصْعَبِ بْنِ سَعْدٍ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ قَالَ: رَأَى سَعْدٌ رَضَالِيَّهُ عَنْهُ أَنَّ لَهُ فَضْلًا عَلَى مَنْ دُونَهُ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَالَةًهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «هَلْ تُنْصَرُونَ وَتُرْزَقُونَ إِلَّا بِضُعَفَائِكُم؟!» أخرجه البخاري.



## 🕻 راوي الحديث

سعد بن أبي وقاص القرشي الزهري؛ أحد العشرة المبشرين بالجنة، ومن السابقين إلى الإسلام، وهو أول من رمي بسهم في سبيل الله، وأحد الستة أصحاب الشوري، توفي سنة ٥٥هـ



## المفردات

(رَأَى سَعْدٌ رَضَالَهُ عَنْهُ أَنَّ لَهُ -أَى: لنفسه- فَضْلًا عَلَى مَنْ دُونَهُ) أي: شَجَاعَةً وكَرَمًا وسَخَاوةً، ليس كِبرًا ولا غُرُورًا ولا عُجْبًا، وحاشاه رَضَالِتُهُ عَنهُ، فإنَّه مِن العَشَرةِ المبَشَّرِين بالجنَّةِ، وهو سَادِسُ مَن أَسْلَمَ من المسلِمِينِ، وأوَّلُ من رَمَى بسَهْمٍ في سِبيلِ اللهِ، وقد فَدَاه النبيُّ صَائِلَةُ عَيْنُهُ وَسَلَّمَ جامِعًا له أَبَاه وأمَّهُ، فقال في غَزْوَةِ أُحُدِ: «يَا سَعْدُ، ارْم، فِدَّاكَ أَبِي وَأُمِّي» متفق عليه.

(بِضُعَفَائِكُمْ) أي: بدُعَائهِم وصلاتهم وإخلاصهم، كما في رواية النسائي.



هذا الحديثُ فيه التوجيه إلى أنه لا ينبغي للمسلم أن يحتقر الضعفاء؛ فهم سَبَبٌ للنَّصْرِ وَسَبَبٌ للرِّزْقِ؛ وذلك لصَفَاءِ ضَمائرهِم وقلةِ تعلَّقِهم بزُ خرُفِ الدُّنيا، فَيَعْلِبُ عَليهمُ الإِخْلاصُ في العِبَادةِ، ويُسْتَجَابُ دُعَاؤُهُم.



أنه لا ينبغِي للأَقْوِياءِ القادِرِين أَن يَسْتَهِينُوا بِالضُّعَفَاءِ العاجِزين، لا في أُمُورِ الرِّزْقِ وَعَجْزِهم عن الكَسْبِ.

أَنَّ الأَسْبَابَ الَّتِي تَحَصُّلُ بِهَا الْمَقَاصِدُ نَوْعَانِ:

الأول: نوعٌ يُشاهَدُ بالحسِّ، وهو القوةُ والشَّجاعَةُ القَوْليَّةُ والفِعْليَّةُ، والغِنَى والقُدْرةُ على الكَسْبِ، وهذا النَّوْعُ هو الذي يغلِبُ على قلوبِ أكثرِ الخَلْقِ، ويعلِّقون به حُصُولَ النَّصْرِ والرِّزقِ.

الثاني: أَسْبابٌ مَعْنويةٌ، وهي قوَّةُ التوكُّلِ على اللهِ في حُصُولِ المطالبِ الدينيَّةِ والدنيويةِ، وكمالُ الثَّقةِ به، وقوةُ التوجُّهِ إليه والطلبِ منه، وهذه الأمورُ أقوى عند الضُّعَفاء العاجِزِين، الذين ألجأَتْهُمُ الضَّرُورَةُ إلى أَنْ يعْلَمُوا يَقِينًا أَنَّ كفايتَهُم ورِزْقَهُم وَنصْرَهُم من عندِ اللهِ، وأنَّهم في غَايةِ العَجْزِ والضَّعْفِ، فانكسَرَتْ قلوبُهُم، وتوجَّهَت إلى اللهِ تعالى.

أن عبادة الضَّعَفاءِ ودعاءَهُم أشدُّ إخلاصًا وأكثرُ خُشُوعًا؛ لخلاءِ قلوبِهِم من التَّعَلَّقِ بزُخْرُفِ الدُّنيا وَرَيْتَهَا، وَصَفاءِ ضَمَائِرِهِم مما يقْطَعُهُم عن الله تعالى، فجَعلوا همَّهُم وَاحِدًا؛ فَزَكَتْ أعْمالُهُم، وأُجِيبَ دُعاؤُهُم.

أَنَّ الاسْتِفْهَامَ في قوله صَالِّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «هَلْ تُمْصَرُونَ وَتُرْزَقُونَ إِلَّا بِضُعَفَّائِكُمْ؟!» للتَّقْرير، أي: ليس النَّصْرُ وإذْرَارُ الرِّزقِ إلا ببرَكة دعائِهِم، فأبْرَزَه في صُورَةِ الاستفهام ليَدُلَّ على مَزيد من التَّقْريرِ والتَّوْبيخِ؛ وقد اسْتَدَلَّ به بعض الفقهاء على استِحْبابِ إِخْراجِ الشُّيُوخِ والصِّبْيَانِ في صلاة الاستشقاء.







اکادیس



احاديميه

ا کے پینے الاستان جو





## بيِّنْ أَنْواعَ الأسْبابِ التي تحصُلُ بها المقاصِدُ، وأيهُمَا أَقْوَى؟

ار ۱۳۵۵ کا ۱۳۵۰ کا ۱۳۵۰ کا ۱۳۵۱ کا ۱۳۵ ادا ادامت العملي جهاد ادامة واسال د WO SE APPINY





## الحديث السادس عشر

عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِوَلِيَةُعَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «المُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ، يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا » وَشَبَّكَ بَيْنَ أَصَابِعِهِ. مَنفَقُ عليْه.



## 🕻 راوي الحديث

أبو موسى الأشعريُ وَ اللَّهُ عبد الله بن قيس، قدِمَ مكَّةَ قبلَ الهِجْرةِ، فأسلَمَ ثم هاجَرَ إلى أرضِ الحَبَشَةِ، ثم قدِمَ المدينةَ مع أصحابِ السَّفِينتَيْنِ بعدَ فتح خيبرَ، ولاه النبيُّ صَلَّاتَتُهُ عَلَيْهُ عَلَى زبي<mark>د وعدن، وولاه ع</mark>مرُ بنُ الخطابِ رَضِّاتِيَّةَ عَلَى البصرةِ، وولاه عثمانُ رَضَوَلِيَّهُ عَنْهُ على الكوفةِ، توفي ٤٤ هـ.



# المفردات

(المُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ) أي: حَالُ المؤْمِنِ في تعاوُنهِ مع المؤْمِنِ، كالبُنْيَانِ في التَّمَاسُكِ والتَّلاحُم.



هذا حَدِيثٌ عَظِيمٌ، فيه الخَبَرُ من النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عن المؤمِنين أَنَّهُم على هذا الوَصْفِ، ويتضمَّنُ الحثُّ منه على مُرَاعَاةِ هذا الأصْل، وأنْ يكونوا إخْوانًا مُتَراحِمِين مُتحَابِّين مُتَعاطِفِين، يحبُّ كلُّ منهُم للآخَر ما يُحِبُّ لنفْسِهِ، ويَسْعَى في ذلك.



الإِشَارةُ إلى تَعْظِيمِ حُقُوقِ المسلِمِين بَعْضِهِم على بَعْضٍ، وحَثُّهُم على التَّرَاحُمِ والملاطَّفَةِ والتعَاضُدِ في غَيْرِ إثَّمٍ ولا مَكْرُوهٍ، ووُجُوبُ التناصُرِ والتعاوُنِ بين المؤمِنين.

أن المؤمنين في تآزُرِهِم، وتماسُكِ كلِّ فرْدٍ منهم بالآخرِ، وَحَاجِتِهِم إلى هذا التَّمَاسُكِ، كالبُنْيانِ المرْصُوصِ الذي لا يَقْوَى على البَقَاءِ إلَّا إذا تماسَكَتْ أَجْز اوُه لبِنةً لبِنةً، فإذا تفكَّكُتْ سقَطَ وانْهَارَ، كذلك المجتمعُ الإسلاميُّ يستمِدُّ قوَّتَه من ترابُطِ أجزائِه بعْضِها ببعْض.

۳

#### القَوْميةُ العَرَبيَّةُ:



في الحديثِ أنَّ الأُخوَّةَ مَدَارُها الإيمانُ، وعلى هذا أُصُول الشَّرعِ الكريمِ، وليس في نُصُوصِ الشَّرعِ البَّتَةَ ما يَدْعُو الشَّرعِ الكريمِ، وليس في نُصُوصِ الشَّرعِ البَّتَةَ ما يَدْعُو إلى الالتِفَافِ حولَ شِعَارِ القوميَّةِ العربيَّةِ، بل هِيَ فِكْرةٌ جَاهِليةٌ، تحْمِلُ أَهْلَها على الفَخْرِ بالعُرُوبةِ، والتعَصُّبِ لها، وقد أخرَج أحمدُ بسَندٍ حسنٍ عن أبي هريرة رَصَائِقَاعَنهُ قال: قال رسولُ اللهِ صَائِلَةُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ: ﴿إِنَّ اللهُ قَدْ أَذْهَبَ عَنْكُمْ عُبِيَّةٌ الْجَاهِلِيَّةِ -أَيْ: الكِبْرُ والفَخْرَ والنَّخْوة - وَفَخْرَهَا بِالْآبَاءِ، الْجَاهِلِيَّةِ -أَيْ: الكِبْرُ والفَخْرَ والنَّخْوة - وَفَخْرَهَا بِالْآبَاءِ، وَالنَّحْوة - وَفَخْرَهَا بِالْآبَاءِ، وَلَا اللهِ عَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّاسُ كُلُّهُمْ بَنُو آدَمَ، وَآدَمُ وَآدَمُ فَلَا اللهِ عَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّاسُ خُلُقَ مِنْ ثُرَابِ »، وهو يُوافِقُ قولَ اللهِ تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّاسُ خُلُقَ مِنْ ثُرَابٍ »، وهو يُوافِقُ قولَ اللهِ تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّاسُ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَوْ اللهِ عَالَى اللهُ عَالَوْ اللهِ عَالَى اللهُ عَالَوْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَوْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَوْ اللهُ اللهُ عَالَهُ النَّاسُ كُلُهُ اللهُ عَالَوْ اللهُ عَالَوْ اللهُ عَالَهُ اللهُ اللهُ

أن قوَّة الأمَّة الإسلامية تتوقَّفُ على وَحْدَتِها وتَضَامُنِها وتَعَاوُنِها، فهي كالبِنَاء، لا يقْوَى على البَقَاءِ فهي كالبِنَاء، لا يقْوَى على البَقَاءِ الا بَتَمَاسُكِ الأَجْزاء، فإذا تفكَّكَتُ انهار، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُمِثُ اللَّهَ يُمِثُ اللَّهَ يُمِثُ اللَّهَ يُمِثُ اللَّهَ عُمِثُ اللَّهَ عُمِثُ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وهذا الحديث ينصَّانِ على فالآية وهذا الحديث ينصَّانِ على أنَّ من شأن هذا الدِّينِ أن ينشِيءَ أنَّ من شأن هذا الدِّينِ أن ينشِيءَ مُحْتَمَعًا مُتَمَاسِكًا مُتناسِقًا.

فالتعصُّبُ للعروبة ليس من الدِّين في شيءٍ، ولم يُعْهَد إلا في هذه الحِقْبةِ المتأخِّرةِ من الزَّمَانِ.

فلا تَشْرُك التَّقْوى اتِّكالًا عَلَى النَّسَبْ وَقَدْ وَضَعَ الشِّرْكُ الشَّرِيْفَ أَبَا لَهَبْ لَعَمْــرُكَ مــا الإنسـانُ إلا بدينـــهِ فقــدرفـع الإســلامُ سَــلمانَ فَــارِسِ

3

أهميةُ التَّشْبيهِ وضَرْبِ الأَمْثالِ لتقْريبِ المعَاني إلى الأَفْهَامِ، فقوله: «وَشَبَّك بِيْنَ أَصَابِعِهِ» زِيَادَةٌ في الإِيضَاحِ والبَيَانِ، وتشْبِيهُ للمَعْقُولِ وللمَعْنَوِياتِ بالمحْسُوسِ، فَتَحْصُلُ المُطَابَقَةُ بيْنَ قَوْلهِ: «وَشَبَّك بِيْنَ أَصَابِعِهِ» وبيْنَ مَا يُرِيدُهُ النَّبيُّ صَلَّتَهَاعَيْدِوسَةً لهذِهِ الأُمَّةِ، من التَّشَابُكِ والاتِّحَادِ.



- اكتبْ عَن أَسْبابٍ ضَعْفِ الأُمَّةِ الإسْلامِيَّةِ.
- في هذا الحَدِيثِ جَوازُ اسْتعمالِ الوَسَائلِ في الشَّرحِ، فما حُكْمُ اسْتعْمَالِ التقْنِيَّاتِ التَّفْنِيَّاتِ الحَدِيثةِ في بَيَانِ وتوْضِيحِ الأَحْكامِ؟
- من أعْظمِ أَسْبَابٍ قُوَّةِ المسلِمِينِ التَّمَاسُكُ ووَحْدَةُ الصَّفِّ، بيِّنْ ذلك من كِتابِ اللهِ تعالى ومن سُنَّةِ نبيِّهِ محمدِ صَلَقَهُ عَيْهِ وَسَلَةً.
  - يردِّدُ بعضُهُم عِبَارَةَ (القَوْميَّة العَرَبيَّة) أَجِبْ عليْهِ مِنْ نُصُوصِ الكِتَابِ والسُّنةِ؟

## الحديث السابع عشر

عَنْ أَنْسِ بْنِ مَالِكٍ رَضَالِيَهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبُّ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ " متفق عليه.



## راوي الحديث

أنس بن مالك بن النضر الأنصاري، خادم رسول الله صَالَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، خدمه إلى أن قُبِض، ثم رحل إلى دمشق، ومنها إلى البصرة، فمات بها، وهو آخرٌ مَن مات من الصحابة رَخِيَلَتُهُ عَلَمُ بالبصرة، عام ٩٣ هـ.



# المفردات

(لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ) أي: الإِيمانَ الكامِلَ وإلا فأصلُ الإيمانِ يحصُلُ لمَنْ لم يكُنْ بهذِهِ الصَّفَةِ.

(مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ) أي: من فِعَالِ الخيْرِ، قَوْلًا وَعَمَلًا واعْتِقَادًا.

قال القُرطُبِيُّ: «معناه أنه لا يتمُّ إيمانُ أَحَدِ الإيمانَ التامَّ الكَامِلَ، حتى يَضُمَّ إلى إسْلامِهِ سَلامَةَ النَّاسِ مِنْهُ، وإِرَادَةَ الخَيْرِ لهم، والنَّصْحَ لجَمِيعِهِم اله.



هذا الحديثُ الشَّريفُ من الأَحَادِيثِ العَظِيمَةِ التي عليها مَدَارُ الدِّين، ولو عَمِلَ الناسُ به لقَضَى على كثير من المنْكَراتِ والخُصُوماتِ بينَ الناس، ولعمَّ المجتمعَ الأمْنُ والخيرُ والسَّلامُ، وهذا يحصُلُ عندَ كمالِ سلامةِ الصَّدْرِ من الغلِّ والغِشِّ والحَسَدِ، فإن الحَسَدَ يقْتَضِي أَن يكرَهَ الحاسِدُ أَن يفوقَهُ أَحَدٌ في خَيرٍ أَو يُسَاوِيه فيهِ ؛ لأنه يُحِبُّ أَنْ يمْتازَ على النَّاسِ بِفَضَائلِهِ ويتفرَّدَ بها عَنْهُم، والإيمانُ يقْتَضِي خلافَ ذلك، وهو أنْ يشْارِكَهُ المؤمِنُون كلُّهُم فيما أَعْطَاهُ اللهُ من الخَيْر، من غير أن ينقُصَ عليهِ من ذلك شَيءٌ.



فهذا الحَدِيثُ فيه خصلة من خِصَالِ الإيمَانِ العَظيمَةِ، فمن تحلَّى بِهَا كانَ مُسْتَحِقًا لدُخُولِ الجنَّةِ، فقد روى الإِمَامُ أحمدُ بسندٍ حسنِ من حَدِيثِ يزيد بنِ أسدٍ القَسْرِي رَضَائِيَهُ عَنهُ قال: قال لي رَسُولُ اللهِ صَاَلِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «أَتَحِبُ الْجَنّةَ؟» قلتُ: نَعَمْ، قال: «فَأَحِبَّ لِأَخِيكَ مَا تُحِبُّ لِنَفْسِكَ».

وروى مسلمٌ من حديثِ عبدِ اللهِ بنِ عَمْرِو بنِ العاصِ رَحَالِتُهُ عَنْهَا عن النَّبيِّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «فَمَنْ أَحَبُّ أَنْ يُزَحْزَحَ عَن النَّارِ وَيُدْخَلَ الْجَنَّةَ، فَلْتَأْتِهِ مَنيَّتُهُ وَهُوَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ، وَلْيَأْتِ إِلَى النَّاسِ الَّذِي يُحِبُّ أَنْ يُؤْتَى إِليَهِ».

وعن أبي ذر رَضَالِيَّهُ عَنهُ قال: قال لي رسولُ اللهِ صَالَىٰتَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ: «يا أبا ذَرِّ، إنِّي أَرَاكَ ضَعِيفًا، وإنِّي أُحِبُّ لَكَ ما أُحِبُّ لنَفْسِي؛ لا تأمَّرَنَّ على اثْنَين، ولا تولَّينَّ مَالَ يتيم الخرجه مسلم.



وُجوبُ محبَّةِ المرْءِ لأَخِيهِ ما يحبُّ لنفْسِهِ؛ لأنَّ نفْيَ الإيمانِ عمَّن لا يُحِبُّ لأَخِيهِ ما يُحِبُّ لنفْسِهِ يَدُلُّ على وُجُوبِ ذلك؛ إذ لا يُنفَى الإيمانُ إلا لفَوَاتِ واجِبِ فِيهِ، أو وُجُودِ ما يُنافِيهِ.

قال شيخُ الإِسْلام: «فإذا نُفِيَ الإِيمانُ بِفِعْل دلَّ على وُجُوبِهِ» اهـ.

أَنَّ على المُسْلِمِ أَن يُحِبَّ للنَّاسِ من الخَيْرِ مِثْلَ ما عِنْدَهُ، قال ابنُ عَبَّاسِ وَعَلِيَّكُ عَلَى الآيةِ من كتَابِ اللهِ، فَأُودُّ أَنَّ النَّاسَ كَلَّهُم يَعْلَمُون مِنْها ما أَعْلَمُ».

٣

قوله عَلَيْهِ الصَّلَةُ وَالسَّلَةِ: «حَتَّى يُحِبُّ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِتَفْسِهِ» يَشْمَلُ جَمِيعَ الأَعْمَالِ الصَّالِحةِ من الأقْوَالِ والاعتقادَاتِ والأَفْعَالِ.

3

لا يقْدِرُ على هَذِهِ الخَصْلةِ ولا يقْوَى عليها إلا مَنْ رُزِقَ سَلامَةَ الصَّدْرِ، وكان قلبُهُ خَاليًا من الغِلِّ والغِشِّ والحَسَدِ، ففيه الدَّعْوَةُ إلى سَلامَةِ الصَّدرِ وتَصْفِيَتِهِ من تلك الخِصَالِ الذَّمِيمَةِ.

٥

التَّحْذِيرُ من الحَسَدِ؛ لأنَّ الحاسِدَ لا يُحِبُّ لأخِيه ما يُحِبُّ لنفْسِهِ، بل يتمنَّى زَوَالَ نعْمةِ اللهِ عن أخِيهِ المسْلِمِ.

## O

#### ً لو طُبُّقَ هذا الحديثُ في تعامُلاتِ المسْلمِ لقَضَى على كثير من المشَاكل:

فَمَنْ يَعْملُ لغيرِهِ، كأنه يعملُ لنفسهِ، فيبني البنّاءُ كأنه يبني لنفسهِ، ويُعالجُ الطّبيبُ مريضه، كما لو كان يعالجُ ولدَه، ويشتَغِلُ العامِلُ كما لو يشتغِلُ لنفسِه، ويخيطُ الخيّاطُ، كما لو كان يخِيطُ لنفسِه، ويُصْلِحُ الفنيُّ السّيارة، كما لو كان يصلِحُها لنفسِه، ولو باع الجزّار اللحْمَ، فكما لو كان يبيعُ لنفسِه، وكذا المعلّمُ والموظّفُ والباحِثُ والنّجَارُ والسّبّاكُ والحدّادُ.. إلخ .

فلو طُبِّق هذا الحَدِيثُ عَمَليًّا، لتخلَّصْنَا من الغشِّ والعَمَل الفاسِدِ.

وكذا في ترك المحرمات، فإن كان لا يُحِبُّ السَّرِقةَ، فيُحِبُّ ألا يَسْرِقَ أخوه المؤمنُ، وإن كان لا يُحِبُّ الرَّشوةَ، فيُحِبُّ ألا يَسْرِقَ أخوه، وإن كان لا يحبُّ الكذبَ، فيُحِبُّ ألا يَكْذِبَ أَخُوه، وإنْ كَرِهَ تركَ الصَّلاةِ فيُحبُّ ألا يتركَهَا أَخُوه.. إلخ.



- اكتبْ دِرَاسَةً وَافِيةً عن النَّفْيِ الوارِدِ في النُّصوصِ، مثل: (لاَ يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ)، اسْتعنْ بمَصَادِرَ خَارِجيَّةٍ.
- كيف نستثمِرُ هَذَا التَّوجِية النَّبُويَّ العَظِيمَ في تصْحِيحِ أَوْضَاعٍ كَثيرةٍ في المجتَمَعَاتِ المسْلمَةِ؟
- تأتي نُصُوصُ الشَّرعِ بشيءٍ من التَّشْديدِ، ك (نَفْيِ الإيمانِ)، و(ليس مِنَّا)، ونحوه، كيف وجَّه العُلَماءُ مثلَ هذه النصوصِ؟.

### الحديث الثامن عشر

عَنْ أَبِي ذَرِّ رَحَىٰ اللَّهُ قَالَ: قِيلَ لِرَسُولِ اللهِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: أَرَأَيْتَ الرَّجُلَ يَعْمَلُ الْعَمَلَ مِنَ الْخَيْرِ، وَيَحْمَدُهُ النَّاسُ عَلَيْهِ؟ قَالَ: «تِلْكَ عَاجِلُ بُشْرَى الْمُؤْمِنِ» رواه مسلم.



### شــرج المفردات

(تِلْكَ عَاجِلُ بُشْرَى الْمُؤْمِنِ) أي: عَاجِلُ بُشْرَى المؤْمِنِ أَنْ يعْمَلَ العَمَلَ الصَّالحَ، مخلِصًا للهِ تعالى فيه، لا يَرْجُو به غَيْرَ وَجْهِ اللهِ، فيطَّلعُ النَّاسُ عليْهِ، فيُشْنُون عليه، فيَسُرُّهُ ذلك، وَيَسْتبشِرُ به خَيْرًا.

أَخْبَرَ صَالِللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ في هذا الحدِيثِ أَنَّ آثارَ الأعمالِ المحمودةِ المعجّلةِ من ثَنَاءِ النَّاسِ على العَبْدِ، دُونَ قَصْدٍ مِنْه أو رَغْبةٍ لذلك أَنَّها من البُشْرَى؛ فإنَّ الله وَعَدَ أوْلياءَه -وهم المؤمِنُون المتَّقون - بالبُشْرَى في هذه الحَيَاةِ وفي الآخِرةِ بِرضى اللهِ وثوابهِ، والنَّجاةِ من غَضَبهِ وَعِقابِهِ، عِنْدَ المؤتِ، وفي القَبْرِ، وعِنْدَ القيامِ إلى البَعْثِ.





أَنَّ الله تَعَالَى إِذا تقبَّلَ العَمَلَ أَوْقَعَ فِي الْقُلُوبِ قَبُولَ الْعَامِلِ وَمَدْحَهُ، فَيَكُونُ مَا أَوْقَعَ فِي الْقُلُوبِ مبشَّرًا بِالْقَبُولِ، كَمَا أَنه إِذا أحبَّ عبدًا حبَّبَهُ إِلَى خَلقِهِ.

أَنَّ مَنْ أَخْلَصَ العَمَلَ للهِ تعالى فلا يقدح في إخلاصه أن يُطْلِقَ اللهُ الأنْسِنَةَ بالثَّنَاءِ عَلَيْهِ.

## أَنَّ المؤمِنَ يُبشَّرُ في الدُّنيا بعَمَلِهِ الصَّالحِ من عِدَّةِ وُجُوهٍ:

- أَن يشْرَحَ اللهُ صَدْرَه للعَمَلِ الصَّالِحِ، فيَطْمَئنَّ إليه وَيَسْعَدَ بهِ، فيَكُونَ دَليلًا على أَنَّ اللهَ تعالى كَتَبَهُ مِن الشَّعَدَاءِ؛ قال تبارك وتعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّقَى ﴿ وَصَدَّقَ بِأَلْحُسُنَى ۚ إِلَّا فَسَنُيسِرُهُۥ لِللَّهُ مِن الشَّعَدَاءِ؛ قال تبارك وتعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّقَى ﴿ وَصَدَّقَ بِأَلْحُسُنَى اللهِ فَسَنُيسِرُهُۥ لِللهُ مِن الشَّعَدَاءِ؛ قال تبارك وتعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّقَى اللهِ وَصَدَّقَ بِأَلْحُسُنَى اللهُ فَسَنُيسِرُهُۥ لللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الله
- أَنْ يُثنِيَ الصالحون عليه خَيرًا، فهَذِهِ شَهَادةٌ مِنهُم أنه مِن أَهْلِ الخَيْرِ، قال اللهُ تعالى: ﴿لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمُ وَتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ [الحج: ٧٨]، ولمَّا مرَّتْ جَنَازةٌ أَثْنُوا عليها خَيْرًا، قال النبيُّ صَالِللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: ﴿وَجَبَتُ ﴾، أي: الجنَّةُ، وقال للصَّحَابةِ رَحَالِتَهُ عَنْهُ: ﴿أَنتُم شُهَدَاءُ اللهِ في الأرْض ﴾ متفق عليه.
- أَنْ تُرَى للعَبْدِ الصَّالِحِ المَرَائِي الحَسَنةُ في المنامِ، يَأْتيِهِ هذا وَيقُولُ: رأيتُ كذا وكذا، أو يرَى هو بنَفْسِهِ لنَفْسِهِ خَيرًا، فإنَّ هذه من عَاجِلِ بُشْرَى المؤْمِنِ.



أنَّ المؤمِنَ يُبَشَّرُ في الآخِرَةِ، وهي البشارَةُ العظمى، وأوَّلُ مَرَاتِبِ البُّشْرِي عند المؤتِ، قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِّنَةُ ١٠ ٱرْجِعِيَّ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً ﴿ اللَّهُ فَأَدْخُلِي فِي عِبْدِي ﴿ أَنْ وَأَدْخُلِي جَنَّنِي ﴿ )

[الفجر: ۲۷-۳۰].

وتَتَنزَّلُ مَلائكةُ الرَّحمن على المؤمنين بالرحْمَةِ والبُشْرى، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكِكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْدَزُنُوا وَأَبْشِرُوا بِٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠].

ولهم البُشْري يؤمَ القيَامةِ، قال تعالى: ﴿بُشُرَيْكُمُ ٱلْيُومُ جَنَّاتُ تَعَرِى مِن تَعْمَهُ ٱلْأَنْهَارُ ﴾ [الحديد: ١٢].

الفَرْقُ بينَ المؤْمِنِ الذِي يُبشَّرُ بذلك وبينَ المرائِي: أنَّ المُرَائِيَ لا يَعْمَلُ العَمَلَ إلا ليرَاه النَّاسُ، فَيَكُونُ فِي نَيَّتِهِ شِرْكٌ ابتداءً، وأمَّا هذا فنيَّتُهُ خالْصَةٌ للهِ عَنْهَبَلَّ، ولم يَطْرَأُ على بالهِ أن يمْدَحَهُ النَّاسُ أو يذُمُّوه، لكن النَّاسَ يطَّلِعُون على عَمَلهِ على غَيرِ قَصْدٍ منه، ثم يمتَدِحُونه لذلك.

## الم الم

- تكلُّم عن الرِّياءِ وأثرِهِ، وما الفَرْقُ بينَهُ وبينَ ما وَرَدَ في الحديثِ؟
- قال تعالى: ﴿ لَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَنَواْ وَيُحِبُّونَ أَن يُحْمَدُواْ بِمَا لَمْ يَفْعَلُواْ فَلَا تَحْسَبَنَّهُم بِمَفَازَةٍ مِّنَ ٱلْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيعٌ ﴾ [آل عمران: ٨٨]، ما عَلاقَةُ هذه الآيةِ بحديثِ الباب؟
  - كيف تكُونُ بشَارَةُ العَبْدِ بِأَعْمَالِهِ الصَّالِحةِ في الدُّنيا؟

### الحديث التاسع عشر

عَنْ عَائِشَةَ رَخَالِلُهُ عَهُ قَالَت: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَالَاللَهُ عَائِشَةَ: «سَدِّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشِرُوا، فَإِنَّهُ لَنْ يُدْخِلَ الْجَنَّةَ أَحَدًا عَمَلُهُ» قَالُوا: وَلَا أَنْتَ يَا رَسُولَ اللهِ؟! قَالَ: «وَلَا أَنَا، إِلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِيَ اللهُ مِنْهُ بِرَحْمَةٍ» متفق عليه.



(سَدِّدُوا) السَّدَادُ هو الصَّوَابُ، أيْ: اقْصُدُوا الصَّوَابَ، بِفِعْلِ القُرُباتِ دُونَ غُلوِّ ولا تقْصِيرٍ، وَأَصْلُهُ من تسْدِيدِ السَّهْم، إذا أَصَابَ الغَرَضَ والهدف، ولم يُخْطِئْهُ.

(وَقَارِبُوا) أي: لا تُفرِّطُوا فتُجْهِدُوا أَنفُسَكُم في العِبَادَةِ؛ لِئلا يُفْضِيَ بِكُم ذلك إلى المِلالِ، فَتترُكُوا العَمَلَ فتفرِّطُوا.

(وَأَبْشِرُوا) أي: إذا قُمتُم بما أُمِرْتُم بِهِ مِنْ سُلُوكِ سَبِيلِ السَّدَادِ، فَأَبشِرُوا بالثَّوَابِ الجَزِيلِ.

(يَتَغَمَّدُنِيَ اللهُ مِنْهُ بِرَحْمَةٍ) أي: يُلبسَنِيها ويُغْمِدَنِي بها، ومنه قولُهُم: أَغْمَدْتَ السَّيْفَ، إذا جَعَلْتَهُ في غِمْدِه وسَتَرْتَهُ بِهِ.

(عَمَلُهُ) أي: إِنَّ دُخُولَ الجنَّةِ والتَّمَتُّعَ بنَعِيمِها لا يحْصُلُ للعَبْدِ بمُجَرَّدِ العَمَلِ، بل بفَضْلِ اللهِ وإحْسَانِهِ، فهُوَ الذي وقَّقَ العَبْدَ للعَمَلِ المثُوبَةِ عليه، فله الفَضْلُ والمنَّةُ قَبْلَ العَمَلِ العَمَلِ وبعْدَهُ.

الفَضْلُ والمنَّةُ قَبْلَ العَمَل وبعْدَهُ.



هذا الحَدِيثُ يدلُّ على أنَّ الاسْتقامَةَ على حَسَبِ الاسْتِطَاعَةِ، وَفِيهِ الأَمْرُ بالحِرْصِ على أنْ تكُونَ الأعمالُ مُوافِقَةً للحقِّ بقَدْرِ المسْتَطاعِ؛ وذلك لأنَّ الإنسان مَهْما بلغَ من التَّقْوى، فإنه لابدَّ أن يُخطِئ، كما جَاء في الحَدِيثِ عن النبيِّ صَلَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ أنه قال: «كُلُّ ابْنِ آدَمَ خَطَّاعُ، وَخَيْرُ الخَطَّائِينَ التَّوَّ أَبُونَ» رواه أحمد والترمذي، وَحَسَّنه ابْنِ آدَمَ خَطَّاعُ، وَخَيْرُ الخَطَّائِينَ التَّوَّ أَبُونَ» رواه أحمد والترمذي، وَحَسَّنه

الألبَانِيُّ، وقال عَلِيْهِ السَّلَاهُ وَالْسَلَامُ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ لَمْ تُذْنِبُوا لَذَهَبَ اللهُ بِكُمْ، وَلَجَاءَ بِقَوْمٍ يُذْنِبُونَ، فَيَسْتَغْفِرُونَ اللهَ فَيَغْفِرُ لَهُمْ» رواه مسلم.

وأنه لنْ ينجُو من النَّارِ أَحَدُّ بمجرَّدِ عَمَلِهِ؛ وذلك لأنَّ العَمَلَ لا يَبْلُغُ ما يجِبُ للهِ عَنَقَبَلَ من الشُّكْرِ، وما يجِبُ له على عِبَادِهِ من الحُقُوقِ، ولكن يتغمَّدُ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى العَبْدَ برحمتِهِ فَيَغْفِرُ له، حتَّى النبيُّ عَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لَنْ ينْجُو بعَمَلِهِ، حتى يتغَمَّدَهُ اللهُ تعالى برحمَتِهِ.

فدلَّ على أنَّ الإِنسَانَ مَهْمَا بَلَغَ من المرْتَبَةِ والوِلايةِ، فأنَّه لنْ ينْجُوَ بِعَمَلِهِ، وَلوْلا أنَّ اللهَ مَنَّ عَليْهِ مَا أَنْجَاهُ هذا العَمَلُ، فَفَضْلُ اللهِ ورحمتُهُ هما السَّبَبُ في دُخُولِ الجنَّةِ، وهما اللذانِ يوصِلانِ الإِنسَانَ إلى الجنَّةِ، وينجِيَانِهِ من النَّارِ.



أنَّ على المسْلِمِ التَّسْدِيدَ في الأُمُورِ، وهو القَصْدُ والعَدْلُ ما بيْنَ الإفْرَاطِ والتفْرِيطِ؛ لأنَّ التقْصِيرَ في المطْلُوبِ أو المغَالاةَ فِيهِ تُخرِجُهُ عن الصَّوابِ، والقَصْدُ في الأُمُورِ ما كان عَليْهِ محمدٌ صَلَّاتِهَ في تَطَهُّرِهِ، وَصَلاتِهِ، وَصِيَامِهِ، وَأَخْلاقِهِ ... إلخ.

أنَّ الإنسانَ لا يُعْجَبُ بِعَمَلِهِ، فمَهُما عَمِلَ من الأَعْمَالِ الصَّالحةِ، فالعَمَلُ قليلٌ بالنِّسبةِ لحقِّ اللهِ على العَبْدِ.

هذا الحديثُ ونحوُه فيه دَلالةٌ أنه لا يستحتُّ أحدُّ التَّوَابَ والجنَّة بِطَاعَتِهِ.

وأمَّا قولُه تعالى: ﴿ آمَنْ أُوْا ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعَمَّلُونَ ﴾ [النحل: ٣٦] فإنه لا يُعَارِضُ هَذِه الأَّحَادِيثَ، بل مَعْنَى الآيَاتِ أَنَّ دُخُولَ الجنَّةِ بِسَبَبِ الأَعْمَالِ، ثم التَّوْفِيقُ للأَعْمَالِ والهِدَايةُ للإِخْلاصِ فيها وقَبُولُهَا برحْمَةِ اللهِ تعالى وفَضْلِهِ، فيصِحُّ أنه للأَعْمَالِ وهو مُرادُ الأَحَادِيثِ، كما يصحُّ أنه دَخَلَ بالأَعْمَالِ، في الحَديثِ للعِوض، والباءُ في الآيةِ للسَّبِيةِ.

# ا الله الم

- (لا يَسْتَحِقُّ أَحَدُ الثَّوابَ والجنَّةَ بطَاعَتِهِ) اشْرَحْ هذه العِبَارَةَ من خِلالِ دراسَتِك.
- باخْتِصَارِ شَديدِ اجمَعْ بين العَمَلِ المنفيِّ في الحَدِيثِ، والعَمَلِ الثَّابِتِ في الآيَاتِ باعْتبَارِهِ سَبَبًا لدُّخُولِ الجَنَّةِ.
  - الحديثُ تَوْجِيهًا نَبَوِيًّا جَامِعًا مَانِعًا. الحديثُ تَوْجِيهًا نَبَوِيًّا جَامِعًا مَانِعًا.

### الحديث العشرون

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضَالِلَفَعْنَهُ عَنِ النَّبِيِّ صَالَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: «لَا يُلْدَغُ الْمُؤْمِنُ مِنْ جُحْرٍ وَاحِدٍ مَرَّتَيْنِ " متفق عليه.



# المفردات

(لَا يُلْدَغُ الْمُؤْمِنُ مِنْ جُحْرٍ وَاحِدٍ مَرَّتَيْنِ) المُرادُ: المؤمِنُ الممدُوحُ الكامِلُ، الذي أوْقَفَتْهُ مَعْرِفَتُهُ وتجربتُهُ على غَوَامِضِ الأمورِ، حتَّى صَارَ يَحْذَرُ مما سَيَقَعُ، وأمَّا المؤمِنُ المغَفَّلُ فقد يُلدَغُ مِرارًا. وقال بعْضُهُم: «الحديثُ لفظُهُ خَبَرٌ ومَعْناه أمْرٌ، أي: لِيَكُن المؤْمِنُ حَازِمًا حَذِرًا، لا يُؤتى منْ ناحِيَةِ الغَفْلَةِ، فَيُخْدَعُ مَرَّةً بِعْدَ أَخرى».

وسَبِّب الْحَدِيثِ: أَنَّ النَّبِيِّ صَلَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَسَرَ أَبَا عَزَّة الشَّاعِرَ يَوْم بَدْرٍ، فَمَنَّ عَلَيْهِ، وَعَاهَدَهُ أَلَّا يُحَرِّضَ عَلَيْهِ وَلَا يَهْجُوهُ، وَأَطْلَقَهُ فَلَحِقَ بِقَوْمِهِ، ثُمَّ رَجَعَ إِلَى التَّحْرِيض وَالْهِجَاء، ثُمَّ أَسَرَهُ يَوْم أُحُدٍ، فَسَأَلَهُ الْمَنَّ، فَقَالَ النَّبِيّ صَالَىٰتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الْمُؤْمِن لَا يُلْدَغ مِنْ جُحْر مَرَّتَيْنِ» وقال له: «واللهِ لا تمسَحُ عَارِضَيْك بِمَكَّةً، وَتَقُولُ: سَخِرْتُ بِمُحَمَّدٍ مَرَّتَيْنِ». ثم أَمَر بِهِ فقُتِلَ.



هذا الحدِيثُ يشِيرُ إلى أن المؤمِنَ فطِنٌ ذكِيٌّ، وأنه ينبَغِي أن يكونَ حَازِمًا حَذِرًا، لا يُؤتَى مِن ناحَيةِ الغَفْلةِ، فيُخْدَعُ مرةً بعْدَ أُخْرَى، وَقَدْ يَكُونُ ذلك في أَمْرِ الدِّينِ، كما يَكُونُ في أمرِ الدُّنيَا، وأمرِ الدِّين أَوْلاهُما بِالحَذَرِ.



- هذا مَثَلٌ ضَرَبهُ النبيُّ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لبَيَانِ كَمَالِ احْتِرَازِ المؤْمِنِ ويَقَظَّتِهِ.
- على المؤْمِنِ أَن يكُونَ حَذِرًا فِي أُمُورِهِ، فلا يُمَكِّنَ أَحَدًا مِن أَنْ يخْدَعَهُ مَرَّتيْنِ، ويذخُلُ في ذلك ما فيه ضَرَرٌ دِينيٌّ أو دُنيَويٌّ.

الحَثُّ على الحَزْمِ والكَيْسِ في جَمِيعِ الأُمُورِ، ومن لَوَازِمِ ذلك: تعرُّفُ الأَسْبَابِ النَّافِعَةِ ليَقُومَ بها، والأَسْبَابِ الضَّارَّةِ ليتجَنَّبُها.

0

حَذَّرَ اللهُ المؤمنين من العَوْدِ إلى ما زيَّنَهُ الشَّيْطانُ من الوُقُوعِ في المعَاصِي، فقال: ﴿ يَعِظُكُمُ اللهُ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِهِ عَلَيْهُ أَبَدًا فقال: ﴿ يَعِظُكُمُ اللهُ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِهِ عَلَيْهُ أَبَدًا فقال: ﴿ يَعِظُكُمُ اللهُ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِهِ عَلَيْهُ اللهَ أَن تَعُودُوا لِمِثْلِهِ عَلَيْهُ مَنْ التَّائِبين تَكُونُ كراهَتُهُ لَهُ ذَاقَ الشَّرَ من التَّائِبين تَكُونُ كراهَتُهُ لَهُ أَعْظَمَ، وتحْذيرُهُ وحَذَرُهُ عَنْه أَبْلَغَ؛ لأَنّه عَرْفَ بالتجْربَةِ آثارَهُ القَبيحة.

أنَّ هَذَا التيقُّظَ كَمَا هُوَ مَطْلُوبٌ في أَمُورِ الدُّنيَا، فَكَذَا هُو مَطْلُوبٌ في أُمُورِ الدُّنيَا، فَكَذَا هُو مَطْلُوبٌ في أُمُورِ الآخِرَةِ، فالمُؤْمِنُ إذا أَذْنَبَ ينبغي أَنْ يتألمَ قلبُهُ كاللَّدِيغِ ولا يعودَ، وهذا من جَوَامِعِ كَلِمِهِ صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.













|                      | النَّبِيِّ صَالَاللَّهُ عَلَيْهِ وَصَالَمٌ ؟ وَضِّحْ ذلك.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ندُّ هَذَا الْحَدِيثُ من جَوَامِعِ كَلِمِ              | هل يُعَ<br>هل يُعَ<br>من من م |
|----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| تعِنْ بمَصَادِرَ<br> | وأنَّ الْيَقَظَةُ من تمامِ الإيمانِ؟ اس<br>المحمد المحمد الم | حَدِيثُ يَذُمُّ الغَفْلةَ وعَدَمَ التنبُّهِ،<br>يَّةِ. | هل اك<br>خارِج                                                 |
|                      | عَدَمِ العَوْدِ إلى المعاصِي؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | توظِّفُ هذا الحديث في التَّوْبةِ و                     | کیْف ک                                                         |







#### برنامج أكاديمية زاد:

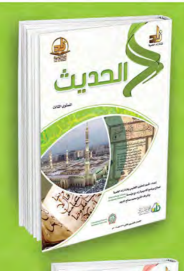
هو برنامج تعليمي يهدف إلى تقريب العلم الشرعي للراغبين، عن طريق شبكة الإنترنت، وعن طريق البث المباشر عبر قناة وZAD TV والهدف الرئيس من هذا البرنامج توعيةُ المسلم بما لا يسعه جهله من دينه، ونشرُ وترسيخُ العلم الشرعي الرصين، القائم على كتابِ اللهِ وسنَّةِ رسوله صَّالَّتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، صافيًا نقيًّا، بفهم خير القرونِ، وبطرحِ عصريُّ مُيسّرٍ، وبإخراجِ احترافيُّ.

هذا البرنامج مقدم من المناهج مقدم من هذا البرنامج مقدم من المندية.



### كتاب الحديث:

تجدُ في هذا الكتاب نخبة من أهم الأحاديث النبوية، التي تمثل أصولَ الشريعة، وأصولَ الأخلاق والآداب والمنهيات، مستقاةٌ من أهم كتب شروح الحديث والعقيدة والآداب الشرعية، مع شروحها، وذكر أهم فوائدها ولطائفها في شتَّى المجالات.











المملكة العربية السعودية

جِدة - 21352 - ص.ب: 126371

KSA-Jeddah21352P.O.Box:126371

+966 - 504446432





الفقه





الإمارات العربية المتحدة zad group FZ LLC UAE - Abu dhabi P.O.Box77770 أبو ظبي ص.ب



ZADTVChannel