# الحقُ الواضحُ المبين في الذَّبِّ عن عرْض الصادق الأمسين

د. قذلة بنت محمد بن عبدالله القحطاني

| الحق الواضح المبين | Cum) | <b>₹</b> '} |
|--------------------|------|-------------|
|                    |      |             |

# 

### (i)

### رسالة عاجلة ..

إلى كل من آمن بالله رباً وبمحمد نبياً وبمحمد نبياً وبالإسلام ديناً.

وإلى كل مسلم ومسلمة في مشارق الأرض ومغاربها، شاهد وسمَع هذه الحرب الحاقدة على أشرف الخلق وسيد المرسلين الذي خرَّت لبعثه الأوثان والذي لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى، صاحب الحوض المورود، واللواء المعقود، وقائد الغر المحجلين، وحامل لواء الحمد يوم الدين.

وإلى كل يهودي أو نصراني يبحث عن الحق، ويريد الهداية إلى طريق النور والصراط المستقيم.

# 



#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه، ونستغفره ونتوب إليه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، أدى الأمانة ونصح الأمة، وجاهد في الله حق جهاده.

وبعد:

في ظل الهجمة الشرسة والحرب الحاقدة على عرض نبينا محمد صلى الله عليه وسلم والمتمثلة في الحملات الإعلامية النرويجية والدنماركية والتي تحاول تشويه صورة المصطفى - عليه الصلاة والسلام - كان واجباً على أبناء الإسلام أن يهبوا لنصرة نبيهم الكريم والذب عن عرضه، وبذل دماءهم وأموالهم دون عرضه الشريف عليه الصلاة والسلام - إيفاءً بمحبته وتقديمه على النفس والمال والولد وهذا برهان الصدق كما في الصحيحين: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين».

وأود أن أؤكد أن هذه الحملات على شراستها وما تكنُّه من حقد وكيد للإسلام لا تعدو أن تكون أقوالاً جوفاء لا تنقص من مكانة هذا النبي العظيم ومنزلته في قلوب العالم أجمع، بما حوى من الديانات والمذاهب والاتجاهات ..



حيث يقر المنصفون منهم على جلالته وتعظيمه في نفوس أعدائه عبر التاريخ.

فقد ذكر المورخون كيف كانت ملوك النصارى يعظمون الكتاب الذي يبعث به النبي صلى الله عليه وسلم

يقول الحافظ ابن حجر: ذكر السهيلي أنه بلغه أن هرقل وضع الكتاب في قصبة من ذهب تعظيماً له، وأنهم لم يزالوا يتوارثونه حتى كان عند ملك الفرنج الذي تغلب على طليطلة ثم كان عند سبطه فحدثني بعض أصحابنا أن عبدالملك بن سعد أحد قواد المسلمين اجتمع بذلك الملك فأخرج له الكتاب فلما رآه استعبر وسأل أن يمكّنه من تقبيله فامتنع» ا.ه.

ويقول المستشرق الكندي د. زويمر في كتابه الشرق وعاداته: «إن محمداً كان ولاشك من أعظم القواد المسلمين الدينيين ويصدق عليه القول بأنه كان مصلحاً قديراً وبليغاً فصيحاً وجريئاً مغواراً ومفكراً عظيماً، ولا يجوز أن ننسب إليه ما ينافي هذه الصفات، وهذا قرآنه الذي جاء به وتاريخه يشهدان بصحة هذا الادعاء» ا.ه.

ويقول الإنجليزي برناردشو في كتابه (محمد):

«إن العالم أحوج ما يكون إلى رجل في تفكير محمد، هذا النبي الذي وضع دينه دائماً موضع الاحترام والإجلال، فإنه أقوى دين على هضم جميع المدنيات، خالداً خلود الأبد، وإني أرى كثيراً من بني قومي قد دخلوا هذا الدين

على بينة، وسيجد هذا الدين مجاله الفسيح في هذه القارة» ا.ه.

-CDDD)

وهذا غيض من فيض، وأحسب أن في طيات هذه الحملات نصر عظيم، وفتح للإسلام ونشر له في أوساط أوروبا وأمريكا والعالم أجمع.

ومن هنا رأيت تقديم هذا البحث ونشره نصرة لحبيبنا وقرة أعيننا المصطفى عليه الصلاة والسلام وهذا أقل الواجب، وأرجو من الله تعالى أن يتقبله ويجعله خالصاً لوجهه وأن يحشرني وكل من نصره وذب عن عرضه في زمرته ويسقينا من حوضه الشريف شربة لا نظماً بعدها أبداً .. آمين.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

قالته وكتبته

#### د. قذلة بنت محمد القحطاني

المشرفة المركزية بالإدارة العامة لوحدات التربية الإسلامية بوزارة التربية والتعليم والمحاضرة بكلية الخدمة الاجتماعية سابقاً

### الفصل الأول

وفيه مبحثان:

الأول: إثبات نبوة محمد على :

إن ثبوت نبوة محمد من الأمور التي لا تحتاج إلى جدال، لأن جحدها إنكار للربوبية والألوهية، بل إنكار للكتب والشرائع وإنكار لنبوة جميع الأنبياء من قبله، وبيان ذلك أن تلك العقائد لم تعرف على الوجه الصحيح إلا عن طريقه الله كما أن جميع الرسل قبله بشروا بنبوته فيلزم من تكذيبه، تكذيب الرسل من قبله، وهو عليه الصلاة والسلام جاء بالآيات الباهرات، والدلائل العظام على نبوته، مما لم يأت به نبي قبله، فإذا نتفت نبوته مع وضوحها، كان الانتفاء لغيرها من باب أولى (۱).

وإني لأعجب أن تكون هذه الحملات الحاقدة من أقوامٍ من أهل الكتاب، إذ من المتوقع أن أهل الكتاب يعظمون الرسل والرسالات حتى وإن لم يؤمنوا بها وهذا إن دل على شيء فإنما

<sup>(</sup>۱) انظر هدایة الحیاری، ص ۳٥٩ -۳٦٥.

يدل على أن هذه الدول دول شرك وكفر وضلال تتستر بنصرانية محرفة ووثنية من بقايا اعتقادات وعقائد يونانية ضالة أخرجها لهم بولس (۱) في شكل ديانة سماوية.

 $\overline{0}$ 

ومن هنا فإن إثبات نبوته في لا تحتاج لبرهان، إذ الأدلة تصغر أمام دلائل صدقه، وما نراه اليوم من حملات الاستنكار والشجب في العالم الإسلامي من هذه الأمة التي لم تره، ولكن أشربت قلوبهم حبه لدليلٌ كاف على نبوته في .

فلو لم يكن محمد على صادقاً هل كان سيبقى دينه ويعلو على الأديان مدة سبعة وعشرين وأربعمائة وألف عام .. مع صدق ما أخبر به من أخبار الغيب الذي وقعت بعد وفاته بسنين ؟! ولعلى هنا أبرز أهم الدلائل على إثبات نبوته ، ومنها:

(۱) اسمه الأصلي شاول، ولد في طرطوس وتربى في أورشليم، وجاء عنه أنه من الفريسيين يهودي اعتنق النصرانية نفاقاً، حيث كان في بداية حياته من أشد الناس عداوة للمسيحيين وقد حاول الاتصال بتلاميذ المسيح عليه السلام، ثم أخذ في إنشاء الكنائس وإلقاء الخطب والمواعظ، وتأليف الرسائل التي اعتمد عليها النصارى بعده، وهي مليئة بالكفر والشرك والدعوة إلى التثليث، انظر محاضرات في النصرانية، ص ٧٠ -٧٦.

أولاً: تأييده بالمعجزات العظيمة، وأعظمها القرآن الكريم. ثانياً: إثبات نبوته على من خلال النظر في أحواله على قبل البعثة وبعدها.

ثالثاً: إثبات نبوته على من خلال ما أخبر به من قصص الأنبياء وأخبار السابقين.

رابعاً: إ ثبات نبوته على بإثبات وجود جنس الأنبياء ابتداء. خامساً: بعثته في زمن كان الناس بأشد الحاجة إلى رسول. سادساً: البشارة بنبوة محمد على في الكتب السابقة وإليك

التفصيل:

أولاً: تأييده بالمعجزات العظيمة، وأعظمها القرآن الكريم:

لقد أيد الله نبينا محمد على بالمعجزات العظام التي لم يجمعها لنبي قبله قط، بل قال بعض العلماء: إن الرسول المناقل قد أوتي من الفضائل والمعجزات ما أعطيه جميع الأنبياء (١).

(١) انظر دلائل النبوة لأبي نعيم (٥٨٧/٢)، وانظر الشفا (٥٢٥/١ لح٥٢٥).

-0000

وقال الحليمي - رحمه الله - : "ذكر بعض أهل العلم أن أعلام نبوته تبلغ ألفاً" ا.هـ  $^{(1)}$  .

ومن أعظم آياته القرآن العظيم، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وفي الصحيحين عن أبي هريرة – رضي الله عنه – قال: قال النبي على الله عنه أوتيته وحياً أوطي ما مثله آمن عليه البشر، وإنّما كان الذي أُوتيته وحياً أوحاه الله إليّ، فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة" (٢).

قال الذهبي - رحمه الله - معلقاً على هذا الحديث: "قلت هذه المعجزة العظمى وهي (القرآن) فإن النبي من الأنبياء عليهم

(۱) المنهاج في شعب الإيمان (۲٦٣/١)، وقال ابن حجر – رحمه الله -: "وذكر النووي في مقدمة مسلم أن معجزات النبي صلى الله عليه وسلم تزيد على ألف ومائتين وقال البيهقي في "المدخل" بلغت ألفاً وقال الزاهدي من الحنفية: ظهر على يديه ألف معجزة وقيل ثلاثة آلاف" ا.ه.، فتح الباري (7/٤/٤).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري في كتاب فضائل القرآن باب كيف نزول الوحي وأول ما نزل رقم ٢٩٦٥ (٤/٥٠٥)، ورواه أيضاً في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: "بعثت بجوامع الكلم" رقم ٦٨٤٦ (٢٦٥٤/١)، ورواه مسلم في كتاب الإيمان، باب وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم رقم ٢٣٩ (١٣٤/١).

السلام كان يأتي بالآية وتنقضي بموته، فقل لذلك من يتبعه، وكثر أتباع نبينا على لكون معجزته الكبرى باقية من بعده، فيؤمن بالله ورسوله كثير ممن يسمع القرآن على مر الأزمان، ولهذا قال: فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة" ا.هـ (۱).

وذكر ابن حجر – رحمه الله – لهذا الحديث عدة معانٍ منها: أن القرآن هو المعجزة العظمى التي تحدى بها الرسول العرب والعجم، وهي خاصة به، وليس المراد أنه لم يؤت غيرها. ومنها: أن هذا القرآن ليس له مثل، بخلاف غيره من المعجزات.

ومنها: أن كل نبي قبله يأتي بمعجزة، إنما يكون مثلها حصل لغيره من الأنبياء عليهم السلام.

أما النبي محمد صلى الله عليه وسلم فلم يؤت غيره مثله.

ومنها: أن معجزات الأنبياء - عليهم السلام - انقرضت بانقراض أعصارهم، أما معجزة القرآن الكريم فهي باقية ودائمة.

<sup>(</sup>۱) السيرة للذهبي، ص٢٨٦.

وذكر أقوالاً أُخرى ثم عقب بقوله - رحمه الله - : "ويمكن نظم هذه الأقوال كلها في كلام واحد فإن محصلها لا ينافي بعضه معضاً" ا.هـ (۱).

وقد جاء التحدي في القرآن الكريم في عدة آيات من كتاب الله العزيز:

الأول في قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللهِ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ فَإِن لَيْم تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَٱتَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴾ البقرة: ٢٣ -٢٤.

ففي قوله تعالى: ﴿ فَأَتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ ﴾ البقرة: ٢٣] تحد ظاهر، ثم في قوله تعالى: ﴿ وَادْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ اللهِ إِن كُنتُمْ صَلِيقِينَ ﴾ البقرة: ٢١ تحد ثان وأيضاً في قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتَتَّقُواْ النَّارَ ... ﴾ الآية، تحد ثالث، مع اشتماله على الخبر عن المستقبل بعجزهم فكان كما أخبر، وهذا لا يمكن

(۱) فتح الباري (۲۲۳/۸).

الجزم به إلا ممن يعلم السر وأخفى، فدلَّ على أن هذا قوله الثاني (۱) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ هَلْدَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَكُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يكيهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَلِ لا رَيْبَ فِيهِ مِن رُبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَمَا كَانَ أَفْتَرَكُ قُلُ فَأَتُواْ بِسُورَةٍ مِّشْلِهِ وَٱدْعُواْ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَاللّهِ إِن كُنتُمْ صَلاقِينَ ﴾ اليونس: ٣٧ -٣٨].

ففي هاتين الآيتين وقع التحدي في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ هَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَهَذَا قَمَة التحدي.

الثالث: في قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ آفَتَرَىا أَقُلُ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّ شَلِهِ مُفْتَرَيَاتٍ وَآدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَلَاقِينَ ﴿ فَإِلَّمَ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَاعْلَمُواْ أَنَّمَا أُنزِلَ بِعِلْمِ ٱللَّهِ وَأَن لاَ صَلَاقِينَ ﴿ فَإِلَّمُ لَا يَعْلَمُ اللَّهِ وَأَن لاَ اللهِ إِلَّا هُو فَهَلُ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ اهود: ١٣ -١٤.

<sup>(</sup>۱) انظر إثبات نبوة النبي صلى الله عليه وسلم لأحمد الزيدي ث٢٢، ولوامع الأنوار (١/١١).

فهذا لا يمكن صدوره من مخلوق، إذ مبناه على علم ما سيكون، ولاسيما من نبي يدعو قومه إلى عبادة الله جل وعلا، وإثبات صدقه، مع تكذيبهم له، ووصفه بالكذب، فعلم أن ذلك من عند الرب سبحانه وتعالى.

الخامس: في قوله تعالى: ﴿ قُلْ فَأْتُواْ بِكِتَابٍ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ هُوَ أَهُدَكُ مِنْهُمَآ أَتَّبِعُهُ إِن كُنتُمْ صَلدِقِينَ ﴿ قُلْ فَأَتُواْ بِكِتَابِ مِّن عَندِ ٱللَّهِ هُوَ أَهْدَكُ مِنْهُمَآ أَتَّبِعُهُ إِن كُنتُمْ صَلدِقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَاعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَلهُ بِغَيْرِ لَكَ فَاعْلَمْ مَن اتَّبَعَ هَوَلهُ بِغَيْرِ هُدَى مِّنَ اللهُ لا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلْمِينَ ﴾

[القصص: ٤٩].

ففي قوله تعالى: ﴿ قُلْ فَأَتُواْ بِكِتَبِ مِّنْ عِندِ ٱللهِ ﴾ تحدٍ وفي قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَٱعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَٱعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهُوَآءَهُمْ ﴾ تحدٍ ثانٍ، إذ هو تقريع وزجر لهم بتركهم الاستجابة مع عجزهم، وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِثَنِ ٱتَّبَعَ هَوَلهُ بِغَيْرِ هُدَى

مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ تحد ثالث.

السادس: في قوله تعالى: ﴿ أُمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ بَل لاَّ يُؤْمِنُونَ السادس: في قوله تعالى: ﴿ أُمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ بَل لاَّ يُؤْمِنُونَ السادس: فَي قَلْيَأْتُواْ بَعَدِيثٍ مِّشْلِهِ إِن كَانُواْ صَدِقِينَ ﴾ [الطور:٣٢-٣٤] .

وهذه الآيات مما وقع فيها التحدي ظاهراً جلياً، وأما ما وقع فيه التحدي ضمناً فكثيرة جداً (۱) ، وهذا بمجموعه يقوي الدوافع، ويشحذ الهمم (۲) .

ومع ذلك عجزوا ومما يدل على عجزهم أمران:

الأول: أنهم لو استطاعوا ذلك لنقل، واستفاض، لأنه مما تتوافر الدواعي على نقله، ولا يصح أن يقال: عروض ولم ينقل، لأن ذلك مما لا يمكن كتمانه، علاوة على أن ذلك يمكن أن يقال في آية كل نبى، وعليه تبطل جميع آيات الأنبياء.

الثاني: أنهم لو استطاعوا معارضته، لكان في ذلك حجة لهم في إبطال رسالته، ولما احتاجوا مع ذلك إلى سفك الدماء،

<sup>(</sup>۱) كما في يونس آية ٤٦ -٤٣، والرعد: آية ٣١، والعنكبوت آية ٥١، الحشر: آية ٢١، ويونس آية ٤٦ - ٤٣، الرعد، آية ٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر إثبات نبوة النبي صلى الله عليه وسلم لأحمد الزيدي، ص٢٢ -٢٥.



وإزهاق الأرواح وبذل الأموال، وسبي الذرية.

ولو لم يتيقن عليه الصلاة والسلام بعجزهم، لما تحداهم به، لاسيما وهم أمم كثيرة، وهم أهل الفصاحة والبلاغة، فدل ذلك على يقينه بأن ذلك مما لا يكون في استطاعتهم (١).

قال بعض العلماء: "ذكر أدلة نبوة محمد على من الكتاب العزيز، والكتاب العزيز كله دليل على صدق رسالته بل كل سورة منه دليل عليها لمكان العجز عن الإتيان بمثلها .. فإذن تبلغ أدلة التعجيز منه مبلغاً يزيد على الألف دليل وهذا من أسرار

(۱) انظر إعجاز القرآن للباقلاني، ص٤٦، وأعلام النبوة للماوردي، ص٧١، وشمائل الرسول لابن كثير، ص٧٢١.

قال الباقلاني: وقد ادعى قوم أن ابن المقفع عارض القرآن، وإنما فزعوا إلى الدرة اليتيمة، وهما كتابان: أحدهما يتضمن حكماً منقولة، توجد عند حكماء كل أمة .. فليس فيها شيء بديع من لفظ ولا معنى، والآخر في شيء من الديار، وقد تهوّس فيه مما لا يخفى على متأمل، وكتابه الذي بيناه في الحِكَم، منسوخ من كتاب بزر جمهر في الحكمة فأي صنع له في ذلك وأي فضيلة حازها؟ وبعد، فليس يوجد له كتاب يدّعي مدع أنه عارض فيه القرآن، بل يزعمون أنه اشتغل بذلك مدة، ثم فرق ما جمع واستحيا لنفسه من إظهاره .." ا.هـ، إعجاز القرآن، ص0.

الكتاب العزيز، وعجائب التنزيل" ا.هـ (١).

وللعلماء أقوال كثيرة في أوجه إعجاز القرآن أجملها فيما (7):

أولاً: إعجازه من حيث البيان والبلاغة، وعجيب التأليف وتتبين فيما يلى:

أ - من حيث الجملة، فهو مباين للمألوف من كلام البشر،
على اختلاف أوجه نظمه.

۲ - أنه ليس للعرب كلام بهذا الطول مع تلك البلاغة
والبيان، بل كل ما ينسب إلى شعرائهم وفصائحهم كلمات

(۱) رسالة استخراج الجدال من القرآن الكريم لابن الحنبلي ضمن الرسائل المنيرية (۲) (۵٤/۳)

<sup>(</sup>۲) انظر إعجاز القرآن للباقلاني (77 + 40)، وإثبات نبوته صلى الله عليه وسلم لأبي الحسين الزيدي وانظر أعلام النبوة للماوردي (40 + 40) والشفا (400 + 40) والشفا (400 + 40) والإعلام للقرطبي (400 + 40)، والشمائل لابن كشير ص(400 + 40) والبرهان في علوم القرآن للزركشي (400 + 40)، وإعجاز وبصائر ذوي التمييز (400 + 40)، والإتقان للسيوطي (400 + 40)، وإعجاز القرآن للرافعي، ص400 + 40 وما بعدها، ومباحث في علوم القرآن للشيخ مناع القطان، ص400 + 40



معدودة وحكم يسيرة، ولهذا قد يبرز أحدهم في فن ولا يبرز في فن آخر، ثم هذه الجمل اليسيرة قد تعارض وقد يظهر فيها الخلل، وعدم الانسجام، أما القرآن العظيم فمع طوله فهو متناسب في أرقى مراتب الفصاحة في جميع سوره وآياته.

 $\overline{0}$ 

٣ - عجيب نظمه، وتآلف أجزائه، مع اختلاف موضوعاته، ففيه الوعد والوعيد، والترهيب والترغيب، وفيه القصص والسير، وفيه التشريع والأحكام، ومع هذا لا تنافر ولا اختلاف.

ع - كثرة المعاني مع الإيجاز، وتأمل قوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ وَلَكُمْ وَلَكُمْ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَّمُ مَا تَتُقُونَ ﴿ وَلَكُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَشْر قال الفيروزابادي (١) - رحمه الله - هذه أربع كلمات وستة عشر حرفاً تتضمن ما ينيف على ألف ألف مسألة، قد تصدى لبيانها

<sup>(</sup>۱) محمد بن يعقوب بن محمد بن إبراهيم بن عمر، أبو طاهر مجد الدين الشيرازي الفيروز ابادي: من أثمة اللغة والأدب ولد بكارزين .. من أعمال شيراز، وانتقل إلى العراق وجال في مصر والشام، ودخل بلاد الروم والهند، كان مرجع عصره في اللغة والحديث والتفسير وتوفي في زبيد (سنة ۸۱۷)، أشهر كتبه "القاموس المحيط"، الأعلام (۱٤۷/۷ لح ١٤٦٤).

علماء الشريعة .. حتى بلغوا أُلوفاً من المجلدات، ولم يبلغوا بعد كنهها وغايتها"ا.هـ (١) .

وتأمل قوله تعالى: ﴿ ٱلْأَخِلَاءُ يَوْمَبِنهِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُولًا إِلاَّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ الزخرف: ٦٧.

وتأمل قوله تعالى: ﴿ خُدِ ٱلْعَفْوَ وَأَمْرَ بِٱلْعُرُفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجُنهِلِينَ ﴾ الأعراف: ١٩٩١ . "فإنها جامعة لجميع مكارم الأخلاق"(٢).

الثاني: ما اشتمل عليه من الإخبار بأمور الغيب، مما لا يمكن لبشر الاطلاع عليه من مثل قوله تعالى: ﴿ الْمَرْ عَلُبَتِ ٱلرُّومُ ۞ فِي الروم: ١ -١٠ فِي أَذْنَى ٱلْأَرْضِ وَهُم مِّنَ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ ۞ الروم: ١ -١٠ فوقع كما أخبر.

وقوله: ﴿ لَّقَدْ صَدَقَ ٱللَّهُ رَسُولَهُ ٱلرُّءَيَا بِٱلْحَقِّ لَتَدَخُلُنَّ ٱلْمُسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَالَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتْحَا قَرِيبًا ﴿ ﴾ تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَالَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتْحَا قَرِيبًا ﴿ ﴾

بصائر ذوي التمييز (١/ ٦٩).

<sup>(</sup>۲) بصائر ذوي التمييز (۱/۱).



[الفتح: ۲۷].

وقوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُدَى وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ الصف: ٩] ، فتحقق ما وعد به جل وتعالى رسوله فظهر هذا الدين على سائر الأديان.

وقوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيعٌ مُّنتَصِرٌ ﴿ سَيُهْزَمُ اللَّهُوْمُ اللَّهُ وَيُولُونَ الدُّبُرُ ﴿ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللهِ خَالِصَةً مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَلاقِينَ ﴾ خالِصَةً مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَلاقِينَ ﴾ اللقرة: ٩٤] فلم يتمنه أحد، فظهرت معجزته وبانت حجته عليه الصلاة والسلام والحمد لله رب العالمين.

الثالث: ما احتوى عليه من أخبار الأمم البائدة، وقصصهم مما لا يمكن العلم به، ولا يوجد منه إلا أخبار يسيرة، عند بعض علماء أهل الكتاب على ما فيها من تحريف، ونقص، ونسبة الأفعال المشينة إلى الأنبياء عليهم صلوات الله وسلامه قال تعالى: ﴿ نَحْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقُصَصِ بِمَآ أُوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ هَلَاَ ٱلْقُرْءَانَ

وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِمِ لَمِنَ ٱلْغَنفِلِينَ ﴿ الوسف: ١٦ .

وقوله تعالى: ﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْلِنَاءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْرَهُمْ وَهُمْ يَمْكُرُونَ ﴿ ﴾ ايوسف: ١٠٢.

وقوله: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِى قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِإُوْلِى ٱلْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَكُ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ حَدِيثًا يُفْتَرَكُ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ ليوسف: ١١١].

وقوله: ﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهَآ إِلَيْكُ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَآ أَنتَ وَلا قَوْمُكُ مِن قَبْلِ هَاذَا فَآصْبِرا إِنَّ ٱلْعَلْقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ أنتَ وَلا قَوْمُكُ مِن قَبْلِ هَاذَا فَآصْبِرا إِنَّ ٱلْعَلْقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [هود: ٤٩].

الرابع: ما تضمنه من الإخبار بما تكنه الضمائر كما في قوله تعالى: ﴿ إِذْ هَمَّت طَّآبِفَتَان مِنكُمْ أَن تَفْشَلا ﴾ آل عمران: ١٢٢].

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا جَآءُوكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ ٱللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوْلاً يُعَدِّبُنَا ٱللَّهُ ﴾ [الجادلة: ٨].

وقوله تعالى: ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدا مِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهم ﴾

[البقرة: ٥٩].

الخامس: المهابة والخشية التي تلحق بالقلوب عند تلاوته،

-00000-

وتأثيره في النفوس، وعدم الملل من ترداده وتكراره، لهذا كان السبب في إسلام عدد من الصحابة عندما سمعوه.

قال تعالى: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلِ لَّرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾ الحشر: ٢١] ، وقوله: ﴿ ٱللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِتَابًا مُّتَسَابِهَا مَّتَانِىَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾ [الزمر: ٢٣].

السادس: الإعجاز في تشريعاته، وأحكامه، التي فاقت جميع النظم والقوانين.

السابع: حفظ الله تعالى له، فلا يمكن لبشر أن يزيد فيه أو ينقص ولو رام ذلك مخلوق، لانكشف ذلك للعيان من سائر الناس.

الثامن: إعجازه العلمي، وهذا يظهر من خلال دعوته للإنسان بالنظر والتأمل، وحثه على التفكير في خلق الله، قال تعالى: ﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَنُواتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا تُغْنِى ٱلْآيَكُ تُ وَالنَّدُرُ عَن قَوْمِ لاَّ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَفِي السِّمَاوَاتِ اللهُ الل

[الذاريات: ۲۰ -۲۱].

يقول موريس بوكاي: "لقد أذهلتني دقة بعض التفاصيل الخاصة بهذه "الظواهر" وهي تفاصيل لا يمكن أن تدرك إلا في النص الأصلي، أذهلتني مطابقتها للمفاهيم التي نملكها اليوم عن نفس هذه "الظواهر" والتي لم يكن ممكناً لأي إنسان في عصر محمد أن يكون عنها أدنى فكرة..." ا.هـ (۱) ويقول أيضاً: "وبفضل الدراسة الواعية للنص العربي استطعت أن أحقق قائمة أدركت بعد الانتهاء منها أن القرآن لا يحتوي على أية مقولة قابلة للنقد من وجهة نظر العلم في العصر الحديث"ا.هـ (۲).

وعدَّ بعض العلماء (٣) الصرفة نوعاً من الإعجاز، وهذا لا

(١) دراسة الكتب المقدسة في ضوء المعارف الحديثة، ص ١٤٤ - ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص١٣.

<sup>(</sup>٣) كأبي القاسم التيمي في كتاب الحجة على تارك المحجة (٢٥٠/١)، وكذلك أبو الحسين الزيدي في كتاب إثبات نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، ص٢٨، حيث قال: "ويكفي في آية واحدة من آيات التحدي أن يقرع أسماعهم فكيف يصح أن يقال: إنها لم تبلغهم، إلا أن يكون الله تعالى صرفهم عن سماعها ولئن جاز ذلك، فالصرف من عظيم المعجزات" ا.هـ وكذلك الرماني كما نقله السيوطي في الإتقان (٢٦٣٢).



يصح حيث إن الصرفة ليست إعجازاً، أما القول بالصرفة فقد قال به بعض المتكلمين ومن أشهر من عرف عنه هذا القول النظّام (۱) من المعتزلة حيث زعم "أن نظم القرآن وحسن تأليف كلماته ليس بمعجزة للنبي ولا دلالة على صدقه في دعواه النبوة، وإنما وجه الدلالة منه على صدق ما فيه من الإخبار عن الغيوب، فأما نظم القرآن وحسن تأليف آياته فإن العباد قادرون على مثله وعلى ما هو أحسن منه في النظم والتأليف.."(۲).

وأبو المعالي الجويني (٣) ، وبعض القدرية ، وابن حزم الأندلسي (٤) .

ومعنى هذا القول إبطال الإعجاز في النظم والتأليف

<sup>(</sup>۱) إبراهيم بن سيار بن هانئ البصري، أبو إسحاق النظّام: من أئمة المعتزلة تبحر في علوم الفلسفة واطلع على أكثر ما كتبه رجالها، وانفرد بآراء خاصة تابعته فيها فرقة من المعتزلة سميت "النظامية" وقد ألفت كتباً خاصة للرد على النظام فيها تكفير وتضليل..." توفي سنة ٢٣١هـ، الأعلام للزركلي (٢/١٤)، وانظر تاريخ بغداد (٩٧/٦)، والفرق بين الفرق للبغدادي، ص١١٣.

<sup>(</sup>٢) الفرق بين الفرق ص١٢٨، وانظر الانتصار للخياط، ص٦٨.

<sup>(</sup>٣) انظر العقيدة النظامية، ص٧٣ -٧٤، حيث صرح بهذا الرأي.

<sup>(</sup>٤) انظر الفصل في الملل والنحل (٣/٣ لمح٢٧).

والفصاحة والبلاغة، والزعم بأن عجز العرب عن أن يأتوا بمثل هذا القرآن لأن قدراتهم سلبت، ولأنهم صرفوا عن ذلك الأمر، والقائلين بهذا القول على رأيين:

الأول: أن العرب صرفوا عن المعارضة بصارف خارج عنهم، فلم تكن لديهم قدرة على معارضة القرآن، وهذا قول النظام.

الثاني: أن الله سبحانه وتعالى، سلب العرب علومهم، ومواهبهم في الفصاحة والبلاغة والبيان (١).

وهذا القول من أضعف الأقوال وأفسدها كما ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -  $^{(7)}$  ويظهر بطلان وفساد هذا القول في الأوجه التالية:

الأول: أن الله تعالى قال: ﴿ قُل لَيْنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى أَنُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ عَلَى أَنُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ

<sup>(</sup>۱) انظر أعلام النبوة للماوردي، ص $\gamma$ ، ومباحث في إعجاز القرآن لمصطفى مسلم، ص $\gamma$ 0.

<sup>(</sup>٢) انظر الجواب الصحيح (٢٥/٤).



بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ طَهِيرًا ﴿ الإسراء: ١٨٨] ولو كان الإعجاز بالصرفة، لكان لا فائدة من اجتماعهم، إذ هو بمثابة اجتماع الموتى، إذ قد سلبوا جميعاً القدرة على المعارضة.

الثاني: أن إثبات هذا القول يلزم منه ألا يكون القرآن معجزاً، بل يكون المعجز هو الله عز وجل، ومعلوم أن الإجماع منعقد على إعجاز القرآن قبل ظهور القول بالصرفة كما نص على ذلك السيوطي (۱) والقرطبي (۲) – رحمهما الله – وغيرهم.

الثالث: كما يلزم من هذا القول أن يزول الإعجاز بزوال زمن التحدي وهذا خلاف الإجماع (٣).

الرابع: لو صح هذا القول، لوجد من أشعار العرب السابقة ما يضاهي القرآن، وهذا لم يكن (٤).

الخامس: أنه يلزم منه أن يكون القرآن الكريم كسائر الكلام

<sup>(</sup>١) انظر الإتقان (٢٥٦/٢ لح-٢٥٥)، والخصائص الكبرى (١٩٤/١).

<sup>(</sup>٢) انظر الجامع لأحكام القرآن (١/٦٦).

<sup>(</sup>٣) انظر الإتقان (٢/٢٥٦ لج ٢٥٥٠).

<sup>(</sup>٤) انظر إعجاز القرآن للباقلاني، ص(٥٣ لح٢٥)، وص١٧٥ -١٩٦، وانظر لوامع الأنوار (١٧٤/١).

لا مزية له عليها بشيء، غير أنه لا يمكن معارضته، لأن الله عز وجل صرف قدرة العباد على ذلك.

السادس: أن الله عز وجل وصف القرآن بأوصاف لا يمكن أن يوصف بها غيره، كقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْءَانًا سُيِّرَتْ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ ٱلْمَوْتَىٰ بَلَ لِلَّهِ ٱلْأَمْرُ جَمِيعًا أَلَجَبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ ٱلْمَوْتَىٰ بَلَ لِلَّهِ ٱلْأَمْرُ جَمِيعًا ﴾ أَفَلَمْ يَايْتُس ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن لَّوْ يَشَاءُ ٱللهُ لَهَدَى ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ أَفَلَمْ يَايْتُس ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن لَّوْ يَشَاءُ ٱللهُ لَهَدَى ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ الرعد: ١٦١ الآية وقوله: ﴿ ٱللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ ٱلْحَدِيثِ كِتَنبًا مُتَشَابِهَا مُتَشَابِهَا مُثَانِى تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينَ جُلُودُهُمْ مَّ مَن يَشَآءُ وَمَن وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَالِكَ هُدَى ٱللّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَآءُ وَمَن يَشَآءُ وَمَن يُضَلِلِ ٱللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴿ اللّهُ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ الزم: ١٣١. وغير ذلك فدل على أن يُضْلِلِ ٱلللهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴾ الزم: ١٣١. وغير ذلك فدل على أن القرآن معجز بذاته.

السابع: أنه ينبغي بناء على قولهم هذا أن يكون القرآن الكريم في أقل مراتب الفصاحة والبلاغة، حتى يكون العجز عن الإتيان بمثله أبلغ في التحدي.

الثامن: ما ثبت بالتواتر بأن الدواعي لمعارضة القرآن موجودة، والهمم متحفزة إلى المعارضة، مع ما في نفوسهم من



شدة العداوة لمحمد عليه الصلاة والسلام، والقرآن تحداهم أن يأتوا بسورة واحدة من مثله، ولو سلبت قدراتهم وعلومهم لظهر لهم ذلك، ولجاز لهم أن يدّعوا أن هذا سحر ولقالوا كنا نستطيع ذلك ولكن حلت بيننا وبينه بسحرك.

التاسع: أن هذا القول يعود أصله إلى أقوال البراهمة (١).

(۱) كما ذكر الشيخ محمد أبو زهرة - رحمه الله - حيث قال: يقول في ذلك أبو الريحان البيروني في كتابه، ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرزولة ما نصه: "أن خاصتهم يقولون في مقدورهم أن يأتوا بأمثالها، ولكنهم ممنوعون من ذلك احتراماً لها" ا.هـ.

ثم عقب بقوله: "ولم يبين البيروني وجه المنع أهو منع تكليفي يسبقه الإيمان بهذه الكتب، أم هو منع تكويني بمعنى أن برهما صرفهم بمقتضى التكوين عن يأتوا بمثلها، والأخير هو الظاهر لأنه هو الذي يتفق مع قول جمهور علمائهم، وما اشتهروا من أن القول بالصرفة نبع في واديهم" ا.هـ، القرآن المعجزة الكبرى، ص٧٩. والبرهمية: ديانة من ديانات الهند القديمة، وهم يعتقدون وحدة الوجود والتناسخ أي عودة الأرواح إلى الأجساد في الدنيا، وهم يقدسون البقر ويحرمون ذبحها لاعتقادهم أن الأرواح الطاهرة تحل فيها، ويقدسون الثعابين والتماسيح، ومن عاداتهم إحراق موتاهم، ومن كتبهم المقدسة "الفيدا" و"منافا دار ماساسترا" و"ماهاباراتا" و"رميانا" و"دبور أنا" و"الفيدا" يحتوي فقط على البرهمية الأولى، وأما البورأنا فيمثلها مختلطة بالتثليث والعقائد الخاصة بالإله فيشنو.

انظر دائرة معارف القرن العشرين (٢/٩٥١) وما بعدها.

العاشر: أن القول بالصرفة ينفي أن يكون للقرآن بذاته إعجازاً، ومعلوم أن معجزات الأنبياء السابقين كانت معجزة بذاتها، فلم يقدر أحد أن يعارضها أو يأتي بمثلها، فهل يعقل أن تكون معجزة محمد الخالدة أقل قدراً مما سبقها من معجزات الأنبياء؟!

-CMM)-

الحادي عشر: أن هذا القول يشبه القول بأن القرآن سحر يؤثر، حيث إن غاية كلا القولين أن إعجازه أمر خارج عنه.

الثاني عشر: ما ثبت من الروايات الكثيرة من تأثرهم ببلاغة ونظم القرآن بذاته، ولقد كان سماع القرآن الكريم سبب إسلام عدد منهم كعمر بن الخطاب – رضي الله عنه وأرضاه – وغيره.

الثالث عشر: لو قيل: إن إعجاز الكفار عن المعارضة كان لصارف ثبط عزائمهم وعاق قدرهم البيانية لنقل ذلك، ولكان من المشركين تظاهر بذلك، وادعاء بأن ذلك في الإمكان، فلما لم يحصل منهم اجتماع أو تواطؤ على المعارضة دل على بطلان هذا القول.

الرابع عشر: يلزم من هذا القول أن تنقص مقدرة العرب البيانية، عما كانوا عليه في الجاهلية، وينزل مستوى الشعر والنثر



عما كان عليه، وهذا غير واقع.

الخامس عشر: أن مثار إعجابهم، هو القرآن نفسه، بما حوى من ضروب الإعجاز، ولم يكن إعجابهم لعدم المعارضة (۱) وبعد أن تبين لنا بطلان القول بالصرفة، نعود للحديث عن إعجاز القرآن، فأقول: إنه من خلال تلك الوجوه مجتمعة، تظهر جوانب الإعجاز، ولا ينبغي القول بأن الإعجاز حصل بنوع دون سواه، لأن التحدي صريح في الإتيان بمثل القرآن (۲) وجميع هذه الأوجه

<sup>(</sup>۱) انظر إعجاز القرآن للباقلاني (٤٥ لح٥٥)، الشفا (٣٧٣/، ٣٥٠)، وأعلام النبوة للماوردي، ص٧٧ وما بعدها، والرسالة الشافية في وجوه الإعجاز للجرجاني (ص٢١٦ -٦١٦)، والبداية والنهاية (٨١/٨)، والجواب الصحيح (٤/٥٧) والإتقان (٢/٢٥٢ لح٥٥٥)، والخصائص الكبرى (١٩٤١)، ولوامع الأنوار (١٧٤/١)، وإعجاز القرآن للرافعي ٥٣ -٥٤، ١٤٦ وما بعدها، والمعجزة الكبرى لمحمد أبو زهرة ٢٩ -٨٥، ومناهل العرفان (٢/٠١٠ -٣١٢) و(١٦٢١ لح٠١١)، وإظهار الحق (٣/٠٠٨ لح٩٨٧)، ومباحث في إعجاز القرآن، ص٥٧ -٦٢.

<sup>(</sup>٢) ذكر الشيخ محمد أبو زهرة – رحمه الله – أن التحدي للعرب كان في الإتيان بمثل المنهج البياني للقرآن!!

حيث يقول: ".. ولكن نرى أن الله تعالى تحدى العرب أن يأتوا بمثله ولو مفترى، فكان التحدي للعرب ابتداء بالمنهج البياني للقرآن، وهو الذي استرعى ألبابهم ولعله

قد اشتمل عليها القرآن.

قال الزركشي (۱) — رحمه الله — : "قول أهل التحقيق أن الإعجاز وقع بجميع ما سبق من الأقوال لا بكل واحد عن انفراده، فإنه جمع كله، فلا معنى لنسبته إلى واحد منها بمفرده مع اشتماله على الجميع، بل وغير ذلك مما لم يسبق" ا.هـ (7).

ODD)-

وفي كثرة هذه الأوجه رد على زعم أن التحدي لا يكون إلا لمن هو في درجة من الحصافة، إذ إن الأوجه يشترك في إدراكها العام والخاص (٣).

=

لم تكن بلغت مداركهم العقلية والقانونية أن يعرفوا مدى ما في أحكام القرآن من تنظيم سليم للمجتمع.." ا.هـ. المعجزة الكبرى، ص ٩٥، وانظر ص ٩٤، وقوله هذا ما هو إلا دليل عليه، بل هو مخالف للآية (فليأتوا بحديث مثله) وهذا يشمل القرآن كله.

<sup>(</sup>۱) بدر الدين أبو عبدالله محمد بن بهادر بن عبدالله المصري الزركشي الشافعي الإمام العلامة المصنف المحرر ولد سنة خمس وأربعين وسبعمائة، كان فقيها أصولياً أديباً فاضلاً توفي بمصر، سنة ٤٩٧ شذرات الذهب (٣٥/٦) وانظر الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة (٣٩٨/٣ لح٣٩٧).

<sup>(</sup>٢) البرهان في علوم القرآن (١٠٦/٢).

<sup>(</sup>٣) انظر الإعلام للقرطبي (٣٢٦/٣).



وهذا العجز يشمل الإنس والجن، فإن قيل: كيف لنا معرفة عجز الجن؟!

فالجواب في عدة أوجه:

منها: أن الله عز وجل أخبر بعجز الجن والإنس جميعاً مع اتحادهما، فالافتراق من باب أولى.

ومنها: أنه قد رويت أشعار للجن، وقد حفظت وهي لا تتجاوز ما عند الإنس، بل قد تضعف عنها.

ومنها: ما ذكره الله في القرآن من تعجب الجن لهذا القرآن في قوله: ﴿ وَإِذْ صَرَفَنَآ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرُءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُواْ فَلَمَّا قُضِي وَلَّوْا إِلَىٰ قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ ﴿ قَالُواْ يَكَ مَضَدِونَ اللهُ قَالُواْ يَكَ مَصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَعَوْمُنَآ إِنَّا سَمِعْنَا حِتَابًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَكَوْمُنَآ إِنَّا سَمِعْنَا حِتَابًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَكَيْهِ يَهُدِي إِلَى ٱلْحَقِّ وَإِلَىٰ طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ فَاللَّا الْحَقِ وَإِلَىٰ طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ فَاللَّا الْحَقِ وَإِلَىٰ طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّه

ومن خلال هذه الأوجه يتبين عجزهم (١).

-CMM)-

وأما آياته، وبياناته عير القرآن فهي كثيرة، وقد أفردت فيها المصنفات الكثيرة، ومن ذلك: انشقاق القمر، وتكثير الطعام القليل، وانقياد الشجر، وشهادته على نبوته العلم وحنين الجذع، وتسبيح الحصى في كفه الشريفة في المستجابة دعائه في كثير من المواطن، وتكليم البهائم والسباع، وسجودها له وتسليم الأحجار والأشجار عليه، ونبع الماء من بين أصابعه وقتال الملائكة معه يوم بدر، وما جرى لأتباعه من الكرامات التي هي دليل على نبوته في وغير ذلك كثير، ولو لا خشية الإطالة لسردت الأحاديث والآثار في ذلك كثير،

وقد نقل عن بعض المتأخرين إنكار هذه المعجزات،

<sup>(</sup>۱) انظر إعجاز القرآن اللباقلاني، ص٦٥، والمنهاج في شعب الإيمان (٢٨٣/١)، وانظر البرهان في علوم القرآن (١١١/٢).

<sup>(</sup>٢) انظر دلائل النبوة للفريابي، ودلائل النبوة لأبي نعيم الأصبهاني، ودلائل النبوة للبيهقي، والشفا للقاضي عياض، والوَفَا لابن الجوزي، والشمائل لابن كثير، والخصائص الكبرى للسيوطى، والصحيح المسند من دلائل النبوة لمقبل الوادعى.



والزعم بأن معجزته في القرآن، وهذا القول يفضي إلى إنكار السنة والطعن فيها، وهذا سبيل إلى إنكار أحكام الشريعة وتفاصيل الأحكام، إذ من روى لنا هذه المعجزات، هو الذي روى لنا الأحكام، لاسيما مع ما عُلم من اهتمام العلماء الأجلاء في تدقيق النصوص وتمحيصها، والحكم على الأسانيد، وكثير منها قد تواتر نقله وقد نص على تواترها عدد من الأئمة كشيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله – حيث قال: "ومنها ما هو متواتر يعلمه العامة والخاصة كنبع الماء من أصابعه، وتكثير الطعام، وحنين الجذع ونحو ذلك فإن كلا من ذلك تواترت به الأخبار، واستفاضت ونقلته الأمة جيلاً بعد جيل، وخلفاً عن سلف فما من طبقة من طبقات الأمة إلا وهذه الآيات منقولة مشهورة مستفيضة فيها"ا.هد(۱).

ونص على تواترها – أيضاً – ابن حجر حيث قال – رحمه الله –: "ومجموع ذلك يفيد القطع بأنه ظهر على يده في من خوارق العادات شيء كثير، كما يقطع بجود حاتم، وشجاعة

<sup>(</sup>۱) الجواب الصحيح (۲۲۷/٤).

علي، وإن كانت أفراد ذلك ظنية وردت مورد الآحاد مع أن كثيراً من المعجزات النبوية قد اشتهر وانتشر ورواه العدد الكثير، والجم الغفير، وأفاد الكثير من القطع عند أهل العلم بالآثار، والعناية بالسير والأخبار .. بل لو ادعى مدع أن غالب هذه الوقائع مفيدة للقطع بطريق نظري لما كان مستبعداً.." ا.هـ (١).

-CMM)-

ثانياً: إثبات نبوته على من خلال النظر في أحواله على وصفاته قبل البعثة وبعدها:

<sup>(</sup>۱) فتح الباري (٦٧٤/٦ لح٦٧٣)، وانظر الرد عليهم مفصلاً في كتاب القول الفصل بين الذين يؤمنون بالغيب والذين لا يؤمنون "بكامله للشيخ مصطفى حبري.



وفي هذه الآيات إثبات النبوة من عدة أوجه:

الوجه الأول: أنه عليه الصلاة والسلام جاء بالآيات البينات والعلامات الواضحات، التي لا يمتري فيها إلا معاند مكابر.

الوجه الثاني: أن هذا القرآن هو من عند الله والأدلة على ذلك:

ا - أن النبي الخير بذلك وهو الصادق الأمين الذي لم يؤثر عنه كذبه، وما كان يلقب إلا بالصادق، فهل يليق به أن يكذب على الله.

۲ - أن هذا القرآن لو كان من عنده لكان الأولى به أن ينسبه
لنفسه.

الوجه الثالث: نشأته في قوم أميين، وهو أمي أيضاً لا يعرف الكتابة ولا القراءة ثم مكث على هذا الحال أربعين سنة، ثم جاء بهذا الوحى وهذا العلم وهذا قاطع بصحة نبوته وصدقه.

الوجه الرابع: أنه عليه الصلاة والسلام لم يكن قبل بعثته طالباً لشيء من هذه العلوم، ولا متردداً على أحد مما ينسب إليه العلم، وهذا معروف عند جميع أهل مكة قال تعالى: ﴿ قُل لَنَّو شُلَا أَذْرَكُم بِمِّهُ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن

## قَبْلِمِةَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ١٦٦.

الوجه الخامس: أنه على تحمل في سبيل تبليغ دعوة الله الكثير من الصعاب، والمحن، فلم يغيره هذا عن منهجه وبقي ثابتاً، حتى أظهر الله دينه، ولو كان كاذباً لظهر فشله، وخذلانه.

الوجه السادس: أن أخلاقه وصفاته، معروفة قبل البعثة، فلم يؤثر عنه قبيح قط، بل هو الصادق الأمين، فكيف يلتبس أمره بأمر السحرة، والكهنة، الذين هم من أخبث الناس سيرة، وأرذلهم أخلاقاً (۱):

عن علي بن أبي طالب – رضي الله عنه – قال: سمعت رسول الله عنه أبي يقول: "ما هممت بقبيح مما كان أهل الجاهلية يهمون بها إلا مرتين، كلتاهما يعصمني الله عز وجل منها: قُلتُ ليلةً لفتى من قريش بأعلى مكة في أغنام لأهلنا نرعاها: انظر غنمي حتى أسمر هذه الليلة بمكة كما يسمر الفتيان، قال: نعم، فخرجت فجئت أدنى دار من دور مكة، فسمعت غناءً وضرب دفوف وزمراً، فقلت: ما هذا؟ قالوا: فلان تزوج فلانة، لرجل

<sup>(</sup>١) انظر إيثار الحق على الحلق، ص٢٤١- ٢٤١.

من قريش تزوج امرأة من قريش، فلهوت بذلك الغناء وبذلك الصوت حتى غلبتني عيني، فما أيقظني إلا مس الشمس فرجعت إلى صاحبي فقال: ما فعلت؟ فأخبرته، ثم قلت له ليلة أخرى مثل ذلك ففعل، فخرجت، فسمعت مثل ذلك، فقيل لي مثل ما قيل لي، فلهوت بما سمعت حتى غلبتني عيني، فما أيقظني إلا مس الشمس ثم رجعت إلى صاحبي، فقال لي ما فعلت فقلت: ما فعلت شيئاً، قال رسول الله في فوالله ما هممت بعدهما بسوء ما يعمل أهل الجاهلية حتى أكرمني الله عز وجل بنبوته" (۱).

 $\overline{0}$ 

وعن عبدالله بن عمر - رضي الله عنه - عن رسول الله عنه أنه لقي زيد بن عمرو بن نفيل بأسفل بلدح، وذلك قبل أن ينزل على رسول الله على رسول الله على الوحي فقدم إلى رسول الله على الله على أن يأكل منها، ثم قال: إني لا آكل ما تذبحون على

(۱) رواه أبو نعيم في دلائل النبوة (١٨٦/١)، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد "رواه البزار ورجاله ثقات" ١.هـ (٢٢٦/٨). أنصابكم، ولا آكل إلا مما ذكر اسم الله عليه" (١).

ثالثاً: إثبات نبوته على من خلال ما أخبر به من قصص الأنبياء وأخبار السابقين:

قال تعالى: ﴿ وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَاقَوْمِ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُم مَّقَامِي وَتَدْكِيرِي بِعَايَاتِ ٱللَّهِ فَعَلَى ٱللَّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُواْ أَمْرَكُمْ وَشُرَكَآءَكُمْ ﴾ [يونس: ٧١].

وقوله: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنَ بَعْدِهِ عُسُلًا إِلَىٰ قَوْمِهِمْ فَجَآءُوهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ﴾ [يونس: ٧٤] .

وقوله: ﴿ ثُمَّر بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ وَهَارُونَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلاَيْهِ بِكَايَاتِنَا فَٱسْتَكَبِّرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا مُّجْرِمِينَ ﴾

[يونس: ۲۵].

وغيرها من قصص القرآن مما بيّن الله أخبارهم من الأنبياء وغيرهم كأصحاب الكهف، ومريم عليها السلام، والخضر عليه

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده (۱۹۷/۷ لح ۱۹۲۸) ط، دار العارف، قال الشيخ أحمد شاكر: "إسناد صحيح" ۱.هـ (۱۹۲/۷)، ورواه أيضاً عن ابن عمر رضي الله عنه (۱۱۲/۳).

السلام، والذين خرجوا من ديارهم وهم ألوف حذر الموت، وقصة الذي مر على قرية وهي خاوية على عروشها وسيأتي بيان (۱) أن رسول الله على لم يتعلم هذا من أهل الكتاب، بل كل ما عندهم في هذا محرف، وفيه نسبة أعمال لا تليق بالأنبياء من محض افتراءاتهم على أنبياء الله.

فلو لم يكن محمد الله عند الله هل كان يستطيع أن يأتي بمثل هذه القصص، وهو الأمي الذي لم يتعلم قط؟!.

رابعاً: إثبات نبوته على بإثبات وجود جنس الأنبياء ابتداء:

قال تعالى: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولُ فَإِذَا جَآءَ رَسُولُهُمْ قَضِى بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ ﴾ ليونس: ٤٧ وقوله تعالى بعد أن قص قصة نوح عليه الصلاة والسلام: ﴿ وَمَا كَانَ هَلَذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يَفَتَرَكُ مِن دُونِ ٱللهِ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلُ أَن يُفْتَرَكُ مِن دُونِ ٱللهِ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلُ أَن يُغْتَرَكُ مِن دُونِ ٱللهِ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلُ ٱلْكِتَكِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ليونس: ٣٧ ﴿ وَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا بَعْدَهِ وَسُلًا إِلَىٰ قَوْمِهِمْ فَجَآءُوهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَالِكَ نَطْبَعُ عَلَىٰ قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ كَذَالِكَ نَطْبَعُ عَلَىٰ قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ ﴾ كَذَالِكَ نَطْبَعُ عَلَىٰ قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ كَذَالِكَ نَطْبَعُ عَلَىٰ قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ ﴾

(۱) انظر ص ۸۸.

ايونس: ١٧٤ وقوله: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسَّئَلِ ٱلَّذِينَ يَقَرَءُونَ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ لَقَدْ جَآءَكَ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَلَا تَكُونَنَ مَن ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ ايونس: ٩٤.

وقولهُ: ﴿ فَهَلْ يَنتَظِرُونَ إِلَّا مِثْلَ أَيَّامِ ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِهِمْ أَقُلُ فَٱنتَظِرُونَ إِنِّي مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُنتَظِرِينَ ﴿ ثُمَّ نُنتَجِى رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ عَامَنُواْ كَذَالِكَ حَقّا عَلَيْنَا نُنجِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَٱلَّذِينَ عَامَنُواْ كَذَالِكَ حَقّا عَلَيْنَا نُنجِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ اليونس: ١٠٢ - ١٠٣].

ويقول تعالى في سورة أخرى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ كُمَاۤ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ كُمَاۤ أَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ نُوحٍ وَٱلنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ ۚ وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْمَاعِيلَ وَأَيَّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَإِسْمَاعِ وَعِيسَىٰ وَأَيَّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَوَله: ﴿ وَلَقَدْ وَسُلَيْمَانَ وَوَله: ﴿ وَلَقَدْ وَسُلَيْمَانَ وَوَله: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ فِي شِيعَ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ وَلَقَدْ اللهِ اللهُ وَلِينَ ﴿ وَلَقَدْ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ المُؤْلِقُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

من أهل الكتاب يؤمنون بنبوة الأنبياء قبل محمد وهؤلاء الرسل جميعاً من جنس واحد أولاً.

وثانياً: أن نبوته على أوضح من قبله كما سبق البيان.

ثالثاً: أن إنكار نبوته يؤدي إلى إنكار نبوة من سبقه من الأنبياء لأن العلم بهم إنما كان عن طريقه.

رابعاً: أنه قد علم اتفاق الأنبياء فيما يدعون إليه، من غير تواطؤ ولهذا قال ورقة بن نوفل (۱) عندما جاءته خديجة رضي الله عنها وأرضاها وذكرت له قصة رسول الله عند بدء نزول الوحي عليه فقال: ".. هذا الناموس الذي نزّل الله على موسى، يا ليتني فيها جذع، ليتني أكون حياً إذ يخرجك قومك، فقال رسول الله على الله عنه عنه عنه عنه ومن عنه أو مخرجي هم"؟ قال: نعم، لم يأت رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودي، وإن يدركني يومك أنصرك نصراً مؤزراً.

(۱) ورقة بن نوفل بن أسد بن عبدالعزى من قصى القرشي الأسدي، من قريش حكيم جاهلي، اعتزل الأوثان قبل الإسلام، وامتنع من أكل ذبائحها وتنصر، وقرأ كتب الأديان، أدرك أوائل عصر النبوة، ولم يدرك الدعوة، وهو ابن عم خديجة أم المؤمنين، ذكره الطبري والبغوي وابن قانع وابن السكن وغيرهم في الصحابة، انظر الإصابة (۲۱۸/٦ لحح۳۱۷).

(10)

الحديث <sup>(۱)</sup> .

فإذا علم ذلك ثبتت نبوته والمنا أسلم مشركو العرب، لما ظهر من دلائل صدقه عليه الصلاة والسلام (٢).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه، ص۲۲٦.

<sup>(</sup>٢) انظر النبوات، ص ٣٤ -٣٥، وص ٥١، وشرح العقيدة الأصفهانية ١٥٢ - ١٥٣ والفوائد ص ١٩٨.



خامساً: من الأدلة على ثبوت نبوته، بعثته في زمن كان الناس بأشد الحاجة إلى رسول:

ومن يتأمل حال المجتمع الجاهلي آنذاك، يعلم علماً يقيناً أن الناس كانوا بأمس الحاجة إلى من يهديهم ويبصرهم سواء السبيل حيث كانت عبادة الأوثان والأحجار، والنار، والكواكب، قال تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللهِ مَا لاَ يَضُّرُهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللهِ مَا لاَ يَضُّرُهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللهِ مَا لاَ يَضُرُعُونَ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَيَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللهِ مَا لاَ يَضُرُعُونَ ٱللهَ بِمَا لاَ يَعْبُرُهُمُ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَعَبُدُونَ ٱللهَ بِمَا لاَ يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَلا فِي ٱلْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَلا فِي ٱلْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ يَعْلَمُ فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَلا فِي ٱلْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ لَيُونِ اللهِ لَيْ السَّمَاوَاتِ وَلا فِي ٱلْأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ لَيُونِ اللهِ لَيْ اللهُ اللهُ لاَ يَعْمَا يُشْرِكُونَ اللهِ لَهُ لَا يَعْمَا يُشْرِكُونَ اللهَ لاَ يَعْمَا يُشْرِكُونَ اللهُ لا يَعْلَىٰ اللهُ ال

علاوة على ما فشا من انحلال خلقي، كالزنى ووأد البنات، وقتل النفس التي حرم الله، وقطيعة الأرحام، والربا. الخ.

فجاء النبي الخاتم لينقذ الناس من الظلمات إلى النور قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِّيِّ نَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ وَلَكَابُ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَغِيمِ مَلَالِ مُّبِينِ ﴾ الجمعة: ٢].

فرحمُّة الله بعباده تقتضي ألا يترك الناس هملاً بلا دين، وهذا

من رحمته وليس واجباً عليه كما يزعم المعتزلة (١).

سادساً: البشارة بنبوة محمد الله في الكتب السابقة:

قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَوَّأْنَا بَنِى إِسْرَ عِلَ مُبَوَّأَ صِدْقِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ فَمَا ٱخْتَلَفُواْ حَتَّى جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ فَمَا ٱخْتَلَفُواْ حَتَّى جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ إِنَّ كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنزَلْنَآ يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنزَلْنَآ إِلَيْكَ فَسَعُلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ لَقَدْ جَآءَكَ ٱلْحَقُّ مِن إِلَيْكَ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ إيونس: ٩٣ - ١٩٤.

<sup>(</sup>۱) يزعم المعتزلة أن بعثة الرسل - عليهم صلوات الله وسلامه - واجب على الله تعالى كما ذكر القاضي عبدالجبار في شرح الأصول الخمسة: "قد تقرر في كل عاقل وجوب دفع الضرر عن النفس، وثبت أيضاً أن ما يدعو إلى الواجب ويصرف عن القبيح فإنه واجب لا محالة، وما يصرف عن الواجب ويدعو إلى القبيح فهو قبيح لا محالة إذ صح هذا، وكنا نجوز أن يكون في الأفعال ما إذا فعلناه كنا عند ذلك أقرب إلى أداء الواجبات واجتناب المقبحات، وفيها ما إذا فعلناه كنا بالعكس من ذلك ولم يكن في قوة العقل ما يعرف به ذلك ويفصل بين ما هو مصلحة ولطف وبين ما لا يكون كذلك، فلابد من أن يعرفنا الله تعالى حال هذه الأفعال كي لا يكون عائداً بالنقص على غرضه بالتكليف، ولهذه الجملة قال مشايخنا: إن البعثة متى حسنت وجبت، على معنى أنها متى لم تجب قبحت لا محالة" ا.هـ، ص ٢٠٥. وهذا باطل، لأن إيجاب أمر على الرب تعالى ينافي مشيئته وقدرته وهو المالك لكل شيء، وانظر الرد عليهم في كتاب المعتزلة وأصولهم الخمسة وموقف أهل السنة منها، ص ٢٠٥.

وفي هذه الآيات الكريمة من سورة يونس - عليه السلام - الإشارة إلى التبشير بنبوة محمد الله عند أهل الكتاب، وهم يعرفون ذلك ويقرّبه المنصفون منهم.

قال ابن جرير - رحمه الله - عند تفسير هذه الآية:

"فإن كنت يا محمد في شك من حقيقة ما أخبرناك وأُنزل إليك من أن بني إسرائيل لم يختلفوا في نبوتك قبل أن تبعث رسولاً إلى خلقه، لأنهم يجدونك عندهم مكتوباً ويعرفونك بالصفة التي أنت بها موصوف في كتابهم في التوراة والإنجيل" ا.هـ (١).

وقال ابن كثير – رحمه الله – عند تفسير هذه الآية: "وهذا فيه تثبيت للأمة وإعلام لهم أن صفة نبيهم –  $\times$  – موجودة في الكتب المتقدمة التي بأيدي أهل الكتاب"ا.هـ $^{(1)}$ .

وفي النص على ذكره يقول تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأُمِّيَّ ٱلَّذِينَ يَتَبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيِّ ٱلْمُعَرِّفِ وَٱلْإِنجِيلِ يَجْدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَئِةِ وَٱلْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَلَهُمْ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَيُحُلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْمُنكرِ وَيُحُلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْمُنكرِ وَيُحُلُّ لَهُمُ ٱلْخَبَيْتِ وَيَضَعَعُ عَنْهُمْ إصرَهُمْ وَٱلْأَغْلَلَ ٱلَّتِي كَانتَ عَلَيْهِمَ عَلَيْهِمَ عَلَيْهِمَ أَلْمُعْلَالًا ٱلَّتِي كَانتَ عَلَيْهِمَ عَلَيْهِمَ أَلْمُ اللَّهِمُ الْمُعْلَى اللَّهِمَ عَلَيْهِمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ الْمُعْلَى اللَّهِمَ عَلَيْهِمَ اللَّهُ الْمُعْرَافِهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِيْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَلِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُعَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِلَةُ اللْمُولِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّه

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۱۱/۲۱).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۳/۹۲۵).

فَٱلَّذِيرِ ﴾ ءَامَنُواْ بِهِ وَعَرَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاَتَّبَعُواْ ٱلنُّورَ ٱلَّذِيَ أُنزِلَ مَعَهُو أُوْلَـٰهٍكَهُمُ ٱلْمُفْلِحُون ﴾ الأعراف: ١٥٧ .

-000

رجل فيكم عبدالسلام بن سلام" قال أعلمنا وابن أعلمنا وأخيرنا وابن أخيرنا، فقال رسول الله عبدالله "أفرأيتم إن أسلم عبدالله قالوا: أعاذه الله من ذلك، فخرج عبدالله إليهم فقال: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله، فقالوا: شرنا، وابن شرنا، ووقعوا فيه" (۱).

ولأن إثبات نبوته على من ينكر هذه الروايات ولا يثق بصحتها فكان لزاماً علي أن أبين ذلك من كتبهم، ففيها نصوص صريحة على البشارة بنبوته على الرغم من تحريفهم لها وكتمانهم للحق الذي فيها، وهذا يتضح من خلال ما كتب عن علمائهم الذين أسلموا حيث إنهم عرفوا النبي على بصفته واسمه الصريح، مما لا يوجد في كتبهم المتوافرة الآن.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الأنبياء باب قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِ كَهُ إِنِّى كَا رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِ كَهُ إِنِّى مَا رَا ١٢١١ - ١٢١١/١)، جَاعِلُ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾ [البقرة: ٣٠] رقم ١٩٥١ (ج١١١/٣ - ١٢١١)، ورواه في كتاب فضائل الصحابة باب هجرة النبي – صلى الله عليه وسلم – وأصحابه إلى المدينة رقم: ٣٦٩٩ (٣٤٤/٢) الح٢٢٤١هـ) بأطول منه، ورواه في الكتاب نفسه باب كيف آخى النبي – صلى الله عليه وسلم – رقم: ٣٧٣٣ في الكتاب نفسه باب كيف آخى النبي – صلى الله عليه وسلم – رقم: ٣٧٣٣ في الدلائل (٢٧/٢) الحروم ورواه البيهقي في الدلائل (٢٧/٢) الحروم) وغيرهما.

قال أبو نعيم (۱) في الدلائل: "ونعوته وصفاته في الكتب المنزلة، وعند الرهابنة والأساقفة والأحبار من أهل الكتابين مستفيض، وكانوا يرجعون في أمر بعثته وإرساله إلى علم متيقن كتبشير الأنبياء في أمر بعثته وإرساله، وإيصائهم أمتهم بتصديقه إن أدركته وما كانت في أيديهم من الكتب والعهود المتقدمة المتواترة عن آبائهم" ا.هـ (۲).

-CDDDD-

## ومما يثبت ذكره عِلَيْكُمْ في كتبهم:

ا - إن كثيراً من أنبياء بني إسرائيل كعيسى وإشعيا ودانيال، وغيرهم قد أخبروا عن حوادث صغيرة كحوادث أرض آدوم ومصر نينوى، وحادثة بخت نصر، وغيرها، وهم إذا ذكروا مثل هذه الحوادث الصغيرة، فهل يعقل ألا يذكروا خروج محمد على هذه العظيم الذي أحيا الله عز وجل على يديه أنماً كانوا أشبه بالبهائم الضّالة فأصبحوا قادة وعظماء ؟!

<sup>(</sup>۱) أحمد بن عبدالله بن أحمد الحافظ أبو نعيم الأصبهاني، أحد الأعلام، صدوق تكلم فيه بلا حجة، ولد ومات في أصبهان، من تصانيفه "حلية الأولياء وطبقات الأصفياء" وغيره مات سنة ٤٣٠هـ، انظر ميزان الاعتدال (١١١١)، الأعلام (١٥٧/١).

<sup>(</sup>٢) دلائل النبوة (١/ ٨٩).



٢ - أن أهل الكتاب عند ترجمتهم لنص ما يعمدون إلى الاسم فيترجمونه، ويضعون مكانه معناه، وهذا يوهم ويوقع في لبس شديد، والأمثلة على ذلك من كتبهم كثيرة (١)، وكذلك فعلوا في اسم النبي عليه الله النبي المناسلة على النبي المناسلة على النبي المناسلة النبي النبي المناسلة النبي النبي المناسلة النبي النبي المناسلة النبي المناسلة النبي النبي المناسلة النبي النبي المناسلة المناسلة النبي المناسلة المناسلة المناسلة النبي المناسلة النبي المناسلة المناسلة

" - أنهم أخذوا أكثر عقائدهم من بولس النصراني، وهم يعتمدون عليه في أقوالهم ويعدونه أحد الحواريين، وهو عند معاشر المسلمين رجل مخادع، غَيَّر دين الله، ودعا إلى التثليث، فأقواله عندنا مردودة (٢).

ومن النصوص التي وردت في كتبهم ما يلي:

عند اليهود: الأول: ما جاء في سفر التثنية، الإصحاح الثالث والثلاثون.

۲ - جاء الرب من سيناء وأشرق لهم من ساعير وتلألأ من جبل فاران وأتى من ربوات القدس وعن يمينه نار شريعة لهم (۳). ومعنى "مجىء الله من طور سيناء إنزاله التوراة على موسى من

<sup>(</sup>١) أوردها رحمت الله الهندي في إظهار الحق (١١٠٨/٤ لح١١٠٩٧).

<sup>(</sup>٢) انظر إظهار الحق (١١١٥/٤ لمح١١١٥).

<sup>(</sup>٣) سفر التثنية الإصحاح الثالث والثلاثون الفقرة (٢).

طور سيناء وكذلك يجب أن يكون إشراقه من ساعير إنزاله الإنجيل على المسيح.

وكان المسيح من ساعير – أرض الخليل بقرية تدعى "الناصرة" وباسمها سمي من اتبعه نصارى" (۱) ، وأما استعلانه من جبال فاران فالمراد به إنزال القرآن على محمد في جبال فاران، وهي مكة، وهذا ما يعتقده المسلمون وأهل الكتاب بلا خلاف في ذلك (۲).

وإثبات ذلك أيضاً ما جاء في سفر التكوين الإصحاح الحادي والثلاثين عند ذكر قصة إسماعيل عليه السلام.

« ۲۰ - وكان الله مع الغلام فكبر وسكن في البرية وكان ينمو رامي قوس. ۲۱ - وسكن في برية فاران، وأخذت له أمّه زوجة من أرض مصر» (۳).

ومعلوم قطعاً بأن إسماعيل عليه الصلاة والسلام نشأ في

<sup>(</sup>۱) الجواب الصحيح (۳۰۰/۲)، وانظر نبوة محمد – صلى الله عليه وسلم – في الكتاب المقدس ص ٦٢ - ٦٣.

<sup>(</sup>٢) انظر الجواب الصحيح (٢٠٠٠).

<sup>(</sup>٣) سفر التكوين الإصحاح الحادي والثلاثون الفقرة (٢١ لح٠٢).

مكة، وهذا دليل واضح لا يستطيع أهل الكتاب رده.

وأما الاستعلاء فهو بمعنى الظهور، والارتفاع مأخوذ من علا يعلو علواً (١) . والله عز وجل قد أظهر دين الإسلام، ومكن لنبيه من العلو والرفعة ما لم يحصل لنبي قبله.

ومن هنا فتكون الإشارة بالتلألؤ من فاران، يعني ظهور نبي من ولد إسماعيل في (فاران) جبل في مكة وفي هذا بشارة بنبوة محمد على المنافقة المنافقة

فذكر تعالى هذه الأماكن الثلاثة على الترتيب الوقوعي .. ولما أقسم تعالى بهذه الأماكن الثلاثة ذكر الفاضل أولاً، ثم الأفضل منه، ثم الأفضل منه، فقال تعالى: ﴿ وَٱلتِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ ۞ ﴾ التين: ١] والمراد بها محلة بيت المقدس، حيث كان عيسى عليه السلام: ﴿ وَطُور سِينِينَ ۞ ﴾ وهو الجبل الذي كلم الله عليه السلام:

<sup>(</sup>١) انظر الصحاح (٦/٣٩/٦ لمح٢٤٣٤).

موسى ﴿ وَهَاذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ﴾ وهو البلد الذي ابتعث منه محمداً ﷺ " ا.هـ (١).

الثاني: ما جاء في سفر التثنية الإصحاح الثامن عشر " ١٧ - قال لي الرب قد أحسنوا فيما تكلموا. ١٨ - أقيم لهم نبياً من وسط إخوتهم مثلك واجعل كلامي في فمه فيكلمهم بكل ما أوصيه به. ١٩ - ويكون إن الإنسان الذي لا يسمع لكلامي الذي يتكلم به باسمي أنا أطالبه. ٢٠ - وأما النبي الذي يطغى فيتكلم باسمي كلاماً لم أوصه إن يتكلم به أو الذي يتكلم باسم ألمة أخرى يموت ذلك النبي. ٢١ - وإن قلت في قلبك كيف نعرف الكلام الذي لم يتكلم به الرب. ٢١ - فما تكلم به النبي باسم الرب ولم يحدث ولم يصر فهو الكلام الذي لم يتكلم به الرب بل بطغيان تكلم به النبي فلا تخف منه " (٢) .

والنص السابق فيه دلالة على أن النبي الآتي هو مثل موسى

<sup>(</sup>۱) شمائل الرسول، ص۳٤٧، وانظر جامع البيان ٢٣٨/٣٠ وما بعدها، وانظر تفسير ابن كثير (٣٢٤/٧ لح٣٢٣).

<sup>(</sup>٢) سفر التثنية الإصحاح الثامن عشر الفقرة ١٧ - ٢٢.

- عليه السلام - ولم يأت في بني إسرائيل نبي مثل موسى (۱) والنص على ذلك في سفر التثنية في الإصحاح الرابع والثلاثين ما نصه "١٠ - ولم يقم نبي في إسرائيل مثل موسى الذي عرفه الرب وجها لوجه. ١١ - في جميع الآيات والعجائب التي أرسله الرب ليعملها في الأرض مصر بفرعون وبجميع عبيده وكل أرضه. ١٢ - وفي كل اليد الشديدة وكل المخاوف العظيمة التي صنعها موسى أمام أعين جميع إسرائيل" (٢).

وبهذا يبطل القول: أنها بشارة بيوشع – عليه السلام – أو عيسى – عليه السلام – .

وأما الدلالة الثانية من النص فهي قوله "مثلك" ومشابهة الرسول على السلام واضحة من حيث:

ا - كون كل منهما عبدالله ورسوله، وكون كل منهما صاحبا شريعة مشتملة على الشرائع والأحكام ولكل منهما

<sup>(</sup>١) انظر نبوة محمد في الكتاب المقدس، ص٠٥.

<sup>(</sup>٢) سفر التثنية الإصحاح الرابع والثلاثون الفقرة ١٠ -١٢.

والدان وأزواج وذرية .. وأمرا بالجهاد (١) .

۲ - إن كل منهما قد أتى بمعجزات باهرة، وتحدى طواغيت
الكفر، ومع هذا حفظهما الله، ونجاهما من القوم الكافرين.

٣ - حارب كل منهما أعداءه فنجاه الله منهم.

الدلالة الثالثة: قوله: "من وسط إخوتهم"، وإخوة بني إسرائيل، هم أولاد إسماعيل، ولا يصح أن يقال أنهم بنو إسرائيل حيث لو كان هذا المراد لقال من أنفسهم (٢).

الدلالة الرابعة: قوله: "اجعل كلامي في فمه فيكلمهم بكل ما أوصيه به" وهذا دليل على إنزال القرآن، الذي هو كلام الله، على نبينا محمد على فبلغه أكمل تبليغ ولم يكتم منه شيئاً، وهذا يبطل قول اليهود أنها بشارة بيوشع عليه السلام لأنه لم يكن صاحب شريعة مستقلة بل كان تابعاً لشريعة موسى عليه السلام. الدلالة الخامسة: قوله: "وأما النبي الذي يطغى فيتكلم الدلالة الخامسة: قوله: "وأما النبي الذي يطغى فيتكلم

<sup>(</sup>۱) انظر إظهار الحق ۱۱۲۲/۶ -۱۱۲۳، وماذا يقول الكتاب المقدس عن محمد لأحمد ديدات، ص ۱۸ - ۲۹.

<sup>(</sup>٢) انظر الوَفَا بأحوال المصطفى صلى الله عليه وسلم، والإعلام للقرطبي (٣/٤/٣) واظهار الحق (٤/٠٤).

باسمي كلاماً لم أوصه أن يتكلم به أو الذي يتكلم باسم آلهة أخرى فيموت ذلك النبي .." الخ وفي هذا بيان لحال المتنبئ على الله بما لم يقله، وأنه يقتل، وبيَّن علامة النبي الصادق من الكاذب، فلو لم يكن محمد على صادقاً هل كان سيبقى دينه، ويعلو على الأديان وقد أسلم الكثير من علماء اليهود لعلمهم بصدقه وأعرض البعض بغياً وحسداً (١).

-000000

الثالثة: في الزبور الخامس والأربعين: " ا - فاض قلبي بكلام صالح، متكلم أنا بإنشائي للملك لساني قلم كاتب ماهر، المرد - أنت أبرع جمالاً من بني البشر.

انسكبت النعمة على شفتيك لذلك باركك الله إلى الأبد.

٣ - تقلد سيفك على فخذك أيها الجبار جلالك وبهاءك.

ع - وبجلالك اقتحم، اركب من أجل الحق والدعة والبر، فتريك يمينك مخاوف نبلك المسنونة في قلب أعداء الملك، شعوب تحتك يسقطون. ٦ - كرسيك يا الله إلى دهر الدهور.

قضيب استقامة قضيب ملكك. ٧ - احببت البر وأبغضت

<sup>(</sup>١) انظر إظهار الحق (٤/١١٧ لحي ١١٢٥).

الإثم من أجل ذلك مسحك الله إلهك بدهن الابتهاج أكثر من رفقائك.  $^{\wedge}$  - كل ثيابك مروعود وسليخه، من قصور العاج سرتك الأوتار.  $^{9}$  - بنات ملوك بين حظايتك، جعلت الملكة عن يمينك بذهب أوفير" (۱).

ومن الأمور المسلمة عند أهل الكتاب، أن داود عليه السلام، بشّر بنبي يأتي من بعده وذكر أوصافه المتقدمة، وزعم النصارى أنه المسيح عيسى عليه السلام، وهي في الحقيقة والواقع منطبقة على نبينا محمد عليه (٢) وبيان ذلك ما يلى:

أولاً: ما ورد من ذكر صفاته في فقد كان من أحسن الناس وجهاً كما في الصحيحين عن البراء قال: "كان رسول الله في أحسن الناس وجهاً، وأحسنهم خلقاً ليس بالطويل البائن ولا بالقصير" (٣).

 <sup>(</sup>۱) الزبور الخامس والأربعون الفقرة ۱ - ۹.

<sup>(</sup>۲) انظر إظهار الحق (۶/٤٤۱۱).



وكذلك تقلد السيف فلا أحد تقلد السيف وجاهد بعد داود عليه السلام سوى محمد وهو الذي تهاوت الأمم تحت قدميه ودخلت في دينه أفواجاً (۱).

 $\overline{0}$ 

وكذلك قوله: "أحببت البر وأبغضت الإثم" فهذه من صفات رسول الله عليه الله الله عليه الله على الله على

أيضاً قوله "بنات الملوك بين حظايتك"، وبالفعل فقد صارت بنات الملوك خادمات للمسلمين وذلك بعد انهيار فارس والروم ومن هؤلاء شهر بانوبنت يزدجر (٢) كسرى، فارس، فقد كانت تحت الحسن بن على – رضى الله عنهما.

وهذه الأوصاف كلها لا تنطبق على عيسى عليه السلام كما يزعم النصارى حيث إنه لم يؤمر بالجهاد بل أمر بإغماد السيف،

=

عليه وسلم رقم ٢٣٣٧ (١٨١٩ لح ١٨١٨) عن إسحاق بن منصور به بلفظ (الذاهب) بن لـ (البائن).

<sup>(</sup>۱) انظر الجواب الصحيح (۳۱۹/۳ لحه۳۱۸).

<sup>(</sup>٢) "يزدجر آخر ملوك الأكاسرة وفي أيامه فتح العرب بلاده وقتل يزدجر سنة (١١) في خلافة عثمان بن عفان وفتح المسلمون بلاد العجم" دائرة معارف القرن العشرين (١٨٠/٧).

في إنجيل يوحنا الإصحاح الثامن عشر:

" 11" - فقال يسوع البطرس اجعل سيفك في الغمد" (١).

—(JJJ))

ولم تصر إليه بنات الملوك، ولم تحمل إليه الهدايا، بل صلب على زعم النصارى، وأهانوه (٢٠).

الرابعة: في الإصحاح الرابع والخمسين من كتاب أشعياء ونصها:

"\" - ترنمي أيتها العاقر التي لم تلد أشيدي بالترنم أيتها التي لم تمخض لأن بني المستوحشة أكثر من بني ذات البعل قال الرب. \" - لأنك تمتدين إلى اليمين وإلى اليسار ويرث نسلك أمما ويعمر مدناً ضرباً.

٤ - لا تخافي لأنك لا تخزين - ولا تخجلي لأنك لا تستحين، فإنك تنسين خزي صباك وعار ترملك لا تذكرينه بعد"

والدلالة في النص على عدة أوجه:

(۱) إنجيل يوحنا الإصحاح الثامن عشر الفقرة (۱۱).

<sup>(</sup>٢) انظر إظهار الحق (١١٥٣/٤ لمح١١٥٠).

<sup>(</sup>٣) كتاب: إشعياء الإصحاح الرابع والخمسون الفقرات ١ - ٤.

الوجه الأول: قوله "ترنمي أيتها العاقر التي لم تلد"، والعاقر هي مكة المكرمة، وليست (أورشليم) على زعم أهل الكتاب، لأن مكة لم يظهر فيها نبي من بعد إسماعيل – عليه السلام – بخلاف أورشليم التي ظهر فيها عدة أنبياء، وتشبيه مكة بالمرأة العاقر وهي التي لم يولد لها لهذا السبب (۱).

-CDDDD-

الوجه الثاني: قوله "لأن بني المستوحشة أكثر من بني ذات البعل".

فأهل الكتاب يطلقون لفظ بني المستوحشة على أولاد هاجر - عليها السلام - لأنها سكنت في البر وأخرجت، أما ذات البعل فيقصدون بها سارة عليها السلام.

وهذا النص وجد في كتبهم كما هو في سفر التكوين الإصحاح السادس عشر.

" ۱۱ - وقال لها ملاك الرب هاأنت حبلى فتلدين ابناً، وتدعين اسمه إسماعيل لأن الرب قد سمع لمذلتك. ۱۲ - وأنه

<sup>(</sup>۱) انظر الإعلام للقرطبي (۲۷۹/۳ لحک۲۷۸)، والجواب الصحيح (۳۲۷/۳)، وإظهار الحق (۱۱۲۰/٤)، وانظر نبوة محمد في الكتاب المقدس، ص۷۷.

يكون إنساناً وحشياً، يده على كل واحد ويد كل واحد عليه، وأمام جميع إخوته يسكن "(١).

فهذا خطاب لمكة المكرمة، بأنها ستحوذ على الفضيلة، والشرف، وسيكون خروج خاتم النبيين منها (٢).

الخامسة (٣): ما جاء في إنجيل يوحنا في الإصحاح الرابع عشر (٥٠ - إن كنتم تحبوني فاحفظوا وصاياي. ١٦ - وأنا أطلب من الأب فيعطيكم معزياً آخر ليمكث معكم إلى الأبد. ١٧ - روح الحق الذي لا يستطيع العالم أن يقبله لأنه لا يراه ولا يعرفه، وأما أنتم فتعرفونه لأنه ماكث معكم ويكون فيكم (٤).

وفي الإصحاح الخامس عشر "٢٦ - ومتى جاء المعزي الذي سأُرسِله أنا إليكم من الأب روح الحق الذي من عند الأب فهو

<sup>(</sup>١) سفر التكوين الإصحاح السادس عشر الفقرة ١١ - ١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر إظهار الحق (١١٦١/٤ لح-١١٦٠).

<sup>(</sup>٣) وهذه من بشارات العهد الجديد والمراد به الأناجيل الأربعة (متى – مرقس – ولوقا – ويوحنا) والأسفار الملحقة بها أما ما سبق فهو من العهد القديم عند أهل الكتاب (التوراة) وأسفار الأنبياء.

<sup>(</sup>٤) إنجيل يوحنا الإصحاح الرابع عشر الفقرات ١٥ -١٧.

يشهد لي. ٢٧ - وتشهدون أنتم أيضاً لأنكم معي من الابتداء"

**-**00000

وفي الإصحاح الرابع عشر من إنجيل يوحنا "٢٦ - وأما المعزي الروح القدس الذي سيرسله الأب باسمي فهو يعلمكم كل شيء ويذكركم بكل ما قلته لكم" (٢).

وفي الإصحاح السادس عشر من إنجيل يوحنا " $^{V}$  - لكني أقول لكم الحق إنه خير لكم أن انطلق لأنه إن لم انطلق يأتيكم المعزي، ولكن إن ذهبت أرسله إليكم.  $^{\Lambda}$  - ومتى جاء ذلك يبكت العالم على خطيه وعلى بر وعلى دينونه" $^{(7)}$ .

وفي طبعات أخرى جاء بدل لفظ (المعزي) لفظ (فار قليط)<sup>(3)</sup>. وجميع هذه النصوص تبشر برسول يأتي من بعد المسيح، والنصارى يزعمون أنه قد جاء ولهم تفسيرات باطلة حيث يقولون

(١) إنجيل يوحنا الإصحاح الخامس عشر الفقرة ٢٦ -٢٧.

<sup>(</sup>٢) إنجيل يوحنا الإصحاح الرابع عشر الفقرة ٢٦.

 $<sup>^{\</sup>Lambda}$  انجيل يوحنا الإصحاح السادس عشر الفقرات  $^{\Lambda}$  -  $^{\Lambda}$ .

<sup>(</sup>٤) انظر إظهار الحق (٤/١١٥) أما الطبعة التي اعتمدت على النقل منها فكان اللفظ (المعزى) وهذا يعود إلى ما سبق بيانه من ترجمة النصارى للأسماء.

الأقانيم ثلاثة الأب، والابن والروح القدس، وهذا المعزي الذي أتى هو الأقنوم الثالث (١).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -:

"وقد اختلف فیه، فمن النصاری من قال: هو روح نزلت علی الحواریین، وقد یقولون: إنه ألسن ناریة نزلت من السماء علی التلامیذ، ولهذا یقول من خبر أحوال النصاری: أنه لم یر أحد منهم یحسن تحقیق مجیء هذا الفار قلیط الموعود به.

منهم من يزعم أنه المسيح نفسه، لكونه جاء بعد الصلب بأربعين يوماً .." ا.هـ (٢) .

والذي عليه المسلمون أنه بشارة ببعثة خاتم الأنبياء محمد والأدلة على صحة هذا ما يلى:

ا - أن روح القدس لم تنزل على الأنبياء قبل المسيح وبعده، وهذه الصفات لا تنطبق عليها، ولم تسم بهذا الاسم، كما أنَّ ما بشر به المسيح أمر عظيم.

<sup>(</sup>١) انظر نبوة محمد – صلى الله عليه وسلم – في الكتاب المقدس، ص٩٨ -٩٩.

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح (٩/٤).

أن قوله: "فيعطيكم معزياً آخر ليمكث معكم إلى الأبد" فكلمة (آخر) تدل على أن هناك آخراً قد سبقه مثله، وهذه الصفات تنطبق على رجل مشاهد للعيان، وليست روحاً لا ترى.
كما أن قوله "ليمكث معكم إلى الأبد" معلوم أنه لم يرد ذاته، بل هذا ينطبق على من يبقى ويدوم وتكون رسالته خاتمة الشرائع.
قوله: "إن لم أنطلق لا يأتيكم" وهذا يدل على أنه لا

ا - قوله: إن لم انطلق لا ياتيكم وهذا يدل على انه لا يأتي إلا بعد المسيح عيسى - عليه السلام - وهذا يبطل قول من قال: إنه المسيح نفسه.

كل حقوله: "ومتى جاء ذاك يبكت العالم على خطية" والرسول محمد والرسول محمد ويخ العالم على الخطيئة من كفر وشرك وعصيان، وأنكر التثليث، ودعا إلى التوحيد، وبيّن ما لله عز وجل من أسماء وصفات تليق بذاته، لا كما يقول أهل الكتاب، وبيّن ما يجب له من أنواع العبادة وفصَّلَ أمور الآخرة، بشكل لم يسبق إليه نبى قبله.

قوله: "فهو يشهد لي، وتشهدون أنتم أيضاً لأنكم
معى من الابتداء".

وتصديق ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى آبْنُ مَرْيَمَ

(1V)

يَبَنِيَ إِسْرَءِيلَ إِنِّي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُم مُّصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَىَّ مِنَ ٱللَّهِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ وَأَحْمَدُ فَلَمَّا جَآءَهُم إِلَّيْوَرُنَةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى ٱسْمُهُ وَأَخْمَدُ فَلَمَّا جَآءَهُم بِأَلْبَيْنَ فِي الصف: ١٦.

والرسول – صلى الله عليه وسلم – قد صدق المسيح، ونزهه عما افترى عليه أهل الباطل وما نسبت إليه اليهود، كما أنه نزهه من غلو النصارى، وقال فيه الحق الذي وصفه الله عز وجل به (۱).

رحمه المار قليط) و(المعزي) فجميع المصادر فسرته بأن معناه يدور حول الحمد فقال القرطبي – رحمه الله – (البار قليط) بالرومية: هو محمد بالعربية ا.هـ (7).

وقيل هو الحامد والحماد وهو أحمد، وهو محمد وكلها مشتقة من الحمد (٣) لأن "اسم أحمد .. ينطق "بيركليت" في اللغة العبرانية "بيركليتوس" في اللغة اليونانية، والمسيح عليه السلام نطق اسم أحمد العبرانية واليونانية" (٤) ، فحولت إلى فار قليط، وقيل

<sup>(</sup>١) انظر الجواب الصحيح (١٧/٩/٤)، وإظهار الحق (١١٩٨/٤ لح١١٩١).

<sup>(</sup>٢) الإعلام (٢/٥٥٢).

<sup>(</sup>٣) انظر الجواب الصحيح (١٦/٤).

<sup>(</sup>٤) نبوة محمد - صلى الله عليه وسلم - في الكتاب المقدس، ص٩٨.

-C C

معناه: المخلص وادعى النصارى أن اللفظ اليوناني هو "باراكلي طوس" ومعناه: المعزي، والوكيل المعين، وهي على كلا المعنيين دليل على الإشارة بنبوة نبينا محمد في فعلى الأول: معناها محمد وأمته الحمادون الذين يحمدون الله في السراء والضراء.

وعلى المعنى الثاني: هو المعز الذي أعز الله به أهل التوحيد والإيمان، وهو المخلص الذي جاء بشريعة الهدى والاستقامة، فخلص الناس من ربقة الشرك والعبودية لغير الله (١).

السادسة: ما جاء في الإصحاح الرابع من إنجيل متّى (١٧ - من ذلك الزمان ابتدأ يسوع يكرر ويقول توبوا لأنه قد اقترب ملكوت السماوات) وقوله: (٢٣ - وكان يسوع يطوف كل الجليل يعلم في مجامعهم ويكرز ببشارة الملكوت ويشفي كل مرض وكل ضعف في الشعب) (٢).

وفي الإصحاح الثالث من إنجيل متّى (١ - وفي تلك الأيام جاء يوحنا المعمدان يكرز في برية اليهود، ٢ - قائلاً توبوا لأنه قد

<sup>(</sup>١) انظر الجواب الصحيح (١٦/٤) وإظهار الحق (١١٩٠/٤).

<sup>(</sup>٢) إنجيل متّى الإصحاح الرابع الفقرة (١٧).

اقترب ملكوت السماوات) (١).

وفي الإصحاح العاشر – أيضاً – من إنجيل متّى يوصي المسيح عليه السلام بتلاميذه بقوله: (V) – وفيما أنتم ذاهبون أكرزوا قائلين: إنه قد اقترب ملكوت السماوات) (V).

—(JJJ)))-

فالبشارة بملكوت السماء جاءت من عيسى عليه السلام – ومن يحيى – عليه السلام – ومن الحواريين، فدل ذلك على إن هذا الملكوت ليس في زمن أحد منهم، لأنهم بشروا به كلهم، فدل ذلك على أن المراد به هو البشارة بنبوة محمد فللله ولفظ الملكوت يدل على ثلاثة أمور:

- ١ أنه يكون في صورة السلطان، والهيمنة.
  - ٢ أن القتل يكون على من خالفه.
- $^{"}$  أنه شريعة ربانية حيث اللفظ "ملكوت السماء" يشعر بذلك.

وكل هذا منطبق على رسالة وشريعة محمد عِلَيْ (٣).

(١) إنجيل متّى الإصحاح الثالث الفقرة (٢٣).

<sup>(</sup>٢) إنجيل متّى الإصحاح العاشر الفقرة (٧).

<sup>(</sup>٣) انظر إظهار الحق (١١٧٥/٤ لحي١١٧٥).



 $-\infty$ 

هذه بعض النصوص التي فيها النص على البشارة بنبي الإسلام محمد المنطقة وهناك المزيد ولكن خشيت الإطالة (١).



(۱) للاستزادة انظر كتاب الإعلام، للقرطبي، (۲۸۰/۳ لح۲۲۳)، والجواب الصحيح (۲۷۰/۳ - ۲۷۱)، وإظهار الحق (۱۱۸۰/۴ لح-۱۱۱۹).

المبحث الثاني: عموم رسالة محمد على الله عموم المبحث الثاني:

إن عموم رسالة نبينا محمد على من الأمور المتفق عليها في عقيدة المسلمين، بل "كونه مبعوثاً إلى الناس كافة معلوم من دين الإسلام بالضرورة" (١) فهو عليه الصلاة والسلام رسول إلى كافة الإنس والجن قال تعالى: ﴿ قُلُ يَآ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ ٱللّهَ إِلَيْكُمْ الإنس والجن قال تعالى: ﴿ قُلُ يَآ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ ٱللّهَ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ الأعراف: ١٥٨، وقال تعالى: ﴿ وَمَآ أَرْسَلْنَاكُ إِلّا كَآفَةً لِلنَّاس بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾ السا: ٢٨،

قال تعالى: ﴿ أَكُانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنَّ أَوْحَيْنَآ إِلَىٰ رَجُلِ مِّنْهُمْ أَنْ أَنْدِرِ ٱلنَّاسَ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدُقِ عِندَ رَبِّهِمُ أَنْ أَنْدِرِ ٱلنَّاسَ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ عَامَنُوٓاْ أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدُقِ عِندَ رَبِّهِمُ قَالَ ٱلْكَفِرُونَ إِنَّ هَندَا لَسَحِرُ مُثِينَ ﴿ لَينسِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْهَا النَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِّكُمُّ فَمَنِ ٱهْتَدَك فَإِنَّمَا يَظِلُ عَلَيْهَا وَمَآ أَنَا عَلَيْكُم يَعْلِلُ عَلَيْهَا وَمَآ أَنَا عَلَيْكُم لِيَعْلَى الله منذر لجنس بِوَكِيلٍ ﴿ لَكَ عَلَى أَنه منذر لجنس الناس، وليس ذلك خاصاً بالعرب وحدهم، وإن كانوا هم أول

<sup>(</sup>١) شرح الطحاوية، ص١٣٤.



من بلغهم (۱) ولو لم يكن رسولاً إلى الناس جميعاً لما دعا اليهود والنصارى إلى الإقرار برسالته، والإيمان بما جاء به فلما أبوا قاتلهم، وسفك دماءهم، واستحل أموالهم، فكل من آمن برسالته، وجب عليه الإيمان بعمومها وإلا كان متناقضاً، إذ يلزم من ذلك تكذيب النبي في فيما قال، وفيما فعل (۲) وفي الحديث عن أبي هريرة – رضي الله عنه – عن رسول الله في أنه قال: "والذي نفس محمد بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة يهودي ولا نصراني، ثم يوت ولم يؤمن بالذي أرسلت به، إلا كان من أصحاب النار" (۳).

ولذا أشير إلى أن هؤلاء المتحاملين على النيل من شخصه ومنزلته على مأمورون ومطالبون بالإيمان به الشياد لشرعه، وأنهم بعدم الإيمان استحقوا الخلود في النار ولو ادعوا

<sup>(</sup>۱) انظر النبوات، ص۲۶۸.

<sup>(</sup>٢) انظر الجواب الصحيح (١٦٦١).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في كتاب الإيمان باب وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم إلى جميع الناس رقم 100(100)، وأخرجه ابن سيد الناس في عيون الأثر عن أبى موسى الأشعرى - رضى الله عنه (177/1) بنحوه.

أنهم أهل كتاب إذ أن دين الإسلام ناسخ لجميع الأديان السماوية التي جاءت قبله بل حتى الجن مطالبون بالإيمان به واتباعه.

وأما كون رسالته وأم الجن فلقوله تعالى: ﴿ يَنْقُومُنَا الْجِيبُواْ دَاعِي اللّهِ وَءَامِنُواْ بِهِ عِيغَفِرْ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ الأحقاف: ٣١. قال شيخ الإسلام – رحمه الله – : "يجب على الإنسان أن يعلم أن الله عز وجل أرسل محمداً والى جميع الثقلين: الإنس والجن، وأوجب عليهم الإيمان به وبما جاء به وطاعته .. وهذا أصل متفق عليه بين الصحابة والتابعين لهم بإحسان وأئمة المسلمين، وسائر طوائف المسلمين: أهل السنة والجماعة، وغيرهم، لم يخالف أحد، أما أهل الكتاب من اليهود والنصارى فهم مقرون بهم كإقرار المسلمين، وإن وجد فيهم من ينكر ذلك.."ا.ه (۱).

واختلف في كون ذلك خاصاً بالنبي على أم شاركه أحد من الأنبياء؟ والاختلاف في نوح عليه السلام.

قال القرطبي - رحمه الله - عند تفسير قوله تعالى: ﴿ تَبَارُكُ

 <sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۱۹/۱۹ لحج).

آلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرُقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ۞ ﴾ الفرقان: ١] "العالمين" هنا الإنس والجن، لأن النبي على قد كان رسولاً إليهما، ونذيراً لهما، وأنه خاتم الأنبياء، ولم يكن غيره عام للرسالة إلا نوح فإنه عمَّ برسالته جميع الإنس بعد الطوفان، لأنه بدأ به الخلق" ا.هـ (١).

وهذا يتعارض مع الحديث الصحيح عن جابر بن عبدالله: أن النبي على قال: "أعطيت خمساً، لم يعطهن أحدٌ قبلي: نصرت بالرعب مسيرة شهر، وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً، فأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصل، وأحلت لي المغانم ولم تحل لأحد قبلي، وأعطيت الشفاعة، وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة، وبعثت إلى الناس عامة"(٢).

والآيات التي تنص على خصوص رسالة نوح عليه السلام كقوله تعالى: ﴿ \* وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَكَقُومِ إِن

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (ج٢/١٣).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في كتاب التيمم رقم ٣٢٨ (١٢٨/١)، ورواه في كتاب المساجد باب قول النبي – صلى الله عليه وسلم – جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً رقم ٤٢٧ (١٦٨/١) عن جابر رضي الله عنه بنحوه.

كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُم مَّقَامِى وَتَدْكِيرى بِئَايَاتِ اللهِ فَعَلَى اللهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ ليونس: ٢١، الآية وقوله: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَنقَوْمِ اعْبُدُواْ اللهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَإِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ اعْبُدُواْ اللهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُ وَإِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ الْعَرَافَ وَقُولُه: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ وَإِنِي لَكُمْ نَذِيرُ مُبْيِنُ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ إِنِي لَكُمْ نَذِيرُ مُبْيِنُ ﴾ اهود: ٢٥٠].

وهذا يُشكل أيضاً من حديث الشفاعة السابق وفيه يقول: "ائتوا نوحاً أول رسول بعثه الله" (١).

ومع إغراق الله عز وجل لأهل الأرض جميعاً، ولو لم يكن مبعوثاً إليهم لما أُهلكوا جميعاً.

وأجيب عن ذلك بعدة أجوبة:

منها: أن عموم رسالة نوح - عليه السلام - ليس من أصل البعثة ابتداء وإنما هو بعد الطوفان، أما عموم رسالة نبينا محمد على فمن أصل البعثة.

ومنها: أن وجود نوح - عليه السلام - لا يمنع وجود غيره من الأنبياء، ودعوة نوح - عليه السلام - شملت الكل

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۸۸۱).



لتكذيبهم، واعترض عليه: بأن هذا لم ينقل.

ومنها: أن خصوصية نبينا محمد على الله بذلك، لكون رسالته باقية إلى قيام الساعة، بخلاف غيره (١).

ومنها: أنه يحتمل أن تكون رسالة نوح – عليه السلام – خاصة ولكن سمع بها بقية الناس فتمادوا على الشرك فشملهم العذاب.

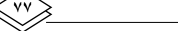
وأرجح الأقوال ما ذكره ابن حجر – رحمه الله – "بأن بعثته (أي نوح) إلى أهل الأرض باعتبار الواقع لصدق أنهم قومه بخلاف عموم بعثة نبينا محمد الله لقومه ولغير قومه" (٢) وشملت الإنس والجن في حياته وبعد مماته، لموافقته للأدلة، واجتماعها عليه.

ولا ينافي عموم الرسالة، كون القرآن أُنزل بلغة العرب للأسباب التالية:

أولاً: أنَّ جميع الكتب السابقة أنزلت باللسان الذي ينطق به

<sup>(</sup>١) انظر فتح الباري (١/ ٥٢ لح ٥٢٠).

<sup>(</sup>٢) فتح الباري (١١/٤٤٢).



النبي المرسل «وإن قيل: إنها خاصة»، فنقول نزول القرآن بلغة العرب ليتم فهمه من قبلهم أولاً، ثم يمكن نقله إلى الأقوام الآخرين، إما عن طريق الترجمة، وإما بأن يتعلموا ذلك اللسان، وهذا مقدور عليه وليس تكليفاً لما لا يطاق.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: "والقرآن تجوز ترجمة معانيه لمن لا يعرف العربية باتفاق العلماء" ا.هـ (1).

ثانياً: أنَّ فهم كل آية من القرآن ليس واجباً على كل مسلم، وإنما يجب معرفة ما أمره الله به ليفعله، ومعرفة ما نهاه ليجتنبه بأي لغة كانت.

ثالثاً: أن العجم من يهود ونصارى ومشركين فيهم من يعرف اللسان العربي ويتقنه وإن لم يكن عربياً (٢).



<sup>(</sup>۱) الجواب الصحيح (۱۹۰/۱).

<sup>(</sup>٢) انظر المرجع السابق (١٩٥/١ لمح١٨٩).



## الفصل الثاني شبه منكري نبوة محمد ×

إن من أخطر الوسائل للكيد للإسلام، وأهله، إنما يكمن في محاولة التشكيك في نبوة محمد المستشرقين وأذنابهم في الحاضر، المشركين في السابق، وهو هدف المستشرقين وأذنابهم في الحاضر، وهم يحاولون بشتى الوسائل إثارة الشبه بين المسلمين في مصادر الوحي، ولاشك أن القرآن الكريم قد تصدى لكثير من شبههم وفندها، وقد أورد كثير من الشبهات التي أثارها المشركون، لرد رسالة محمد وأستطيع القول: أن المحور الأساسي في جميع هذه الشبه هو دعواهم: "إن الوحي أمر نابع من نفس محمد وفعله"، وبناء عليه تعددت شبههم وأقوالهم التي هي أوهى من بيت العنكبوت وأجملها فيما يلي:

الشبهة الأولى: الدعوى بأنه عِلَيْكُمُ ساحر.

الشبهة الثانية: الزعم بأن ظاهرة الوحي نابعة من محمد على الشبهة وتصوراته.

الشبهة الثالثة: دعوى الأخذ من الديانات السابقة كاليهودية والنصرانية، والمجوسية، والوثنية ..

-000000

الشبهة الرابعة: الزعم بأن ظاهرة الوحي ما هي إلا نتيجة لحالات عصبية مرضية، تعتري النبي الن

الشبهة الخامسة: الزعم بأن محمداً على كان شاكاً في الوحي، وأستعين بالله سبحانه وتعالى في رد هذه الشبه وتفنيدها.

## الشبهة الأولى: دعوى السحر

وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ إِنْ هَلْدَآ إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ السانة ٤٣٠.

وقال تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُوٓا ۚ إِنَّ هَلَاَ لَسِحْرُ مُّبِينٌ ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْحَقُ مِنْ عِندِنَا قَالُوٓا ۚ إِنَّ هَلَامَ لَسِحْرُ مُّبِينٌ ﴿ كَذَٰلِكَ مَآ أَتَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ قَالُواْ



سَاحِرُ أَوْ مَجْنُونُ ﴿ الذاريات: ٢٥] وقوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱلْمَلاَ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِنَ هَلَدَا لَسَاحِرُ عَلِيمٌ ﴿ الأعراف: ١٠٩] وللرد على هذه الشبهة أبين الفروق بين النبي والساحر:

ا - إن الأنبياء والمرسلين تتنزل عليهم الملائكة قال تعالى: ﴿ قُلُ مَن كَانَ عَدُوّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ وَنَزَّلَهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللّهِ ﴾ البقرة: ٩٧، وقوله: ﴿ وَمَا تَنَزَّلَتْ بِهِ ٱلشَّيْنِطِينُ ﴿ وَمَا يَنْبَغِى لَهُمْ وَمَا يَنْبَغِى لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ الشعراء: ٢١٠ - ٢١١ أما السحرة وأضرابهم فتنزل عليهم الشياطين والجن قال تعالى: ﴿ هَلَ أُنَبِّئُكُمْ عَلَىٰ مَن تَنَزَّلُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمِ ﴾ الشعراء: ٢٢١ - ٢٢١]

٢ - أن السحر مبناه على الظلم، والشرك، والكذب، على هذا فهو يعد من السيئات التي يبغضها الرب وينهى عنها، والأنبياء جاءوا بخلاف ذلك من الدعوة إلى التوحيد، والعدل، والصدق.

" - أن خوارق السحرة يمكن معارضتها وإبطالها من قبل السحرة ومن غيرهم، أما خوارق الأنبياء فلا يمكن لأحد أن يعارضهم، ولا يستطيع أحد أن يبطلها، ولهذا سحرة فرعون

آمنوا بموسى بعد أن أيقنوا أن ما جاء به موسى - عليه السلام - ليس من جنس السحر.

أن كرامات اتباع الأنبياء دليل على صدق الأنبياء
بخلاف خوارق السحرة فهي دليل على الساحر وعلى سحره ولا تتعداه.

أن هدف الساحر هو التخريب والإفساد في الأرض،
أما الأنبياء فهم يدعون إلى العدل والإصلاح، وعبادة الله وحده
لا شريك له.

أن السحرة والكهانة تنال بالكسب والتعلم، بخلاف النبوة.

ان خوارق السحرة والكهان مقدورة للجن والإنس بل والحيوان كالطير في الهواء، والمشي على الماء، بخلاف معجزات الأنبياء فلا يقدر عليها مخلوق كإنزال الكتب وتكليم موسى – عليه السلام – .. وغير ذلك.

الأنبياء – عليهم صلوات الله وسلامه – يصدق بعضهم بعضاً، أما السحرة فيكذب بعضهم بعضاً ويذم بعضهم بعضاً.



9 - أن النبوة لو كانت تنال بالكسب لكان طريقها هو عبادة الله وحده لا شريك له والصدق والعدل وتزكية النفوس، بعكس السحر والكهانة فهي لا تنال إلا بالشرك بالله تعالى والكذب والزور والاحتيال.. وشتان بين الأمرين.

-CDDDD-

• ١ - أن هذه الأمور معروفة ومعتادة، ولها خواص مستلزمة لها، وهي خارقة لعادة سائر الناس دون الأنبياء (١).

ثم يقال لهم هل كان محمد – عليه الصلاة والسلام – معروفاً بالسحر والشعوذة قبل ذلك، حتى يتهم بأنه ساحر؟! وكان عقلاؤهم يعترفون بذلك كما في حديث عتبة (٢) بن ربيعة والنضر (٣) وغيرهما (١).

<sup>(</sup>۱) انظر النبوات ص ٤٣ - ٤٩، وانظر ص ٤٣٩ - ٤٤٩، والجواب الصحيح الخرا الخراب الصحيح (٢٦٢/٤ لحواب الحراب الحراب الصحيح (٢٦٢/٤ لحواب الحراب الحراب الصحيح (٢٦٢/٤ الحواب الحراب الحرا

<sup>(</sup>٢) عتبة بن ربيعة بن عبد شمس، أبو الوليد: كبير قريش، وأحد سادتها في الجاهلية، كان موصوفاً بالرأي والحلم والفضل، خطيب نافذ القول .. أدرك الإسلام، وطغى فشهد بدراً مع المشركين، فأحاط به علي بن أبي طالب وحمزة وعبيدة بن الحارث فقتلوه (٤/٠٠٤).

<sup>(</sup>٣) النضر بن الحارث بن علقمة بن كلدة بن عبد مناف صاحب لواء المشركين ببدر كان =

NT)

\_

من شجعان قريش ووجوهها، آذى الرسول - صلى الله عليه وسلم - كثيراً وهو ابن خالته قتل يوم بدر سنة ٢هـ.

(١) انظر هذه الروايات في دلائل النبوة للبيهقي (٢٠٥/٢ لحح٢٠١).



الشبهة الثانية: الزعم بأن ظاهرة الوحي نابعة من نفس محمد وتصوراته:

وهي شبهة تثار في القديم، والحاضر، وقد تمسك المشركون بهذه الدعوى الباطلة، قال تعالى في الرد عليهم: ﴿ وَإِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيِّنَتِ قَالَ اللَّذِينَ لا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا اَثْتِ بِقُرْءَانِ عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيِّنَتِ قَالَ اللَّذِينَ لا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا اَثْتِ بِقُرْءَانِ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ أَيُ لَيْ أَنْ أَبَدِّلُهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيَ إِنَّ عَيْرِهُمُ فَلْ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَبَدِّلُهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيَ إِنَّ عَمَيْرِهُمْ فِلْ اللَّهُ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَبَدِّلُهُ مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيَ إِنَّ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ أَتَّ عَلَيْهُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى إِلَى إِنِي اللّهُ مَا تَلُوتُهُ وَكَا أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ فَي قُلُ لَوْ شَآءَ اللّهُ مَا تَلُوتُهُ وَ عَلَيْكُمْ وَلاَ أَدْرَىٰكُم بِمِ فَقَدْ لَبِثْتُ فِي اللّهُ مَا مَلُوتُهُ مَا تَلُوتُهُ عَلَيْكُمْ وَلاَ أَدْرَىٰكُم بِمِ فَقَدْ لَبِثْتُ فِي اللّهِ فَي اللّهُ مَا مَلُوتُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ فَي اللّهُ اللّهِ اللّهُ مَا مَلُولًا مَا يَعْقِلُونَ فَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا تَلُوتُهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ويقول تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ ۚ بَل لاَ يُؤَمِنُونَ ۚ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثٍ مِّشْلِمِةً إِن كَانُواْ صَلدِقِينَ ﴾ الطور: ٣٣ -٣٤.

وقد سار على ذلك المستشرقون، فنسبوا هذا الوحي، لمحمد وتجاهلوا الحقيقة، وأعرضوا عن الحق الذي يعرفونه.

يقول جولد تسهير (۱): "وكان قد بلغ الأربعين من عمره - يقصد النبي محمد على المعنى وقته على ما تعود من الخلوة في الغيران المجاورة للمدينة حيث كان نهباً للأحلام القوية، والرؤى الدينية وتملكه شعور بأن الله يدعوه بقوة تزداد شيئاً فشيئاً ليذهب إلى قومه منذراً إياهم بما يؤدي بهم ضلالهم من الخسران المبين، وبكلمة واحدة، أحس بقوة لا يستطيع لها مقاومة تدفعه إلى أن يكون مربياً لشعبه، أي "منذره ومبشره" ا.هـ (۲).

— ()))

والرد عليهم من خلال هذه الآيات من عدة أوجه: الأول: في قوله تعالى: ﴿ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أُبَدِّلَهُ مِن تِلْقَآي

<sup>(</sup>۱) جولد تسهير (اجنتس) ولد سنة ۱۸۰۰ في بلاد المجر من أسرة يهودية، درس في بودابست السنين الأولى، ثم ذهب إلى برلين، ثم انتقل إلى جامعة ليبتسيك وتتلمذ على يد فليشر وهو من كبار المستشرقين، ثم حصل على الدكتوراه عام ۱۸۷۰م، أقام في القاهرة مدة ثم سافر إلى سوريا وفلسطين، عني بالدراسات العربية عامة والإسلامية خاصة، عين أستاذاً للغات السامية عام ۱۸۹۶ في بودابست واستمر في بحوثه، ومؤتمراته الخاصة بالاستشراق حتى كانت وفاته سنة ۱۹۲۱ انظر موسوعة المستشرقين ۱۹۷ -۲۰۳.

<sup>(</sup>Y) العقيدة والشريعة ص(Y).



نَفْسِيٓ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى إِلَى إِنِي أَخَافُ إِنْ عَصَيَتُ رَبِّى عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ إِنَّ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى إِلَى عَامِينِ أَخَافُ إِنْ عَصَيَتُ رَبِّى عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ النان ١٥].

وهذا نص قاطع بأن ما نزل عليه من الوحي ليس من عنده، ولا يد له في وضعه: وصدق هذا يتبين من خلال:

ا - عجزهم عن الإتيان بمثله، مع تحديهم بذلك كما سبق بيانه (۱)، ولو كان من وضع البشر لأمكن مضاهاته، ومحمد بشر من البشر، فكيف يقدر على ما عجز عنه البشر، فهو لا يقدر إلا على ما أقدره عليه ربه عز وجل من الآيات والبينات.

Y - لو كان من وضع محمد الكان الأولى به أن ينسبه إلى نفسه، وهو أعظم كتاب، ولقد كانت الحوادث تمر عليه - عليه الصلاة والسلام - فيستمر اليوم، واليومين، والشهر، وهو ينتظر فيها، كما في حادثة الإفك وقصته مع اليهود الذين سألوه عن أصحاب الكهف والروح وغير ذلك.

تنزيهه من الاختلاف والتفاوت، مع اشتماله على أنواع العلوم، ومع اختلاف موضوعاته، وتباينها، ومع ذلك نجد

<sup>(</sup>١) انظر ص ١١ وما بعدها.

كمال الربط بين هذه الموضوعات المتفرقة، وهذا يدل على أنه من عند الله قال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلُوْ كَانَ مِنْ عِندِ عَيْرِ الله قال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلُوْ كَانَ مِنْ عِندِ عَيْرِ الله لَوْجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَا فَا كَثِيرًا هَا النساء: ١٨٢.

~mm-

أن قارئه لا يمله، ولا يخلق على كثرة الرد، ولا تبلى
عجائبه وهذا لا يكون في كلام البشر (١).

إننا نجد في القرآن عتاباً للنبي في مثل قوله تعالى:
إننا نجد في القرآن عتاباً للنبي في مثل قوله تعالى:
عَبَسَ وَتَوَلَّنَى شَ أَن جَآءَهُ ٱلْأَعْمَىٰ شَ ﴾ اعبس: ١-١، وقوله: ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّمُ لَكَ ٱللَّذِينَ صَدَقُواْ وَتَعْلَمَ عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَتَعْلَمَ النَّهِ عَنكَ لِمَ النَّوِيةَ ٤٣٠٠.
ٱلْكَندِينِ شَ ﴾ النوبة ٤٣٠٠.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ وَقَوْلَ لِلَّذِي أَنْعَمَ ٱللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى أَمْسِكَ مَا ٱللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أُحَقُ أَن تَخْشَلَهُ ﴾ الأحزاب: ٣٧.

وهذا ينفي كون القرآن من وضعه (٢) عِلَيْكُمْ.

لم يعرف من جميع ما ورد من الأخبار صحيحها
وضعيفها أن محمداً – عليه الصلاة والسلام – كان يتطلع إلى

<sup>(</sup>١) انظر إظهار الحق (٨٢٣/٣ لحه ٨١٩).

<sup>(</sup>۲) انظر مناهل العرفان (۱/۰۸).



النبوة، ويتوقع أن يكون هو النبي المنتظر.

ومن الأدلة على ثبوت الوحي قوله تعالى: ﴿ قُلُ لَنَّوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا تَلُوْتُهُ وَ عَلَيْكُمْ وَلَآ أَدْرَكُم بِلَّهِ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِّن مَا تَلُوْتُهُ وَكَلَّا أَدْرَكُم بِلَّهِ فَقَدْ لَبِثْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِّن قَبْلِهِ ﴾ يونس: ١٦.

وجه الدلالة يتبين من عدة أوجه:

الأول: ما عرف من حاله ﷺ بأنه كان أمياً لا يقرأ ولا يكتب، وهذا معلوم لديهم علماً يقينياً، وهل يمكن لأمي أن يأتي بهذا الكتاب المعجز؟!

الثاني: أن ذلك لم يصدر منه إلا بعد سن الأربعين، وهل سيخفى حاله كل هذه المدة، وهو الصادق الأمين، ثم يدعي النبوة كذباً بعد ذلك؟!!

الثالث: أن هذا الكتاب الذي جاء به، يحوى من الأخبار

<sup>(</sup>١) انظر الوحى المحمدي، لمحمد رشيد رضا، ص١٢٣ - ١٢٤.

الماضية عن الأمم البائدة، ويحكي الأخبار الآتية، فأنى لمحمد على علم ذلك وهو الأمي الذي نشأ بمكة، بين قوم يعبدون الأوثان، وليس لهم علم، ولا كتاب، ولم يتسن له طلب العلم، ولا الاطلاع على الكتب السابقة؟! وهذا من أدلة صدقه الكتب السابقة؟!

الرابع: في قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ايونس: ١٦.

وجه الدلالة أنه قد تبين لهم أن هذا الكتاب العظيم جاء به أمي لم يطالع كتاباً قبله، ولا تتلمذ على يد معلم قط، وهم يعلمون ذلك وليس ادعاء منه على ، وقد علموا أيضاً عجزهم عن الإتيان بمثله، فعلم بالضرورة أنه تنزيل من رب العالمين فإذا أنكروا ذلك وجحدوه كان هذا دليلاً على نقص العقل وسوء استخدامه (۱).

الخامس: في قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَكَ عَلَى ٱللهِ كَاللهِ كَاللهِ عَلَى ٱللهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِئَايَلَتِهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ ايونس: ١٧.

وجه الدلالة: أن القرآن الكريم لو كان من وضع محمد على الله كان في الدنيا أحدُ أظلم لنفسه منه على الله

<sup>(</sup>١) انظر تفسير الفخر الرازي (المجلد ١١/١٧).

الكذب، ولما كانت الدلائل والبينات تنفي ذلك دلَّ على أن هؤلاء المشركين أظلم الخلق بافتراءاتهم على الله ولردهم لكتابه وتكذيبهم لرسوله (۱).

 $\overline{0}$ 

بل لقد شهد منصفوهم بأن هذا الوحي لا يمكن أن يكون من عند غير الله. يقول موريس بوكاي: "وهناك فرق جوهري بين المسيحية والإسلام فيما يتعلق بالكتب المقدسة، ونعني بذلك فقدان نصوص الوحي الثابت لدى المسيحية، في حين أن الإسلام لديه القرآن الذي هو وحي منزل وثابت معاً، فالقرآن هو الوحي الذي أنزله على محمد على عمد على عمد المؤمنون ..." (٢) وهم أحياناً يصفونه نزوله، ويحفظه ويستظهره المؤمنون ..." (٢) وهم أحياناً يصفونه بالعبقرية، والذكاء، والإصلاح الاجتماعي، ويقولون: إن ما تذكرونه من علوم القرآن ومعارفه وتشريعاته الكاملة لا يستقيم أن يكون وجهاً من وجوه الإعجاز، فهذا سولون اليوناني (٣) وضع

(۱) انظر تفسير الفخر الرازي المجلد (٦١/١٧).

<sup>(</sup>٢) دراسة الكتب المقدسة في ضوء المعارف الحديثة، ص١٠ - ١١.

<sup>(</sup>٣) أحد الفلاسفة اليونان في القرن السابع قبل المسيح ووالدته من أبناء بتراتوس آخر ملوك اثينا وكان من رجال المال ورجال الحرب وتولى في بلاده بعض الأعمال

وحده قانوناً وافياً كان موضع التقدير والإجلال والطاعة وما قال أحد أنه أتى بذلك معجزة ولا أنه صار بهذا التشريع نبياً (١).

-ODD) ----

ونحن لو نظرنا إلى المجتمع الجاهلي لوجدناه بأمس الحاجة إلى المصلحين فأين محمد والمسلمة أربعين سنة وهو يعيش فيه، لم ينقل ناقل أنه وضع قانوناً ولا تشريعاً حتى جاءه الأمر من الله عز وجل (٢).

=

الإدارية والعسكرية وقيادة الجيش، وقد انتخب في سنة ٤٩٥ ق.م (أرخونا) أي رئيساً على الأمة بإجماع أحزابها كلهم وقلدوه سلطة مطلقة لتغيير ما شاء من نظم البلاد وقانونها الذي وضعه "زراكوت" من قبله فوضع لهم نظاماً جديداً قررت الحكومة والأمة اتخاذه دستوراً متبعاً عشر سنين .." الوحي المحمدي لمحمد رشيد رضا ص ١٢٨ وانظر مجلة المنارج ٧ م٣٢ ص ٤٢٩.

<sup>(</sup>١) مناهل العرفان ٢/٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) انظر مناهل العرفان ٣٢٩/٢ -٣٣٠، والوحي المحمدي ص١٢٨، ومجلة المنار ج٦ م٣٢ ص٢١٥ - ٤٢٩.



## الشبهة الثالثة: دعوى الأخذ من الديانات السابقة

زعم عدد كبير من المستشرقين أن هذا الوحي الإلهي، تعلمه رسولنا وأخذه من الديانات السابقة كاليهودية، والنصرانية والمجوسية (۱)، والوثنية، واستدلوا على ذلك بما يلى:

١ - أوجه التشابه بين الإسلام وهذه الديانات.

٢ - أن اليهودية، والنصرانية وغيرهما من الديانات موجودة في جزيرة العرب.

۳ - وجود علاقات شخصية بين محمد وبعض النصارى كورقة بن نوفل (۱) ، وبحيرا الراهب وغيرهما (۱) .

(۱) الجوسية: يقال لها الدين الأكبر، والملة العظمى، وهم يثبتون أصلين: النور وهو أزلي، والظلمة وهي محدثة وهما يقتسمان الخير والشر والنفع والضر والصلاح والفساد، ولهم اختلاف كبير في سبب حدوث الظلمة وهم يقولون: إن المبدأ الأول من الأشخاص: كيومرث، والنبي الثاني زردشت وهم فرق شتى منها: الكيومرثية والزروانية، والزردشتية، انظر الملل والنحل للشهرستاني (٢٣٣/١ وما بعدها)، واعتقادات فرق المسلمين والمشركين، ص ١٣٤٠ وما بعدها.

(٢) ورقة بن نوفل بن أسد بن عبدالعزى من قريش: حكيم جاهلي، اعتزل الأوثان قبل الإسلام، وامتنع من أكل ذبائحها وتنصر، وقرأ كتب الأديان، وهو ابن عم خديجة زوج النبي صلى الله عليه وسلم صدق النبي صلى الله عليه وسلم وآمن به، سئل

يقول جولد تسهر: "لقد أفاد – يقصد النبي على الريخ العهد القديم، وكان ذلك في أكثر الأحيان عن طريق قصص الأنبياء، ليذكّر على سبيل الإنذار والتمثيل بمصير الأمم السالفة، الذين سخروا من رسلهم الذين أرسلهم الله لهدايتهم ووقفوا في طريقهم" (٢) ا.ه.

-00000-

ويقول أيضاً: "لقد كان فيما مضى يعترف بأن الصوامع والبيع والصلوات تعتبر أمكنة عبادة حقيقية .. لكن الأمر تغير بعد هذا، كما صار رهبان المسيحيين وأحبار اليهود موضع مهاجمة منه، وقد كانوا في الواقع أساتذة له .." ا.هـ (٣).

وفي الأخذ من الوثنية الجاهلية يقول جولد: "وفيما يتعلق بشعائر الحج التي نظمها، أو على الأحرى احتفظ بها من بين

<sup>=</sup> 

عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: يبعث يوم القيامة أمة وحده، انظر الإصابة (٣١٨/٦).

<sup>(</sup>۱) انظر آراء المستشرقين حول القرآن وتفسيره د. عمر رضوان (۱۰۰/۱، ۱۰٤، ۱۰۶). ۱۱۳، ۱۲۲ -۱۲۷، ۱۳۸).

<sup>(</sup>۲) العقيدة والشريعة، ص<sup>9</sup>.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص١٣ -١٤ وانظر ص١٨.

-0000

تقاليد الوثنية العربية .." ا.هـ (١) وهم يهدفون في هذا إلى أمرين:

أحدهما: محاولة إثبات أن الإسلام ليس ديناً مستقلاً، وإنما هو مزيج من اليهودية، والنصرانية، وأن محمداً والله لل يكن ليهتدي إلى هذا بفطرته، وهذا لا يكاد يغفله مستشرق تناول الحديث عن الإسلام (٢).

الثاني: الدعوة إلى النصرانية، وأنها الديانة السماوية الصحيحة.

(۱) المرجع السابق ص ۲۳، ومن العجيب أن بعض المسلمين يحسنون الظن بهؤلاء المستشرقين، فمثلاً هذا المؤلف نجد أن المترجمين لكتابه يثنون عليه ويلقبونه "بالعلامة"!! ومن ذلك أيضاً قولهم: "ونما لا ريب فيه كذلك أنه بهذا التراث الذي خلفه، وبهذين الكتابين بصفة خاصة، يعتبر فيما نرى في المرتبة الأولى من المستشرقين، من أعظم من تناول الإسلام ومذاهبه وعلومه الأصلية بالدرس والبحث المستفيض، كما أنه لذلك أيضاً يعد من كبار المستشرقين الذين فهموا بقدر ما وسعهم الإسلام وروحه وتعاليمه ومذاهبه .." ا.هـ ولا أدري أي فهم والنصرانية ..!! وبهذا وحده يمكن أن يهدم الإسلام من أساسه فكيف له من الشبهات، والافتراءات ما ملأ به كتابه هذا وغيره من مؤلفاته.

<sup>(</sup>٢) انظر الوحى المحمدي، د. عبدالجليل شلبي، ص ١٩٩٠.

## الرد:

وقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ هَلْذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَع مِن دُونِ ٱللهِ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَابِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّكِ ٱلْكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَابِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ أَم يَقُولُونَ ٱفْتَرَاهُ قُلُ فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّشْلِه وَٱدْعُواْ مَن ٱللهِ إِن كُنتُمْ صَلاقِينَ ﴾ اليونس: ٣٧ -٣٨.

وقبل الخوض في رد الشبهة أبين أن ردي لهذه الشبهة سوف يرتكز على دعامتين:

الأولى: نفي أن يكون ﷺ أخذ من علوم أهل الكتاب.

الثانية: بعد تقرير ذلك، يقارن بين ما جاء به محمد على من الوحي وبين ما عند أهل الكتاب من التكذيب والتحريف.



فأما لقاؤه على بعلماء أهل الكتاب وسفره إلى الشام مراراً فقد ثبت في السّير أنه ما رحل إلى الشام سوى مرتين، أما الأولى فكانت مع عمه أبى طالب وهو طفل كما روى الترمذي - رحمه الله - وغيره عن أبى موسى الأشعري - رضى الله عنه - قال: "خرج أبو طالب إلى الشام وخرج معه النبي عليه الله في أشياخ قريش فلما أشرفوا على الراهب هبطوا فخلوا رحالهم فخرج إليهم الراهب وكانوا قبل ذلك يمرون فلا يخرج إليهم ولا يلتفت (قال فهم يحلون رحالهم) فجعل يتخللهم الراهب حتى جاء فأخذ بيد رسول الله على فقال هذا سيد العالمين، هذا رسول رب العالمين، يبعثه الله رحمة للعالمين، فقال له أشياخ من قريش ما علمك؟ فقال إنكم حين أشرفتم من العقبة لم يبق حجر ولا شجر إلا خرَّ ساجداً، ولا يسجدان إلا لنبي، وإنى أعرفه بخاتم النبوة أسفل من غضروف كتفه مثل التفاحة، ثم رجع فصنع لهم طعاماً فلما أتاهم به فكان هو في رعية الإبل فقال أرسلوا إليه فأقبل وعليه غمامة تظله فلما دنا من القوم وجدهم قد سبقوه إلى فيء الشجرة فلما جلس مال فيء الشجرة عليه فقال انظروا إلى فيء الشجرة مال عليه، قال فبينما هو قائم عليهم وهو يناشدهم ألا يذهبوا به إلى

الروم فإن الروم إن رأوه عرفوه بالصفة يقتلونه، فالتفت فإذا بسبعة قد أقبلوا من الروم فاستقبلهم فقال: ما جاء بكم؟ قالوا لأن هذا النبي خارج في الشهر فلم يبق طريق إلا بعث إليه بأناس وإنا قد أخبرنا خبره فبعثنا إلى طريقك هذا قال هل خلفكم أحد هو خير منكم قالوا إنما أخبره بطريقك هذا، قال أفرأيتم أمراً أراد اله أن يقضيه هل يستطيع أحد من الناس رده؟ قالوا لا، قال فبايعوه وأقاموا معه، قال أنشدكم بالله أيكم وليه؟ قالوا أبو طالب فلم يزل يناشده حتى رده أبو طالب وبعث معه أبو بكر بلالاً وزوده الراهب من الكعك والزيت (١).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في كتاب المناقب باب ما جاء في بدء نبوة النبي صلى الله عليه وسلم، رقم ٣٦٢٤ (٣٤٤/٩) لح٢٤٤) وقال: هذا حديث حسن غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه ا.ه.، ورواه ابن جرير بنحوه بطرق عدة في التاريخ (٣٦٣/٢ -٣٦٦)، وابن إسحاق السيرة (١/٢٣٦)، ورواه الحاكم في المستدرك (١٧٢/٢) وقال: "هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه" ا.هـ، ورواه البيهقي في الدلائل (٢٤/٢ - ٢٩)، ورواه ابن سيد الناس في عيون الأثر (١٠٨/١ لح١٠٥)، وقال الحافظ في الإصابة: الحديث رجاله ثقات، وليس منه منكر سوى اللفظ، فيحتمل أنها مدرجة فيه من حديث آخر وهما من أحد رواته" وقال ابن سيد الناس: "ليس في إسناد هذا الحديث إلا من خرج له في الصحيح .." عيون الأثر (١٠٨/١).

ولقد كان عمر النبي في هذه الرحلة تسع سنين كما روى ذلك ابن جرير، وقيل: اثنتا عشرة سنة (١).

وأما الرحلة الثانية فقد رواها ابن جرير – رحمه الله – وغيره بسنده قال: كانت خديجة بنت خويلد بن أسد بن عبدالعزى بن قصي امرأة تاجرة، ذات شرف ومال، تستأجر الرجال في مالها، وتضاربهم إياه بشيء تجعله منه، وكانت قريش قوماً تجاراً، فلما بلغها عن رسول الله علمه ما بلغها من صدق حديثه، وعظم أمانته، وكرم أخلاقه بعثت إليه فعرضت عليه أن يخرج في مالها إلى الشام تاجراً وتعطيه أفضل ما كانت تعطي غيره من التجار، مع غلام لها يقال له ميسرة، فقبله منها رسول الله فخرج في مالها ذلك، وخرج معه غلامها ميسرة، حتى قدما الشام، فنزل رسول الله في ظل شجرة قريباً من صومعة راهب من الرهبان، فأطلع رأسه إلى ميسرة فقال: من هذا الرجل الذي نزل الحرم فقال له المسجرة؟ فقال له ميسرة: هذا رجل من قريش من أهل الحرم فقال له الراهب: ما نزل تحت هذه الشجرة قط إلا نبي، ثم

<sup>(</sup>١) انظر تاريخ الأمم والملوك (٣٦٤/٢)، وعيون الأثر (١٠٥/١).

باع رسول الله على سلعته التي خرج بها، واشترى ما أراد أن يشتري، ثم أقبل قافلاً إلى مكة، ومعه ميسرة، فكان ميسرة وفيما يزعمون — إذا كانت الهاجرة واشتد الحريرى ملكين يظللانه من الشمس، وهو يسير على بعيره. فلما قدم مكة على خديجة بالها، باعت ما جاء به فأضعفت، أو قريباً من ذلك، وحدثها ميسرة عن قول الراهب، وعما كان يرى من إظلال الملكين إياه، وكانت خديجة امرأة حازمة لبيبة شريفة، مع ما أراد الله بها من كرامته فلما أخبرها ميسرة بما أخبرها، بعثت إلى رسول الله فقالت له — فيما يزعمون — : يا ابن عم، إني قد رغبت فيك لقرابتك ووسطتك في قومك، وأمانتك وحسن خلقك وصدق حديثك، ثم عرضت عليه نفسها .." الحديث (۱).

ومن خلال هذه الروايات يتبين أن رسول الله على لله لم يتعلم من أهل الكتاب شيئاً، والأدلة على ذلك ما يلي:

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأمم والملوك (۳٦٨/۲ لح٣٦٧)، ورواه ابن إسحاق في السيرة، انظر سيرة ابن هشام (۲/۲۲ لحح٦٤)، ورواه البيهقي في الدلائل (٦٧/٢ لحح٦٠)، وابن سيد الناس في عيون الأثر (١٢٠/١ لحح١١٥).



الأول: أن رسول الله عندما ذهب في المرة الأولى كان صغيراً مع عمه أبي طالب وهو لا يفقه شيئاً من أمور أهل الكتاب، وفي المرة الثانية كان مشغولاً بالتجارة وفي كلا السفرتين كان معه شاهد، ففي الأولى عمه، وفي الثانية غلام خديجة لرضي الله عنها — ولو وقع شيء من ذلك لنقلاه لنا، واستفاض، كما أن القافلة بها عدد كبير من الرفاق الذين لا يخفى حال بعضهم عن بعض، فلو اعتزلهم محمد على ليطلب علم أهل الكتاب لشاع ذلك.

الثاني: إن بحيراً الراهب بشر بنبوة محمد التاني: إن بحيراً الراهب بشر بنبوة محمد التانيق فلو أن محمداً التانيق أخذ منه لم ينسب النبوة له، ولكان هو أولى بالنبوة والرسالة.

الثالث: إن مما يستحيل في العادة أن يبرز عالم في علم من العلوم، ما لم يكثر الترداد على العلماء والأخذ منهم، والصبر على تلقي العلم، وقد ثبت أن رسول الله على لم يتردد على هؤلاء الأحبار والرهبان، ولا جالسهم، وهو أُمي لا يعرف القراءة ولا الكتابة، وهذا دليل قاطع على أن العلم الذي تعلمه والوحى الذي جاء به إنما هو من عند الله قطعاً وجزماً.

الرابع: أما بالنسبة لورقة بن نوفل، فحديثه في البخاري (۱) دليل على نبوة محمد في إذ شهد له بالنبوة، وأن قومه سيخرجونه، فحدث ما قال، وهذا دليل على صحة الرسالة، بل تأمل قوله "وإن يدركني يومك أنصرك نصراً مؤزراً" فهو يعلن المتابعة والنصرة، وهذا بناء على علمه السابق بصدق نبوة محمد في .

-00000-

الخامس: قد دلت النصوص على أنه لا يوجد بين رسول الله وبين ورقة بن نوفل أي صلة قبل الوحي، ولم يطرأ على بال محمد على أن يذهب إليه ويخبره، وإنما كان ذلك من اقتراح خديجة – رضى الله عنها – لعلمها بابن عمها وأن لديه علم الكتاب.

السادس: جاء في الحديث "ثم لم ينشب ورقة أن توفي وفتر الوحي" فالنص دليل على أن موت ورقة كان سريعاً بعد نزول الوحي، بفترة وجيزة إذن فكيف لهذه الدعوة أن تستمر وتؤتي ثمارها على مدى خمسة عشر قرناً؟!

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب بدء الوحي باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم رقم ۱(۱/۶،۰۰) عن عائشة – رضي الله عنها.



السابع: لم يؤثر عن ورقة أنه كان داعية إلى النصرانية، إنما المعروف أنه رجلاً كان حريصاً على معرفة دين الله الصحيح ليتعبد به، فاعتنق لذلك النصرانية.

الثامن: أننا نعلم شدة عداوة أهل الكتاب للنبي على وكتمانهم لأدلة نبوته عندهم، ومحاولتهم التشكيك والطعن في نبوته، فلو علموا شيئاً من ذلك لأظهروه.

الدليل التاسع: أن هذا لم يتم ولو تم لنقل لنا، وإذ لم ينقل لم يصح ادعاؤه، لأن الدعوى لابد لها من دليل، ولا دليل هنا بل الأدلة بخلافه.

الدليل العاشر: أن المتأمل لحياة العرب في مكة، يجد ذلك المجتمع الصغير، الذي لا يكاد يخفى بعضه على بعض، كما يلحظ اجتماعاتهم المستمرة في المسجد الحرام، فهل كان سيخفى أمر سفر محمد على الشام وتكرار ذلك، وهو الشاب المعروف، الذي كان أهل مكة يعرفونه أيما معرفة ويودعونه أموالهم؟!!

الدليل الحادي عشر: هل يعقل أن يكون هذا الدين بكماله وتعاليمه، مستمداً من دين محرف، كتمه أهله، وحرفوه وأعرضوا عن تعاليمه، فكيف يلحق الكامل بالناقص؟

الدليل الثاني عشر: أن قصص الأنبياء عند أهل الكتاب في غاية من الوقاحة، إذ نسبوا إلى الأنبياء كثيراً من الفضائح التي يترفع عنها عامة الناس. ومن الأمثلة على ذلك، ما جاء في سفر التكوين، الإصحاح التاسع. ٢٠ - وابتدأ نوح يكون فلاحاً وغرس كرماً. ٢١ - وشرب من الخمر فسكر وتعرى داخل خائه.

وفي سفر التكوين أيضاً الإصحاح التاسع عشر، في ذكر قصة لوط – عليه السلام – . • ٢ - وصعد لوط من صوغر وسكن في الجبل وابنتاه معه لأنه خاف أن يسكن في صوغر. فسكن في

<sup>(</sup>١) سفر التكوين الإصحاح التاسع الفقرة (٢٥ لح٠٢).



المغارة هو وابنتاه. ٢١ - وقالت البكر للصغيرة أبونا قد شاخ وليس في الأرض رجل ليدخل علينا كعادة كل الأرض. ٢٢ - هلم نسقي أبانا خمراً ونضطجع معه، فنحيي من أبينا نسلاً. ٢٢ - فسقتا أباهما خمراً في تلك الليلة. ودخلت البكر واضطجعت مع أبيها ولم يعلم باضطجاعها ولا بقيامها. ٢٤ - وجدت في الغد البكر قالت للصغيرة إني قد اضطجعت البارحة مع أبي، نسقيه خمراً الليلة أيضاً فادخلي اضطجعي معه. فنحيي من أبينا نسلاً.

٢٦ - فحبلتا ابنتا لوط من أبيهما (١).

فهل يليق أن يصدر هذا من الأنبياء – عليهم صلوات الله وسلامه – وهذا غيض من فيض مما لديهم من ذلك (7) – أخزاهم الله – وأين هذا من قصص القرآن الكريم وإن وجد بعض التشابه بين القصص، فمرد ذلك إلى أنها جميعاً وحي الله، ومع تحريفهم، وتبديلهم إلا أنها لا تزال فيها بقية باقية.

<sup>(</sup>١) سفر التكوين الإصحاح التاسع عشر الفقرة (٢٦ لح٠٢).

<sup>(</sup>٢) للاستزادة انظر إظهار الحق ( $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$  والأسفار المقدسة في الأديان السابقة للإسلام، د. على عبدالواحد، ص $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$  .

و"جولد تسهر" عندما ادعى ذلك لم يأت على ما ذكر بمثال يبين صدق دعواه، ولهذا يحاول أهل الكتاب إثبات أن محمداً على كان يعرف القراءة والكتابة، وما شاع عن أميته غير صحيح، بل هو لإظهار معجزته، ونصوص الوحي ترد عليه قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ ٱلْأُمِّيَّ ٱلَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَكِةِ وَٱلْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَلَهُمْ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَيُحِلُ لَيْ السَّعْرُ السَّعْرُ عَلَيْهِمُ النَّحْرَبُمُ عَلَيْهِمُ النَّحْرَبُهُ عَنهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَعْنَلُلُ ٱلَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ النَّعرف: ١٥٧.

الدليل الثالث عشر: أنه قد علم حالة المجتمع الجاهلي قبل بعثة الرسول وفشو الجهل، وفاتهم السيئة التي يعيشونها، وفشو الجهل، وفساد الأخلاق، وفي هذا الوسط يبرز أحد الأفراد فيأتي بعلم الأولين والآخرين، ويشرع الشرائع، ويبين الأحكام، وهذا مما يستحيل في العادة، وفي ذلك إثبات صدق الوحى والرسالة.

الدليل الرابع عشر: أن المشركين عندما راموا الطعن في النبوة والوحي، نسبوا هذا إلى رجل أعجمي يعمل حداداً، وهذا مبلغ السخافة والظرافة، وهذا يصور مدى مبلغ العداوة لنبي الأمة وخاتم المرسلين، ولهذا أنكر الله عز وجل ذلك بقوله تعالى:



الدليل الخامس عشر: أن القطع بأن محمداً على لم يتلق ذلك من بشر يحصل على طريقين، الأول: طريق قومه ومجتمعه الذي عاش فيه وسبق بيان ذلك في الأدلة السابقة.

الثاني: وهذا لمن لم يعش في زمنه، وإنما سمع ذلك فعلمه بذلك من عدة طرق: منها: ما تواتر من أحواله، وسيرته الذاتية منذ مولده إلى وفاته في وكلها معلومة لدينا، فكيف خفي هذا الأمر مع أهميته، وظهر ما هو أقل منه.

ومنها: أنه الخبر بأمور لم يكن يعلمها أهل الكتاب، ولا غيرهم كقصة عاد وثمود، وصالح، وإنزال المائدة، وإيمان امرأة فرعون، وكثير من تفاصيل سير الأنبياء، مما هو مجمل عند أهل الكتاب.

ومنها: ما علم من شدة العداوة له على من قبل قومه، ومن قبل أهل الكتاب، ولو وقع ذلك لقال قائلهم: "إنما تعلم ذلك منا وعن طريقنا".

ومنها: أن هذا الأمر مما تتوافر الدواعي على نقله، ولو كان هناك تواطؤ على كتمانه لعلمه المقربون منه على ، وهل يظن ظان أن هؤلاء الصحابة سيتحملون هذه المشاق، والعذاب، والهجرة، وترك الأوطان مع علمهم وتكذيبهم باطناً بهذا الرسول، وهو في الوقت نفسه لم يعطهم مالاً، ولا جاهاً، ولا قصوراً بل أخرجهم من أوطانهم وأهليهم، ومعلوم أن الجبلة والفطرة تأبى أن تتبع كاذباً قد علم كذبه.

-00000)-

وقوله: ﴿ وَيسْئُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِي وَمَآ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْم إِلَّا قَلِيلًا ﴿ ﴾ الإسراء: ١٥٥ .

وفي حديث عبدالله بن سلام - رضي الله عنه - عن أنس بن مالك - رضي الله عنه - قال: بلغ عبدالله بن سلام مقدم رسول الله عنه ، فأتاه فقال: إني سائلك عن ثلاث لا يعلمهن إلا نبي: ما أول أشراط الساعة؟ ما أول طعام يأكله أهل الجنة؟ ومن



أي شيء ينزع الولد إلى أبيه؟ ومن أي شيء ينزع إلى أخواله؟ فقال شيء "أخبرني بهن آنفاً جبريل"، قال: فقال عبدالله: ذاك عدو اليهود من الملائكة، فقال رسول الله شيء "أما أول أشراط الساعة فنار تحشر الناس من المشرق إلى المغرب، وأما أول طعام يأكله أهل الجنة فزيادة كبد حوت، وأما الشبه في الولد فإن الرجل إذا غشي المرأة فسبقها ماؤها كان الشبه له، وإذا سبق ماؤها كان الشبه لها". قال: أشهد أنك رسول الله.." (١) الحديث. ولو أخذ هذا منهم لما سألوه أولاً، ولفضحوا أمره ثانياً وعلمهم لها إنما أخذوه عن أنبيائهم، ولو تلقاه منهم لم يكن نبياً.

الدليل السابع عشر: إن هذه الأنباء الغيبية التي جاء بها رسول الله عشر، وأخبار الساعة والقيامة والحشر، وأخبار غزواته، وأنباء المستقبل التي كانت تقع كما أخبر على وقعت في حياته، وبعد مماته، فإن قيل إن ذلك عند أهل الكتاب، قيل لهم:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في كتاب الأنبياء باب: قوله تعالى: "وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة" البقرة ٣٠ رقم ٣١٥١ (ج٣/١٢١٢)، ورواه أيضاً في الأرض خليفة" البورة على الله عليه وسلم بين أصحابه رقم في فضائل الصحابة، باب: كيف آخى النبي صلى الله عليه وسلم بين أصحابه رقم ٣٧٢٣ (ج٣/٣٣) عن حميد به بنحوه.

إن هذا دليل صدقه والله على الله الأنباء ذكرت في كتبهم ونسبت إلى نبي، وهو هذا النبي الذي أخبرت به وبشرت به كتبهم.

00000)

الدليل الثامن عشر: أن المجتمع كان إما مشركاً، وإما كتابياً ولم يكن فيهم أحد يدعو إلى ما دعا إليه محمد على المسلم .

الدليل التاسع عشر: قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ تَتَلُواْ مِن قَبَلِهِ عَلَيْهِ الدليل التاسع عشر: قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنتَ تَتَلُواْ مِن قَبَلِهِ مِن كِتَابٍ وَلا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذَا لاَّرْتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ العنكبوت: ٤٨].

قال شيخ الإسلام ابن تيمية — رحمه الله —: "معلوم أن من يعلم من غيره إما أن يأخذ تلقيناً وحفظاً، وإما أن يأخذ من كتابه، وهو لم يكن يقرأ شيئاً من الكتب من حفظه، ولا يقرأ مكتوباً، والذي يأخذ من كتاب غيره، إما أن يقرأه، وإما أن ينسخه، وهو لم يكن يقرأ ولا ينسخ" ا.هـ (١).

الدليل العشرون: أن كثيراً من آيات القرآن تحيل أن يكون محمداً على العشرون: أهل الكتاب كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَاقَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكَتُمُونَهُ فَنَبَدُوهُ اللّهُ مِيثَاقَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ لَتُبَيِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكَتُمُونَهُ فَنَبَدُوهُ

<sup>(</sup>۱) الجواب الصحيح (۲/۴).



وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَاَشْتَرُواْ بِهِ فَمَنَا قَلِيلًا فَيْبِسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴿ وَكَالَمُ فَلَنَا وقوله: ﴿ يَا أَهْلَ الْحِتَابِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا وقوله: ﴿ يَا أَهْلَ الْحِتَابِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا وَيَعْفُواْ عَن يُبَيِّنُ لَكُمْ حَثِيرًا مِّمَا حُنتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَعْفُواْ عَن عَيْبِرِ قَدْ جَآءَكُم مِّنَ اللّهِ نُورٌ وَحِتَابٌ مُبِينَ ثَي ﴾ المالدة الله فَوْلُه : ﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَىٰ وقوله : ﴿ يَا أَهْلُ اللّهِ عَلَىٰ كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَلَا نَدِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُم مَلَىٰ فَتْرَةً مِّنَ الرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرِ وَلا نَدِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُم مَلَىٰ بَشِيرُ وَلا نَدِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُم مَلَىٰ بَشِيرُ وَلَا نَدِيرٌ فَقَدْ جَآءَكُم بَلَىٰ فَتُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرِ وَلا نَدِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُم مَلَىٰ بَشِيرُ وَلاَ نَدِيرٌ فَقَدْ جَآءَكُم بَشَيرُ وَلَا نَدِيرٌ فَقَدْ جَآءَكُم مَلَىٰ بَشِيرُ وَلَا نَدِيرٌ فَقَدْ جَآءَكُم مَلَىٰ بَشِيرُ وَنَدِيرٌ وَاللّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَقَالَتِ النَّيْمَ لَلُهُ وَقَالَتِ النَّيْمَ لَيْ اللّهِ وَقَالَتِ النَّيْمَ اللّهُ وَقَالَتِ النَّهُ مَا اللّهُ وَقَالَتِ النَّهُ اللّهُ وَقَالَتِ النَّهُ مُ اللّهُ وَقَالَتِ اللّهُ مُ اللّهُ وَقَالَتِ اللّهُ وَقَالَتِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَقَالَتِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا وَامْثَالُ ذَلِكُ كَثِيرٍ وَلَا اللّهُ وَلَا كَثَيرٍ وَامِنُ وَلَا لَا عَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا عَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا مُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللللّهُ وَلِي الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَالِ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَلْكُ كَثِيرِ الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

يقول محمد رشيد رضا – رحمه الله –: "إن هذه المعلومات المحمدية التي تصورها هؤلاء المحللون لمسألة الوحي قليلة المواد، ضيقة النطاق من أن تكون مصدراً لوحي القرآن. وإن القرآن لأعلى وأوسع وأكمل من كل ما كان يعرفه مثل بحيرا، ونسطور، وكل نصارى الشام، ونصارى الأرض ويهودها، دع الأعراب الذين كان يمر بهم النبي عليه الطريق إلى الشام" ا.هـ (۱).

<sup>(</sup>١) الوحى المحمدي لمحمد رشيد رضا، ص١٢٦.

وبالجملة فجميع ما سبق ذكره في إبطال كون اليهودية والنصرانية مصدر الوحي المحمدي هي أيضاً دليل على بطلان كون غير هذه العقائد مصدراً له، فإنه إذا بطل كون اليهودية والنصرانية مصدراً له، بطل من باب أولى أن تكون المجوسية، أو الوثنية أو غيرهما مصدراً له، فهو جاء يدعو إلى التوحيد، ونبذ الإشراك، وهذه الديانات قد علم فسادها وتحريفها بما ليس هذا مجاله (۱).

الشبهة الرابعة: الزعم بأن ظاهرة الوحي ما هي إلا نتيجة لانفعالات عصبية تعتري النبي في فسرها بعضهم بالهستيريا وفسرها آخرون بمرض الصرع، وقالوا: إن أثرها ظاهري في

<sup>(</sup>۱) انظر فيما سبق: الجواب الصحيح (۱۹۷/۱)، (۱۹۷/۲ لح ۲۰، ۲۳ لح ۵۰)، وإظهار الحق (۸۳۱/۳ لح ۸۳۱/۳)، ومناهال العرفان (۲۱٪۲۳ لح ۱۳۱۷)، والوحي المحمدي د. والوحي المحمدي لحمد رشيد رضا (ص۱۲۳ -۱۲۱)، والوحي المحمدي د. عبدالجليل شلبي (ص۲۰۱ -۲۰۱) ورد مفتريات على الإسلام، د. عبدالجليل شلبي (ص۸۷ -۸۳)، ووحي الله لمحمد عتر (ص۱۳۱ -۱۲۱) ورؤية إسلامية للاستشراق لأحمد غراب (ص۳۱ -۳۱) وانظر آراء المستشرقين حول القرآن الكريم وتفسيره، د. عمر رضوان (۱/۰۲۰ لح ۲۳۹) والوحي في الإسلام وإبطال الشسبهات لعبدالله عبدالحي أبو بكر (۸۳۳ -۳۲۹)، "رسالة ماجستير، مكتوبة على الآلة الكاتبة، مقدمة في جامعة أم القرى".



مزاجه العصبي القلق (١).

وهذه الشبهة قديمة قالها أقوام الرسل لرسلهم، حيث زعموا أن بهم مساً من الجنون قال تعالى: ﴿ كَذَلِكَ مَآ أَتَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرُ أَوْ مَجْنُونُ ﴿ كَذَلِكَ مَآ أَتَوَاصَوْاْ بِمِ مَلَ هُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ ﴾ الذاريات: ٥٢ -٥٣.

وبطلان هذه الشبهة من وجوه:

الأول: مما سبق ذكره من طرق الوحي وأنواعه، لم تظهر لنا حاله من الحالات كان فيها الرسول في منفعلاً تبدو عليه آثار الاضطراب والقلق.

الثاني: قد ثبت علمياً أن المصروع تتعطل مداركه ولا تصبح لديه مقدرة على التفكير، والحفظ، بل هو في حالة إغماء تام، وتعطل لحركة الشعور (٢)، وأين هذا من حال رسولنا الكريم عند نزول الوحي عليه، وبعد انتهائه يخاطب أصحابه، ويخبرهم عا قاله جبريل – عليه السلام – دون أن يخطئ كلمة واحدة.

(۱) انظر رؤیة إسلامیة للاستشراق ص $^{7}$  وآراء المستشرقین حول القرآن ( $^{79}$ ).

<sup>(</sup>٢) انظر دائرة معارف القرن العشرين (٥/ ٤٦٩ لح ٤٧٨).

الثالث: إن مرض "الهستريا" داء عصبي عضال، أكثر إصاباته في النساء ومن أعراضه شذوذ الخلق، وضيق في التنفس، واضطراب في الهضم، وقد يصل بصاحبه إلى حالة شلل موضعي، ثم إلى تشنج، ثم إلى إغماء، ثم إلى هذيان مصحوب بحركة واضطراب في اليدين والرجلين، وقفز من مكان إلى مكان..."(١) ووصف هذا المرض كافٍ في الجزم بأن حالات الوحي لا يمكن أن تلتبس بمثل هذه الأعراض، ولكنه التعصب المذموم.

الرابع: أن رسول الله على عاش بين قريش أربعين سنة، كان معروفاً فيها بالشجاعة، والصدق، والوفاء، والعقل، والرزانة، وكان كبار قريش ورؤساؤهم يطلبون منه القضاء بينهم عند التنازع، فكيف يكون من هذه صفته، مصاباً بهذا المرض العضال، الذي هو شبيه بالجنون.

ثم بالنظر والتأمل إلى ما جاء به من نصوص الوحي العظيم، وهذا التشريع الرباني المتكامل، وبناء تلك الدولة العظيمة، وهذا

<sup>(</sup>۱) مناهل العرفان (۷٤/۱)، وانظر دائرة معارف القرن العشرين (۷۲/۱۰ - ٥٠٧/۱۰).

لا يمكن أن يكون صادراً ممن به مس من الجنون، ولاشك أنه وحى رب العالمين إلى قلب رسوله الصادق الأمين.

الخامس: أن قولهم هذا لا دليل عليه وسيرة الرسول عليه على زعمهم هذا!!

السادس: أن الواقع يكذب ذلك، فالمصروع، والمصاب بالمستيريا يلفظ ألفاظاً عشوائية لا يعي ما يقول ولا يفهم منه، فأين هذا مما جاء به نبي الأمة في من نصوص الوحي الربانية (۱)؟!

الشبهة الخامسة: الزعم بأن محمداً على كان شاكاً في الوحي، كما نقل ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية عن أهل الكتاب (٢) رحمه الله، واستندوا إلى قوله تعالى: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَكِّمِمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسَالًا مِن تَبْلِكُ لَقَدْ جَآءَكَ ٱلْحَقُّ مِن رَبِّكُ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ ايونس: ٩٤ وقوله: ﴿ قُلْ مَن قَلْلا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ ايونس: ٩٤ وقوله: ﴿ قُلْ مَن

<sup>(</sup>۱) انظر مناهل العرفان ((1/1))، ووحي الله ص(1.7.7 - 7.7)، وآراء المستشرقين حول القرآن وتفسيره ((1/1))، والوحي في الإسلام وإبطال الشبهات (1/1).

<sup>(</sup>٢) انظر الجواب الصحيح (٢٠/١) لحي ٣٤٠/١) وانظر (٧٧/٢).

يَـرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ قَلِ ٱللَّهُ وَإِنَّـاۤ أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُـدًى أَوْ فِي صَلَالِ مُّبِينِ ﴾ الساء ٢٤.

-00000)-

فأما الَّآية الأولى ففي تفسيرها عدة أقوال:

منها: إن المراد بالخطاب "للنبي على الله والمراد غيره، أي لست في شك ولكن غيرك في شك" (١).

ومنها: أن المراد بالشك هنا ضيق الصدر، والمعنى إن ضاق صدرك بتكذيب المكذبين، واستدلوا بمعنى الشك في اللغة وأن أصله الضيق (٢).

ومنها: أن الخطاب للنبي على ، ولكن ليس المراد أنه شاك فيما جاءه بل روى أئمة التابعين كالحسن وسعيد بن جبير وقتادة في تفسير هذه الآية قولهم: ما شك وما سأل (٣).

كما أنه ليس فيها دليل على وقوع السؤال، وإنما هذا الخطاب جاء على عادة العرب في مخاطباتهم كقول القائل: إن كنت مملوكي فانته إلى أمري، وقول القائل لابنه: إن كنت ابني فبرني،

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن (٣٨٢/٨).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ونفس الجزء والصفحة.

<sup>(</sup>٣) انظر جامع البيان (١٦٨/١١).



كما أن أهل الكتاب يعلمون أن الرسل من قبل محمد عليهم وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام - كانوا بشراً، ولم يكونوا ملائكة، كما زعم المشركون أن الرسل لا تكون إلا ملائكة وكان هذا من أسباب ردهم لدعوة محمد على قال تعالى: ﴿ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُواْ إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَكَ إِلاَّ أَن قَالُواْ أَبَعَثَ ٱللهُ بَشَرًا وَسُولًا ﴿ وَهُ عَلَى اللهُ بَشَرًا وَسُولًا ﴿ قَالُ لَوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَيْكِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَيِتِينَ لَنَزَّلْنَا وَسُولًا ﴿ وَهُ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَيْكِكَةٌ يَمْشُونَ مُطْمَيِتِينَ لَنَزَّلْنَا

<sup>(</sup>١) انظر المرجع السابق (١١/٩٦١).

<sup>(</sup>۲) انظر مجموع الفتاوي (۲۱/۵۲۳).

## عَلَيْهِم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَلَكًا رَّسُولًا ﴿ الإسواء: ٩٤ -٩٥].

كما أن سؤال أهل الكتاب إنما هو لمعرفة الصفات والبشارات بنبوة محمد على الله الكتاب الما عالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلرَّسُولَ ٱلنَّبِيَّ اللهُ مَكَ اللهُ مَكَتُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَئِةِ وَٱلْإِنجِيلِ ﴾ الأُمِيُّ ٱللّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَئِةِ وَٱلْإِنجِيلِ ﴾ الأعراف:١٥٧].

وأما الآية الثانية: فليس فيها أي دليل على الشك، قال شيخ الإسلام ابن تيمية — رحمه الله — : "وهذا من الإنصاف في الخطاب الذي كل من سمعه من ولي وعد وقال لمن خوطب به: قد أنصفك صاحبك كما قال العادل الذي ظهر عدله للظالم الذي ظهر ظلمه: الظالم إما أنا وإما أنت، لا للشك في الأمر الظاهر، ولكن لبيان أن أحدنا ظاهر الظلم، وهو أنت لا أنا فإنه إذا قيل: أهل التوحيد الذين يعبدون الله على هدى، أو في ضلال مبين، وأهل الشرك الذين يعبدون ما لا يضر ولا ينفع على هدى أو في ضلال مبين، وأهل الشرك الذين يعبدون ما لا يضر ولا ينفع على هدى أو في ضلال مبين، وأهل الشرك الذين يعبدون على الهدى، وأهل الشرك على المدى، وأهل الشرك على المدى، وأهل الشرك على الهدى، وأهل الشرك على الهدى، وأهل الشرك على

<sup>(</sup>١) انظر الجواب الصحيح (٣٤٠/١ لح٣٣٤).



الضلال .." ا.هـ (۱) وقال القرطبي – رحمه الله – "المعنى أنتم الضالون حين أشركتم بالذي يرزقكم من السماوات والأرض .. و(أو) عند البصريين على بابها وليست للشك، ولكنها على ما تستعمله العرب في مثل هذا إذا لم يرد المخبر أن يبين وهو عالم بالمعنى" (۲) ا.هـ.

وجملة القول أن يقال: إن جميع هذه الشبهات ما هي إلا محاولة لتشويه صورة الإسلام الناصعة، وهي محاولات واهية، سرعان ما ينطفئ لهيبها، إذا سلطت عليها أضواء الحق.

وإني بكتابة هذه الرسالة وإيراد هذه الشبه والرد عليها احتسب عند الله أن أكون ذبيت عن عرض نبيي وقرة عيني محمد وأديت شيئاً قليلاً من وجوب محبته ونصرته وتحقيق الإيمان برسالته في وأسأل الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلى أن يتقبلها وأن يجعلها خالصة لوجهه الكريم وأن تكون سبباً في رد كل من أعرض عن هديه وسنته في من أمته وسبباً في الإيمان كل من أعرض عن هديه وسنته

(۱) الجواب الصحيح (۷۸/۱).

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن (٢ / ٢٩٩).

برسالته والدخول في الإسلام لكل من اطلع عليها من أهل الكتاب وممن استهانوا بهذا النبي العظيم، إنه سميع مجيب، كما أسأله تعالى أن يضاعف الأجر لكل من ساهم في طباعتها وترجمتها ونشرها وتوزيعها وإعادة طبعها، وأن يحشره مع النبين والصديقين، ويذب عن وجهه الناريوم القيامة ويبيض وجهه يوم تبيض وجوه وتسود وجوه .. آمين.

وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.







## فهرس الموضوعات

| ۲.  | • | •  |      |      |      |     | •               |       | •   |       |       | •     | 2   | اجلا  | ة ع   | رسال      |
|-----|---|----|------|------|------|-----|-----------------|-------|-----|-------|-------|-------|-----|-------|-------|-----------|
| ٥.  | • |    | •    |      |      |     | •               |       | •   |       |       | •     |     |       | مة    | المقده    |
| ٩.  | • |    |      |      |      |     |                 |       |     | ثان   | مبح   | فیه   | ں و | لأول  | ل ا   | الفص      |
| ٩.  |   |    |      |      |      |     | ئىلىرى<br>ئاللى | ل على | محم | بوة   | ت ن   | إثبا  | : ک | الأوا | ث ا   | المبح     |
| ١.  |   |    |      |      |      |     |                 | ندال  | _ ج | ج إلح | تحتا  | لا .  |     | رته ځ | ، نبر | ثبوت      |
| 11  |   | یم | الكر | آن   | القر | مها |                 |       |     |       |       |       |     |       |       | أولاً     |
| 17  |   | •  |      |      |      |     |                 |       |     |       |       |       |     |       |       | قول       |
| 17  |   |    |      |      |      |     |                 |       |     |       |       | •     |     |       |       | معج       |
| 17  |   |    |      |      |      |     |                 | (     | إلا | بي    | ياء ن | الأنب | ن ا | (ما م | ث (   | حدي       |
| 17  |   | •  |      |      |      |     | •               |       |     |       |       |       |     |       |       | قول       |
| ۱۳  |   |    |      |      |      |     |                 |       |     |       |       |       |     | •     |       | شرح       |
| 1 £ |   |    |      |      |      |     | ت               | ة آيا | عد  |       |       |       |     |       |       | و<br>وقوع |
| 1 { |   | •  |      |      | (    |     |                 |       |     |       |       |       |     |       |       | الأول     |
| 10  | ( | (  | ىترى | ن يف |      |     |                 |       |     |       |       |       |     |       |       | الثانيا   |

| الثالثة: قوله تعالى: (أم يقولون افتراه قل فأتوا بعشر سور       |
|----------------------------------------------------------------|
| مثله)                                                          |
| الرابعة: قوله تعالى: (قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن         |
| يأتوا بمثل هذا القرآن)                                         |
| الخامسة: قوله تعالى: (قل فأتوا بكتاب من عند الله هو أهدى       |
| منهما                                                          |
| السادسة: قوله تعالى: (أم يقولون تقوّله بل لا يؤمنون)           |
| عجز الكافرين عن الإتيان بمثله يدل عليه أمران ٧٠                |
| أقوال العلماء في أوجه إعجاز القرآن ١٩                          |
| الأول: إعجازه من حيث البيان والبلاغة ١٩                        |
| ويبين من خلال عدة أمور                                         |
| الثاني: ما اشتمل عليه من الإخبار بأمور الغيب، مما لا يمكن لبشر |
| الاطلاع عليه                                                   |
| الثالث: ما احتوى عليه من أخبار الأمم البائدة ٢٢                |
| الرابع: ما تضمنه من الإخبار بما تكنه الضمائر ٣٣                |
| الخامس: المهابة والخشية التي تلحق بالقلوب عند تلاوته           |
| السادس: الإعجاز في تشريعاته وأحكامه ٢٤                         |
| السابع: حفظ الله تعالى له ٤ ٢                                  |

## الحق الواضح المبين ..

| ۲ ٤ |     |      |      |                            |      |      |          |       |       |       | ر    | لمر                                          | ه الع                | جاز    | : إع   | الثامن    |
|-----|-----|------|------|----------------------------|------|------|----------|-------|-------|-------|------|----------------------------------------------|----------------------|--------|--------|-----------|
| 70  |     |      |      |                            | آِن  | للقر | سي       | لعله  | از ا  | عج    | الإ  | ن في                                         | ئىرقي                | لستث   | حد الم | قول أ-    |
| 70  |     |      |      | •                          |      | Ş    | -<br>عاز | ٍ عج  | ن الإ | اً مر | نوع  | هو                                           | هل                   | رفة    | بالص   | القول     |
| ۲٦  |     |      |      | •                          |      |      |          |       |       |       | •    |                                              | نزلي                 | المعن  | نظام   | قول الن   |
| ۲٦  |     |      |      |                            |      |      |          |       |       |       |      | ä                                            | صرف                  | ، باك  | لقول   | معنی ا    |
| ۲٧  |     |      |      | •                          | •    |      |          | •     |       | یین   | ے رأ | على                                          | نول                  | ا ال   | ن بهذ  | القائليز  |
| رآن | الق | جاز  | إع   | ، إن                       | ئلين | القا | لی       | ِد ء  | ، الر | بة في | تيمي | ابن                                          | لام                  | لإس    | يخ ا   | قول ش     |
| ۲٧  |     |      |      |                            |      |      |          |       | •     |       | •    | •                                            | •                    |        | ä      | بالصرف    |
| ۲٧  |     |      |      |                            |      |      |          |       |       | اده   | وفس  | رل و                                         | ا القو               | هذا    | للان   | بيان بط   |
| 3   |     |      |      | •                          | •    |      |          | •     | •     |       | جاز  | إع                                           | في ال                | ئىي    | زركث   | قول الز   |
| عدة | يه  | ، عل | يدل  | ن و                        | إلجر | س و  | لإنى     | ل ا   | بشم   | آن ۽  | القر | ىثل                                          | بان:                 | الإت   | عن     | العجز     |
| 3   |     |      |      |                            |      |      |          |       |       |       |      |                                              |                      |        |        | أمور      |
| ۲٤  |     |      |      |                            |      |      |          |       |       |       | سية  | الح                                          |                      | نبي    | ت ال   | معجزا     |
| 30  |     |      |      |                            |      |      |          | ت     | جزا   | المع  | ہذہ  | بن ل                                         | أخر                  | ، المت | عض     | إنكار ب   |
| قبل | اته | صفا  | لا و | وليساء<br>طالح<br>العالمان | واله | أح   | . في     | لنظر  | ال ا  | خلا   | من   | السَّالِين<br>المُنْ المُنْ<br>المُنْ المُنْ | رته ﴿                | ، نبو  | ٳؿؠٳؾ  | ثانياً: إ |
| 3   |     |      |      |                            |      |      |          |       |       |       |      |                                              |                      |        |        | البعثة و  |
| وت  | ح   | وما  | لام  | السا                       | ليه  | ں ء  | ونس      | رة يا | سو    | من    | , 11 | /_                                           | 10                   | ت د    | الآياه | تفسيرا    |
| ٣٨  |     |      |      |                            |      |      |          | ٥     | جو    | .ة و  | عد   | اً مر                                        | المسلم<br>على المسلم | بوته   | ئل ن   | من دلا    |

-00000)-

| 171    | >   |       |       |      |             |        |      |             |                      |       |                         |           | 43         |                | 4         |
|--------|-----|-------|-------|------|-------------|--------|------|-------------|----------------------|-------|-------------------------|-----------|------------|----------------|-----------|
|        | /-  |       |       |      |             |        |      | <u>-</u> 00 | $\overline{m}$       | -     |                         | <u> ১</u> | غح المبي   | الوان          | لحق       |
| ٣٨     |     |       | •     | •    |             |        |      |             | •                    |       |                         |           | اول        | عه الا         | لوج       |
| ٣٨     |     |       |       |      |             |        |      |             | •                    |       |                         |           | ئاني       |                |           |
| ٣٨     |     | •     |       |      |             |        |      |             |                      |       |                         | •         | "<br>ئالث  | عه ال          | لوج       |
| ٣٨     |     |       | •     |      |             |        |      |             | •                    |       |                         | •         | رابع       | عه الر         | لوج       |
| ٣9     |     |       |       |      |             |        |      | •           | •                    |       |                         |           | ف<br>انامس | عه الح         | ٰلوج      |
| ٣9     |     |       |       |      |             |        |      |             |                      |       |                         |           | سادس       | عه ال          | لوج       |
| إنبياء | الا | بىصر  | ، قص  | ، مز | ر به        | أخب    | ما   | لال         | , خ                  | من    | علق الماري<br>علق الناء | رته       | بات نبر    | : إِثْ         | نالثاً    |
| ٤١     |     |       |       |      |             |        |      |             |                      |       | •                       |           | لسابقيز    |                |           |
| ٤٢     |     | داء   | ء ابت | نبيا | ل الا       | جنسر   | وه - | وجو         | ات                   | بإثب  |                         | وته       | ببات نب    | اً: إِثْ       | ِ<br>رابع |
| ٤٦     |     | ول    | رس    | إلى  | اجة         | . الح  | أشد  | س ب         | الناء                | ئان   | ىن ك                    | ِي زه     | بعثته فج   | ساً:           | خام       |
| ٤٧     |     |       |       | ابقة | الس         | تب     | الك  | يٌّ في      | وسیار<br>طباع        | عمد   | وة <b>م</b>             | ة بنب     | البشار     | ساً:           | ساد       |
| ٤٨     |     |       | ١     | ٥٧   | <u>.</u> ية | ے الاً | ىراف | الأد        | ررة                  | ، سو  | ما في                   | ٖہ ک      | لی ذکر     | ں عا           | النص      |
| ٤٩     |     |       |       |      |             |        |      | ن           | ِهبا                 | والر  | عبار                    | الأ۔      | ئير من     | <u>'</u> م ک   | إسلا      |
| ٤٩     |     | •     | •     |      | 4           | عنه    | الله | ضي          | ק ני                 | سلا   | بن ،                    | ۔الله     | لام عبد    | ، إسا          | قصة       |
| ٥,     |     |       | ب     | كتا  | ل ال        | اً أه  | کتب  | من ا        | سالز<br>مارس<br>مارس | ته عِ | بنبوا                   | بارة      | لى البش    | لة عا          | لأدا      |
| على    | طع  | ے قار | دليل  | هي   | بي ه        | والة   | ب    | لكتا        | ل ا                  | . أه  | عند                     | لّمة      | ور المس    | الأمو          | من        |
| 01     |     |       |       |      |             |        |      |             | •                    |       |                         |           | . 4        | واسان<br>علقان | لبوتا     |
| 01     |     |       | 3     |      | ند          | ١      | خو   | . ش         | عد                   | اف    | و صد                    | ، الأ     | اق هذ      | انطه           | ىان       |

## -00000-

| ٥٢   |       |     |       | بهم  | ) کتب | المِنْ<br>اللهِ <b>فِ</b> | والله<br>اله طِلْق   | نبوت                    | رة ب   | بشا                                    | ى ال  | ، عل  | تدل      | ری    | أخ    | أدلة                                               |
|------|-------|-----|-------|------|-------|---------------------------|----------------------|-------------------------|--------|----------------------------------------|-------|-------|----------|-------|-------|----------------------------------------------------|
| محمد | بها : | ىود | لمقص  | أن ا | لى    | لة ع                      | لأدا                 | ) وا                    | ليط    | ارق                                    | لا (ف | ولفغ  | (ر       | لعزي  | (1)   | لفظ                                                |
| ٦ ٤  |       |     |       |      |       |                           |                      |                         |        |                                        |       |       |          |       | į     | وسَّلَمْ الْمُرْدُ<br>طِلْقِ اللهُ<br>عِلْقِ اللهُ |
| ٧١   |       |     | يعاً  | جه   | ناس   |                           | علق الما<br>علق الما | محمل                    | الة =  | رسا                                    | وم ا  | عه    | ي:       | الثان | حث    | المبح                                              |
| ٧٣   |       | •   |       |      |       | موم                       | الع                  | هذا                     | ء في   | نبياء                                  | الأ   | ۔ مر  | أحا      | که    | شار   | هل                                                 |
| ٧٣   |       |     |       |      |       | لام                       | الس                  | عليه                    | ح د    | ة نو                                   | بسالن | رم ر  | عمو      | في .  | رف    | الخا                                               |
| ۲۲   |       | •   |       |      |       | •                         | •                    |                         | لة     | لسأ                                    | ذه ا. | في ه  | ے ا      | لراج  | ل ال  | القو                                               |
| ۲۲   |       | ب   | العر  | بلغة | زل ب  | ن أن                      | لقرآ                 | رن اا                   | يًّ کو | علق الماري<br>على الماري<br>على الماري | بالته | ر س   | موم      | َ ع   | يناف  | هل                                                 |
| ٧٨   |       | •   |       |      | Š     | علق الم<br>على الم        | عمد                  | وة مح                   | ي نبر  | کرې                                    | ه منآ | شبا   | ي :      | الثان | سل    | الفع                                               |
| ٧٨   |       |     |       |      |       |                           | •                    |                         | ة.     | شبه                                    | ره ال | ، لها | سىي      | لأسا  | ر الا | المحو                                              |
| ٧٩   |       | ىكة | بار ه | ں کھ | عوي   | ىر د                      | ساح                  | الله المان<br>الحالان و | نه ءِ  | ں بأ                                   | عوي   | الد   | "<br>لى: | الأو  | بهة ا | الش                                                |
| ٨٠   |       |     |       |      |       |                           |                      |                         |        |                                        | نبي   |       |          |       |       |                                                    |
|      | مد    | س • | ، نف  | ہ من | نابعة | قىي أ                     |                      |                         |        |                                        | عم ب  |       |          |       |       |                                                    |
| ٨٣   |       |     |       |      |       |                           |                      |                         |        |                                        |       |       |          |       | ہور   |                                                    |
| ٨٣   |       | •   |       |      |       |                           |                      |                         |        |                                        |       | ڹ     | رقو      |       | م الم |                                                    |
| ٨٤   |       |     |       |      |       |                           |                      |                         | ر      | ىھي                                    | لد تى |       |          |       | '     |                                                    |
| ٨٤   |       |     |       |      |       | •                         | •                    |                         |        |                                        |       | •     |          |       | . عل  |                                                    |
| ٨٧   |       | (   | ( ,   | یکہ  | ه عا  | نلو ت                     | ما ز                 | ، الله                  | شاء    | لو                                     | (قل   | : , , |          | '     |       |                                                    |

| $\wedge$         |          |     |       |      |      |      |           |       |             |      |       |                                  |
|------------------|----------|-----|-------|------|------|------|-----------|-------|-------------|------|-------|----------------------------------|
| 170              | <u>}</u> |     |       |      |      |      | $-\infty$ | m     |             |      | ن     | الحق الواضح المبير               |
|                  |          |     |       |      |      |      | <i>—</i>  |       |             |      |       |                                  |
| $\wedge \vee$    | •        |     |       | •    | •    |      |           |       |             |      | الآية | وجه الدلالة في                   |
| $\wedge \vee$    |          |     |       | •    |      |      |           |       |             |      |       | الوجه الأول                      |
| $\wedge \vee$    | •        |     |       |      | •    | •    |           |       | •           |      |       | الوجه الثاني                     |
| $\lambda\lambda$ |          |     |       |      |      |      |           |       |             |      |       | الوجه الثالث                     |
| $\lambda\lambda$ |          |     |       |      | •    |      |           |       | •           |      |       | الوجه الرابع                     |
| $\wedge \wedge$  |          |     |       |      |      |      |           |       |             |      |       | الوجه الخامس                     |
| ىند غير          | ن ء      | ن م | یکو   | ً أن | بکر۰ | لا : | حي        | الو - | أن          | ب    | الغر  | شهادة منصفي                      |
| 19               |          |     |       |      |      | •    |           |       | •           |      |       | الله                             |
| 91               |          | •   | بقة   | السا | ات   | دیان | ن ال      | نذ م  | لأخ         | ی ا  | دعو   | الشبهة الثالثة:                  |
| 91               |          |     |       |      |      | •    |           |       |             |      |       | بيان هذه الشبهة                  |
| 97               |          |     |       |      |      |      |           |       | بهر         | ۔ تس |       | <br>قول المستشرق .               |
| 98               | •        |     |       | •    |      |      |           |       |             |      |       | الهدف من هذه                     |
| 9 £              |          |     |       |      |      | _    |           | ā     |             |      | •     | الرد عليهم                       |
| 90               |          |     |       |      |      |      |           |       |             |      |       | رحلاته فيتألم                    |
| 90               |          |     | ·     | ·    | •    |      | ·         | ·     | Ť           | •    | •     | الرحلة الأولى                    |
| 9 V              | •        | •   | •     | •    | •    | •    | •         | •     | •           | •    |       | الرحلة الثانية                   |
| 9 /              | •        | ٠   | -< 11 | أحا  | •    | ٠    | 1         | ٠.    |             | ٠.   | ٠.    | الرحلة النالية<br>الأدلة على نفي |
|                  | •        | اب  | الحد  | اهل  | وم   | ن ع  | ا مر      | سيد   | وسلحتاللانا | مه   | ىعد   | الأدنه على نفي                   |
| 99               |          |     |       |      |      |      |           |       |             |      |       | الدليل الأول                     |

| الحق الواضح المبين | 171                   |
|--------------------|-----------------------|
| 99                 | <br>الدليل الثاني     |
| 99                 | <br>الدليل الثالث .   |
| ١٠٠                | <br>الدليل الرابع     |
| ١٠٠                | <br>الدليل الخامس     |
| ١٠٠                | <br>الدليل السادس     |
| 1.1                | <br>الدليل السابع .   |
| 1.1                | <br>الدليل الثامن     |
| 1.1                | <br>الدليل التاسع     |
| ١٠١                | <br>الدليل العاشر .   |
| ١٠١                | <br>الدليل الحادي عشر |
| 1.7                | <br>الدليل الثاني عشر |
| ١٠٤                | <br>الدليل الثالث عشر |
| ١٠٤                | <br>الدليل الرابع عشر |
| 1.0                | <br>الدليل الخامس عشر |
| ١٠٦                | <br>الدليل السادس عشر |
| ١٠٧                | <br>الدليل السابع عشر |
| ١٠٨                | <br>الدليل الثامن عشر |
| ١٠٨                | <br>الدليل التاسع عشر |

| $\langle \rangle$ | <u>}_</u> |    |     |      |       |     |     | _~~                 | m       |     |       | ა   | المبير | الضح   | ني الو | الحز |
|-------------------|-----------|----|-----|------|-------|-----|-----|---------------------|---------|-----|-------|-----|--------|--------|--------|------|
| <b>&gt;&gt;</b>   |           |    |     |      |       |     |     |                     | <i></i> |     |       |     |        |        |        |      |
| ١.٨               |           |    |     |      |       |     |     |                     | •       |     | •     | Ċ   | ىروز   | العث   | ليل    | الدا |
| نتيجة             | إلا       | ني | ا ھ | م    | رحي   | الو | رة  | ظاھ                 | بأن     | م ا | الزع  | ١ : | ابعة:  | الر    | بهة    | الش  |
| 11.               |           | •  |     |      | •     |     | Š   |                     | لنبي    | ي ا | تعتر  | بية | عصا    | ``ت    | معالا  | لانة |
| 111               |           |    |     |      | •     |     |     | عوه                 | , وج    | من  | نىبهة | الث | هذه    | لان    | ن بط   | بياز |
| 111               |           |    |     |      |       |     |     |                     |         |     |       |     | ر      | الأوا  | جه ا   | الو. |
| 111               |           |    |     | •    |       |     | •   |                     | •       |     | •     |     | ر      | الثانع | جه ا   | الو. |
| 111               |           |    |     |      |       |     |     |                     |         |     |       |     | ث      | الثال  | جه ا   | الو. |
| 117               |           | •  |     |      |       |     | •   |                     |         |     |       |     | 7      | الراب  | جه ا   | الو. |
| 117               |           |    |     |      |       |     |     |                     |         |     |       |     | _      | الخام  |        |      |
| ۱۱۳               |           |    |     |      | •     |     |     |                     |         |     | •     |     |        | الساه  |        |      |
| ۱۱۳               | (         | حي | الو | ً في | شاكاً | ئان | 5 £ | د<br>معلق<br>له علق | محم     | بأن | عم ب  | الن |        |        |        |      |
| ۱۱۳               |           |    |     |      |       |     |     | شك                  |         |     |       |     |        |        |        |      |
| 114               |           |    |     |      | •     |     |     |                     | •       |     |       |     |        | بحد    |        |      |
| 119               |           |    |     |      |       |     | •   |                     |         |     | (     | بات | نبو ء  |        |        |      |