:jvf:)

JigxJl &b duna>

5031 @b) a0l

Curso de estudios isldmicos para
divulgadores del Islam, dirigido a
nuevos musulmanes




Leccidn 1

¢;,Cuales son los pilares
del Islam?

Introduccion

El Islam es una religién integral que organiza la vida del ser humano en
todos sus aspectos. Para lograr este sistema completo, Dios, exaltado seaq,
establecio cinco pilares fundamentales sobre los que se edifica el Islam.
Estos pilares constituyen la base del credo y de las prdcticas religiosas de
todo musulmdn. Representan los actos de adoracién y las obras principales
que cada creyente debe cumplir como parte de su compromiso con el Islam.

En este trabajo, abordaremos estos cinco pilares en detalle y explicaremos

su papel en la construccion de una personalidad isldmica equilibrada.




Primer pilar

La doble declaracidn de fe

El fundamento del Islam

El primer pilar del Islam es la shahada, que consiste en declarar que no hay mds dios que Allah y
que Muhammad es su Mensajero. Esta declaracién es la entrada al Islam. Quien desea convertirse al
Islam debe pronunciar estas palabras con sinceridad, certeza, amor y entrega, tras haber entendido

su significado y aceptado sus implicaciones tanto externa como internamente.

Decir “No hay mds dios que Allah” significa afirmar la unicidad de Dios y rechazar toda forma de

asociacién. Nadie merece ser adorado excepto El. Allah dice:

“Y no se les ordenaba mds que adorar exclusivamente a Al-lah con una fe pura y sincera, practicar

el salat y entregar el azaque. Esa es la religién correcta.” (sua A-Bayyina: 5)

Y decir “Muhammad es el Mensajero de Allah” significa creer que Muhammad —la paz sea con
él— es el ultimo profeta enviado por Dios para guiar a la humanidad. Esta declaracion obliga al

musulmdan a seguir su ejemplo y aplicar sus ensefanzas.

El Profeta —la paz sea con él— dijo: “El Islam se basa en cinco pilares: testificar que no hay mds dios

que Allah y que Muhammad es su Mensajero..." (Hadiz narrado por A-Bujari)



Segundo pilar

La oracién El vinculo entre el siervo y su Seior

La oracion es el pilar de la religion

La oracién (saldh) es el segundo pilar del Islam y el mds importante después de la shahada. El

Profeta —la paz sea con él- dijo: “La oracién es el pilar de la religién”

Es una conexién directa entre el creyente y su Creador. El musulmdn se presenta cinco veces al dia
ante Allah, con humildad y suplica. Allah dice: “En verdad, los rezos han sido prescritos a unas horas

determinadas.” (sura An-Nisa’: 103)

La oracién no es solo un ritual, sino un medio de paz espiritual y tranquilidad. Le recuerda al musulmdn
que debe orientar su corazén y mente hacia Allah. También ensefia disciplina, puntualidad y aleja
del mal. Allah dice: “En verdad, (la prdctica constante) del salat evita (que el hombre caiga en) la

inmoralidad y en las malas acciones.” (sura A-“Ankabit: 45)

Uno de sus objetivos es la expiacién de los pecados. El Profeta —la paz sea con él—dijo: “¢Qué opinan

si uno de ustedes se bafara cinco veces al dia en un rio frente a su casa? ;Le quedaria suciedad?”
Ellos dijeron: “No quedaria nada de suciedad.”

El dijo: “Asi son las cinco oraciones con las que Allah borra los pecados.” (Hadiz acordado por A-Bujari y Muslim)



Tercer pilar

La caridad obligatoria

Purificacién de la riqueza y el alma

La zakat es el tercer pilar del Islam. Es una obligacién financiera que requiere que el musulman dé
una parte especifica de su riqueza a los pobres y necesitados. No es solo una limosna, sino una

forma de purificar el alma de la avaricia y el egoismo, y de fomentar la solidaridad.

Allah dice: “Toma parte de sus bienes en caridad para purificarlos y purgarlos (de sus pecados)” (sura

At-Tawba: 103)

La zakat contribuye al equilibrio social al satisfacer las necesidades bdsicas de los necesitados
y reducir la brecha entre ricos y pobres. También crea un sentido de responsabilidad colectiva y

convierte la riqueza en un medio de bendicién y bienestar.

La zakat no es opcional. Es un deber para quien posee el monto minimo establecido (nisab) y ha
transcurrido un ano sobre esa riqueza. El Profeta —la paz sea con él- dijo: “Quien paga la zakat de

su dinero, aleja de si sumal.” (Narrado por Ibn M&@yah y clasificado como auténtico por Al-Albani)



Cuarto pilar

El ayuno

Abstenerse por Allah

El ayuno (Sawm) es el cuarto pilar del Islam y se practica en el mes de Ramaddn. No se trata solo
de abstenerse de comer y beber, sino de una disciplina espiritual y fisica que cultiva la conciencia de

Dios (taqwd), fortalece la voluntad y refina el cardcter.

Allah dice: “jOh, creyentes!, se les ha prescrito el ayuno, [1] al igual que les fue prescrito a quienes

r ier ra que pu r pi . (Sura AlBaqara: 183
los precedieron, para que puedan ser piadosos.” | )

A través del ayuno, el musulmdn experimenta el hambre de los pobres, aprende paciencia y valora
las bendiciones que suelen olvidarse. Es una oportunidad para arrepentirse, acercarse a Allah y
multiplicar las obras piadosas. El Profeta —la paz sea con él- dijo: “Quien ayune en Ramaddn con fe

esperando la recompensaq, se le perdonardn sus pecados pasados.” (Narrado por Al-Bujari)
7

El ayuno también fortalece los lazos comunitarios, ya que todos los musulmanes participan juntos de

esta adoracién.



Quinto pilar

La peregrinacion

Un viaje espiritual hacia Allah

El hayy es el quinto pilar del Islam. Es obligatorio para todo musulmdn adulto que tenga la capacidad
fisica y econémica de realizarlo. Allah dice: “Y anuncia a los hombres que (deben) realizar la
peregrinacién del Hayy. Vendrdn (a La Meca respondiendo) a tu llamada, a pie o montados sobre

flacos camellos (debido al largo viaje), desde cualquier lugar remoto” (sura ArHagy: 27)

El hayy es la manifestacién de la unicidad de Allah, donde millones de musulmanes de todo el
mundo se rednen con humildad y fe. Vestidos con ropas sencillas, todos son iguales ante Allah, sin

importar su origen o estatus.

El hayy es un retorno a la pureza, una renovacién del compromiso con Dios y una oportunidad para
el perddn total. El Profeta —la paz sea con él— dijo: “Quien realice el layy sin tener relaciones ni

cometer pecados, volverd como el dia en que su madre lo dio a luz.” (Narrado por A-Bujari)



Conclusion

Los cinco pilares del Islam constituyen la base de esta religiéon. Organizan la vida del

creyente y lo conectan con su Creador, logrando equilibrio en esta vida y en la otra.

Mediante la shahada, el musulmdn afirma su fe en Dios y en el Mensaje del Profeta. Con
la oracion, el ayuno, la caridad y la peregrinacién, pone en prdctica su compromiso
espiritual. Estos actos no son solo rituales individuales, sino un sistema completo que
edifica una comunidad fuerte y justa, basada en valores de fe, solidaridad y justicia.




—

Materia 2

¢;,Cuales son |los pilares

de la fe?

Introduccion

La fe es la base del islam y es lo que define la relacién del ser humano con su Creador y
con el mundo que lo rodea. En el islam, la fe no es solo una creencia en el corazoén, sino
un sistema completo que combina conviccidn, certeza y la puesta en prdctica de lo que

esa creencia implica.

Su significado es: creer con firmeza en todo lo que Dios y Su Mensajero han informado,

con aceptacion, tranquilidad del alma, y sumisién.

Para aclarar el concepto de fe, el dangel Yibril (Gabriel) descendié al Profeta —la paz sea
con él~vy le pregunto sobre ella. El Profeta le respondié enumerando sus pilares. Segdn un
hadiz narrado por ‘Umar ibn al-Jattab, el dngel dijo: “Inférmame sobre la fe”. El Profeta

—la paz sea con éI- respondié: “Dijo: ‘Que creas en Al-ldh, en Sus dngeles, Sus Libros,

Sus Enviados, en el Ultimo dia y que creas en el decreto tanto bueno como malo.”. (Narrado

por Muslim)

Dios, exaltado seq, establecié estos seis pilares de la fe y obligdé a todo musulmdén a
creer en ellos con tranquilidad, aceptacién y sumision. Estos pilares forman la base de
la doctrina isldmica sobre la cual el creyente construye su relacién con Dios y con el

universo.

En esta leccidn, explicaremos con detalle cada uno de estos seis pilares:




Creer en Dios

Creer en Dios es creer firmemente en Su existencia, en Su
seforio, en Su divinidad, y en Sus nombres y atributos.

Creer en Dios es creer firmemente en Su existencia, en Su seforio, en Su divinidad, y en Sus nombres

y atributos.

Este primer pilar es la base de toda la creencia isldmica. Significa creer con certeza que Dios estd
vivo y presente, que es el Creador, el Sustentador, el que da la vida y la muerte. El es el Unico, sin
asociados.

Dios dice: (Di (joh, Muhammadl): “El es Al-lah, el Gnico (Sefor de toda la creacién y el dnico que

merece ser adorado) Al-lah, el Eterno).” (Arijas: 1-2)

Creer en Dios implica adorarlo solamente a El, sin asociarle nada ni nadie. Implica reconocer Su

soberania absoluta, Sus atributos perfectos, y dirigirle toda la adoracion.

La fe en Dios libera al ser humano de la esclavitud a otras personas o al materialismo, y le llena el

corazén de paz al saber que Dios es el que gobierna todo.

Este pilar es la base de todos los demds pilares: Cuando una persona cree en Dios y en Su control
sobre todo, cree también en los mensajeros que El ha enviado, en Sus libros, en los dngeles que ha

creado, en el Dia del Juicio, y en el destino que El ha decretado.



Creer en los dngeles

El segundo pilar es creer en los angeles. Los dngeles son
criaturas creadas por Dios a partir de luz.

Fueron creados para obedecerle y cumplir Sus érdenes.
Dios dice: “no desobedecen a Al-lah en nada y Le obedecen en todo lo que les ordena.” (AtTahrim: 6)

El islam describe a los dngeles como seres nobles, hermosos, que no se describen como masculinos
ni femeninos, que tienen alas, y que no comen ni beben. Algunos pueden tomar forma humana por

orden de Dios.

Son incontables y no todos son iguales; algunos son mds grandes o mds importantes que otros. Sus

funciones son diversas:

e Algunos estdn dedicados solo a la adoracion.

e Otros cargan el trono de Dios.

e Algunos transmiten revelaciones.

e Otros cuidan el Paraiso o el Infierno.

e Hay quienes recogen las almas al morir.

e Otros buscan reuniones de conocimiento y recuerdo de Dios.

e Algunos estdn a cargo de las montafias, y muchos mas.

Creer en los dngeles nos recuerda que existen criaturas invisibles a nuestros sentidos, pero que estdn

bajo el control absoluto de Dios, lo que refuerza en nosotros la creencia en Su poder y grandeza.



Creer en los libros revelados

El tercer pilar es creer en los libros que Dios reveld para
guiar a la humanidad.

Estos libros contienen mensajes divinos que fueron enviados a través de los profetas, invitando a la

adoracién de Dios y a obedecer Sus mandatos.

Dios dice: “Ciertamente, enviamos a Nuestros mensajeros con milagros y pruebas evidentes, e
hicimos descender con ellos Escrituras sagradas y la balanza para que la gente actuase con justicia.”

(Al-Hadid: 25)

Entre los libros revelados estdn:

e Las Suhuf (hojas)

e LaTord

e El Evangelio

e El Zabur (Salmos)

e El Cordn: el dltimo y mds completo, que es guia para toda la humanidad hasta el fin de los

tiempos.

Creer en estos libros permite al creyente entender el desarrollo de los mensajes divinos a lo largo de

la historia y como Dios adaptd Su guia a cada época y comunidad.



Creer en los mensajeros

El cuarto pilar es creer en los profetas y mensajeros que
Dios eligié para transmitir Su mensaje a la gente.

The fourth pillar of Belief in Islam is the belief in the Messengers. Prophets and Messengers were

chosen by Allah Almighty to deliver His messages to their people and advise them to worship Allah.

Islam is the religion of all Prophets. Allah Almighty says: (The true religion with Allah is Islam) [Al-
Imran: 19], and says: (Indeed, We sent to every community a messenger, [saying], “Worship Allah

and shun false gods) [An-Nahl: 36].

Belief in the Messengers includes, the belief that the Messengers were humans chosen by Allah to
deliver Allah’s message to people and inform them that they could not cause any good nor harm to
themselves without Allah’s permission, and that they (Messengers) did not make any mistakes when
it came to conveying Allah’s messages. And from among the Messengers that must be believed in:
Noah, Abraham, Moses, Jesus, and Muhammad peace be upon them; as well as all Messengers

mentioned by Allah in the Qur'an.



Creer en el Dia del Juicio

El quinto pilar es la creencia en el Dia Final.

Ese es el dia en que Dios resucitard a toda la humanidad para juzgarla por sus obras.

Dios dice: (Quien haya realizado una buena accién, por pequeiia que seq, la veré (recompensadal).
Y quien haya realizado una mala accién, por pequeiia que seq, verd (el castigo que esta merece).)

(Az-Zalzalah: 7-8)

Creer en este dia nos recuerda que esta vida es solo un paso, y que después de la muerte hay una

vida eterna donde cada uno serd recompensado o castigado segun sus acciones.

Esto motiva al creyente a comportarse rectamente, a obrar con responsabilidad, y a buscar la

complacencia de Dios.



Creer en el destino (qadar)

El sexto y ultimo pilar es la creencia en el destino, tanto lo
bueno como lo malo.

Creer en el destino significa que todo lo que ocurre ha sido decretado por Dios con Su conocimiento
perfecto.

Dios dice: “Realmente, todo lo hemos creado en su justa medida segin un decreto previo (que

consta en la Tabla Protegida).” (A-Qamar: 49)

Esta creencia requiere aceptar con serenidad lo que Dios ha decretado, ya sea bueno o una prueba.

El musulmdn sabe que todo sucede con una sabiduria divina, aunque no siempre la comprenda.
No obstante, creer en el destino no significa dejar de actuar ni rendirse ante las dificultades.

El Profeta —la paz sea con él— dijo: “Esfuérzate en lo que te beneficia, pide ayuda a Dios y no te

rindas.” (Narrado por Muslim)




Conclusion

Los seis pilares de la fe son el fundamento del creyente musulman. Son los que orientan
su vida hacia la obediencia a Dios y la busqueda de Su complacencia.

Creer en Dios, en Sus dngeles, en Sus libros, en Sus mensajeros, en el Dia del Juicio, y
en el destino, hace que el musulman viva con equilibrio, paz interior y confianza en la

justicia y misericordia de Dios.

Estas creencias fortalecen su conciencia de su lugar en el universo, lo motivan a actuar
con ética, y lo impulsan a buscar el éxito eterno en esta vida y en la otra.



Materia 3

Las dos declaraciones de fe y su
significado

Introduccion

Las dos declaraciones de fe (shahadatdn) constituyen el primer pilar del

Islam y son la entrada esencial para que una persona abrace esta religion.

Estas declaraciones comprenden dos testimonios fundamentales:

e Atestiguar que no hay mas dios que Allah, '
* Y que Muhammad es el Mensajero de Allah.
Este testimonio no se reduce a unas palabras pronunciadas con la lengug,

sino que representa un compromiso total con su significado y consecuencias.
Las dos declaraciones de fe son el nucleo de la creencia isldmica, pues
expresan el monoteismo (tawhid) y la creencia en la profecia de Muhammad.

En este texto hablaremos del significado de las dos declaraciones y su

importancia en la vida del musulman.




EL SIGNIFICADO DEL
MONOTEISMO

No hay mds dios que Allah

La primera declaracién es el testimonio de que "no hay mds dios que Allah", lo cual significa reconocer

la unicidad absoluta de Allah, y que no hay nadie con derecho legitimo a ser adorado excepto El.

Aunque estd compuesta por dos frases breves, esta declaraciéon encierra un significado enorme.
Allah dice en el Cordn: “Y su Dios es un Dios Unico. Ninguna deidad merece ser adorada salvo El

(Al-lah), el Clemente, el Misericordioso..” (A-Bagarah: 163)

Este testimonio implica que el musulman cree que no hay Creador, ni Sustentador, ni Gobernante del

universo salvo Allah, y que nadie mds merece adoracion.

Esta declaracién niega toda forma de idolatria, ya sea en la forma de adorar estatuas, personas, o
cualquier otro ser creado. Allah dice: “Di (joh, Muhammad!): “El es Al-lah, el Gnico (Sefior de toda la
creacién y el Gnico que merece ser adorado); Al-lah, el Eterno. No ha engendrado ningin hijo ni ha

sido engendrado. Y no hay nada ni nadie que se asemeje a EI”. (Atikhias: 1-4

También implica rechazar la adoracién de los deseos o del ego, pues la verdadera adoracién debe
dirigirse solo a Allah, sin ningun socio ni competidor. Incluso los propios caprichos o preferencias del
alma, si contradicen los mandatos de Allah, deben ser rechazados. Allah advierte sobre esto: “;No

has reparado en quien hace de sus pasiones su dios (joh, Muhammad!)?” (arvathiyah: 23)

Asi, este testimonio dirige completamente el corazén del creyente hacia Allah, en su adoracién, en

su conducta y en su vida diaria.



La fe en el Mensajero

Muhammad es el Mensajero de Allah

La segunda declaracién es: "Muhammad es el Mensajero de Allah", lo cual implica la creencia firme
en que Muhammad es el Ultimo de los profetas y que fue enviado por Allah como guia para toda la

humanidad.
Allah dice: (Muhammad es el Mensajero de Al-lah) (arfath: 29)

Este testimonio obliga al musulmdn a seguir la sunnah (la tradicién profética), que es la aplicacién

practica del Cordn. El Profeta es el mejor ejemplo para todos los creyentes.
Allah dice: “Ciertamente, en el Mensajero de Al-lah hay un buen ejemplo” (A-Ahzab: 21)

Seguir a Muhammad es parte fundamental de la fe isldmica. Significa obedecer sus ensefianzas en

todos los aspectos de la vida: adoracién, comportamiento, relaciones, y ética.



Las dos declaraciones

un compromiso prdctico y espiritual

Las dos declaraciones de fe no son solo palabras que se dicen con la lengua, sino un compromiso

interior y exterior que transforma la vida del musulman.

e La primera ("no hay mds dios que Allah") implica que el creyente debe adorar solo a Allah,

obedecerlo Unicamente a El, confiar en El y evitar cualquier forma de idolatria o innovacion.

e Lasegunda ("Muhammad es el Mensajero de Allah") implica que el musulmdn debe seguir las

ensefanzas del Profeta y tomarlo como guia en su vida.

El Profeta dijo: "Todos los de mi comunidad entraran al Paraiso, excepto quien se niegue". Se le
pregunté: “¢Y quién se niega, oh Mensajero de Allah?” Dijo: “Quien me obedece entrard al Paraiso,

y quien me desobedece, ha rehusado”. (Narrado por A-Bujari)

Por tanto, el verdadero testimonio requiere actuar segun la guia que trajo el Profeta: con fe, buenas

obras y buen cardcter.



El impacto de las declaraciones

en la vida del musulmadn

Estas dos declaraciones transforman profundamente la vida del creyente, convirtiéndose en la base

sobre la cual se construyen todos sus actos y palabras.
El monoteismo le da al musulmdn seguridad y paz, porque sabe que Allah es quien gobierna todo.

Allah dice: “Ciertamente, los corazones encuentran sosiego al mencionar y glorificar a Al-lah

(exaltando Su nombre)” (ArRad: 28)

Este sentimiento de confianza en Allah alivia las preocupaciones del futuro y fortalece al creyente

frente a las pruebas de la vida.

Por otra parte, la fe en la mision de Muhammad £ le da al musulmdn una direccién clara en la vida,

basada en el Cordn y la sunnah.

Esta guia no se limita a las prdcticas religiosas, sino que abarca la ética, las relaciones sociales, la

justicia, la compasién, la honestidad y la bondad hacia los demds.



Las dos declaraciones

la llave del Paraiso

Las dos declaraciones son la llave de entrada al Paraiso y la salvacion en el mds alld.
El Profeta dijo: "Quien diga: No hay mds dios que Allah, entrard al Paraiso" (Narrado por Musiim)

Y también dijo: "Quien muera sabiendo que no hay mas dios que Allah, entrard al Paraiso" (Narrado

por Muslim)

Esto demuestra que estas declaraciones, cuando se creen y se viven sinceramente, salvan del castigo

eterno y abren la puerta al éxito eterno.



Conclusion

Las dos declaraciones de fe son el pilar fundamental del islam y la entrada para formar

parte de esta religion.

¢ Eltestimonio de que no hay mds dios que Allah afirma la unicidad divina y rechaza
toda forma de idolatria.
e El testimonio de que Muhammad es el Mensajero de Allah exige seguir su guia y

ejemplo.

Estas declaraciones no son simples palabras, sino un pacto profundo entre el creyente

y su Creador.

A través de ellas, el musulmdn encuentra tranquilidad, sentido de vida y esperanza en

la recompensa eterna.

Vivir conforme a ellas significa buscar la complacencia de Allah en esta vida y anhelar

el Paraiso en la otra.



Articulo 4

¢, El islam es la religion de todos
los profetas?

Introduction

Los profetas son mensajeros de Dios enviados a la humanidad. Dios los envio
para transmitir Su mensaje y guiar a la humanidad hacia el camino recto.

e

Lo que une a todos los profetas, desde Addn hasta Muhammad g, es un
solo mensaje cuya esencia es la unicidad de Dios: es decir, la creencia en un
solo Dios sin asociados. Todos los profetas vinieron a invitar a sus pueblos a
adorar unicamente a Dios y a abandonar la adoracion de idolos o cualquier

otra forma de asociacion.

El islam, que significa someterse a Dios con obediencia y rendirse solo a El,
fue la religién de todos los profetas a lo largo del tiempo, aunque las leyes y
formas de adoracién variaron seguin la época y el lugar.




El islam

la religién de todos los profetas

El islam: la religién de todos los profetas

El islam, en su sentido general, no es una religién limitada al profeta Muhammad g, sino que es el
mensaje de la unicidad que Dios envié con todos los profetas. Islam significa someterse y rendirse
ante Dios, y eso es lo que todos los profetas hicieron. Dios dijo: (La dnica religién (verdadera) para

Al-lah es el Islam ) [aal ‘Imran: 19]

Este versiculo confirma que la religién que Dios ha aprobado para toda la humanidad es el islam,

que implica creer en Dios, unificarlo y obedecer sus érdenes.

Todos los profetas fueron musulmanes en el sentido general del término, pues todos ellos llamaban a

adorar a Dios Unicamente y rechazaban la idolatria y el paganismo.



El mensaje del monoteismo

la esencia del llamado de los profetas

La creencia en la unicidad de Dios es el eje central de todos los mensajes de los profetas. Todos ellos

fueron enviados a sus pueblos para invitarles a adorar solo a Dios y a rechazar la idolatria.

Dios dijo: (Y a todos los mensajeros que enviamos con anterioridad a ti les revelamos: “Ciertamente,

no hay mds divinidad que Yo; adérenme, pues, solo a Mi”.) [A-Anbiya': 25]

Y dijo también: (Y, ciertamente, enviamos mensajeros a cada comunidad para que exhortaran a su

gente a adorar solo a Al-lah y a alejarse de toda falsedad.) [An-Naht: 36]

Por ejemplo, el llamado del profeta Noé fue claro en este sentido, pues dijo a su pueblo: (“jPueblo

mio!, jadoren solo a Al-lah, no tienen ninguna otra divinidad (verdadera) fuera de EIl") [a-aat. 59]

Asi fue también el llamado de Abraham, Moisés, Jesis y Muhammad £: todos llamaron a la misma

creencia: la unicidad de Dios.



Abraham

el padre de los profetas y el llamado al monoteismo

Abraham fue elegido por Dios para transmitir el mensaje del monoteismo. Su misiéon consistia en

combatir la adoraciéon de idolos y guiar a las personas a adorar solo a Dios.

Dios dijo sobre él: (Ciertamente, Abraham fue un lider espiritual ejemplar que obedecia a Al-lah y

Lo adoraba exclusivamente a El con plena sumisién y sinceridad, y no era un idélatra.) [an-Nahi: 120]

Abraham fue un ejemplo del creyente que se somete Unicamente a Dios sin asociarle nada, y fue

quien construyd la Ka'ba con su hijo Ismael para que fuese un lugar exclusivo para adorar a Dios.

Afronté valientemente a su padre y a su pueblo cuando adoraban idolos, y dijo: { “Me desvinculo

por completo de aquello que adoran. Solo adoro a Quien me cred, pues El me guiard”.) [azzukhrut: 26-27]

De la descendencia de Abraham vinieron muchos profetas que llamaron a lo mismo que él: al islam.



Moisés y Jesus &

el mismo mensaje de unicidad

Moisés y Jesus también fueron grandes profetas enviados por Dios, y su mensaje fue el mismo: la

unicidad de Dios.

Moisés fue enviado con el mensaje del monoteismo a los Hijos de Israel y los insté a adorar solo a

Dios. Combatié la idolatria cuando su pueblo adoré al becerro.

Dios dice: (Y (recuerden) cuando Moisés dijo a su pueblo: “jPueblo mio!, en verdad han sido injustos

con ustedes mismos al adorar el becerro. Arrepiéntanse ante su Creador) [A-8agarah: 54]

Jesus también vino a renovar el mensaje del monoteismo entre los Hijos de Israel después de que se
habian desviado. Dijo: ((Y Jesus decia a su gente:) “Ciertamente, Al-lah es mi Sefior y el Sefior de

ustedes; addrenlo, pues, solo a El. Ese es el camino recto”.) [Maryam: 3¢]

Jesus no trajo un mensaje diferente al de Moisés o Abraham, sino que confirmé la unicidad de Dios.



Muhammad &

el sello de los profetas y el mensaje final del monoteismo

Muhammad £ vino como el Ultimo de los profetas, y su mensaje fue completar el de los profetas

anteriores.

Dios dijo: (Muhammad no es el padre de ninguno de sus hombres|[1]; no es mds que el Mensajero de

Al-lah y el Gltimo de los profetas. ) [A-Ahzab: 40]
Su mensaje reafirmé y renové el llamado a la unicidad que todos los profetas habian traido.

El Profeta dijo: “La comparacién entre mi y los profetas anteriores es como la de un hombre que
construyé una casa hermosa, pero dejé un lugar vacio para un ladrillo. La gente la recorria y
admiraba diciendo: {por qué no pusieron este ladrillo? Yo soy ese ladrillo, y yo soy el sello de los

profetas.” (Narrado por Al-Bujari)

Asi, el mensaje de Muhammad £ fue la continuacion de los anteriores, y el Cordn confirma que

todos los profetas llamaron a la misma fe.



Conclusion

Todos los profetas, desde Addn hasta Muhammad #g, trajeron el mismo mensaje
esencial: adorar solo a Dios sin asociarle nada.

El islam, en su sentido general de rendicién a Dios, fue la religion de todos los profetas.
El mensaje del monoteismo fue el eje comun entre ellos.

Dios los envié a todos como guias de la humanidad hacia la verdad.

El islam unificd todos esos mensajes y los mantuvo vivos a lo largo del tiempo como

una guia eterna para adorar al Unico Creador y seguir Sus mandamientos.



Articulo 5

Evidencias de la existencia
_del Creador

Introduccion

Todo lo que existe —tanto lo que podemos ver como lo que no— es una senal
y prueba evidente, para todo ser racional, de la existencia del Creador,
exaltado sea.

El Cordn aborda el tema de la creacion y la organizacién del universo de
una manera Unica, dirigiendo las mentes a reflexionar en los horizontes del
cosmos y en los multiples signos de Dios. Invita a la razén a despertar de su
letargo para contemplar el reino de los cielos y la tierra, y las sefales que
contienen.




La razon indica la
existencia de Dios

La razén por si sola lleva al reconocimiento de la existencia de Dios. Todas las criaturas necesitan de
un Creador que les haya dado origen. Nada puede crearse a si mismo, ni existir por pura casualidad.
El Cordn argumenta contra los que niegan esta verdad con una légica que ninguna mente sana
puede rechazar. Dice Dios, exaltado sea: "¢O es que nadie los creé o son ellos quienes se crearon a
si mismos? ;O son ellos los creadores del cielo y de la tierra? jNo!, mds bien no tienen certeza (de la

verdad)." [surat At-Tur, 52:35-36]

Esto nos lleva a reflexionar: ustedes existen —y esa es una realidad indiscutible—, y los cielos y la tierra
también existen. Entonces, jquién cred todo esto? ;Quién los cre6é a ustedes y organizoé sus vidas?
¢Quién cred los cielos con sus cuerpos celestes y érbitas? ;Quién cred la tierra con sus montanas,

mares y rios?

Por eso, el Cordn insiste una y otra vez en usar el razonamiento y la reflexion. Muchas de sus aleyas

terminan con frases como: "¢Es que no razonan? "



7

La precision del universo

La perfeccion y el orden del universo son una prueba clara de la existencia de Dios. Al observar el
universo, los astros, los cuerpos celestes y todo lo que nos rodea, notamos que todo —desde lo mads

grande hasta lo mds pequeno— sigue leyes y reglas precisas.

El sol sale y se oculta en horarios determinados. Dice Dios: "El sol y la luna (recorren sus érbitas) con

precision." [surat ArRahman, 55:5]

Y también: "Y El es Quien creé la noche y el dia. Y también creé el sol y la luna, y cada uno recorre

su propia orbita " [surat A-Anbiya, 21:33]

Los avances cientificos en todos los tiempos y lugares no hacen mds que confirmar las leyes
establecidas por el Creador. Como dice Dios: "Y verds pasar las montafias, que suponias firmes y
n

solidas, como pasan las nubes. Tal es la obra de Al-lah, Quien ha perfeccionado todas las cosas.

[Surat An-Naml, 27:88]

En el pasado se pensaba que la tierra y las montanas eran inmdviles. Hoy, la ciencia ha demostrado
que la tierra se mueve, y que las montanas Tambien tienen un tipo de movimiento especial. Este tipo

de precisién en el orden universal no puede ser obra del azar.



La naturaleza humana (fitrah)
reconoce a Dios

El Cordn afirma que toda persona con una naturaleza sana y alma pura reconoce la existencia de
Dios sin necesidad de pruebas. No solo eso, sino que también reconoce su unicidad. Por eso, millones

de personas, incluyendo sabios, pensadores y profetas, han creido en Dios y lo han adorado.

Sin embargo, los seres humanos estdn rodeados de influencias que los pueden desviar del
reconocimiento de Dios, como los enganos del demonio, el deseo de comodidad, la ignorancia, o
el apego a los placeres. El Profeta (la paz sea con él) dijo: "Todo recién nacido nace con la fitrah
(naturaleza pura). Son sus padres quienes lo convierten en judio, cristiano 0 mago." (Hadiz auténtico - Bujari

y Muslim)



La necesidad de Dios en
momentos de dificultad

En los momentos de crisis y dificultad, la necesidad innata de Dios se hace evidente. La mayoria de

personas, ya sean creyentes o no, se vuelven a Dios cuando se enfrentan a un peligro inminente.

¢Cudntos ateos han reconocido a su Sefor en una situacién desesperada?  Cudntos iddlatras han

invocado sinceramente a Dios cuando les sobrevino una calamidad?

Dios dice: "El es Quien hace que puedan viajar por tierra y por mar. Y cuando se hallan abordo de una
embarcacién y navegan con buen viento, se alegran; pero, si después sopla un viento tempestuoso y
las olas los rodean por todas partes y creen que ha llegado su fin, invocan a Al-lah con una fe sincera

diciéndole: “Si nos salvas de esta situacién, seremos, sin duda alguna, agradecidos." [surat Yunus, 10:22]

Y también: "Si el hombre sufre una desgracia, Nos implora ayuda, ya sea recostado, sentado o de
pie; pero si lo libramos de ella, actia como si nunca Nos hubiese implorado ayuda por desgracia

alguna. Asi es como los transgresores se dejan seducir por sus propias acciones." [surat Yunus, 10:12]



