
Nivel 1

Curso de estudios islámicos para 
divulgadores del Islam, dirigido a 
nuevos musulmanes



El Islam es una religión integral que organiza la vida del ser humano en 
todos sus aspectos. Para lograr este sistema completo, Dios, exaltado sea, 
estableció cinco pilares fundamentales sobre los que se edifica el Islam. 
Estos pilares constituyen la base del credo y de las prácticas religiosas de 
todo musulmán. Representan los actos de adoración y las obras principales 
que cada creyente debe cumplir como parte de su compromiso con el Islam. 

En este trabajo, abordaremos estos cinco pilares en detalle y explicaremos 
su papel en la construcción de una personalidad islámica equilibrada.

Introducción

Lección 1

¿Cuáles son los pilares 
del Islam?



El primer pilar del Islam es la shahada, que consiste en declarar que no hay más dios que Allah y 
que Muhammad es su Mensajero. Esta declaración es la entrada al Islam. Quien desea convertirse al 
Islam debe pronunciar estas palabras con sinceridad, certeza, amor y entrega, tras haber entendido 
su significado y aceptado sus implicaciones tanto externa como internamente.

Decir “No hay más dios que Allah” significa afirmar la unicidad de Dios y rechazar toda forma de 
asociación. Nadie merece ser adorado excepto Él. Allah dice:

“Y no se les ordenaba más que adorar exclusivamente a Al-lah con una fe pura y sincera, practicar 
el salat y entregar el azaque. Esa es la religión correcta.” (Sura Al-Bayyina: 5)

Y decir “Muhammad es el Mensajero de Allah” significa creer que Muhammad —la paz sea con 
él— es el último profeta enviado por Dios para guiar a la humanidad. Esta declaración obliga al 
musulmán a seguir su ejemplo y aplicar sus enseñanzas.

El Profeta —la paz sea con él— dijo: “El Islam se basa en cinco pilares: testificar que no hay más dios 
que Allah y que Muhammad es su Mensajero…” (Hadiz narrado por Al-Bujari)

La doble declaración de fe 
El fundamento del Islam

Primer pilar



La oración (ṣalāh) es el segundo pilar del Islam y el más importante después de la shahada. El 
Profeta —la paz sea con él— dijo: “La oración es el pilar de la religión”

Es una conexión directa entre el creyente y su Creador. El musulmán se presenta cinco veces al día 
ante Allah, con humildad y súplica. Allah dice: “En verdad, los rezos han sido prescritos a unas horas 
determinadas.” (Sura An-Nisā’: 103)

La oración no es solo un ritual, sino un medio de paz espiritual y tranquilidad. Le recuerda al musulmán 
que debe orientar su corazón y mente hacia Allah. También enseña disciplina, puntualidad y aleja 
del mal. Allah dice: “En verdad, (la práctica constante) del salat evita (que el hombre caiga en) la 
inmoralidad y en las malas acciones.” (Sura Al-‘Ankabūt: 45)

Uno de sus objetivos es la expiación de los pecados. El Profeta —la paz sea con él— dijo: “¿Qué opinan 
si uno de ustedes se bañara cinco veces al día en un río frente a su casa? ¿Le quedaría suciedad?”

Ellos dijeron: “No quedaría nada de suciedad.”

Él dijo: “Así son las cinco oraciones con las que Allah borra los pecados.” (Hadiz acordado por Al-Bujari y Muslim)

La oración El vínculo entre el siervo y su Señor
La oración es el pilar de la religión

Segundo pilar



La zakat es el tercer pilar del Islam. Es una obligación financiera que requiere que el musulmán dé 
una parte específica de su riqueza a los pobres y necesitados. No es solo una limosna, sino una 
forma de purificar el alma de la avaricia y el egoísmo, y de fomentar la solidaridad.

Allah dice: “Toma parte de sus bienes en caridad para purificarlos y purgarlos (de sus pecados)” (Sura 

At-Tawba: 103)

La zakat contribuye al equilibrio social al satisfacer las necesidades básicas de los necesitados 
y reducir la brecha entre ricos y pobres. También crea un sentido de responsabilidad colectiva y 
convierte la riqueza en un medio de bendición y bienestar.

La zakat no es opcional. Es un deber para quien posee el monto mínimo establecido (niṣāb) y ha 
transcurrido un año sobre esa riqueza. El Profeta —la paz sea con él— dijo: “Quien paga la zakat de 
su dinero, aleja de sí su mal.” (Narrado por Ibn Māŷah y clasificado como auténtico por Al-Albani)

La caridad obligatoria 
Purificación de la riqueza y el alma

Tercer pilar



El ayuno (ṣawm) es el cuarto pilar del Islam y se practica en el mes de Ramadán. No se trata solo 
de abstenerse de comer y beber, sino de una disciplina espiritual y física que cultiva la conciencia de 
Dios (taqwá), fortalece la voluntad y refina el carácter.

Allah dice: “¡Oh, creyentes!, se les ha prescrito el ayuno, [1] al igual que les fue prescrito a quienes 
los precedieron, para que puedan ser piadosos.” (Sura Al-Baqara: 183)

A través del ayuno, el musulmán experimenta el hambre de los pobres, aprende paciencia y valora 
las bendiciones que suelen olvidarse. Es una oportunidad para arrepentirse, acercarse a Allah y 
multiplicar las obras piadosas. El Profeta —la paz sea con él— dijo: “Quien ayune en Ramadán con fe 
y esperando la recompensa, se le perdonarán sus pecados pasados.” (Narrado por Al-Bujari)

El ayuno también fortalece los lazos comunitarios, ya que todos los musulmanes participan juntos de 
esta adoración.

El ayuno 
Abstenerse por Allah

Cuarto pilar



El ḥaŷŷ es el quinto pilar del Islam. Es obligatorio para todo musulmán adulto que tenga la capacidad 
física y económica de realizarlo. Allah dice: “Y anuncia a los hombres que (deben) realizar la 
peregrinación del Hayy. Vendrán (a La Meca respondiendo) a tu llamada, a pie o montados sobre 
flacos camellos (debido al largo viaje), desde cualquier lugar remoto” (Sura Al-Ḥaŷŷ: 27)

El ḥaŷŷ es la manifestación de la unicidad de Allah, donde millones de musulmanes de todo el 
mundo se reúnen con humildad y fe. Vestidos con ropas sencillas, todos son iguales ante Allah, sin 
importar su origen o estatus.

El ḥaŷŷ es un retorno a la pureza, una renovación del compromiso con Dios y una oportunidad para 
el perdón total. El Profeta —la paz sea con él— dijo: “Quien realice el ḥaŷŷ sin tener relaciones ni 
cometer pecados, volverá como el día en que su madre lo dio a luz.” (Narrado por Al-Bujari)

La peregrinación
Un viaje espiritual hacia Allah

Quinto pilar



Los cinco pilares del Islam constituyen la base de esta religión. Organizan la vida del 
creyente y lo conectan con su Creador, logrando equilibrio en esta vida y en la otra.

Mediante la shahada, el musulmán afirma su fe en Dios y en el Mensaje del Profeta. Con 
la oración, el ayuno, la caridad y la peregrinación, pone en práctica su compromiso 
espiritual. Estos actos no son solo rituales individuales, sino un sistema completo que 
edifica una comunidad fuerte y justa, basada en valores de fe, solidaridad y justicia.

Conclusión



La fe es la base del islam y es lo que define la relación del ser humano con su Creador y 
con el mundo que lo rodea. En el islam, la fe no es solo una creencia en el corazón, sino 
un sistema completo que combina convicción, certeza y la puesta en práctica de lo que 
esa creencia implica.

Su significado es: creer con firmeza en todo lo que Dios y Su Mensajero han informado, 
con aceptación, tranquilidad del alma, y sumisión.

Para aclarar el concepto de fe, el ángel Yibril (Gabriel) descendió al Profeta —la paz sea 
con él— y le preguntó sobre ella. El Profeta le respondió enumerando sus pilares. Según un 
hadiz narrado por ‘Umar ibn al-Jattab, el ángel dijo: “Infórmame sobre la fe”. El Profeta 
—la paz sea con él— respondió: “Dijo: ‘Que creas en Al-láh, en Sus ángeles, Sus Libros, 
Sus Enviados, en el Último día y que creas en el decreto tanto bueno como malo.”. (Narrado 

por Muslim)

Dios, exaltado sea, estableció estos seis pilares de la fe y obligó a todo musulmán a 
creer en ellos con tranquilidad, aceptación y sumisión. Estos pilares forman la base de 
la doctrina islámica sobre la cual el creyente construye su relación con Dios y con el 
universo.

En esta lección, explicaremos con detalle cada uno de estos seis pilares:

Introducción

Materia 2

¿Cuáles son los pilares 
de la fe?



Creer en Dios es creer firmemente en Su existencia, en Su señorío, en Su divinidad, y en Sus nombres 
y atributos.

Este primer pilar es la base de toda la creencia islámica. Significa creer con certeza que Dios está 
vivo y presente, que es el Creador, el Sustentador, el que da la vida y la muerte. Él es el Único, sin 
asociados.

Dios dice: (Di (¡oh, Muhammad!): “Él es Al-lah, el único (Señor de toda la creación y el único que 
merece ser adorado) Al-lah, el Eterno).” (Al-Ijlas: 1–2)

Creer en Dios implica adorarlo solamente a Él, sin asociarle nada ni nadie. Implica reconocer Su 
soberanía absoluta, Sus atributos perfectos, y dirigirle toda la adoración.

La fe en Dios libera al ser humano de la esclavitud a otras personas o al materialismo, y le llena el 
corazón de paz al saber que Dios es el que gobierna todo.

Este pilar es la base de todos los demás pilares: Cuando una persona cree en Dios y en Su control 
sobre todo, cree también en los mensajeros que Él ha enviado, en Sus libros, en los ángeles que ha 
creado, en el Día del Juicio, y en el destino que Él ha decretado.

Creer en Dios 
Creer en Dios es creer firmemente en Su existencia, en Su 
señorío, en Su divinidad, y en Sus nombres y atributos.



Fueron creados para obedecerle y cumplir Sus órdenes.

Dios dice: “no desobedecen a Al-lah en nada y Le obedecen en todo lo que les ordena.” (At-Tahrim: 6)

El islam describe a los ángeles como seres nobles, hermosos, que no se describen como masculinos 
ni femeninos, que tienen alas, y que no comen ni beben. Algunos pueden tomar forma humana por 
orden de Dios.

Son incontables y no todos son iguales; algunos son más grandes o más importantes que otros. Sus 
funciones son diversas:

•	 Algunos están dedicados solo a la adoración.

•	 Otros cargan el trono de Dios.

•	 Algunos transmiten revelaciones.

•	 Otros cuidan el Paraíso o el Infierno.

•	 Hay quienes recogen las almas al morir.

•	 Otros buscan reuniones de conocimiento y recuerdo de Dios.

•	 Algunos están a cargo de las montañas, y muchos más.

Creer en los ángeles nos recuerda que existen criaturas invisibles a nuestros sentidos, pero que están 
bajo el control absoluto de Dios, lo que refuerza en nosotros la creencia en Su poder y grandeza.

Creer en los ángeles
El segundo pilar es creer en los ángeles. Los ángeles son 
criaturas creadas por Dios a partir de luz.



Estos libros contienen mensajes divinos que fueron enviados a través de los profetas, invitando a la 
adoración de Dios y a obedecer Sus mandatos.

Dios dice: “Ciertamente, enviamos a Nuestros mensajeros con milagros y pruebas evidentes, e 
hicimos descender con ellos Escrituras sagradas y la balanza para que la gente actuase con justicia.” 
(Al-Hadid: 25)

Entre los libros revelados están:

•	 Las Suhuf (hojas)

•	 La Torá

•	 El Evangelio

•	 El Zabur (Salmos)

•	 El Corán: el último y más completo, que es guía para toda la humanidad hasta el fin de los 
tiempos.

Creer en estos libros permite al creyente entender el desarrollo de los mensajes divinos a lo largo de 
la historia y cómo Dios adaptó Su guía a cada época y comunidad.

Creer en los libros revelados
El tercer pilar es creer en los libros que Dios reveló para 
guiar a la humanidad.



The fourth pillar of Belief in Islam is the belief in the Messengers. Prophets and Messengers were 
chosen by Allah Almighty to deliver His messages to their people and advise them to worship Allah.

Islam is the religion of all Prophets. Allah Almighty says: (The true religion with Allah is Islam) [Al-
Imran: 19], and says: (Indeed, We sent to every community a messenger, [saying], “Worship Allah 
and shun false gods) [An-Nahl: 36].

Belief in the Messengers includes, the belief that the Messengers were humans chosen by Allah to 
deliver Allah’s message to people and inform them that they could not cause any good nor harm to 
themselves without Allah’s permission, and that they (Messengers) did not make any mistakes when 
it came to conveying Allah’s messages. And from among the Messengers that must be believed in: 
Noah, Abraham, Moses, Jesus, and Muhammad peace be upon them; as well as all Messengers 
mentioned by Allah in the Qur’an.

Creer en los mensajeros
El cuarto pilar es creer en los profetas y mensajeros que 
Dios eligió para transmitir Su mensaje a la gente.



Ese es el día en que Dios resucitará a toda la humanidad para juzgarla por sus obras.

Dios dice: (Quien haya realizado una buena acción, por pequeña que sea, la verá (recompensada). 
Y quien haya realizado una mala acción, por pequeña que sea, verá (el castigo que esta merece).) 
(Az-Zalzalah: 7–8)

Creer en este día nos recuerda que esta vida es solo un paso, y que después de la muerte hay una 
vida eterna donde cada uno será recompensado o castigado según sus acciones.

Esto motiva al creyente a comportarse rectamente, a obrar con responsabilidad, y a buscar la 
complacencia de Dios.

Creer en el Día del Juicio
El quinto pilar es la creencia en el Día Final.



Creer en el destino significa que todo lo que ocurre ha sido decretado por Dios con Su conocimiento 
perfecto.

Dios dice: “Realmente, todo lo hemos creado en su justa medida según un decreto previo (que 
consta en la Tabla Protegida).” (Al-Qamar: 49)

Esta creencia requiere aceptar con serenidad lo que Dios ha decretado, ya sea bueno o una prueba. 
El musulmán sabe que todo sucede con una sabiduría divina, aunque no siempre la comprenda.

No obstante, creer en el destino no significa dejar de actuar ni rendirse ante las dificultades.

El Profeta —la paz sea con él— dijo: “Esfuérzate en lo que te beneficia, pide ayuda a Dios y no te 
rindas.” (Narrado por Muslim)

Creer en el destino (qadar)
El sexto y último pilar es la creencia en el destino, tanto lo 
bueno como lo malo.



Los seis pilares de la fe son el fundamento del creyente musulmán. Son los que orientan 
su vida hacia la obediencia a Dios y la búsqueda de Su complacencia.

Creer en Dios, en Sus ángeles, en Sus libros, en Sus mensajeros, en el Día del Juicio, y 
en el destino, hace que el musulmán viva con equilibrio, paz interior y confianza en la 
justicia y misericordia de Dios.

Estas creencias fortalecen su conciencia de su lugar en el universo, lo motivan a actuar 
con ética, y lo impulsan a buscar el éxito eterno en esta vida y en la otra.

Conclusión



Las dos declaraciones de fe y su 
significado

Materia 3

Las dos declaraciones de fe (shahadatán) constituyen el primer pilar del 
Islam y son la entrada esencial para que una persona abrace esta religión.

Estas declaraciones comprenden dos testimonios fundamentales:

•	 Atestiguar que no hay más dios que Allah,
•	 Y que Muhammad es el Mensajero de Allah.

Este testimonio no se reduce a unas palabras pronunciadas con la lengua, 
sino que representa un compromiso total con su significado y consecuencias. 
Las dos declaraciones de fe son el núcleo de la creencia islámica, pues 
expresan el monoteísmo (tawhid) y la creencia en la profecía de Muhammad.

En este texto hablaremos del significado de las dos declaraciones y su 
importancia en la vida del musulmán.

Introducción



La primera declaración es el testimonio de que "no hay más dios que Allah", lo cual significa reconocer 
la unicidad absoluta de Allah, y que no hay nadie con derecho legítimo a ser adorado excepto Él.

Aunque está compuesta por dos frases breves, esta declaración encierra un significado enorme. 
Allah dice en el Corán: “Y su Dios es un Dios Único. Ninguna deidad merece ser adorada salvo Él 
(Al-lah), el Clemente, el Misericordioso..” (Al-Baqarah: 163)

Este testimonio implica que el musulmán cree que no hay Creador, ni Sustentador, ni Gobernante del 
universo salvo Allah, y que nadie más merece adoración.

Esta declaración niega toda forma de idolatría, ya sea en la forma de adorar estatuas, personas, o 
cualquier otro ser creado. Allah dice: “Di (¡oh, Muhammad!): “Él es Al-lah, el único (Señor de toda la 
creación y el único que merece ser adorado); Al-lah, el Eterno. No ha engendrado ningún hijo ni ha 
sido engendrado. Y no hay nada ni nadie que se asemeje a Él”. (Al-Ikhlas: 1-4)

También implica rechazar la adoración de los deseos o del ego, pues la verdadera adoración debe 
dirigirse solo a Allah, sin ningún socio ni competidor. Incluso los propios caprichos o preferencias del 
alma, si contradicen los mandatos de Allah, deben ser rechazados. Allah advierte sobre esto: “¿No 
has reparado en quien hace de sus pasiones su dios (¡oh, Muhammad!)?” (Al-Yathiyah: 23)

Así, este testimonio dirige completamente el corazón del creyente hacia Allah, en su adoración, en 
su conducta y en su vida diaria.

EL SIGNIFICADO DEL 
MONOTEÍSMO
No hay más dios que Allah



La segunda declaración es: "Muhammad es el Mensajero de Allah", lo cual implica la creencia firme 
en que Muhammad es el último de los profetas y que fue enviado por Allah como guía para toda la 
humanidad.

Allah dice: (Muhammad es el Mensajero de Al-lah) (Al-Fath: 29)

Este testimonio obliga al musulmán a seguir la sunnah (la tradición profética), que es la aplicación 
práctica del Corán. El Profeta es el mejor ejemplo para todos los creyentes.

Allah dice: “Ciertamente, en el Mensajero de Al-lah hay un buen ejemplo” (Al-Ahzab: 21)

Seguir a Muhammad es parte fundamental de la fe islámica. Significa obedecer sus enseñanzas en 
todos los aspectos de la vida: adoración, comportamiento, relaciones, y ética.

La fe en el Mensajero
Muhammad es el Mensajero de Allah



Las dos declaraciones de fe no son solo palabras que se dicen con la lengua, sino un compromiso 
interior y exterior que transforma la vida del musulmán.

•	 La primera ("no hay más dios que Allah") implica que el creyente debe adorar solo a Allah, 
obedecerlo únicamente a Él, confiar en Él y evitar cualquier forma de idolatría o innovación.

•	 La segunda ("Muhammad es el Mensajero de Allah") implica que el musulmán debe seguir las 
enseñanzas del Profeta y tomarlo como guía en su vida.

El Profeta dijo: "Todos los de mi comunidad entrarán al Paraíso, excepto quien se niegue". Se le 
preguntó: “¿Y quién se niega, oh Mensajero de Allah?” Dijo: “Quien me obedece entrará al Paraíso, 
y quien me desobedece, ha rehusado”. (Narrado por Al-Bujari)

Por tanto, el verdadero testimonio requiere actuar según la guía que trajo el Profeta: con fe, buenas 
obras y buen carácter.

Las dos declaraciones
un compromiso práctico y espiritual



Estas dos declaraciones transforman profundamente la vida del creyente, convirtiéndose en la base 
sobre la cual se construyen todos sus actos y palabras.

El monoteísmo le da al musulmán seguridad y paz, porque sabe que Allah es quien gobierna todo.

Allah dice: “Ciertamente, los corazones encuentran sosiego al mencionar y glorificar a Al-lah 
(exaltando Su nombre)” (Ar-Ra'd: 28)

Este sentimiento de confianza en Allah alivia las preocupaciones del futuro y fortalece al creyente 
frente a las pruebas de la vida.

Por otra parte, la fe en la misión de Muhammad صلى الله عليه وسلم le da al musulmán una dirección clara en la vida, 
basada en el Corán y la sunnah.

Esta guía no se limita a las prácticas religiosas, sino que abarca la ética, las relaciones sociales, la 
justicia, la compasión, la honestidad y la bondad hacia los demás.

El impacto de las declaraciones 
en la vida del musulmán



Las dos declaraciones son la llave de entrada al Paraíso y la salvación en el más allá.

El Profeta dijo: "Quien diga: No hay más dios que Allah, entrará al Paraíso" (Narrado por Muslim)

Y también dijo: "Quien muera sabiendo que no hay más dios que Allah, entrará al Paraíso" (Narrado 

por Muslim)

Esto demuestra que estas declaraciones, cuando se creen y se viven sinceramente, salvan del castigo 
eterno y abren la puerta al éxito eterno.

Las dos declaraciones
la llave del Paraíso



Las dos declaraciones de fe son el pilar fundamental del islam y la entrada para formar 
parte de esta religión.

•	 El testimonio de que no hay más dios que Allah afirma la unicidad divina y rechaza 
toda forma de idolatría.

•	 El testimonio de que Muhammad es el Mensajero de Allah exige seguir su guía y 
ejemplo.

Estas declaraciones no son simples palabras, sino un pacto profundo entre el creyente 
y su Creador.

A través de ellas, el musulmán encuentra tranquilidad, sentido de vida y esperanza en 
la recompensa eterna.

Vivir conforme a ellas significa buscar la complacencia de Allah en esta vida y anhelar 
el Paraíso en la otra.

Conclusión



Artículo 4

¿El islam es la religión de todos 
los profetas?

Los profetas son mensajeros de Dios enviados a la humanidad. Dios los envió 
para transmitir Su mensaje y guiar a la humanidad hacia el camino recto. 
Lo que une a todos los profetas, desde Adán hasta Muhammad صلى الله عليه وسلم, es un 
solo mensaje cuya esencia es la unicidad de Dios: es decir, la creencia en un 
solo Dios sin asociados. Todos los profetas vinieron a invitar a sus pueblos a 
adorar únicamente a Dios y a abandonar la adoración de ídolos o cualquier 
otra forma de asociación.

El islam, que significa someterse a Dios con obediencia y rendirse solo a Él, 
fue la religión de todos los profetas a lo largo del tiempo, aunque las leyes y 
formas de adoración variaron según la época y el lugar.

Introduction



El islam: la religión de todos los profetas

El islam, en su sentido general, no es una religión limitada al profeta Muhammad صلى الله عليه وسلم, sino que es el 
mensaje de la unicidad que Dios envió con todos los profetas. Islam significa someterse y rendirse 
ante Dios, y eso es lo que todos los profetas hicieron. Dios dijo: (La única religión (verdadera) para 
Al-lah es el Islam ) [Aal ‘Imrán: 19]

Este versículo confirma que la religión que Dios ha aprobado para toda la humanidad es el islam, 
que implica creer en Dios, unificarlo y obedecer sus órdenes.

Todos los profetas fueron musulmanes en el sentido general del término, pues todos ellos llamaban a 
adorar a Dios únicamente y rechazaban la idolatría y el paganismo.

El islam
la religión de todos los profetas



La creencia en la unicidad de Dios es el eje central de todos los mensajes de los profetas. Todos ellos 
fueron enviados a sus pueblos para invitarles a adorar solo a Dios y a rechazar la idolatría.

Dios dijo: (Y a todos los mensajeros que enviamos con anterioridad a ti les revelamos: “Ciertamente, 
no hay más divinidad que Yo; adórenme, pues, solo a Mí”.) [Al-Anbiyā’: 25]

Y dijo también: (Y, ciertamente, enviamos mensajeros a cada comunidad para que exhortaran a su 
gente a adorar solo a Al-lah y a alejarse de toda falsedad.) [An-Naḥl: 36]

Por ejemplo, el llamado del profeta Noé fue claro en este sentido, pues dijo a su pueblo: (“¡Pueblo 
mío!, ¡adoren solo a Al-lah, no tienen ninguna otra divinidad (verdadera) fuera de Él!”)  [Al-A‘rāf: 59]

Así fue también el llamado de Abraham, Moisés, Jesús y Muhammad صلى الله عليه وسلم: todos llamaron a la misma 
creencia: la unicidad de Dios.

El mensaje del monoteísmo
la esencia del llamado de los profetas



Abraham fue elegido por Dios para transmitir el mensaje del monoteísmo. Su misión consistía en 
combatir la adoración de ídolos y guiar a las personas a adorar solo a Dios.

Dios dijo sobre él: (Ciertamente, Abraham fue un líder espiritual ejemplar que obedecía a Al-lah y 
Lo adoraba exclusivamente a Él con plena sumisión y sinceridad, y no era un idólatra.)  [An-Naḥl: 120]

Abraham fue un ejemplo del creyente que se somete únicamente a Dios sin asociarle nada, y fue 
quien construyó la Ka‘ba con su hijo Ismael para que fuese un lugar exclusivo para adorar a Dios.

Afrontó valientemente a su padre y a su pueblo cuando adoraban ídolos, y dijo: ( “Me desvinculo 
por completo de aquello que adoran. Solo adoro a Quien me creó, pues Él me guiará”.) [Az-Zukhruf: 26-27]

De la descendencia de Abraham vinieron muchos profetas que llamaron a lo mismo que él: al islam.

Abraham صلى الله عليه وسلم
el padre de los profetas y el llamado al monoteísmo



Moisés y Jesús también fueron grandes profetas enviados por Dios, y su mensaje fue el mismo: la 
unicidad de Dios.

Moisés fue enviado con el mensaje del monoteísmo a los Hijos de Israel y los instó a adorar solo a 
Dios. Combatió la idolatría cuando su pueblo adoró al becerro.

Dios dice: (Y (recuerden) cuando Moisés dijo a su pueblo: “¡Pueblo mío!, en verdad han sido injustos 
con ustedes mismos al adorar el becerro. Arrepiéntanse ante su Creador)  [Al-Baqarah: 54]

Jesús también vino a renovar el mensaje del monoteísmo entre los Hijos de Israel después de que se 
habían desviado. Dijo: ((Y Jesús decía a su gente:) “Ciertamente, Al-lah es mi Señor y el Señor de 
ustedes; adórenlo, pues, solo a Él. Ese es el camino recto”.) [Maryam: 36]

Jesús no trajo un mensaje diferente al de Moisés o Abraham, sino que confirmó la unicidad de Dios.

Moisés y Jesús صلى الله عليه وسلم
el mismo mensaje de unicidad



Muhammad صلى الله عليه وسلم vino como el último de los profetas, y su mensaje fue completar el de los profetas 
anteriores.

Dios dijo: (Muhammad no es el padre de ninguno de sus hombres[1]; no es más que el Mensajero de 
Al-lah y el último de los profetas. ) [Al-Aḥzāb: 40]

Su mensaje reafirmó y renovó el llamado a la unicidad que todos los profetas habían traído.

El Profeta dijo: “La comparación entre mí y los profetas anteriores es como la de un hombre que 
construyó una casa hermosa, pero dejó un lugar vacío para un ladrillo. La gente la recorría y 
admiraba diciendo: ¿por qué no pusieron este ladrillo? Yo soy ese ladrillo, y yo soy el sello de los 
profetas.” (Narrado por Al-Bujari)

Así, el mensaje de Muhammad صلى الله عليه وسلم fue la continuación de los anteriores, y el Corán confirma que 
todos los profetas llamaron a la misma fe.

Muhammad صلى الله عليه وسلم
el sello de los profetas y el mensaje final del monoteísmo



Todos los profetas, desde Adán hasta Muhammad صلى الله عليه وسلم, trajeron el mismo mensaje 
esencial: adorar solo a Dios sin asociarle nada.

El islam, en su sentido general de rendición a Dios, fue la religión de todos los profetas. 
El mensaje del monoteísmo fue el eje común entre ellos.

Dios los envió a todos como guías de la humanidad hacia la verdad.

El islam unificó todos esos mensajes y los mantuvo vivos a lo largo del tiempo como 
una guía eterna para adorar al único Creador y seguir Sus mandamientos.

Conclusión



Artículo 5

Evidencias de la existencia 
del Creador

Todo lo que existe —tanto lo que podemos ver como lo que no— es una señal 
y prueba evidente, para todo ser racional, de la existencia del Creador, 
exaltado sea.

El Corán aborda el tema de la creación y la organización del universo de 
una manera única, dirigiendo las mentes a reflexionar en los horizontes del 
cosmos y en los múltiples signos de Dios. Invita a la razón a despertar de su 
letargo para contemplar el reino de los cielos y la tierra, y las señales que 
contienen.

Introducción



La razón por sí sola lleva al reconocimiento de la existencia de Dios. Todas las criaturas necesitan de 
un Creador que les haya dado origen. Nada puede crearse a sí mismo, ni existir por pura casualidad. 
El Corán argumenta contra los que niegan esta verdad con una lógica que ninguna mente sana 
puede rechazar. Dice Dios, exaltado sea: "¿O es que nadie los creó o son ellos quienes se crearon a 
sí mismos? ¿O son ellos los creadores del cielo y de la tierra? ¡No!, más bien no tienen certeza (de la 
verdad)." [Surat At-Tur, 52:35-36]

Esto nos lleva a reflexionar: ustedes existen —y esa es una realidad indiscutible—, y los cielos y la tierra 
también existen. Entonces, ¿quién creó todo esto? ¿Quién los creó a ustedes y organizó sus vidas? 
¿Quién creó los cielos con sus cuerpos celestes y órbitas? ¿Quién creó la tierra con sus montañas, 
mares y ríos?

Por eso, el Corán insiste una y otra vez en usar el razonamiento y la reflexión. Muchas de sus aleyas 
terminan con frases como: "¿Es que no razonan? " 

La razón indica la 
existencia de Dios



La perfección y el orden del universo son una prueba clara de la existencia de Dios. Al observar el 
universo, los astros, los cuerpos celestes y todo lo que nos rodea, notamos que todo —desde lo más 
grande hasta lo más pequeño— sigue leyes y reglas precisas.

El sol sale y se oculta en horarios determinados. Dice Dios: "El sol y la luna (recorren sus órbitas) con 
precisión." [Surat Ar-Rahman, 55:5]

Y también: "Y Él es Quien creó la noche y el día. Y también creó el sol y la luna, y cada uno recorre 
su propia órbita " [Surat Al-Anbiya, 21:33]

Los avances científicos en todos los tiempos y lugares no hacen más que confirmar las leyes 
establecidas por el Creador. Como dice Dios: "Y verás pasar las montañas, que suponías firmes y 
sólidas, como pasan las nubes. Tal es la obra de Al-lah, Quien ha perfeccionado todas las cosas.  " 
[Surat An-Naml, 27:88]

En el pasado se pensaba que la tierra y las montañas eran inmóviles. Hoy, la ciencia ha demostrado 
que la tierra se mueve, y que las montañas Tambien tienen un tipo de movimiento especial. Este tipo 
de precisión en el orden universal no puede ser obra del azar.

La precisión del universo



El Corán afirma que toda persona con una naturaleza sana y alma pura reconoce la existencia de 
Dios sin necesidad de pruebas. No solo eso, sino que también reconoce su unicidad. Por eso, millones 
de personas, incluyendo sabios, pensadores y profetas, han creído en Dios y lo han adorado.

Sin embargo, los seres humanos están rodeados de influencias que los pueden desviar del 
reconocimiento de Dios, como los engaños del demonio, el deseo de comodidad, la ignorancia, o 
el apego a los placeres. El Profeta (la paz sea con él) dijo: "Todo recién nacido nace con la fitrah 
(naturaleza pura). Son sus padres quienes lo convierten en judío, cristiano o mago." (Hadiz auténtico – Bujari 

y Muslim)

La naturaleza humana (fitrah) 
reconoce a Dios



En los momentos de crisis y dificultad, la necesidad innata de Dios se hace evidente. La mayoria de 
personas, ya sean creyentes o no, se vuelven a Dios cuando se enfrentan a un peligro inminente.

¿Cuántos ateos han reconocido a su Señor en una situación desesperada? ¿Cuántos idólatras han 
invocado sinceramente a Dios cuando les sobrevino una calamidad?

Dios dice: "Él es Quien hace que puedan viajar por tierra y por mar. Y cuando se hallan a bordo de una 
embarcación y navegan con buen viento, se alegran; pero, si después sopla un viento tempestuoso y 
las olas los rodean por todas partes y creen que ha llegado su fin, invocan a Al-lah con una fe sincera 
diciéndole: “Si nos salvas de esta situación, seremos, sin duda alguna, agradecidos." [Surat Yunus, 10:22]

Y también: "Si el hombre sufre una desgracia, Nos implora ayuda, ya sea recostado, sentado o de 
pie; pero si lo libramos de ella, actúa como si nunca Nos hubiese implorado ayuda por desgracia 
alguna. Así es como los transgresores se dejan seducir por sus propias acciones." [Surat Yunus, 10:12]

La necesidad de Dios en 
momentos de dificultad


