

## ¡Bienvenido al Islam!

Breve guía para los nuevos musulmanes

Dr. Ahmad Abdo Claudia Ortiz

#### Revisión

Dr. Ahmed Abdelaal Hassan Lic. M. Isa García

#### Título:

¡Bienvenido al Islam! Breve guía para los nuevos musulmanes

#### Recopilación y Autoría:

Dr. Ahmad Abdo Claudia Ortiz

#### Revisión:

Dr. Ahmed Abdelaal Hassan- Doctorado en Fundamentos de la Jurisprudencia Islámica

Lic. M. Isa García-Licenciado en Lengua Árabe y en Teología sobre Estudios Islámico.

#### Año de publicación:

2016 (1437 Hégira) Porlamar, Venezuela

Derechos reservados por los autores. Para solicitar permiso de reimpresión gratuita, favor contactar únicamente a:

| Índice                                                                                       |          |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------|--|--|
| Introducción                                                                                 | 9        |  |  |
| ¡Bienvenid@ al Islam!                                                                        | 11       |  |  |
| 1) ¿Quién es nuestro Dios?                                                                   | 12       |  |  |
| 2) ¿Cómo reconocemos la existencia de Al-lah?                                                | 13       |  |  |
| 3) ¿En dónde se encuentra Al-lah?                                                            | 14       |  |  |
| 4) ¿Cuál es el propósito de nuestra creación?                                                | 15       |  |  |
| 5) ¿Qué significa la palabra "Islam"?                                                        | 15       |  |  |
| 6) ¿Por qué debo seguir el Islam y no otras                                                  |          |  |  |
| religiones?                                                                                  | 16       |  |  |
| 7) ¿Cómo seguimos la guía de Al-lah?                                                         | 17       |  |  |
| 8) ¿Qué es el Imaan (fe)?                                                                    | 18       |  |  |
| 9) ¿Qué abarca el Imaan (fe)?                                                                | 19       |  |  |
| 10) ¿Cómo se describen los pilares del Imaan                                                 | 1.0      |  |  |
| (fe)?                                                                                        | 19       |  |  |
| ✓ La creencia en Al-lah                                                                      | 19       |  |  |
| <ul><li>✓ La creencia en los Ángeles</li><li>✓ La creencia en los Libros Revelados</li></ul> | 21<br>22 |  |  |
| <ul> <li>✓ La creencia en los Profetas y Mensajeros</li> </ul>                               | 22       |  |  |
| de Al-lah                                                                                    | 25       |  |  |
| ✓ La creencia en el Día del Juicio Final                                                     | 27       |  |  |
| ✓ La creencia en el Destino                                                                  | 29       |  |  |
|                                                                                              | _,       |  |  |
| 11) ¿El destino impide que tengamos libre                                                    |          |  |  |
| albedrío?                                                                                    | 31       |  |  |
| 12) ¿Qué son los Pilares del Islam?                                                          | 33       |  |  |
| ✓ El Testimonio de Fe                                                                        | 34       |  |  |
| ✓ La Oración                                                                                 | 35       |  |  |
| ✓ El Zakat (Caridad obligatoria)                                                             | 37       |  |  |
| ✓ El Ayuno                                                                                   | 39       |  |  |
| ✓ La Peregrinación Mayor a la Casa                                                           |          |  |  |
| Sagrada (Al-Hayy)                                                                            | 41       |  |  |
| 10) O '' FID ( I ) '                                                                         | 40       |  |  |
| 13) ¿Quién es El Profeta Muhammad 🕮 2                                                        | 43       |  |  |

| 14)  | ¿Quién es Jesús (la paz sea con él) en el<br>Islam? | 50 |
|------|-----------------------------------------------------|----|
| 1.5) | ¿Qué es el Sagrado Corán?                           | 53 |
| •    | ¿Cómo se puede demostrar que el                     | 00 |
| . 01 | Sagrado Corán es la palabra del Creador?            | 57 |
| 17)  | •                                                   | 0, |
| .,,  | Islam es la religión de la misericordia?            | 60 |
| 18)  | •                                                   | 00 |
| /    | el agradecimiento?                                  | 66 |
| 19)  | ¿Qué es Al-Duá (la súplica) y cómo                  |    |
| ,    | debemos realizarlo?                                 | 69 |
| 20)  | _                                                   |    |
| 201  | súplica es aceptada?                                | 69 |
| 21)  |                                                     | 07 |
| ,    | súplica puede ser rechazada?                        | 71 |
| 22)  | ·                                                   |    |
| ,    | recurrir a la Sunnah?                               | 71 |
| 23)  | ¿Qué está prohibido en el Islam?                    | 72 |
| ,    | ✓ Alimentos Prohibidos                              | 72 |
|      | ✓ Vestimenta                                        | 75 |
|      | ✓ Cualquier juego que incluye dinero y tiene        |    |
|      | un elemento de azar es ilícito                      | 75 |
|      | ✓ La Usura                                          | 75 |
|      | ✓ Otros actos prohibidos                            | 76 |
| 24)  | ¿Qué anula el Islam en un musulmán?                 | 77 |
| -    | ¿Cuál es el pecado más grande?                      | 78 |
| •    | ¿Cuáles son las clases de politeísmo?               | 79 |
| •    | ¿Es permitido jurar en nombre de otros              |    |
| ,    | además de Al-lah?                                   | 79 |
| 28)  | ¿Por qué los musulmanes saludamos                   |    |
|      | con "as-salaamu aláikum"?                           | 80 |
| 29)  | ¿Al abrazar el Islam debo obligatoriamente          |    |
|      | cambiar mi nombre?                                  | 81 |
| 30)  | ¿Cuál es la importancia del Matrimonio en el        | 83 |
| -    | Islam?                                              |    |

| 31) ¿Cuáles son los requisitos que se deben cumplir para la realización del matrimonio islámico? | 84   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| •                                                                                                | 04   |
| 32) ¿Cuáles son los derechos de la mujer en el Islam?                                            | 87   |
| 33) ¿Por qué las mujeres musulmanas usan el Hiyab?                                               | 90   |
| 33) ¿Cuáles son los preceptos religiosos para                                                    |      |
| las mujeres menstruantes y en puerperio?                                                         | 92   |
| 34) ¿Cuáles son los derechos de los padres en                                                    |      |
| el Islam?                                                                                        | 95   |
| 35) ¿Cuáles son los derechos de los Sahaba                                                       |      |
| (compañeros del profeta Muhammad)?                                                               | 97   |
| 36) ¿Cuáles son las diferencias entre los                                                        |      |
| Sunnah y los Shía?                                                                               | 99   |
| 35) ¿Cómo se manifiesta el arrepentimiento                                                       |      |
| sincero?                                                                                         | 102  |
| La Oración                                                                                       | 107  |
| ✓ La Intención                                                                                   | 109  |
| ✓ La purificación antes de la oración                                                            | 110  |
| ✓ Cubrir el 'Awrah                                                                               | 117  |
| ✓ Dirección hacia la Quibla                                                                      | 117  |
| ✓ Tipos de Oración                                                                               | 118  |
| ✓ Realicemos la Oración                                                                          | 121  |
| Realicettios la Oración                                                                          | 121  |
| Algunos actos recomendados con base en                                                           |      |
| la Sunnah del profeta Muhammad                                                                   | 129  |
| Palabras Islámicas usadas en situaciones                                                         |      |
| precisas                                                                                         | 131  |
| Consejos para los nuevos musulmanes                                                              | 134  |
| Referencias Bibliográficas y Páginas Web                                                         | 139  |
| ひいいいいいいいい コルカバススパスパススター くえんれいこう VVԵV                                                             | 1.77 |

# PAGINA EN BLANCO

#### Introducción

Las alabanzas son para Al-lah quien nos ha guiado al Camino Recto, y nos hizo estar entre aquellos que lo obedecen, y nos ha honrado con el Islam guiándonos a la fe. La paz y bendiciones de Al-lah sean con el sello de Sus profetas y mensajeros, aquel que trasmitió el Mensaje y cumplió con lo que se le confió, aconsejó sinceramente a su nación y se esforzó firmemente por la causa de Al-lah, Muhammad , así como también con su virtuosa familia, compañeros, y todos aquellos que sigan sus pasos hasta el Día del Juicio Final.

Este libro nace de la idea de dar una breve y completa guía que ayude desde sus inicios, tanto en conocimiento como en práctica, a los nuevos hermanos musulmanes que han abrazado el Islam. Con base en el conocimiento islámico del Dr. Ahmad Abdo y la experiencia como musulmana latina de Claudia Ortiz, se formó la estructura del libro en la cual se presenta una serie de preguntas y respuestas que generalmente son formuladas por l@s nuev@s herman@s, y que se espera, sean de gran apoyo para el comienzo de su nueva vida.

Así pues, este libro expone los conocimientos básicos y la esencia de la religión eterna del Creador, el Islam. Desglosando las bases de nuestra creencia se muestran los principios básicos del monoteísmo, los pilares de la fe, los pilares del Islam, el conocimiento de cómo adorar a Al-lah de la forma correcta siguiendo el Sagrado Corán y la Sunnah, lo que está prohibido en el Islam y lo que anula el Islam en un musulmán. De igual

forma, abordamos temas de suma importancia como lo son: la misericordia del Islam, la paciencia, el agradecimiento, el arrepentimiento, y los diferentes derechos y deberes que tenemos como musulmanes para con otros musulmanes.

Con este libro no solamente deseamos facilitar el conocimiento, sino también facilitar la práctica de los actos de adoración, por esta razón, dedicamos una parte del mismo a todo lo que engloba la práctica de la oración (intención, purificación antes de la oración, cubrir el 'Awrah, ponerse en dirección hacia la Quibla y los pasos del rezo), así como también algunos actos recomendados con base en la Sunnah, palabras islámicas usadas en situaciones precisas y por último dar una serie de consejos para los nuevos musulmanes. En Al-lah, el Generoso, depositamos nuestra confianza. Rogamos a Al-lah (Exaltado y Alabado sea), que nos conceda el éxito en la explicación de los temas expuestos, y pedimos que beneficie a Sus siervos otorgándoles facilidad en todos sus asuntos.

En el nombre de Al-lah, el más Compasivo, el más Misericordioso.

Las alabanzas son para Al-lah, Señor del Universo. En Él Buscamos ayuda, ante Él nos arrepentimos... nos refugiamos en Al-lah del mal de nuestro espíritu y de nuestras malas acciones. A quien Al-lah guie nadie podrá desviar y a quien Al-lah extravíe nadie podrá guiar.

#### ¡Bienvenid@ al Islam!

Querid@ herman@, si estás leyendo este libro quiere decir que has tomado la mejor decisión de tu vida, abrazar el Islam como religión y modo de vida ¡Esto nos alegra enormemente! Has de saber que al haber pronunciado con convicción el testimonio de fe "Atestiguo que no existe dios excepto Al-lah y atestiguo que Muhammad es el mensajero de Al-lah" has empezado una nueva vida y has comenzado a escribir un nuevo libro de obras y acciones en el que tus pecados anteriores han sido cambiados por buenas obras, como dice Dios (Al-lah) en el Sagrado Corán:

"Quienes se arrepientan, crean, y obren correctamente. A éstos, Al-lah les perdonará sus pecados y en su lugar les registrará buenas obras; y Al-lah es Absolvedor, Misericordioso." (25:70)

Es importante que sepas que eres una persona muy bendecida, ya que Al-lah te ha llenado con Su gracia y el sustento del Islam, algo que no todos han tenido el privilegio de sentir. El Islam es paz, felicidad y misericordia.

Sabemos que en este momento te estás formulando una serie de interrogantes, pero no desesperes, es normal, todas y cada una de ellas tienen su respuesta. A continuación te presentaremos una serie de preguntas y respuestas que esperamos con el favor de Al-lah te ayuden a entender aún más nuestra hermosa religión:

#### 1) ¿Quién es nuestro Dios?

R- Es conocido que en cada lengua existen uno o varios términos utilizados para referirse a Dios y, en ciertos casos, a otras divinidades. Este no es el caso de Al-lah. En efecto, Al-lah es el nombre específico del **Único Dios verdadero**. Ningún otro puede llamarse Al-lah. Esta palabra no tiene plural ni género, lo que demuestra su carácter único. Nótese cuando lo comparamos con la palabra "Dios", que puede expresarse en plural, los dioses; o en femenino, diosa. Como musulmanes debemos saber que nuestro Dios es Al-lah, el Único, el Señor Absoluto, que no ha engendrado ni ha sido engendrado, y no hay nada ni nadie que se Le asemeje. Él es Quien nos creó y ha creado todo cuanto existe y es quien provee el sustento a cada una de Sus criaturas. Si alquien necesita pedirle algo a Dios, debe pedírselo sólo a Él, ya que no existen intermediarios entre el Sustentador y aquellos que buscan Su ayuda.

"¡Al-lah! No existe nada ni nadie con derecho a ser adorado excepto Él, Viviente, se basta a Sí mismo y se ocupa de toda la creación. No Le toma somnolencia ni sueño. Suyo es cuánto hay en los cielos y la Tierra. ¿Quién podrá interceder ante Él

sino con Su anuencia? Conoce el pasado y el futuro; y nadie abarca de Su conocimiento salvo lo que Él quiere. Su Trono se extiende en los cielos y en la Tierra, y la custodia de ambos no Le agobia. Y Él es Sublime, Grandioso".(Sagrado Corán, 2:255)

#### Y También:

"Di [¡Oh, Muhammad!]: Él es Al-lah, la única divinidad. Al-lah es el Absoluto [de Quien todos necesitan, y Él no necesita de nadie].No engendró, ni fue engendrado. No hay nada ni nadie que se asemeje a Él." (Sagrado Corán, 112:1-4)

#### 2) ¿Cómo reconocemos la existencia de Al-lah?

**R-** Ciertamente no podemos ver a Al-lah, pero como parte de Su creación tenemos un instinto nato que nos permite sentirlo. Así mismo también podemos reconocer su existencia al observar el universo, el Cielo, los Mares, las diferentes especies creadas en parejas, la distancia de las Estrellas, el Sol, la Luna, etc. Al-lah ha dicho:

"Y entre Sus signos está haberos creado de polvo para que luego os convirtieseis en hombres y os multiplicaseis [poblando la Tierra]. Y entre Sus signos está haberos creado esposas de entre vosotros para que encontréis en ellas sosiego, y puso entre vosotros amor y misericordia. Por cierto que en esto hay signos para quienes reflexionan. Y Entre Sus signos está la creación de los cielos y de la Tierra, la diversidad de vuestras lenguas y razas. Por cierto que en esto hay signos para quienes los comprenden. Y entre Sus signos está [haberos creado] la noche para que descanséis en ella y el

día para que procuréis Su gracia [el sustento]. Por cierto que en esto hay signos para quienes escuchan. Y entre Sus signos está hacer que el relámpago sea para vosotros motivo de temor y anhelo [de las lluvias] y el agua que hace descender del cielo para vivificar con ella la tierra árida. Por cierto que en esto hay signos para quienes razonan". (Sagrado Corán, 30:20-24)

#### 3) ¿En dónde se encuentra Al-lah?

**R-** Al-lah, Altísimo es, se encuentra en Su esencia divina **por encima de los cielos, sobre Su Trono**, desde allí custodia toda Su creación y Sus criaturas, así mismo nos lo fue informado en el Sagrado Corán:

"Él es Quien creó los cielos y la Tierra en seis días. Luego, se estableció sobre el Trono. Sabe lo que ingresa en la tierra y cuanto surge de ella, lo que desciende del cielo y cuanto a él asciende. Está con vosotros dondequiera que os encontréis. Al-lah ve bien cuánto hacéis." (57:4)

Es importante acotar que a su vez, Al-lah se encuentra con nosotros a través de Su conocimiento, oído, vista, poder y demás atributos, siendo estos totalmente diferentes a los de Sus seres creados. Al-lah dice:

"...No temáis, pues Yo estoy con vosotros escuchando y observando todo". (Sagrado Corán, 20:46)

#### Y también:

"...No hay nada ni nadie semejante a Al-lah, y Él es Omnioyente, Omnividente." (Sagrado Corán, 42:11)

#### 4) ¿Cuál es el propósito de nuestra creación?

**R-**Al-lah, Altísimo es, define el propósito de la creación de la humanidad en el Sagrado Corán:

"Por cierto que He creado a los genios y a los hombres para que Me adoren." (51:56)

Así, el propósito esencial por el que fue creada la humanidad es la adoración a Al-lah. Sin embargo, el Todopoderoso no tiene necesidad de que la humanidad lo adore. Él no creó a los seres humanos debido a una necesidad Suya. Si ni siquiera un sólo ser humano adorara a Al-lah, esto no disminuiría Su gloria en forma alguna; y si toda la humanidad lo adorara, esto no aumentaría Su gloria en forma alguna. Al-lah es perfecto. Él existe sin ningún tipo de necesidades. Todos los seres creados tienen necesidades, en consecuencia, la humanidad es la que necesita adorar a Al-lah para llenarse de Su gracia y Su misericordia.

#### 5) ¿Qué significa la palabra "Islam"?

**R-** En el idioma árabe la palabra "Islam" significa obediencia- sumisión, y en el sentido religioso significa la creencia, obediencia y sumisión únicamente a la voluntad de Al-lah. Es el modo de vida que el Creador designo para la humanidad, y aun cuando muchos creen que es una religión nueva, en realidad no lo es; en su esencia es la misma que Al-lah reveló a todos los profetas, así nos lo indica en el Sagrado Corán:

"Decid: Creemos en Al-lah y en lo que nos fue revelado, en lo que reveló a Abraham, a Ismael, Isaac, Jacob y las doce tribus [descendientes de los hijos de Jacob], y lo que reveló a Moisés, Jesús y a los Profetas. No discriminamos entre ellos, y nos sometemos a Él".(2:136)

## 6) ¿Por qué debo seguir el Islam y no otras religiones?

R- Tal y como lo indicamos en la respuesta anterior, el Islam es la única religión que Al-lah ha destinado para quiar a la humanidad desde sus inicios. El Islam contiene todo cuanto fue revelado por el Creador desde el primer hombre y profeta (Adán) hasta el último de los profetas (Muhammad), la paz sea con ellos. Tal vez te preguntes ¿Pero sí los profetas Moisés y Jesús eran profetas del Islam, por qué existen otras religiones provenientes de ellos? la respuesta está en que su mensaje siempre fue el mismo "adorar a un Único Dios, Al-lah. Sin asociarlo y sin poner entre Él y Su **creación intermediarios**", pero las generaciones siguientes se desviaron del mensaje y lo modificaron a conveniencia, dividiendo e innovando otras religiones que llevan un mensaje distinto al que fue transmitido originalmente. La religión judía abarca la creencia del mensaje y los profetas hasta el profeta Moisés, pero no creen en ningún profeta después de él, por lo tanto no creen en Jesús ni en Muhammad; por otra parte, la religión cristiana cree en los profetas Adán, Noé, Abraham, Moisés y Jesús, pero le otorga un grado de divinidad a este último (innovando en el mensaje original) y no aceptan otro profeta después de él, por lo tanto no creen en el profeta Muhammad; en cambio, el Islam abarca toda la creencia, el mensaje "adorar a un Único Dios, Al-lah" y creer en todos y cada uno de los profetas desde Adán, Noé, Abraham,

Moisés, David, Jesús y el último y sello de todos los profetas, el profeta Muhammad, la paz sea con todos ellos.

Al-lah, Altísimo es, nos dice:

"...Hoy os he perfeccionado vuestra religión, he completado Mi gracia sobre vosotros y he dispuesto que el Islam sea vuestra religión..." (Sagrado Corán, 5:3)

Toda persona que crea firmemente en Al-lah y en Su mandato, debe seguir el Islam como religión, ya que como hemos explicado es y siempre ha sido la religión verdadera, por tanto, ya teniendo conocimiento de la verdad se debe tener cuidado de caer en la incredulidad, pues el Altísimo nos ha advertido:

" Quien siga una religión diferente al Islam [el sometimiento a Al-lah] no se le aceptará, y en la otra vida se contará entre los perdedores". (Sagrado Corán, 3:85)

#### 7) ¿Cómo seguimos la guía de Al-lah?

R-Aplicando el Islam en nuestras vidas. Adorando únicamente a Al-lah sin asociarle nada ni nadie, siguiendo las enseñanzas de Su palabra (El Sagrado Corán) y las enseñanzas de Su último profeta, Muhammad & .

Sala Al-lahu aleyhi wa Sal-lam: "la paz y bendiciones de Al-lah sean con él."

Decimos esto cada vez que mencionamos al profeta Muhammad.

#### Al-lah dice:

"¡Oh, creyentes! Obedeced a Al-lah, obedeced al Mensajero..." (Sagrado Corán, 4:59)

#### Y También:

"Di: Si verdaderamente amáis a Al-lah ¡Seguidme! Y Al-lah os amará y os perdonará los pecados. Al-lah es Absolvedor, Misericordioso." (Sagrado Corán, 3:31)

#### 8) ¿Qué es el Imaan (Fe)?

R-La palabra Imaan literalmente significa "creer", poner nuestra confianza en algo o alguien, en el sentido religioso significa depositar nuestra entera confianza y toda nuestra fe en Al-lah, Su Profeta, y Su mensaje.

"Los beduinos dicen: Creemos. Diles [¡Oh, Muhammad!]: Todavía no sois verdaderos creyentes. Mejor decid que habéis aceptado el Islam, pues la fe no ha ingresado completamente en vuestros corazones. Y sabed que si obedecéis a Al-lah y a Su Mensajero, vuestras obras no habrán sido en vano [y seréis recompensados por ellas]; ciertamente Al-lah es Absolvedor, Misericordioso." (Sagrado Corán, 49:14)

Así pues, alguien que pone su entera confianza en Al-lah no sólo debe dar testimonio de su fe con palabras, sino que debe sentirla con todo su corazón y con toda su alma, y así apegarse fielmente a ella. Más aún, él está obligado a hacer buenas obras, acorde a los fundamentos de su fe; la armonía entre la fe y las

buenas acciones es absolutamente vital, pues el lmaan aumenta a través de las buenas obras y disminuye por causa de los pecados, como dice el Todopoderoso:

"Él es Quien hizo descender el sosiego en los corazones de los creyentes para aumentarles la fe...". (Sagrado Corán, 48:4)

#### 9) ¿Qué abarca el Imaan (fe)?

**R-**El Imaan (fe), se puede englobar en seis pilares fundamentales que comprenden la esencia de la creencia de un musulmán, sin ellos la fe no es completa y por lo tanto no es aceptada. Los pilares del Imaan (fe) son:

- ✓ La creencia en Al-lah.
- ✓ La creencia en los Ángeles.
- ✓ La creencia en los Libros Revelados.
- ✓ La creencia en los Profetas y Mensajeros de Al-lah.
- ✓ La creencia en el Día del Juicio Final.
- ✓ La creencia en el Destino.

### 10) ¿Cómo se describen los pilares del Imaan (fe)?

#### ✓ La creencia en Al-lah

Es creer en el hecho de que Al-lah es el Único Creador, Sustentador y Proveedor que tiene en Sus manos la disposición de todas las cosas. Todo necesita de Al-lah, pero Él no tiene necesidad de nada ni nadie. Él es el Único que merece ser adorado y Él posee los más bellos nombres y los más perfectos atributos. Esto se puede desglosar en tres asuntos:

1. Creer en Su naturaleza divina, es decir, creer en Su existencia y en que es el Único Creador del universo

incluyendo todo lo que hay en éste, y no sucede nada sin Su voluntad. Al-lah, Altísimo es, dijo:

"Al-lah no ha tenido un hijo, ni existe otra divinidad salvo Él. Si así fuera, cada divinidad acapararía su propia creación, y entonces pretenderían predominar unas sobre otras. ¡Glorificado sea Al-lah! Al-lah está por encima de lo que Le atribuyen". (Sagrado Corán, 23:91)

2. Creer en Su divinidad, es decir, creer firmemente que no hay más dios ni señor que Al-lah, el Único que merece la adoración, sólo depende de Él, se pregunta a Él, no se invoca o realiza peticiones a otro que no sea Él y no se dedica ningún tipo de adoración fuera de Él.

"Y por cierto que a todos los Mensajeros que envié antes de ti [¡Oh, Muhammad!] Les revelé que no existe más divinidad que Yo, [y les ordené:] ¡Adoradme sólo a Mí!" (Sagrado Corán, 21:25)

3. Creer en Sus hermosos nombres y Sus grandes atributos y en que es libre de todo defecto o fallo.

"A Al-lah pertenecen los nombres [y atributos] más sublimes, invocadle pues con ellos. Y apartaos de quienes blasfeman con ellos y los niegan; éstos serán castigados por lo que hicieron". (Sagrado Corán, 7:180)

#### Y también:

"...No hay nada ni nadie semejante a Al-lah, y Él es Omnioyente, Omnividente". (Sagrado Corán, 42:11) Conocer y adorar a Al-lah a través de Sus nombres y atributos es uno de los medios que poseemos para llegar al conocimiento de Al-lah, estudiando sus significados, aplicándolos nuestra vida. Fs a recomendable que el siervo busque tener algunos atributos de Al-lah, tales como la sabiduría, la misericordia y la justicia; pero es criticable que alguien desee tener otros como la divinidad y la soberanía. Existen atributos que son recomendables que los posea el siervo, y es imposible que Al-lah los posea, como la devoción, la entrega, la humildad, y rogar ayuda. Al-lah ama a los siervos que poseen los atributos que son de Su agrado, mientras que detesta que el sirvo posea atributos que le disgusten.

#### ✓ La Creencia en los Ángeles

Al-lah creó a los ángeles de luz. Ellos son incapaces de desobedecerle y siguen Sus órdenes sin oponerse ni dudar. El sustento de los Ángeles es la adoración a Al-lah.

La creencia en los Ángeles implica creer en su creación, creer en que llevan un nombre específico, creer en sus atributos y particularidades, y creer en sus cargos y deberes conocidos. Ellos, llevan a cabo la voluntad de Al-lah en la administración y control del universo, son los encargados de los cielos y de la tierra y cada movimiento en el mundo entra bajo su cargo, según la predestinación del Creador.

Existen muchos Ángeles, pero sólo el Creador conoce su número exacto .Al-lah, Altísimo es, nos mencionó los nombres y acciones de algunos de ellos:

- \* Gabriel, encargado de la revelación divina.
- \* Miguel, encargado de las lluvias.

- \* Israfíl, encargado de dar la señal con la trompeta el Día del Juicio.
- \* Malik, guardián del Infierno.
- \* Radwán, guardián del Paraíso.
- \* Los honorables escribas Raquib y Atiid, el primero es el encargado de escribir todas las buenas obras, mientras que el segundo se encarga de escribir las malas obras del ser humano.
- \* El Ángel de la Muerte, encargado de tomar las almas de los hombres al momento de fallecer.
- \* Munkar y Nakir, son responsables de interrogar a las personas en la tumba.

#### ✓ La creencia en los Libros Revelados

Los musulmanes debemos creer en las escrituras originales reveladas por Al-lah a Sus Mensajeros, ya que éstas fueron manifestadas para anunciar la verdad y la guía para la gente.

"¡Oh, creyentes! Creed en Al-lah, en Su Mensajero, en el Libro que fue revelado a Su Mensajero y en el Libro que fue revelado anteriormente. Quien no crea en Al-lah, en Sus Ángeles, en Sus Libros, en Sus Mensajeros y en el Día del Juicio, se habrá desviado profundamente". (Sagrado Corán, 4:136)

La creencia en los Libros Revelados comprende la veracidad de creer en que Al-lah no dejó a la humanidad viviendo a su suerte, sino que envió la guía para reconocer y distinguir lo correcto de lo incorrecto y ganar Su complacencia. Tomemos el ejemplo del fabricante de un artefacto electrónico, esta persona lo hizo con un fin, con un propósito específico y, a su vez creó un manual para que quien le dé uso tenga el

conocimiento de cómo hacerlo **funcionar** correctamente, conozca cómo manejarlo, qué puede hacer con él y qué no, las advertencias de su uso, qué mantiene su tiempo de vida útil y qué podría dañarlo. El fabricante es el único que sabe esto, puesto que él es quien lo hizo y debemos seguir dicho manual para quemar o dañar el artefacto electrónico... Siguiendo este orden de ideas, podemos asimilar como Al-lah, Altísimo es, creó a la humanidad y dejó que habitara la tierra y envió "manuales" en diferentes tiempos para mantenernos en auía, la recordarnos Su Unicidad, Sus leyes, lo correcto y lo incorrecto, la manera correcta de adorarle. Su recompensa y Su castigo. Quien siga "el manual de Al-lah" podrá salvarse y ser de los habitantes del Paraíso, en cambio quien no lo haga tendrá un castigo severo en el fuego del Infierno<sup>2</sup>.

Las escrituras que Al-lah ha mencionado en el Sagrado Corán son las siguientes:

- \* Los Pergaminos originales revelados al profeta Abraham, que también fueron revelados tiempo después al profeta Moisés (la paz y bendiciones de Allah sea con ellos dos).
- \* La Torá original revelada al profeta Moisés (la paz y bendiciones de Al-lah sea con él).
- \* Los Salmos originales revelados al profeta David (la paz y bendiciones de Al-lah sea con él).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> El ejemplo expuesto es meramente una idea para entender el punto, no se debe tomar en ninguna circunstancia como una comparación entre el fabricante y Al-lah, puesto que a Al-lah no se le compara con nada ni nadie, Él es el Único Incomparable.

- \* **El Evangelio Original** revelado al profeta Jesús (la paz y bendiciones de Al-lah sea con él)<sup>3</sup>.
- \* **El Sagrado Corán** revelado al Profeta Muhammad (la paz y bendiciones de Al-lah sea con él), **que aún se conserva en su forma original.**

Tal vez te estés preguntando ¿Por qué debemos seguir el Corán y no las otras escrituras? Pues bien, esto podemos resumirlo en dos razones; la primera es que debemos seguir el Corán, ya que es la palabra de Al-lah y la última revelación que envió como guía para la humanidad. El Sagrado Corán contiene revelaciones que confirman las escrituras pasadas y también las últimas leyes impuestas por Al-lah.

La segunda razón radica en que las escrituras reveladas antes del Corán, actualmente circulan en distintas versiones y ediciones, perdiendo representación precisa de su forma originalmente revelada. Son una mezcla del texto divino original, la interpretación del ser humano y las modificaciones a conveniencia de otras religiones; en cambio el Corán, sufrido ninguna modificación ha desde revelación hace más de 1.400años, se mantiene en el idioma original en el que fue revelado (el árabe) y contiene todas y cada una de las palabras originales. Seguir un Libro Sagrado que ha permanecido intacto desde su revelación es mucho más confiable que seguir varios libros que han sido modificados por los seres humanos.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Los distintos evangelios de la Biblia actual, fueron escritos por otros autores después del tiempo de Jesús (la paz y bendiciones de Al-lah sea con él). El Evangelio mencionado en el Sagrado Corán se refiere únicamente a las revelaciones que llegaron a través de Jesús, hijo de María (la paz sea con ella).

Al-lah, Altísimo es, nos ha informado que Él resguarda el Corán:

"Ciertamente Nosotros hemos revelado el Corán y somos Nosotros sus custodios." (Sagrado Corán, 15:9)

#### Y también:

"Te hemos revelado [a ti, ¡Oh Muhammad!] El Libro [el Corán] con la Verdad, que corrobora y mantiene vigente lo que ya había en los Libros revelados. Juzga, pues, entre ellos conforme a lo que Al-lah ha revelado y no sigas sus pasiones apartándote de la Verdad que has recibido..." (Sagrado Corán, 5:48)

Las leyes divinas representan guía para la humanidad en todos los ámbitos de la vida. Ellas definen lo correcto y lo incorrecto para los seres humanos y les ofrecen un completo sistema que gobierna todos los asuntos. Sólo el Creador conoce mejor lo que es benéfico para Su creación y lo que no lo es. Las leyes divinas ordenan y prohíben varios actos y sustancias para proteger el espíritu y el cuerpo humano, así como también a la sociedad de cualquier daño.

#### ✓ La creencia en los Profetas y Mensajeros de Al-lah

Creer en que Al-lah escogió a los Profetas y Mensajeros de naturaleza netamente humana con el firme propósito de ser un ejemplo práctico del mensaje que enseñaban, para que fueran una guía. Si los profetas fueran ángeles ¿Cómo podrían ser ejemplo para los hombres? Son naturalezas totalmente diferentes. Entonces, es necesario que sea un humano, que viva

como vivimos, que coma como comemos, que sienta como sentimos. Todos ellos fueron elegidos por Al-lah para guiarnos en el camino correcto y así poder ser merecedores del Paraíso.

Se debe creer en que los Mensajeros han cumplido con su misión; son los más perfectos creados en cuanto al saber y a la práctica, ya que no cometieron pecados. Al-lah les guardó de la mentira, la traición y negligencia a la hora de anunciar su misión. El Altísimo dice en el Sagrado Corán:

"Hemos enviado a otros Mensajeros antes de ti, y les concedimos esposas e hijos, y no podía ningún Mensajero presentar un milagro salvo con el permiso de Al-lah, cada Libro fue revelado en su momento prefijado". (13:38)

Los Profetas y Mensajeros de Al-lah son muchos y su totalidad está en el conocimiento del Altísimo. Parte de la fe de un musulmán es creer en que existieron todos y cada uno de los mencionados en el Sagrado Corán, desde el primer hombre y Profeta (Adán) hasta el último de los Profetas (Muhammad), la paz sea con ellos, ya que quien cree en unos y no cree en otros, se considera un incrédulo y sale del Islam.

"Por cierto que quienes no creen en Al-lah ni en Sus Mensajeros y pretenden hacer distinción entre [la fe en] Al-lah y Sus Mensajeros diciendo: Creemos en algunos y en otros no, intentando tomar un camino intermedio, son los verdaderos incrédulos. Y a los incrédulos les tenemos reservado un castigo denigrante". (Sagrado Corán, 4:150-151)

Quizás te preguntes ¿Podemos adorar a los Profetas y Mensajeros y pedir su guía e intercesión en cualquier asunto? La respuesta es no, los musulmanes sólo adoramos a Al-lah puesto que Él es nuestro Creador, el Único capaz de otorgarnos el sustento. El Todopoderoso anunció en el Sagrado Corán a Su mensajero:

"Diles: Yo no soy más que un hombre a quien se le ha revelado que sólo debéis adorar a Al-lah, vuestra única divinidad. Quien anhele la comparecencia ante su Señor que realice obras piadosas y que no adore a nadie más que a Él". (Sagrado Corán, 18:110)

Los Profetas y Mensajeros fueron hombres de carne y hueso al igual que nosotros, sólo que ellos se encuentran elevados en grados por haber sido hombres virtuosos escogidos por Al-lah para incentivarnos a llevar el camino correcto, creemos en todos y cada uno de ellos y los amamos por la causa de Al-lah, por mostrarnos la guía, pero no les adoramos ni les pedimos. La Profecía y el Mensaje no se adquieren por mérito espiritual ni intelectual, sino que es una elección del Todopoderoso con la cual honra a los profetas.

#### ✓ La creencia en el Día del Juicio Final

Creer en que la vida mundanal acabará y perecerá en un día determinado. Este día es el Día de la Resurrección, después del cual no habrá más días. En ese día, Al-lah resucitará a la gente, la hará salir de sus tumbas y se decidirá su próxima estadía eterna de acuerdo a sus obras, ya sea ésta el Paraíso o el Fuego del Infierno. La creencia en el Día del Juicio Final incluye creer en todo lo que nuestro Señor nos ha comunicado en Su libro (el Sagrado Corán) y en lo que fue reveló al Profeta (Muhammad) en todos los acontecimientos que ocurrirán después de la muerte, tales como:

- 1. **Creer en la vida en la tumba**, es decir, la vida del estado intermedio entre la muerte y la resurrección, tanto en el castigo en ella como en la tranquilidad de la misma, mientras que se está en espera del Día del Juicio.
- 2. Creer en el Día de la Resurrección en el que el Todopoderoso nos devolverá a la vida para ser juzgados. Así nos fue informado:

"Los incrédulos creen que no serán resucitados. Diles [¡Oh, Muhammad!]: ¡[Juro] Por mi Señor que así será! Seréis resucitados, y luego se os informará de cuánto hicisteis. Y sabed que ello es fácil para Al-lah". (Sagrado Corán, 64:7)

- 3. **Creer en la Reunión y en la Cuenta Final**, donde Al-lah resucitará a toda Su creación y la congregará para ser juzgada.
- 4. Creer en el testimonio que darán los miembros del cuerpo:

"...entonces atestiguarán contra ellos sus propios oídos, ojos y pieles por todo lo que hubieren realizado. Dirán a sus pieles: ¿Por qué atestiguáis contra nosotros? Les responderán: Al-lah nos ha ordenado hablar, Él es Quien puede conceder la facultad de hablar a todas las cosas [que desee]; y sabed que Él os creó la primera vez [cuando no

erais nada], y que ante Él compareceréis". (Sagrado Corán, 41:20-21)

- 5. Creer en que seremos preguntados y serán juzgadas las obras.
- 6. Creer en que se nos entregará el libro que lleva el registro de nuestras obras y conoceremos nuestro destino (el Paraíso o el Infierno). Al-lah nos ha revelado en el Sagrado Corán sobre este hecho:

"Aquel que reciba el registro de sus obras en la diestra, será juzgado con clemencia. Y se dirigirá feliz para reencontrarse con sus familiares [en el Paraíso]. Pero aquel que reciba el registro de sus obras por la espalda, pedirá ser destruido [por la vergüenza que sentirá ese día]. Y será ingresado al castigo del Infierno". (84:7-12)

7. Creer en que si existe una recompensa también existe un castigo, así pues, si existe el Paraíso también existe el Infierno.

En esta vida provisional construimos nuestro sustento para la vida eterna. El creyente, es consciente de que un día la muerte le llegará y no podrá dar marcha atrás, por eso es importante aprovechar cada hora, cada minuto, cada segundo de esta vida provisional realizando obras buenas y sinceras, ya que por más mínimas que éstas sean, serán contadas en el Día del Juicio y podrán ser la diferencia entre ser merecedores del Paraíso o el Infierno.

#### ✓ La creencia en el Destino

La creencia en el Destino tiene cuatro pilares esenciales; quien afirme todos ellos tendrá la creencia

correcta en la predestinación, pero quien carezca de uno o más pilares habrá corrompido su creencia en la predestinación. Estos cuatro pilares son:

1. La creencia en que el conocimiento de Al-lah (Altísimo es) abarca todas las cosas: Él sabe todo lo que fue y todo lo que acontecerá; con respecto a lo que no sucede, si fuera a suceder, Él sabe cómo sucedería. Conoce todo sobre sus siervos, cuánto tiempo vivirán, cuál será su provisión, si serán condenados o agraciados, pues de Sus atributos está ser el Omnisapiente, Omnioyente y Omnividente.

"Al-lah es Quien creó siete cielos y otras tantas tierras. Su designio desciende paulatinamente a través de ellos para que sepáis que Al-lah tiene poder sobre todas las cosas y que Al-lah todo lo abarca con Su conocimiento". (Sagrado Corán, 65:12)

2. La creencia en que Al-lah (Altísimo es) ha escrito todo en la tabla preservada: También en el idioma árabe conocida como "Al Lauh al Mahfuth", la Tabla Preservada es en la que Al-lah ha escrito los designios de Su creación:

"Sabe que a Al-lah pertenece cuanto hay en el cielo y en la Tierra. En verdad, todo está registrado en un libro [en la Tabla Protegida]; ello es fácil para Al-lah." (Sagrado Corán, 22:70)

3. La creencia en el Designio Divino y en el poder perfecto de Al-lah: Este principio implica la creencia en que el Designio de Al-lah es inevitable, y que es sobre todas las cosas poderoso. Cuando Al-lah desea

sucede, y cuando Él no desea es imposible que suceda:

"Ciertamente cuando decide decretar algo dice: ¡Sé!, y es. Glorificado sea, pues, Aquel en cuya mano está la soberanía de todas las cosas, y ante Él compareceréis". (Sagrado Corán, 36:82-83)

4. La creencia en que Al-lah es el Creador de todo cuanto existe: Él es Quien todo concibió, creó y dio existencia en Su creación.

"Al-lah es el Creador de todas las cosas, y Él es su Amparador". (Sagrado Corán, 39:62)

## 11) ¿El destino impide que tengamos libre albedrío?

**R-**El destino no impide que tengamos poder para tomar nuestras propias decisiones, pues tanto la revelación como la vida misma dan testimonio a ello. Tal vez alguien comente "Si Al-lah sabe que cometeré un pecado mañana, entonces es inevitable que así suceda porque Su conocimiento es infalible". Querid@ herman@, el conocimiento que tiene Al-lah sobre la decisión de esta persona no significa que él o ella tengan la obligación de tomar esa decisión, pues como ya lo hemos expuesto anteriormente, el conocimiento de Al-lah abarca todo lo que sucedió y todo lo que acontecerá; con respecto a lo que no sucede, si sucediera, Él sabe cómo pasaría.

El libre albedrio no contradice de ninguna manera la soberanía de Al-lah sobre todo lo que existe en la creación. Tampoco contradice el hecho de que nada sucede en la creación excepto a través de Su voluntad. Quizás alguien diga: "Entonces, no tengo libre albedrio". Al contrario, Al-lah, El Que Otorga, nos creó con la capacidad de formular una intención.

Al-lah quiere que podamos tomar nuestras propias decisiones. Cuando una persona escoge hacer algo, Al-lah, a través de Su divina voluntad, crea las acciones y circunstancias que permitirán que se lleve a cabo la intención de esa persona. La voluntad del Creador es que los seres humanos tengamos libre albedrio, aun cuando no siempre esté complacido con las decisiones tomadas, pero quiere que podamos tomar dichas decisiones por elección propia para hacernos merecedores del Paraíso o el Infierno.

Tomemos el ejemplo de un profesor de matemáticas y los alumnos del salón de clases. Conforme el año escolar va pasando, el profesor imparte y explica la materia a sus alumnos, va realizando evaluaciones continuas, ejercicios, talleres, etc. y observa el desempeño de cada uno de sus alumnos. El profesor pudo notar durante este periodo de tiempo que hay un grupo de ellos que es sobresaliente, que se esfuerzan por tener más conocimiento y siempre sacan buenas calificaciones en las evaluaciones, y hay otro grupo que mostró poco interés en la materia sin aprobar las evaluaciones. Al momento de realizar la evaluación final que determinará la aprobación total del curso, el profesor ya intuye quienes de sus alumnos aprobarán y quienes no, sin embargo aplica la misma prueba con el mismo grado de dificultad a todos (sin hacer excepción) para que todos tengan la misma oportunidad de aprobar y demostrarse a sí mismos su capacidad de aprendizaje.

Partiendo de este ejemplo podemos entender que

Al-lah nos pone a prueba, aun cuando Él conoce nuestras decisiones finales, pero nos da la oportunidad de elegir entre lo bueno y lo malo, lo correcto y lo incorrecto, para que así sepamos aquel día en que seremos juzgados que nuestro destino final en la otra vida no es más que la consecuencia de nuestras acciones en esta vida<sup>4</sup>.

#### 12) ¿Qué son los Pilares del Islam?

**R-** Todo musulmán debe cumplir con cinco preceptos que Al-lah ordenó realizar para que se mantenga cerca de Su Señor. Dichas obligaciones son llamadas "Los Pilares del Islam" y se encuentran descritas tanto en el Sagrado Corán como en la Sunnah<sup>5</sup>. Narró Ibn Omar (que Al-lah se complazca de él) que el profeta Muhammad dijo:

"El Islam fue construido sobre cinco pilares: El testimonio de que nada ni nadie tiene derecho a ser adorado salvo Al-lah, realizar la oración, pagar la contribución social obligatoria, realizar la Peregrinación a la casa de Al-lah y ayunar en el mes de Ramadán". (Transmitido por Al-Bujari y Muslim)

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> El ejemplo expuesto es meramente una idea para entender el punto, no se debe tomar en ninguna circunstancia como una comparación entre el profesor de matemáticas y Al-lah, puesto que al Altísimo no se le compara con nada ni nadie, Él es el Único Incomparable.

Se refiere al conjunto de dichos (palabras, enseñanzas, profecías, etc.), hechos (acciones, forma de hacer las cosas, etc.) y confirmaciones o negaciones explícitas o implícitas (como confirmar algo asintiendo con la cabeza, etc.) del Profeta Muhammad (la paz y bendiciones de Al-lah sean con él)

#### ✓ El Testimonio de Fe

Consiste en decir con fe y convicción "Ash-hadu an la ilaha il-la Al-lah wa ash-hadu anna Muhammadan Rasulu Al-lah" que significa: "Atestiguo que no existe Dios excepto Al-lah y atestiguo que Muhammad es Su mensajero". Éstas son pequeñas palabras que contienen el más grande de los significados, pues la creencia en la unicidad de Al-lah y más aún la fe en que todo sucede bajo Su voluntad y soberanía, trae consigo una serie de bendiciones para quien las pronuncie con firmeza.

Todos los seres humanos nacemos musulmanes en todo el sentido de la palabra, ya que somos parte de la creación de Al-lah y al nacer somos criaturas puras sumisas a Su voluntad. No obstante, debido a la diversidad de religiones que se encuentran presentes en el mundo, cada ser humano al crecer adopta la religión y cultura que sus padres le enseñen, desviándose de la verdadera creencia en Al-lah, inconscientemente.

El regresar a la verdad dependerá de dos cosas: la primera, que Al-lah, Piadoso y Misericordioso es, así lo quiera; pues debemos recordar que a quien Al-lah da guía será guiado y a quien Al-lah deja a su libre criterio correrá el riesgo de ser de los desviados. La segunda, es que nazca de cada quien buscar la verdad y encontrarla: el tener la voluntad de hacerlo de una sincera dará pie obtener tanto manera а conocimiento como sea posible, lo que de una u otra manera siempre guiará a conocer el Mensaje y adoptarlo para sí mismo con amor por Al-lah y toda Su creación, Sus mensajeros, Sus escrituras y Sus designios.

#### Condiciones del Testimonio de Fe:

- 1. El conocimiento, que es opuesto a la ignorancia.
- La certeza, que niega la duda.
- 3. La sinceridad y la pureza en las intenciones, lo cual impide el ser politeísta.
- 4. El amor y la devoción, los cuales impiden cualquier menosprecio a la religión de Al-lah.
- 5. La sumisión, que es contraria a la desobediencia.
- 6. La aceptación, que es opuesto al rechazo.

Si deseamos estudiar una carrera, no entramos a la universidad con todo el conocimiento que allí nos proporcionarán. Primero realizamos una inscripción y un curso introductorio y luego vamos viendo las materias y su complejidad conforme vamos cursando los semestres hasta finalmente graduarnos. Así mismo, podemos decir que el Testimonio de Fe es la inscripción a la "Universidad del Islam", el conocer y poner en práctica los Pilares del Islam es parte de nuestra carrera, y nuestra graduación será la recompensa del Paraíso, conforme hayamos obrado.

Querid@ herman@, tú ya has cumplido con este importante pilar y ahora solo hace falta que continúes aplicando en tu vida los otros cuatro pilares que te mantendrán en cercanía de nuestro Señor.

#### ✓ La Oración

La oración es luz; y así como la luz sirve para guiarse, la oración guía hacia la rectitud, nos previene de cometer faltas y nos aleja de las malas obras y las obscenidades. Es la comunicación directa con nuestro Señor. En ella, el alma se purifica, la vista se refresca, el corazón se tranquiliza, el pecho se libera, las

necesidades son satisfechas y se descansa de las preocupaciones de esta vida y del más allá.

La oración tiene un aspecto exterior, como es el estar de pie, sentarse, inclinarse, postrarse y demás acciones y palabras, y también tiene un aspecto interno que se relaciona con el corazón a través de la glorificación, la magnificación, la obediencia, la alabanza, la entrega, el arrepentimiento, el temor y el amor a Al-lah.

El Misericordioso nos ha dicho:

"Recita lo que se te ha revelado del Libro [el Corán] y haz la oración, que ciertamente la oración preserva de cometer actos inmorales y reprobables. Y sabe que tener presente a Al-lah en el corazón durante la oración es lo importante, y Al-lah sabe lo que hacéis". (Sagrado Corán, 29:45)

Como musulmanes tenemos la obligación de rezar cinco veces al día, pues así lo ha ordenado el Altísimo para mantenernos en Su recuerdo y alejarnos del pecado. Estos cinco rezos se realizan en tiempos diferentes, los cuales son:

- 1. El rezo del Fayr (alba).
- 2. El rezo del Duhur (mediodía).
- 3. El rezo del 'Asr (media tarde).
- 4. El rezo del Magrib (ocaso).
- 5. El rezo del Ishaa (noche).

El profeta Muhammad 🕮 dijo sobre el rezo:

"Si un río pasara frente a la puerta de tu casa, y se lavaran en el todos los días cinco veces. ¿Acaso les quedaría alguna suciedad?" Respondieron (sus compañeros): ¡No! Entonces el Profeta dijo: Pues

así es como Al-lah purifica de los pecados con las cinco oraciones". (Transmitido por Al-Bujari y Muslim)

La oración que se realiza correctamente (con el verdadero recuerdo de Al-lah y volviéndose a Él pidiéndole perdón) tendrá un efecto duradero en la persona. Después que termina la oración, su corazón se llenará con el recuerdo de Al-lah, será temeroso y también estará esperanzado en el Todopoderoso.

Tal y como explicamos al inicio de este punto, la oración tiene un aspecto interior que lo realizamos con la glorificación y las alabanzas a Al-lah, el sentimiento de temor devocional, las súplicas y el arrepentimiento; y un aspecto exterior que lo realizamos con las acciones de levantarse, sentarse, inclinarse, postrarse y recitar el Sagrado Corán siguiendo el ejemplo del profeta Muhammad . Este último aspecto te lo explicaremos a partir de la pág. 106 para que lo pongas en práctica.

#### ✓ El Zakat (Caridad obligatoria)

En árabe conocida como "Zakat", es un deber que debe cumplir todo musulmán pudiente, es decir, todo musulmán con suficiente prosperidad para acumular y retener de su riqueza el equivalente o más de 85gr de oro (durante un año), tiene la obligación religiosa de dar el 2,5% de ésta a los musulmanes necesitados.

La palabra "Zakat" significa literalmente "purificación", porque el "Zakat "purifica al corazón de la codicia. El amor por la fortuna es natural en el ser humano, pero la creencia en Al-lah conlleva a compartir con el prójimo. El concepto de riqueza en el Islam se considera como parte del sustento de Al-lah, pues es

Él quien le provee a la persona. Un buen creyente es consciente de que todo su sustento proviene de Al-lah, y que al morir no se llevará dicho sustento sino lo que hizo con éste.

"...Sabed que Mi misericordia lo abarca todo, y se la concederé a los piadosos que pagan el Zakat y creen en Nuestros signos". (Sagrado Corán, 7:156)

La caridad, es una prueba de la fe, un signo de que la fe se traduce en obras y no es tan sólo una palabra. Al-lah, el Más Generoso, ha dicho en el Sagrado Corán:

"Ciertamente que el Zakat es para los pobres, los menesterosos, los que trabajan en su recaudación y distribución, aquellos que [por haber mostrado cierta inclinación por el Islam o haberlo aceptado recientemente] se desea ganar sus corazones, la liberación de los cautivos, los endeudados, la causa de Al-lah y el viajero insolvente. Esto es un deber prescrito por Al-lah, y Al-lah es Omnisciente, Sabio". (Sagrado Corán, 9:60)

El Zakat no es algo que Al-lah necesita. Él está por encima de cualquier tipo de necesidad o dependencia, Al-lah, en Su infinita misericordia promete recompensas por ayudar a los necesitados con la condición de que el Zakat se pague en nombre de Al-lah, sinceramente de corazón, sin esperar retribución alguna de los beneficiarios.

#### Algunos beneficios del Zakat:

- 1. Purifica de la envidia, arrogancia y un corazón codicioso, tanto al contribuyente como a quien recibe.
- 2. Enseña a la persona a ser comprensiva y compasiva ante la pobreza y la necesidad.
- 3. Recuerda una de las bendiciones de Al-lah y alienta a la persona a ser agradecida.
- 4. Llena el vacío entre las diferentes clases y grupos socio-económicos y es una forma de seguridad social.
- 5. Fortalece las relaciones entre musulmanes independientemente de su clase social.
- 6. Reduce la pobreza y asegura la igualdad haciendo del Zakat algo obligatorio para aquellos que tienen más riqueza, y así, compartir un poco de ésta a los menos afortunados.

Una persona puede dar además tanto como guste, como una caridad voluntaria adicional a quien desee (musulmanes y no musulmanes).

#### ✓ El Ayuno

El ayuno es una forma de auto-purificación. Es una disciplina personal que modela el comportamiento, inculca la obediencia a Al-lah, la modestia, la paciencia, la fidelidad y la coherencia en los principios. Todo musulmán físicamente capaz, tiene la obligación de ayunar durante el mes de Ramadán, absteniéndose de comer y beber desde que sale el Sol hasta el ocaso.

El mes de Ramadán es el noveno mes del calendario lunar islámico, en él inició la revelación de la palabra de Al-lah al profeta Muhammad por intermedio del Ángel Gabriel para confirmar el mensaje de la

existencia y creencia en un sólo Dios (Al-lah) y para mostrarnos una guía clara de cómo vivir en el camino correcto y lograr el Paraíso. Así lo describe Al-lah en el Sagrado Corán:

"¡Oh, creyentes! Se os prescribió el ayuno al igual que a quienes os precedieron para que alcancéis la piedad. En el mes de Ramadán se hizo descender el Corán, dirección para los hombres y pruebas claras de la guía y del discernimiento, así pues, quien de vosotros vea el mes, que ayune, y el que esté enfermo o de viaje que lo haga en otro momento, por el mismo número de días. Al-lah quiere para vosotros lo fácil y no lo difícil, pero quiere que completéis el número (de días) y que proclaméis la grandeza de Al-lah por haberos guiado. ¡Ojala seáis agradecidos!"(2:183-185)

El ayuno en este mes es prescrito por Al-lah para que tengamos conciencia de la conexión de nuestro cuerpo y nuestro espíritu, para enseñarnos a curar nuestros corazones y para dar valor y agradecer por lo que tenemos y por lo que no, pues no se trata sólo de abstenernos de comer y beber porque sí, su razón está presente en la importancia del sustento que el Creador nos proporciona a cada uno ya sea hombre o mujer, joven o anciano, rico o pobre, quien goce de buena salud o quien carezca de la misma.

Al practicar el ayuno nos damos cuenta de cuán afortunados somos, al sentir la sed y el hambre tenemos conciencia de las necesidades de aquellos seres vivo (personas, animales y hasta plantas) que carecen de alimento y no por voluntad propia. También aprendemos a tener conciencia de lo que

vemos, escuchamos, decimos y hasta de lo que pensamos, pues estando en esta búsqueda de perfección espiritual y cercanía a Al-lah debemos cuidar nuestros ojos, nuestros oídos y nuestra lengua, de decir lo que no debemos decir, como rumores, insultos, groserías, etc. de escuchar lo que no nos compete y de ver lo que no es correcto ¿Suena algo difícil y tedioso? La realidad es que para quien quiere obtener la complacencia de Al-lah, Él se lo hace fácil. A medida de que nos concientizamos en lo que hacemos mal y hacemos lo posible por corregirlo, nos acercamos cada vez más al Paraíso.

El ayuno es como una escuela, ingresamos en ella para aprender, estudiar y practicar, y al salir, ejercemos lo aprendido. Así mismo, durante el tiempo de ayuno vemos la comida y la bebida frente a nosotros con el conocimiento de que Al-lah nos está observando y probando, nuestro temor a Él es más grande que nuestros deseos y nos complace obedecerle; al terminar el ayuno podremos vernos tentados con cosas que quizás nuestro cuerpo desee y que no son permitidas, pero la práctica que tuvimos en el mes de Ramadán (valorar nuestro sustento y ser más conscientes de cuidar cada cosa que hacemos absteniéndonos de cometer pecado), la aplicaremos en nuestra vida día a día y aprenderemos a ser mejores personas y mejores musulmanes.

### ✓ Al-Hayy (Peregrinación Mayor a la Casa Sagrada)

Es un acto de adoración a Al-lah que consiste en el cumplimiento de los ritos de la peregrinación a la Meca acorde a las enseñanzas del profeta Muhammad sen un tiempo específico.

El rito Al-Hayy (Peregrinación Mayor), tiene origen en el profeta Abraham y fue restablecido por el profeta Muhammad . En ella, los peregrinos rompen todas las barreras raciales, económicas y sociales. También invita a cada peregrino a practicar la paciencia, el auto-control y la piedad.

Al- Hayy, es obligatorio para todo musulmán que tenga las condiciones necesarias para hacerlo, pues tiene un gran beneficio y recompensa. Al-lah, Altísimo es, ha dicho:

"... Es una obligación para los hombres peregrinar a esta Casa si se encuentran en condiciones de hacerlo [físicas y económicas]. Y quien niegue lo que Al-lah ha prescripto, sepa que Al-lah prescinde de todas las criaturas". (Sagrado Corán, 3:96-97)

Así pues, la Peregrinación es el quinto Pilares del Islam, obligatorio para todo musulmán adulto, consiente y pudiente física y económicamente al menos una vez en la vida. Quien tenga posibilidades económicas pero no físicas, debe conseguir alguien que realice la peregrinación SU nombre. Quien en posibilidades físicas pero no económicas, no está obligado a hacer la Peregrinación; de igual forma quien no tiene posibilidades físicas ni económicas tampoco tiene la obligación de cumplir con la peregrinación y la intención de realizarla aceptada en estos últimos dos casos.

También existe el peregrinaje voluntario llamado "Al Umrah" y puede realizarse en cualquier período del año. Es llamado a su vez Peregrinaje Menor, siendo el

Hayy el Peregrinaje Mayor, el cual como hemos explicado, es obligatorio para todos musulmanes que puedan hacerlo.

#### Algunos beneficios de la Peregrinación:

- 1. Es una expresión de la hermandad y unidad, ya que este rito reúne a los más diversos tipos de personas, razas, idiomas, nacionalidades y clases sociales. Así se destaca la esencia de la adoración a Al-lah y la hermandad, pues todos visten la misma vestimenta, se orienta hacia la misma Quibla<sup>6</sup> y adoran a la única divinidad.
- 2. Es una escuela donde la persona aprende la humildad y la paciencia.
- 3. Es una gran oportunidad para obtener la recompensa de Al-lah, ya que durante la Peregrinación las bendiciones por las buenas obras se multiplican y los pecados son perdonados. Durante este rito la persona se presenta ante su Señor afirmando el Monoteísmo y reconociendo sus faltas.
- 4. Nos recuerda cómo era la situación de los Profetas y Mensajeros, su devoción, su prédica, sus esfuerzos, sus modales y su firme determinación.

### 13) ¿Quién es el profeta Muhammad 👺 ?

**R-** Hay quienes se preguntan, ¿Por qué los musulmanes en el Testimonio de Fe decimos "Testifico que no hay otra divinidad sino Al-lah y Muhammad es Su mensajero"? Pues bien, esta es una confirmación de

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Dirección hacia la que se orientan los orantes al rezar, y que puede tener otras implicaciones rituales (en la disposición de tumbas, etc.). En el islam, **alquibla** o **quibla** define la dirección de la Kaaba (en La Meca) y a la que el imán y los orantes deben dirigirse cada vez que realizan sus rezos.

que creemos en Al-lah y aceptamos a todos los profetas. Al pronunciar estas palabras se pone de manifiesto el trabajo especial para el cual fue enviado el profeta Muhammad como el último profeta, sello de una larga cadena de profetas que han sido elegidos y enviados por Al-lah para mostrarle la guía a la humanidad y hacer un llamado a la obediencia y adoración de un solo Dios.

"Creemos en Al-lah y en lo que nos fue revelado, en lo que reveló a Abraham, a Ismael, Isaac, Jacob y las doce tribus [descendientes de los hijos de Jacob], y lo que reveló a Moisés, Jesús y a los Profetas. No discriminamos entre ellos, y nos sometemos a Él". (Sagrado Corán, 2:136)

Su nombre es Muhammad Ibn Abdul-lah Ibn Abdul Muttalib, de la tribu árabe de Quraish. Nació en el año 571D.C. en la ciudad de la Meca, la cual era un centro de idolatría y de corrupción. Sus habitantes adoraban ídolos, les ofrecían sacrificios y veneraban la Kaa'bah. A esa situación se sumaba la corrupción moral y la decadencia social.

Criado por su tío paterno, ya que su padre murió poco antes de su nacimiento y su madre falleció cuando él tenía 6 años de edad, el profeta Muhammad , fue un hombre sin instrucción formal, no sabía leer ni escribir y en vista de que la familia de su tío era muy numerosa y de bajos recursos, tuvo que trabajar para ayudar al mantenimiento del hogar, como pastor y dependiente de comercio. A los veinticinco años se casó con Khadiya Bintu Khuailid, viuda de cuarenta años, perteneciente a la nobleza. De este matrimonio nacieron cuatro niñas; Zainab, Rugaia, Um Kulthum y

Fátima; y dos varones, Al-Qasim y Abdul-lah; y luego el Profeta tuvo otro hijo llamado Ibrahim. Todos ellos fallecieron siendo muy pequeños.

Aunque su pueblo era idolatra, Muhammad siempre tuvo un alma pura que creía firmemente en que nada en los cielos y la tierra era digno de adoración salvo el Único y verdadero Dios (Al-lah), y que ninguna imagen puede ser el Dios Omnisapiente y Omnipotente. Así pues, Muhammad in no se inclinaba ante ninguna criatura y no participaba de las ofrendas hechas a los ídolos, en su lugar, prefería apartarse de ese medio durante días y semanas, recluyéndose en una gruta llamada Hirá. Al cumplir cuarenta años, encontrándose en dicha gruta en retiro espiritual, se le presento el Ángel Gabriel, diciendo:

"¡Lee! En el nombre de tu Señor que todo lo creó..." (Sagrado Corán, 96:1)

Las revelaciones continuaron durante veintitrés años y su totalidad conformó el Sagrado Corán, la última revelación de Al-lah. Muhammad , fue elegido por el Todopoderoso para que durante su vida fuera un gran ejemplo de sumisión a Al-lah y un símbolo de luz y guía para todos los tiempos y razas.

Tan pronto como empezó a recitar el Corán y a predicar la verdad que Al-lah le había revelado, el Profeta y su pequeño grupo de seguidores sufrieron la persecución de los incrédulos. Esa persecución se hizo tan feroz que en el año 622 D.C, Al-lah les dio la orden de migrar. La emigración de Meca a la ciudad de Medina, marca el comienzo del Calendario Islámico.

Después de varios años, Muhammad seguidores volvieron triunfantes a Meca, donde perdonaron a sus enemigos y perseguidores. Antes de que muriera a la edad de 63 años, logró que la mayor Península Arábiga cambiara: de la paganismo y la idolatría al culto a un Único Dios, de las disputas y guerras tribales a la solidaridad y la unión entre varias naciones, de la embriaguez y el libertinaje a la sobriedad y la piedad, del desorden y la anarquía a la vida disciplinada, de la más absoluta quiebra moral a las normas sublimes de moralidad. Jamás la historia de la humanidad, ni antes ni después, ha conocido una transformación tan completa de un pueblo o lugar.

Además de ser un ejemplo de valor y firmeza en la fe, también fue un digno ejemplo de paciencia, bondad, sinceridad y confidencialidad. Fue conocido entre sus gentes como "el confiable" y "el sincero" por su buena conducta, elocuencia y amor al prójimo.

Al-lah, Altísimo es, nos dice en el Sagrado Corán que Él no envió al profeta Muhammad sino como una misericordia para la humanidad:

"Y no te enviamos [¡Oh, Muhammad!] Sino como misericordia para los mundos". (Sagrado Corán, 21:107)

Al-lah no dijo que Muhammad fue enviado para el pueblo de Arabia, o para los hombres, o para la gente del siglo VII, Él dejó claro que el profeta Muhammad fue un profeta como ningún otro, cuyo mensaje se extendería por todas partes y sería aplicable en todo tiempo y lugar.

### Muhammad en su último sermón dijo:

"¡Oh, creyentes!, escuchen con atención, porque yo no sé si después de este año estaré de nuevo entre ustedes. Escuchen lo que yo estoy diciéndoles muy cuidadosamente y trasmitan estas palabras a aquéllos que no pudieron estar presentes aquí hoy. ¡Oh, creventes! así como ustedes consideran este mes, este día y esta ciudad como Sagrados, de igual manera consideren la vida y la propiedad de cada musulmán como sagrada. Devuelvan las cosas que les fueron confiadas a sus dueños. No lastimen a nadie para que nadie los lastime. Recuerden siempre que ustedes se encontrarán con su Señor, y que Él les preguntará por sus acciones. Al-lah les ha prohibido que practiquen la usura (el interés); por consiguiente, toda usura queda abolida de aguí en adelante. Sin embargo, es una obligación devolver el capital de un préstamo. No perjudiquen y no serán perjudicados. Al-lah ha declarado ilícita la usura, y todo el interés que se deba a mi tío Abbas Ibn Abdul Muttalib queda abolido de aquí en adelante... Tengan cuidado con Satanás, preserven su religión. Él ha perdido toda esperanza de que alguna vez podrá descarriarlos en las cosas grandes, pero ustedes tienen que tener cuidado con él y sus partidarios en las cosas pequeñas.

¡Oh, creyentes! Es verdad que ustedes tienen ciertos derechos con respecto a sus mujeres, pero ellas también tienen ciertos derechos sobre ustedes. Recuerden que las han tomado como sus esposas con el consentimiento de Al-lah y con Su permiso. Si ellas cumplen con vuestros derechos entonces a ellas pertenecen sus derechos a ser alimentadas,

vestidas y tratadas con bondad. Traten bien a sus mujeres y sean amables con ellas porque ellas son sus compañeras. Y es su derecho que ellas no hagan amistad con quien ustedes no aprueban, así como que nunca se comporten de manera impúdica.

¡Oh, creyentes! Adoren a Al-lah, realicen las cinco oraciones diarias, ayunen durante el mes de Ramadán, y den de su riqueza el Zakat. Realicen la peregrinación si tienen los medios.

Toda la humanidad proviene de Adán y Eva. Un árabe no tiene ninguna superioridad sobre un no árabe, ni un no árabe tiene superioridad sobre un árabe; el blanco no tiene superioridad sobre el negro, ni el negro tiene superioridad sobre el blanco; excepto por la piedad y las buenas acciones. Sepan que todos los musulmanes son hermanos. Nada será legítima pertenencia de un musulmán si pertenece a otro musulmán, a menos que fuera dado libremente y de buena gana. No cometan injusticias en contra de sus semejantes.

Recuerden, un día serán presentados ante Al-lah para responder por sus acciones. Así que tengan cuidado, no se desvíen del camino de la rectitud después de mi muerte.

¡Oh, creyentes! Ningún profeta vendrá después de mí, y ninguna nueva fe nacerá. Por consiguiente, razonen bien y reflexionen sobre mis palabras. Les dejo dos cosas, el Corán, y mi ejemplo y Tradición, la Sunnah, y si los siguen, jamás se desviarán.

Que los presentes informen a los ausentes; puede ser que los últimos sean quienes entiendan mis palabras mejor que aquéllos que me escucharon directamente. ¡Oh, mi Señor! ¡Sé testigo de que he llevado Tu mensaje a las personas!".

Así el Profeta completó su Último Sermón, y entonces, sobre el monte Arafat, la revelación descendió:

"... Hoy os he perfeccionado vuestra religión, he completado Mi gracia sobre vosotros y he dispuesto que el Islam sea vuestra religión...." (Sagrado Corán, 5:3)

Aproximadamente dos meses y medio más tarde el Profeta falleció en Medina, al haber completado el mensaje del Islam, y haber conducido a la nación islámica con amor y sabiduría.

Los musulmanes amamos, respetamos y seguimos la Sunnah del profeta Muhammad (48), pues Al-lah nos ha informado:

"¡Oh, creyentes! Obedeced a Al-lah, obedeced al Mensajero y a aquellos de vosotros que tengan autoridad y conocimiento. Y si discrepáis acerca de un asunto remitidlo al juicio de Al-lah y del Mensajero, si es que creéis en Al-lah y en el Día del Juicio, porque es lo preferible y el camino correcto". (Sagrado Corán, 4:59)

Amar al Profeta se un deber religioso, y no alcanza con un amor simple, sino que debe ser la persona más amada, incluso más amada para nosotros que nosotros mismos. Quien ama a alguien le da prioridad sobre sí mismo, lo que significa, respecto al Profeta sobre nuestras ideas e inclinaciones, siguiendo su Sunnah, en su pensamiento y obra, obrando según sus indicaciones, abandonando lo que haya prohibido,

comportándose acorde a su ética. Obedecer al Profeta es la demostración del verdadero y sincero amor por él. Recordar al profeta Muhammad y pedir a Al-lah que le dé paz y bendiciones, es una expresión de amor por él, porque quien ama a alguien lo recuerda frecuentemente, honra y da importancia a sus enseñanzas y anhela poder encontrarse con él.

#### 14) ¿Quién es Jesús (la paz sea con él) en el Islam?

**R-** Desde el momento en que un musulmán pronuncia el nombre de Issa o Jesús, está moralmente obligado a mostrar respeto a ese gran Profeta del Islam y lo hace pronunciando las siguientes palabras: "Aleihi Salaam" (la paz sea con él). De este modo, el Islam es la única religión que ubica a Jesús en el lugar que le corresponde.

En el Judaísmo, la personalidad de Jesús es desairada y deshonrada, ya que se refieren a él como un hijo ilegítimo de María. Por otra parte, el Cristianismo se centra por completo en la persona de Jesús y llega al extremo de elevarle, cometiendo igualmente injusticia con este importante Profeta de Al-lah. La ubicación de Jesús en el Islam es claramente la de un ser humano, un profeta y mensajero de Al-lah. El mismo profeta Jesús (la paz sea con él) declaró:

"Al-lah dijo entonces a Jesús: ¿Has dicho alguna vez a los hombres: tomad por dioses a mí y a mi madre al lado del Dios Único? Por tu gloria ¡no! ¿Cómo habría podido decir yo lo que no es cierto? Si yo lo hubiese dicho ¿No lo sabrías tú? Tú sabes lo que hay en el fondo de mi alma y yo ignoro lo que hay en el

fondo de la tuya, pues sólo tú conoces los secretos". (Sagrado Corán, 5:116)

Jesús (la paz sea con él) fue un profeta del Islam, siempre incitó a la gente a creer en un sólo Dios (Al-lah), a realizar buenas obras y a seguir el camino correcto.

Al-lah, Altísimo es, envío pruebas de Su poder con cada profeta (dependiendo de lo que causaba más impacto en la gente en su tiempo), de esta manera, permitió con Su permiso que Jesús hijo de María, curara al leproso, resucitara al enfermo, diera vista al ciego, etc.

El profeta Jesús (la paz sea con él), nació sin padre. Al-lah, Todopoderoso es, Lo creó tal como creó a todo lo que hay en la existencia. Jesús, Adán y Eva fueron creados de manera única: Jesús fue creado sin padre; Adán y Eva fueron creados sin padre ni madre. Todos los demás fuimos creados con padre y madre. Esto significa que Al-lah puede crear cualquier cosa en la forma que Él quiere y en el momento que Él lo desee. El Todopoderoso dice en el Sagrado Corán:

"Por cierto que el ejemplo de Jesús ante Al-lah es semejante al de Adán, a quien creó de barro y luego le dijo: ¡Sé! y fue." (Sagrado Corán, 3:59)

Como musulmanes creemos que María, madre del profeta Jesús, fue una dama noble, virtuosa y pura. En el Sagrado Corán se dedica una Sura<sup>7</sup> ella (Sura Maryam / Sura nº 19) y el énfasis que encontramos en ésta tiene como propósito darle a María el respeto que

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sura: Versículo o capítulo en que se divide el Corán.

le corresponde y refutar las inmorales calumnias o cargas en contra de la personalidad casta y piadosa con que los judíos la catalogaron.

En el Islam no existe la idea de que Jesús (la paz sea con él) fue crucificado, de hecho se tiene una idea mucho más digna de un profeta de Al-lah. En el Sagrado Corán es narrado lo que sucedió realmente con Jesús (la paz sea con él):

"Y dijeron: Hemos matado al Mesías, Jesús hijo de María, el Mensajero de Al-lah. Pero no le mataron ni le crucificaron, sino que se les hizo confundir con otro a quien mataron en su lugar. Quienes discrepan sobre él tienen dudas al respecto. No tienen conocimiento certero sino que siguen suposiciones, y ciertamente no lo mataron. Al-lah lo ascendió al cielo [en cuerpo y alma]. Al-lah es Poderoso, Sabio. Entre la Gente del Libro no habrá nadie que no crea en él [Jesús] antes de su muerte [después de descender otra vez a la Tierra]. El Día de la Resurrección atestiguará contra ellos". (4:156-159)

Así mismo, en el Islam se cree que Jesús (la paz sea con él) no murió crucificado, sino que el Todopoderoso lo elevó junto a Él, y como una señal grande de la proximidad del Día del Juicio, Al-lah lo descenderá a la tierra y vivirá entre la gente, luchará y matará al Falso Mesías y morirá como todos los seres humanos.

Al-lah niega la divinidad de Jesús en el Sagrado Corán con las siguientes palabras:

"Son incrédulos quienes dicen: Al-lah es el Mesías hijo de María. Di: ¿Quién podría impedir que Al-lah, si así lo quisiese, hiciera desaparecer al Mesías hijo

de María, a su madre y a cuanto hay en la Tierra de una sola vez? De Al-lah es el reino de los cielos y la Tierra, y de todo lo que existe entre ellos. Al-lah crea lo que Le place, y Él tiene poder sobre todas las cosa". (5:17)

#### El concepto de la Trinidad en el Islam

Tal y como se ha expuesto, Al-lah es el Único Dios, no tiene socios, ni hijos; por consiguiente, en el Islam es completamente rechazada la idea de la Trinidad, pues es completamente contradictorio decir que Dios es Uno Sólo y tres al mismo tiempo "Padre, hijo y Espíritu Santo". Al-lah, Altísimo es, nos dice:

"¡Oh, Gente del Libro! No os extralimitéis en vuestra religión. No digáis acerca de Al-lah sino la verdad: Ciertamente el Mesías Jesús hijo de María, es el Mensajero de Al-lah y Su palabra [¡Sé!] que depositó en María, y un espíritu que proviene de Él. Creed pues, en Al-lah y en Sus Mensajeros. No digáis que es una trinidad, desistid, pues es lo mejor para vosotros. Por cierto que Al-lah es la única divinidad. ¡Glorificado sea! Es inadmisible que tenga un hijo. A Él pertenece cuanto hay en los cielos y la Tierra. Es suficiente Al-lah como protector". (Sagrado Corán, (4:171)

### 15) ¿Qué es el Sagrado Corán?

**R-**El Sagrado Corán es la palabra literal de Al-lah, el Todopoderoso, revelada al profeta Muhammad a través del Ángel Gabriel. Es la última escritura revelada por el Creador, en ésta se confirma las revelaciones pasadas, refuta y corrige los errores y las adiciones que se han introducido en las versiones actuales, como la

Biblia, etc. y da a los hombres la dirección para juzgar entre el bien y el mal, sin esta guía el hombre seguramente se perdería.

El profeta Muhammad 🕮 era un hombre sencillo, sin instrucción formal, que no sabía leer ni escribir, no obstante, memorizó el Sagrado Corán tal cual fue revelado en el idioma árabe, y dictado a sus compañeros. Cualquier transliteración del Sagrado Corán, ya sea en español o cualquier idioma, no es en sí el Corán, es sólo una traducción del significado del Corán, ya que éste únicamente existe en la versión árabe en que fue revelado tal cual y aún se conserva. Ha estado en circulación durante un largo período de tiempo y sigue siendo tan puro como el día en que fue revelado, nada se ha añadido, eliminado o modificado, desde su revelación hace más de 1.400 años y, a diferencia de los libros anteriores, nadie podrá modificarlo jamás, ya que Al-lah lo protege. Así es descrito en el Sagrado Corán:

"Ciertamente Nosotros hemos revelado el Corán y somos Nosotros sus custodios". (15:9)

El Corán no solamente se conserva en forma escrita, sino también en los corazones de los hombres, niños y mujeres. Hoy en día, millones de personas lo han memorizado de principio a fin.

Como musulmanes sabemos que el Sagrado Corán es un tesoro de sabidurías, y él mismo es suficiente argumento para comprobar su veracidad, ya que contiene informaciones que sólo el Creador del universo pudo haber conocido. Desde su revelación, ninguna persona ha sido capaz de producir un sólo capítulo como el del Sagrado Corán, ni igualarlo en su belleza, elocuencia, esplendor, sabiduría, profecías, y otros atributos. Al-lah nos informó:

"Si dudáis de lo que le hemos revelado a Nuestro siervo [Muhammad] traed una Sura similar, y recurrid para ello a quienes tomáis por salvadores en lugar de Al-lah, si es que decís la verdad. Si no lo hacéis, y por cierto que no podréis hacerlo, guardaos del fuego que ha sido preparado para los infieles y cuyo combustible serán hombres y piedras". (Sagrado Corán, 2:23-24)

Algunas de las personas que rechazaron al Profeta intentaron reproducir algo similar al Corán y, a pesar de ser muy elocuentes en el árabe, fallaron. Esto sigue siendo un desafío que nadie ha superado.

Cuando la gente escribe comete errores tales como la gramática, ortografía У la declaraciones contradictorias, hechos inexactos. omisión de información y otros errores. El Sagrado Corán no tiene contradicciones en absoluto - ya sea en las explicaciones científicas del ciclo del agua, embriología, la geología y la cosmología, hechos y profecías. acontecimientos históricos. ΕI 0 Todopoderoso ha dicho:

"¿Acaso no reflexionan en el Corán y sus significados? Si no procediera de Al-lah habrían encontrado en él numerosas contradicciones". (Sagrado Corán, 4:82)

Hay quienes se preguntan ¿Podría Muhammad ser el autor del Corán? Pues bien, como ya hemos explicado anteriormente, el profeta Muhammad era analfabeto, no podía leer ni escribir. Él no fue educado

en ningún campo científico o histórico, o en literatura como para escribir la belleza literaria de éste Magnífico Libro. La precisión de la historia que se narra sobre los pueblos y las civilizaciones anteriores mencionadas en el Corán son demasiado grandes para ser escritas por un hombre.

"Este Corán no puede provenir sino de Al-Iah. Confirma las revelaciones anteriores y explica detalladamente Sus preceptos, no hay duda alguna que proviene del Señor del Universo". (Sagrado Corán, 10:37)

#### El propósito de esta revelación sagrada es:

- ✓ Guiar a la humanidad hasta el Día del Juicio.
- ✓ Creer en un Dios Verdadero.
- ✓ Adorar a Al-lah en la forma correcta.
- ✓ Rechazar todos los falsos dioses.
- ✓ Narrar las historias del pasado y tomar enseñanzas de ellas.
- ✓ Recordar el Día del Juicio.
- ✓ Cumplir con un propósito de vida.
- ✓ Seguir las órdenes del Todopoderoso y alejarse del pecado.

#### Al-lah ha dicho en el Sagrado Corán:

"[¡Oh, Muhammad!] Por cierto que te revelamos el Libro con la Verdad para [que se lo transmitas a] los hombres. Quien siga la guía lo hará en beneficio propio, y quien se desvíe [luego de haberle llegado] lo hará en detrimento propio; sabe que tú no eres responsable [por sus obras]". (39:41)

# 16) ¿Cómo se puede demostrar que el Sagrado Corán es la palabra del Creador?

R-Al-lah respaldó a Su último profeta (Muhammad 4), con muchos milagros y muchas evidencias que prueban que él es un verdadero profeta enviado por Al-lah. Así también respaldó a Su último libro revelado, el Sagrado Corán, con muchos milagros que prueban que el Corán es la literal palabra de Al-lah, revelada por Él, y que no fue escrito por ningún ser humano. A continuación, citaremos algunos de los milagros científicos que se encuentran en el Sagrado Corán que demuestran que un hombre analfabeto como lo fue el profeta Muhammad 4 no pudo inventar lo narrado en este Libro Sagrado, ya que sólo el Creador podía conocer y haber hablado de esto hace más de 1400 años:

### \* El Sagrado Corán informa sobre las montañas:

Así es como el Corán describe a las montañas. Al-lah dice en el Sagrado Corán:

"¿Acaso no hemos hecho de la tierra un lecho, (y) hemos puesto las montañas como estacas?" (78:6-7)

La geología moderna ha comprobado que las montañas tienen raíces profundas debajo de la superficie terrestre, y que esas raíces pueden superar varias veces las dimensiones de la elevación de su superficie terrestre. Por lo tanto la palabra adecuada para describir a las montañas en base a esta información es "estaca", siendo que la mayor parte de una estaca correctamente colocada se encuentra bajo la superficie del suelo. La historia de la ciencia nos dice que la teoría que habla de las raíces profundas

de las montañas fue introducida tan solo en 1865 por el Astrónomo Real, Sir George Airy.

¿Conoció alguien, durante el tiempo del profeta Muhammad la verdadera forma de las montañas? ¿Puede cualquiera imaginar que la masiva y sólida montaña que ve frente a él realmente se extiende profundamente en la tierra y que tiene raíces, como lo afirman los científicos? La geología moderna ha confirmado la verdad de los versos coránicos.

#### Lo que el Sagrado Corán dice sobre los mares y ríos:

La ciencia moderna ha descubierto que en los lugares donde se unen dos mares diferentes, existe una barrera entre los dos. Esa barrera divide a los dos mares para que cada mar tenga su propia temperatura, salinidad y densidad. Por ejemplo, el agua del Mar Mediterráneo es tibia, salina y menos densa, comparada con la del Océano Atlántico. Cuando el agua del Mar Mediterráneo entra en el Atlántico, por el estrecho de Gibraltar, se introduce varios cientos de kilómetros en el Atlántico a una profundidad de cerca de 1000 mts. manteniendo sus propias características. El agua del Mediterráneo se estabiliza a esta profundidad.

A pesar de las grandes olas, las fuertes corrientes y las mareas, existentes en estos mares, éstos no se mezclan o traspasan esa barrera. El Sagrado Corán menciona que existe una barrera entre los dos mares que se encuentran y que ambos no traspasan:

"Ha dejado fluir las dos grandes masas de agua, que se encuentran, pero las separa una barrera que no rebasan". (55:19-20)

Y también el Sagrado Corán habla sobre la división entre el agua fresca (dulce) y la salada, menciona la existencia de un "límite infranqueable" junto con la barrera. Al-lah dijo:

"Él es quien ha hecho que las dos grandes masas de agua fluyan; una dulce, agradable; otra, salada y amarga. Ha puesto un espacio intermedio y una barrera infranqueable entre ellas". (25:53)

Esta información ha sido descubierta recientemente, utilizando avanzados equipos para medir la temperatura, salinidad, densidad, disolubilidad del oxígeno, etc. El ojo humano no puede ver la diferencia entre los dos mares que se juntan, más bien los dos mares nos parecen un mar homogéneo. De igual manera, el ojo humano no puede ver la división (o punto intermedio), del agua en los estuarios ni la partición (zona de separación).

\* Lo que dice en el Sagrado Corán sobre el Cerebro: Al-lah dijo en el Sagrado Corán sobre uno de los malvados incrédulos que le prohibiera al profeta Muhammad rezar en la Kaa'bah:

"Si no pone fin [a sus agresiones contra los creyentes] lo arrastraré por su frente, esa frente mentirosa y perversa". (Sagrado Corán, 96:15-16)

¿Por qué describió el Sagrado Corán a la frente de la cabeza como mentirosa y perversa? ¿Por qué no dijo el Sagrado Corán que era la persona la mentirosa y perversa? ¿Cuál es la relación entre la frente de la cabeza y el mentir y el transgredir? Investigaciones realizadas en las últimas décadas revelaron que el

área del cerebro responsable de la planificación, la motivación y el inicio del comportamiento, reside en la parte frontal del cráneo. Este hecho, que los científicos han descubierto en los últimos años, fue expresado por el Creador en el Corán hace catorce siglos. Esto prueba sin duda que el Sagrado Corán es la literal palabra de Al-lah y que no fue escrito por Muhammad o por ningún otro ser humano. Esto también prueba que Muhammad és es verdaderamente un profeta de Al-lah.

Está más allá de la razón que alguien haya tenido conocimiento, 1400 años atrás, de estas verdades científicas descubiertas aprobadas tan sólo recientemente con maquinarias avanzadas y métodos científicos sofisticados.

# 17) ¿Cómo puedo explicar hoy en día que el Islam es la religión de la misericordia?

R- En los últimos tiempos muchos medios de comunicación tratan de hacer ver que el Islam es extremismo, terrorismo, guerrilla, represalia, intolerancia e injusticia. Pero en realidad el Islam es todo lo contrario, es la religión del amor, la comprensión, la justicia pura, la igualdad, la tolerancia, la misericordia, paz y felicidad.

El Islam es la gran bondad de Al-lah para los habitantes de los cielos y tierra, es la religión que Él como Creador ha establecido como creencia y guía para obtener la felicidad en este mundo y en el otro. Esla fuente de la las leyes justas, la correcta creencia, la buena educación, los buenos modales y los tratos recíprocos. Recordemos lo que Al-lah nos ha informado:

"...Hoy os he perfeccionado vuestra religión, he completado Mi gracia sobre vosotros y he dispuesto que el Islam sea vuestra religión..." (Sagrado Corán, 5:3)

Querid@ herman@, el Islam es entregarse a Al-lah, rendirse ante Sus órdenes y apartarse de lo que nos ha prohibido, es aprender y practicar de las enseñanzas de los profetas y mensajeros, pues ellos han sido de las mejores personas que han existido y la forma en que vieron la vida y como la llevaron buscando la complacencia del Altísimo es el mejor ejemplo de compasión, respeto, misericordia y justicia que debemos tomar.

El profeta Muhammad 🕮 dijo:

"El Misericordioso mostrará misericordia con los misericordiosos, sed misericordiosos con lo que está en la tierra, y Él que está en el Cielo será Misericordioso con ustedes". (Transmitido por At-Tirmidhi)

En el Sagrado Corán Al-lah nos ha dicho:

"...quien mata a una persona sin que ésta haya cometido un crimen o sembrado la corrupción en la Tierra es como si matase a toda la humanidad. Y quien salva una vida es como si salvase a toda la humanidad..." (5:32)

Hoy en día escuchamos y vemos en los diferentes medios de comunicación y redes sociales que un musulmán hizo algo malo o que grupos de musulmanes realizan actos de terrorismo y opresión. Como seres humanos, debemos saber y siempre tener presente que el Islam es perfecto pero nosotros no, por consiguiente, no se debe generalizar a todos los musulmanes los actos que algunas minorías han realizado. Recordemos que en la 1era y 2da guerra mundial murieron más de 70 millones de personas por religiones distintas al Islam ¿Tenemos derecho de culpar de estas muertes a quienes profesan esas religiones? Si una persona en cualquier parte del mundo, roba o mata o hace algo malo, nosotros no tenemos el derecho de decir que todo los habitantes del país de origen de esta persona son ladrones o homicidas, pues en todas partes del mundo hay gente que realiza acciones buenas y hay gente que realiza acciones malas, y no debemos juzgar a alguien por su raza, color, creencia o cultura, ya que las decisiones de cada persona son individuales. Ciertamente para desmentir estas generalizaciones o hacer ver la verdad del Islam, es nuestro derecho y obligación conocer a fondo nuestros valores religiosos, los cuales están presentes en el Sagrado Corán y en los dichos y 

Entre las cualidades del Islam se encuentra la tolerancia y el respeto. En el Islam no hay imposición, no se fuerza a alguien para que sea musulmán. Se exhorta a enseñarla religión de buena manera tal y como nos lo ha informado el Altísimo en el Sagrado Corán:

"No está permitido forzar a nadie a creer..." (2:256)

#### Y también:

"Convoca al sendero de tu Señor con sabiduría y bellas palabras. Arguméntales de la mejor manera.

Tu Señor sabe bien quién se extravía de Su camino y quién sigue la guía". (16:125)

Y en la Sura Al- Kafirun del Sagrado Corán también dice:

"Di [¡Oh, Muhammad!]: ¡Oh, incrédulos! No adoro lo que adoráis. Ni vosotros adoráis lo que yo adoro. Y jamás adoraré lo que vosotros adoráis. Ni vosotros adoraréis lo que yo adoro. Vosotros tenéis vuestra religión y yo la mía". (109:1-6)

El Islam es la religión de la igualdad y justicia, no hay diferencia entre ricos y pobres, entre árabes y no árabes, entre blancos y negros, excepto por el temor de Al-lah. El más cercano a Al-lah es el más sumiso. El Mensajero dijo:

"¡Oh gente! Vuestro Dios es uno y vuestro ancestro (Adán) es uno. Un árabe no es mejor que un no árabe, y un no árabe no es mejor que un árabe, y una persona roja no es mejor que una persona negra y una persona negra no es mejor que una roja, excepto por la piedad". (Transmitido por Ahmad)

En el Sagrado Corán, Al-lah nos dice:

"¡Oh, humanos! Os hemos creado a partir de un hombre [Adán] y una mujer [Eva], y [de su descendencia] os congregamos en pueblos y tribus para que os conozcáis unos a otros. En verdad, el más honrado de vosotros ante Al-lah es el más piadoso. Ciertamente Al-lah es Omnisciente y está bien informado de lo que hacéis".(49:13)

### Esta es la verdad del Islam, la religión de la igualdad, la justicia y el buen trato a musulmanes y no musulmanes:

"Al-lah no os prohíbe ser benevolentes y equitativos con quienes no os han combatido por causa de la religión ni os han expulsado de vuestros hogares, pues ciertamente Al-lah ama a los justos." (Sagrado Corán, 60:8)

Una clara evidencia de que el Islam es misericordia no sólo para los seres humanos sino también para los animales y demás criaturas, es conocer como el Profeta Muhammad informó que la compasión de los animales sea una de las puertas para entrar en el Paraíso, y que la crueldad con ellos motivo de la entrada en el Infierno. En un Hadiz, Abu Huraira<sup>8</sup> (que Al-lah esté complacido con él) relata que el Mensajero de Al-lah dijo:

"'Mientras que un hombre caminaba, tuvo mucha sed; encontró un pozo; bajó para beber agua y al salir vio a un perro con la lengua afuera, tratando de lamer el barro para buscar un poco de agua con que aplacar su sed. El hombre se dio cuenta de que el perro estaba sufriendo, sintiendo la misma sed que él tenía antes. Volvió a bajar al pozo, llenó su zapato con agua y le dio al perro de beber.

Al-lah le perdonó sus pecados por esta acción'. Preguntaron al Profeta : 'Oh, mensajero de Al-lah, ¿Hay recompensa por mostrarse compasivo

<sup>8</sup> Compañero del profeta Muhammad.

con los animales?' Respondió él: 'Hay recompensa por mostrar compasión hacia cualquier ser viviente'''. (Transmitido por Al-Bujari)

Por otra parte, se relatan de Ibn Umar<sup>o</sup> (Al-lah esté complacido con él) que El Mensajero de Al-lah & dijo:

"Una mujer fue destinada al infierno por haber encerrado una gata hasta que murió de hambre, no la alimentó ni le dejo comer de lo que hay en la tierra. Por su inclemencia y la falta de piedad, Al-lah la castigo". (Transmitido por Al-Bujari y otros)

Se entiende que el Islam es la religión que cuida hasta a los animales e ínsita a tratarlos bien. Quien quiere la clemencia de Al-lah debe ser clemente con Su creación. Por más que intenten los enemigos del Islam en propagar falsas ideas, manchar la imagen del Islam, tergiversar la verdad y alterar nuestra religión no podrán porque el mismo Al-lah se encargó de protegerla:

"Pretenden extinguir la luz de Al-lah [el Mensaje] con sus palabras [sin fundamentos], pero Al-lah hará que Su luz prevalezca aunque esto desagrade a los incrédulos." (Sagrado Corán, 9:32)

Es importante que cuando alguien quiera entender el Islam, consulte fuentes directas; el Sagrado Corán y los Hadices<sup>10</sup> y no juzgar al Islam basándose en las

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Compañero del profeta Muhammad.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Cada relato de lo que el Profeta Muhammad (la paz sea con él), dijo o hizo se llama en árabe "Hadiz", que significa "suceso" o "información". El conjunto de Hadiz es conocido como "la Sunnah", porque ellos nos enseñan el camino a seguir para ser o hacer como el Profeta.

acciones erradas de unos pocos musulmanes o por lo que escucha. Nuestra obligación como musulmanes es propagar el Islam con sus enseñanzas, sabiduría, conocimiento, sutileza.... De buena manera, con buen carácter, dando el ejemplo a seguir y dejar la guía en manos del Todopoderoso.

La religión eterna de Al-lah, la religión de la misericordia, la clemencia, el indulto, el perdón, la justicia, igualdad, la paz, el amor y piedad es el Islam.

# 18) ¿Cuál es la importancia de la paciencia y el agradecimiento?

**R-** Querid@ herman@, nuestras vidas transcurren entre gracias recibidas por las que debemos agradecer y desgracias ante las cuales debemos ser pacientes. Como creyentes debemos ser pacientes ante las pruebas de nuestro destino.

La paciencia se denomina "Al-Sabr" en el idioma árabe, y significa contenerse, controlarse y abstenerse. Contener el alma ante la desesperación y la preocupación, controlar la lengua de reclamar y abstenerse de expresiones corporales de consternación. Al-Iah, Misericordioso es, nos ha dicho:

"Y por cierto que os probaré con algo de temor, hambre, pérdida de bienes, vidas y frutos, pero albricia a los pacientes [que recibirán una hermosa recompensa]". (Sagrado Corán, 2:155)

Ciertamente existen situaciones en las que se nos puede hacer un tanto difícil ser pacientes, pero no debemos enfrascarnos en el problema al punto de llevarnos a la desesperanza, pues como creyentes debemos confiar en Al-lah y saber que lo que nos alcanza es lo mejor para nosotros, ya sea algo beneficioso o algo distinto. Detrás de un agravio o dificultad puede venir algo mejor o más beneficioso que lo que esperábamos, ya sea en esta vida o en la otra, solo hay que tener paciencia. El profeta Muhammad aclaró la excelencia del creyente que es agradecido y paciente, y que tiene siempre buen destino a pesar de las circunstancias. Dijo:

"Es sorprendente el caso del creyente, pues sus asuntos siempre terminan bien y esto no se le concede a nadie más sino al creyente. Si le sucede algo positivo agradece, y eso lo beneficia; y si le sucede algo malo es paciente, y eso también lo beneficia". (Trasmitido por Muslim)

El agradecimiento a Al-lah, se hace con la lengua, con el corazón y con el cuerpo. Con la lengua alabando al Originador de todo y agradecemos diciendo "Alhamdulil-lah" (Alabado sea Al-lah), y con el corazón agradecemos al sentir y saber que todo proviene de Al-lah. Así mismo, el agradecimiento con el cuerpo consiste en usarlo para complacer a Al-lah y obedecerlo ¿Y qué mejor manera de agradecer que con nuestro obrar? Puede que el pobre, el enfermo o el azotado por una desgracia diga en su sufrimiento: "¿Qué le voy a agradecer yo a Al-lah si me hizo pobre, o me enfermo o me trajo desgracia?" Entonces, sigan la historia del hombre que pasó frente a un ciego y paralítico y lo oyó decir: "¡Alabado sea Al-lah que me libró de lo que azota a otros y me prefirió sobre muchas de Sus criaturas!" La persona que le escuchó se

sorprendió y le preguntó: "¿De qué alabas a Al-lah y le agradeces? Y le respondió el hombre ciego y paralítico: "Le agradezco porque me dio una lengua que lo menciona, un corazón que le teme devotamente y un cuerpo que es paciente con lo que le azota de desgracias".

Herman@, estamos en una gran bondad y favor de Al-lah, por ende somos ricos, a veces no nos fijamos del sin fin de bondades que Al-lah nos otorga y es por esto que Él nos prueba con la paciencia y el agradecimiento.

Una vez un hombre al cual Al-lah le había puesto a prueba, fue a donde un sabio a quejarse de la estrechez, a quejarse del Creador. El sabio le dijo: "te ofrezco un negocio si aceptas serás de los más ricos, ¿Qué dices, aceptas?" El pobre dijo: "a ver qué clase de negocios quieres hacer conmigo."

El sabio le dijo: "te compro un ojo por mil monedas". El hombre respondió: "¡No, ni por un millón!"

El sabio le dijo: "te compro una oreja por mil monedas". El hombre respondió: "¡No, ni por un millón!" El sabio le dijo: "¡te compro una pierna pues!". El hombre responde: "¡Nada, ni por más!"

El sabio le dijo: "te compro una mano" El hombre responde: "¡De ninguna manera!"

El sabio le dijo: "¿Tienes contigo tantos millones y dice qué eres pobre? ¡Tú si eres pobre!"

Somos muy ricos, y si nos llega a pasar algo o si somos puestos a prueba es porque Al-lah nos quiere purificar y perdonar nuestros pecados. Seamos pacientes y fieles agradecidos, cuando pasamos por alguna situación difícil agradezcamos por lo que se nos ha otorgado y lo que no, pues así como Al-lah nos pone

en este escenario, también nos ha llenado de bendiciones innumerables con el solo hecho de existir y nos ha alejado de cosas peores.

### 19) ¿Qué es Al-Duá (la súplica) y cómo debemos realizarlo?

**R-**La súplica, en árabe "Al-Duá", es una conexión directa que tenemos con Al-lah. En ella, abrimos nuestro corazón para expresar y solicitar al Sustentador y Todopoderoso nuestros más profundos deseos y necesidades.

Como creyentes, sentimos la necesidad de realizar Duá constantemente, ya que en ello encontramos sosiego y solución a nuestros asuntos. Por otra parte, Allah no necesita de nuestras súplicas, pues es el Autosuficiente, y no necesita de nada ni nadie, sin embargo, Al-lah ama las súplicas de Sus siervos, ama a los que insisten y repiten sus súplicas con esperanza.

"Y si Mis siervos te preguntan por Mí [¡Oh, Muhammad!, diles] ciertamente estoy cerca de ellos. Respondo la súplica de quien Me invoca. Que me obedezcan pues, y crean en Mí que así se encaminarán". (2:186)

# 20) ¿Cuáles son los motivos por los que la súplica es aceptada?

**R**-Existen motivos aparentes para que la súplica sea aceptada y existen motivos ocultos. Los motivos aparentes son aquellos en los que se cumple con buenas obras como dar caridad, ayunar, rezar, agradecer y alabar a Al-lah, mencionar los bellos nombres y atributos de Al-lah concernientes a la

súplica a realizar; por ejemplo, si la súplica es para pedir el Paraíso, se invocan los nombres relativos al Favor y la Misericordia, y si se invoca la ayuda de Al-lah contra la injusticia de un tirano, se invocan los nombres de El Poderoso, El Compulsador. También pedir bendiciones sobre el Profeta al inicio y al final de la súplica, confesar a Al-lah nuestros pecados y dificultades.

Por otra parte, los motivos ocultos son el arrepentimiento sincero, reparar las injusticias, realizar muchos actos de adoración, apartarse de todo lo ilícito, dejar los asuntos dudosos y dejar los deseos terrenales, tener presente el corazón y la mente al momento de realizar la súplica, la perseverancia e insistencia, tener confianza infinita en Al-lah y certeza en la respuesta, invocar sólo a Al-lah.

El profeta Muhammad 4 dijo:

"Aquel musulmán que ruega a Al-lah una súplica que no contiene pecado alguno ni llama al rompimiento de los lazos familiares, Al-lah concederá una de tres opciones; su súplica es contestada inmediatamente, o le es rechazada para serle concedida en el Día del Juicio Final, o a causa de esa súplica Al-lah le protege de un mal estaba predestinado. equivalente aue compañeros del profeta dijeron: **Entonces** suplicamos más. El profeta contestó: Al-lah es el Más Generoso". (Transmitido por At-Tirmidhi)

## 21) ¿Cuáles son las razones por las que una súplica puede ser rechazada?

**R-** En ocasiones, una persona realiza súplicas, pero estas son rechazadas, o la respuesta tarda en llegar, existen razones para esto, y algunas de ellas son: Asociar a Al-lah, mencionar detalles innecesarios, suplicar por la muerte o el perjuicio de alguien o de uno mismo, o una súplica que implique un pecado o afecte las relaciones familiares, abandonar las súplicas por cansancio, hacer la súplica con el corazón desatento. También una causa de que una súplica no sea respondida es solicitar algo imposible, como por ejemplo vivir por toda la eternidad sin morir.

### 22) ¿Podemos seguir sólo el Sagrado Corán sin recurrir a la Sunnah?

**R-**No. Es prohibido abandonar la Sunnah, pues Al-lah ordenó seguir la Sunnah en el Sagrado Corán:

"...los preceptos que os ha transmitido el Mensajero respetadlos, y absteneos de cuanto os haya prohibido. Y temed a Al-lah, pues Al-lah es severo en el castigo". (59:7)

#### Y también:

"¡Oh, creyentes! Obedeced a Al-lah, obedeced al Mensajero..." (4:59)

La Sunnah fue revelada para ampliar nuestro conocimiento del Sagrado Corán y aplicarla en nuestras vidas, así que es obligatorio seguirla.

### 23) ¿Qué está prohibido en el Islam?

**R-**El musulmán debe acostumbrarse a actuar con un propósito y una intención definida en todos los asuntos. La legislación de Al-lah contiene reglas para los mejores intereses de la gente en este mundo y en el Más Allá, porque esta es una ley que fue revelada por el Creador de la humanidad, el que sabe lo que es bueno y malo para ella. El creyente debe someterse y aceptar las leyes del Todopoderoso porque éste es un requerimiento de su fe en Al-lah como su Señor. A continuación citaremos las aleyas del Sagrado Corán y los Hadices que nos indican lo que nos es prohibido:

#### ✓ Alimentos Prohibidos

1. Todas las bebidas alcohólicas, embriagantes y drogas no médicas al igual que cualquier tipo de tóxicos que afecten tanto la mente, la salud y el rendimiento de la persona, sean éstas ingeridas, incorporación a las comidas, inhaladas o inyectadas. Al-lah(el Altísimo) dice:

"¡Oh, creyentes! Los embriagantes, los juegos de azar, los altares [sobre los cuales eran degollados los animales como ofrenda para los ídolos] y consultar la suerte valiéndoos de flechas son una obra inmunda de Satanás. Absteneos de ello y así tendréis éxito. Satanás sólo pretende sembrar entre vosotros la enemistad y el odio valiéndose del vino y de los juegos de azar, y apartaros del recuerdo de Al-lah y la oración. ¿Acaso no vais a absteneros?" (Sagrado Corán, 5:90-91)

2. Carne muerta: se refiere a los cadáveres de animales que no fueron degollados correctamente, tal como lo indica el Islam; por ejemplo, los animales

estrangulados, o muertos por causas naturales o envenenamiento, por una caída o cornada, o parcialmente devorados por animales salvajes y que no han sido sacrificados antes de morir.

- 3. Beber sangre.
- Comer carne de cerdo y todos sus derivados, 4 ya que este animal sirve como un vector para el ingreso de gusanos patógenos al cuerpo humano. La composición de ácido araso del cerdo se ha demostrado como incompatible con la grasa humana y el sistema bioquímico. Éste es el tercer alimento vedado en la aleya, más específicamente su carne. El puerco, la grasa de cerdo v todos aquellos subproductos derivados de este animal. totalmente prohibidos para el consumo del creyente. Todas las ocasiones de contaminación cruzada que pueda tener los productos permitidos deben ser rigurosamente prevenidas. De hecho en el Islam, la prohibición va más allá de la alimentación en este punto. Por ejemplo, el musulmán no puede, vender, criar, transportar, faenar, o tener ningún tipo de contacto que derive en algún beneficio respecto de este animal o a cualquier alimento que entre en la categoría de prohibiciones.
- 5. Toda carne que haya sido sacrificada invocando el nombre de algo o de alguien que no sea Al-lah.

El Creador ha dicho sobre los puntos anteriores:

"Se os ha prohibido [beneficiaros de] la carne del animal muerto por causa natural, la sangre, la carne de cerdo, la de todo animal que haya sido sacrificado invocando otro nombre que no sea el de Al-lah, la del animal muerto por asfixia, golpes, caída, cornada o matado por las fieras, a menos que haya sido herido por ellas y alcancéis a degollarlo [antes de que muera], y la del que ha sido inmolado en altares [para los ídolos]. Y [se os ha prohibido también] consultar la suerte valiéndoos de flechas, porque todo esto es un desvío..." (Sagrado Corán, 5:3)

6. Comer carne de animales carnívoros, tales como leones, perros, gatos, etc. Y la de aves de rapiña, tales como águilas, halcones y buitres. Ibn Abbas<sup>11</sup> dijo:

"El Profeta nos prohibió comer cualquier animal carnívoro con colmillos, y toda ave con garras (con las que atrape su presa)". (Transmitido por Muslim)

7. Cualquier comida, bebida o sustancia que sea aparentemente dañina para nuestro cuerpo, como cigarrillos y similares; esto no es permisible. Al-lah nos dice en el Sagrado Corán:

"No os matéis a vosotros mismos. Al-lah es Misericordioso con vosotros". (4:29)

La carne que si es permitida comer es la carne de animales que son sacrificados (degollados) por el ser humano. También es permitido comer carne de cualquier animal del mar (no es necesario sacrificarlos, ya que mueren al ser pescados).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Compañero del profeta Muhammad.

### ✓ Vestimenta

Los hombres tienen prohibido vestir seda y oro; pero les está permitido a las mujeres. El profeta Muhammad & dijo:

"Está permitido para las mujeres de mi nación que usen seda y oro, pero no para los hombres". (Transmitido por Ahmad)

La prohibición del oro y la seda para el hombre se ha decretado para evitar los medios que pueden llevar a que los hombres imiten a las mujeres y además para evitar los gastos innecesarios en estas prendas. No obstante, para las mujeres está permitido, ya que la seda y el oro son artículos más femeninos y usados para embellecerse.

✓ Cualquier juego que incluye apuestas y tiene un elemento de azar es ilícito. El Corán clasifica los juegos de azar en la misma categoría que el consumo de bebidas alcohólicas, la idolatría y la adivinación con flechas.

### ✓ La Usura

Al-lah prohíbe en el Sagrado Corán fijar intereses sobre el préstamo de dinero, así mismo prohíbe comprometerse en pagarlos, ya que es contrario a la religión:

"Los que lucren con la usura saldrán [de sus tumbas el Día del Juicio] como aquel al que Satanás ha poseído dejándolo trastornado. Esto porque dicen que el comercio es igual que la usura; pero Al-lah permitió el comercio y prohibió la usura. A quien le haya llegado de su Señor la prohibición [de la usura] y se haya abstenido arrepintiéndose podrá conservar lo que haya ganado, y lo que cometiere

luego de esto estará en manos de Al-lah. Y si reincide se contará entre los moradores del Fuego, en el que sufrirá eternamente". (2:275)

### Y también dijo:

"¡Oh, creyentes! Temed a Al-lah y renunciad a lo que os adeuden a causa de la usura, si es que sois, en verdad, creyentes". (2:278)

### ✓ Otros actos prohibidos

- 1. La idolatría, el politeísmo y la hipocresía.
- La práctica de la magia, así como visitar a los hechiceros y creer en ellos, esto incluye la astrología.
- 3. Desobedecer a nuestros padres, a menos de que ellos nos pidan hacer algo contrario al Islam.
- 4. Imitar los actos de culto de otras religiones.
- 5. Prestar falso testimonio.
- 6. Matar a una persona, excepto en el caso de legítima defensa.
- 7. Quitarse la vida o hacerse daño a uno mismo.
- 8. Tratar mal a los animales.
- 9. Beneficiarse de la riqueza del huérfano.
- 10. El adulterio y la fornicación.
- 11. Mantener relaciones homosexuales.
- 12. Masturbarse al igual que ver pornografía.
- 13. Robar.
- 14. Ser envidioso.
- 15. Jurar en falso o jurar por otro que no sea Al-lah.
- 16. Usurpar la riqueza de los demás mediante soborno, fraude o engaño.

- 17. Casarse con adeptos de religiones paganas e idólatras.
- 18. Maldecir.
- El chisme, hablar a espaldas de la gente y decir mentiras.

### 24) ¿Qué anula el Islam en un musulmán?

**R-**Quien cometa alguna de estas acciones habrá anulado su Islam:

- 1. Asociación en la adoración a otro con Al-lah.
- Poner intermediaros en la adoración a Al-lah, buscando su intercesión, anhelando y dependiendo de ellos.
- 3. Decir que el profeta Jesús (la paz sea con él) es el hijo de Dios o que es Dios, y decir que existe la trinidad. Recordemos lo que dice Al-lah:

"Son incrédulos quienes dicen: Al-lah es el Mesías hijo de María. El mismo Mesías dijo: ¡Oh, Hijos de Israel! Adorad a Al-lah, pues Él es mi Señor y el vuestro. A quien atribuya copartícipes a Al-lah, Él le vedará el Paraíso y su morada será el Infierno. Los inicuos jamás tendrán auxiliadores. Son incrédulos quienes dicen: Al-lah es parte de una trinidad. No hay más que una sola divinidad. Si no desisten de lo que dicen, un castigo doloroso azotará a quienes [por decir eso] hayan caído en la incredulidad". (Sagrado Corán, 5:72-73)

- 4. Quien no crea que los idólatras son incrédulos, o duden de su incredulidad o validen sus creencias.
- Aquellos que creen que la guía de una persona es más recta que la guía del profeta Muhammad 4,

- o que los juicios de otras personas son más justos que los del Profeta.
- 6. Quien se burle de algún asunto del Islam o de la persona del Profeta 4, o de la recompensa o el castigo de Al-lah.
- 7. La práctica de la magia o la hechicería.
- 8. Aliarse a los no musulmanes opresores, apoyándolos y ayudándolos contra los musulmanes.
- 9. Negar una orden de Al-lah o del profeta Muhammad se teniendo conocimiento de ésta.
- 10. Quien crea que algunas personas "especiales" no tienen que seguir las enseñanzas y órdenes del profeta Muhammad 4...

# 25) ¿Cuál es el pecado más grande?

**R-** El pecado más grande que puede cometer el ser humano es **el politeísmo e idolatría**, es decir, asociar a otros con Al-lah dándoles atributos a cosas creadas, personas o profetas, como **por ejemplo decir "Jesús es el hijo de Dios" o poner al profeta Jesús como intermediario entre el Creador y Su creación. Al-lah nos ha informado sobre esto:** 

"Al-lah no perdona que se Le atribuyan copartícipes, pero perdona fuera de ello a quien Le place. Quien atribuya copartícipes a Al-lah se habrá desviado profundamente". (Sagrado Corán, 4:116)

# 26) ¿Cuáles son las clases de politeísmo?

- **R-** Existen cuatro tipos de Politeísmo de los cuales debemos tener sumamente cuidado de caer en ellos:
- 1. El politeísmo en la invocación, es decir, dirigir las súplicas a otros que no sea Al-lah.
- 2. El politeísmo en la intención, es decir, tener propósitos e intenciones no por la causa de Al-lah, sino dirigidas a otras deidades.
- El politeísmo en la obediencia, es decir, rendirle obediencia a cualquier autoridad en contra de la Orden de Al-lah.
- El politeísmo en el amor, es decir, demostrar amor y adoración a otros ídolos, el cual le pertenece solamente a Al-lah.

# 27) ¿Es permitido jurar en nombre de otros además de Al-lah?

**R-** No, no es permitido jurar en nombre de otro que no sea Al-lah, ya que esto representa un pecado mayor. El profeta Muhammad dijo:

"Cualquiera que deba jurar que jure por Al-lah o se mantenga en silencio (sin jurar)." (Transmitido por Al-Bujari y Muslim)

# Y también dijo:

"Cualquiera que jure en el nombre de otro que no sea Al-lah, ha asociado coparticipes con Al-lah (ha cometido Shirk<sup>12</sup>)". (Transmitido por Ahmad)

 $<sup>^{12}</sup>$  Atribuir un compañero o rival a Al-lah en su carácter de Señor, en su adoración o en Sus nombres y atributos.

# 28)¿Por qué los musulmanes saludamos con "as-salaamu aláikum"?

**R-**El saludo islámico, as-salamu aláikum (la paz sea contigo), es una invocación por la cual uno le pide a Al-lah que le otorgue protección y seguridad a su hermano musulmán, y la respuesta a esto es wa aláikum as-salaam (y la paz sea contigo). Estas breves palabras en árabe anima a los creyentes a ser una comunidad mundial por encima de cualquier lealtad de tribu o nacionalidad, y unidos todos por la paz y la hermandad. Al-lah ha dicho en el Sagrado Corán:

"Si los saludan, respondan con un saludo igual o mejor. Al-lah tiene en cuenta todas las cosas". (4:86)

Como creyentes debemos tratar de establecer relaciones amistosas y pacíficas saludándonos y conociéndonos los unos a los otros. Cuando musulmanes de cualquier nacionalidad, etnia o color se encuentran, se saludan los unos a los otros como una familia. Los creyentes también tienen derechos los unos sobre los otros, pues el profeta Muhammad informado:

"El musulmán tiene cinco derechos sobre su hermano musulmán: debe saludarlo con 'assalaamu aláikum', visitarlo cuando esté enfermo, asistir a su funeral, aceptar su invitación, y pedirle a Al-lah que tenga misericordia de él cuando estornude". (Relatado por Al-Bujari)

Los mejores saludos islámicos incluyen as-salaamu aláikum wa rahmatul-lah, que significa "La paz sea contigo y la protección, seguridad y misericordia de Al-lah sea contigo"; as-salaamu aláikum wa rahmatullah wa barakátuh, que significa "La paz sea contigo y la protección, seguridad y misericordia de Al-lah sea contigo y Sus bendiciones". Devolver el saludo con algo mejor sería, por ejemplo, después de escuchar las palabras 'as-salaamu aláikum' responder: wa aláikum as-salaam wa rahmatul-lah wa barakátuh.

Hacer este pequeño esfuerzo por saludar siempre a los demás de esta forma aumenta las recompensas. Cada vez que un creyente dice las palabras assalaamu aláikum o responde a este saludo, su registro de obras buenas aumenta.

# 29)¿Al abrazar el Islam debo obligatoriamente cambiar mi nombre?

- **R-** La idea de que cambiar de nombre es algo obligatorio para todo nuevo musulmán o musulmana es un error, de hecho no existe evidencia en la Ley Islámica que le exija a quien Al-lah ha guiado hacia el Islam cambiarse el nombre a excepción de los siguientes casos:
- ✓ Cuando se tiene un nombre de origen pagano, por ejemplo: el nombre Marcelo "que es relativo al 'dios' Marte".
- ✓ Cuando tiene un nombre que implica adorar o servir a otro que no sea Al-lah, por ejemplo: el nombre Abdul Nabi significa "siervo del Profeta".
- ✓ Cuando su nombre tiene un significado negativo, provocativo u ofensivo, por ejemplo: Cecilia significa "pequeña ciega".
- ✓ Cuando un nombre implica que se es seguidor de otra religión diferente al Islam, como por ejemplo:

Cristian o Cristina que significan "cristiano" y "cristiana" respectivamente.

Si el nombre de la persona no está considerado en ninguno de los casos anteriormente mencionados, entonces puede conservar su nombre de nacimiento y no hay obligación alguna de cambiarlo. Pero, si por el contrario su nombre tiene alguna de las características prohibidas que se expusieron previamente, entonces deberá cambiarlo.

El cambio del nombre puede hacerse de dos formas:

- 1. Legalmente, cambiando el nombre en los documentos de identidad –a menos que esto resulte demasiado complicado-, y/o
- **2.** Informalmente, indicando a quienes lo rodean que usen su nuevo nombre musulmán.

Es sumamente importante resaltar que se cambia únicamente el nombre, no el apellido. Los apellidos se mantienen, ya que indican quiénes son nuestros padres y esto no se puede cambiar.

En algunas ocasiones, puede ser que la persona no tenga la necesidad de cambiar su nombre, pero sin embargo quiere hacerlo por su propia decisión con la finalidad de darle énfasis a este nuevo cambio que ha dado en su vida. En estos casos, no hay ningún problema en hacerlo si así realmente lo desea.

### 30) ¿Cuál es la importancia del Matrimonio en el Islam?

R- En el Islam, el matrimonio es un contrato bendito entre un hombre y una mujer por medio del cual cada uno se vuelve "licito" para el otro. Es el más fuerte de los vínculos mediante el cual Al-lah une a los dos conyugues musulmanes para que vivan en una misericordia, atmosfera. de amor. armonía. cooperación, consejo mutuo tolerancia. V estableciendo las bases para la constitución de una familia musulmana dentro de un ámbito legítimo ante Al-lah.

El Todopoderoso dice en el Sagrado Corán:

"Entre Sus signos está haber creado cónyuges de entre ustedes para que encuentren sosiego, y dispuso entre ustedes amor y misericordia. En ello hay signos para quienes reflexionan". (30:21)

El matrimonio es una parte integral de la devoción religiosa de un musulmán, ya que el profeta Muhammad su nos ha informado:

"Cuando un hombre se casa, en verdad a completado la mitad de su din (religión), que tenga temor de Al-lah en la mitad restante". (Transmitido por Al Bujari)

Este Hadiz afirma explícitamente que el matrimonio es la mitad de la vida religiosa. En otras palabras, es probable que la mitad de las virtudes islámicas, como la fidelidad, la decencia, la generosidad, la paciencia, la ternura, el esfuerzo, la docilidad, el amor, la empatía, la compasión, la solidaridad, el aprendizaje, las enseñanzas, la confianza, el coraje, la piedad, la

abstención, el perdón, etc., encuentren su expresión natural en la vida matrimonial, y es por esto que el Profeta siempre incitó a su comunidad al casamiento.

# 31)¿Cuáles son los requisitos que se deben cumplir para la realización del matrimonio islámico?

**R-** El Islam detalla las normas del matrimonio y sus condiciones, así como los derechos de ambos cónyuges, para garantizar la continuidad y estabilidad de esta relación y formar una familia exitosa, en un hogar donde los hijos crezcan en la rectitud, estabilidad emocional y prosperidad en todos los ámbitos de la vida. El Islam pone condiciones a los dos contrayentes para que su matrimonio sea válido.

### Las condiciones para la futura esposa:

1. Debe ser musulmana o de la gente del Libro (judía o cristiana) creyente en su religión; aunque el Islam nos insta a buscar una esposa que sea religiosa y preferentemente musulmana, puesto que será la madre que educará a nuestros hijos en la rectitud y el bien. Dijo el Profeta:

"Se buscan cuatro características en una mujer con objetivos de matrimonio: riqueza, linaje, belleza física o religión. **Escoge por religiosidad**, pues es más probable que sea un matrimonio estable". (Transmitido por Al Bujari y Muslim)

2. Que sea decente y casta, puesto que es ilícito casarse con una mujer conocida por ser promiscua y obscena, tal como dijo el Altísimo:

- "... También es permitido [para ustedes] casarse con las mujeres creyentes que sean recatadas y las mujeres recatadas que recibieron el Libro anteriormente [judías y cristianas], siempre que cumplan la condición de darle su dote, con intención [seria] de casarse, n para fornicar o tomarlas como amantes secretas..." (Sagrado Corán, 5:5).
- 3. Que no sea una mujer de las que le son ilícitas para casarse (hermanas de sangre, hermanas de leche, tías, sobrinas, hijas.)

### Las condiciones relativas al futuro esposo:

Es requisito indispensable que el cónyuge sea musulmán; el Islam no permite que la mujer musulmana se case con un no musulmán independientemente de su religión; de la misma forma, el Islam aconseja a la mujer que acepte casarse con el pretendiente si cumple estas dos características:

- 1. Rectitud en los principios religiosos.
- 2. Buen carácter.

Ahora bien, si los futuros conyugues cumplen con las condiciones antes descritas, el paso a seguir seria la realización del acto de matrimonio, el cual debe cumplir los siguientes requisitos:

- ✓ **El Consentimiento:** siendo el matrimonio la unión de dos musulmanes que se convierten en una pareja, el consentimiento completo de **ambos** es esencial para su validez.
- ✓ **Los testigos**: deben ser dos hombres musulmanes que gocen de sus facultades mentales y que tengan una buena conducta, es decir, no está permitido como testigo el hombre perverso, que comete

adulterio, usura, o que es conocido por sus mentiras... etc. Si no se contara con la presencia mínima de dos hombres musulmanes, es válido tomar el testimonio dos mujeres musulmanas y un hombre (musulmán).

✓ El tutor (Al-Waliyy): El casamiento está efectuado por el tutor de la mujer, esto después de haber sido preguntada si desea contraer matrimonio con el futuro conyugue. El tutor puede ser su padre, o a falta, un cercano musulmán. El Profeta dijo:

"Un matrimonio no es concluido jamás sin la presencia del tutor de la mujer y de dos testigos de conducta irreprochable". (Transmitido por Al-Bayhaqî, Ad-Dâraqutnî y Ash-Shâfi'î)

El tutor o representante debe ser varón, mayor de edad (púber), y debe gozar de sus facultades mentales y éticas.

✓ **La dote:** es un derecho financiero de la mujer que es entregado por el esposo. Es un signo de compromiso que muestra que el hombre está obligado (legalmente) a hacerse cargo de su esposa (desde el comienzo)... La dote es obligatoria, puesto que Al-lah ha dicho:

"Den a las mujeres la dote con buena predisposición. Pero si ellas renuncian a parte de ella a favor de ustedes, dispongan de ésta como les plazca". (4:4)

# 32) ¿Cuáles son los derechos de la mujer en el Islam?

R- Algunas personas que no conocen la realidad del Islam, o que conociéndola y luego intencionalmente tratan de ocultar lo justo para desviar a la gente del conocimiento del Islam, dicen que el Islam es enemigo de la mujer, que degrada su dignidad y humilla su orgullo, que solamente es un goce sexual para el hombre y un instrumento para engendrar, de tal suerte que la mujer está en una posición inferior al hombre y dominada por él. No existe otra cosa más falsa y fuera de la realidad que esta difamación, quien así lo dice ignora totalmente las normas islámicas y por ende el valor que Al-lah le otorga a la mujer como ser creado, como pilar de la sociedad, como madre y como hija, de hecho, en el Sagrado Corán Al-lah nombró una de las suras más amplias con el nombre "Las Mujeres", atributo que no se le da a los hombres.

Los derechos de la mujer en el Islam pueden dividirse en dos partes: primero los derechos generales en común con el hombre y, segundo los derechos especiales que solo competen a ella y que se consideran un privilegio para la mujer.

**Derechos generales:** son aquellos que tienen en común el hombre y la mujer como seres humanos. Entre estos está:

✓ El derecho a Adorar a Al-lah de la misma manera.

"Al-lah les tiene reservado Su perdón y una gran recompensa a los musulmanes y musulmanas, a los creyentes y las creyentes, a los piadosos y las piadosas, a los justos y las justas, a los pacientes y las pacientes, a los humildes y las humildes, a aquellos y aquellas que hacen caridades, a los ayunantes y las ayunantes, a los pudorosos y las pudorosas, y a aquellos y aquellas que recuerdan frecuentemente a Al-lah". (Sagrado Corán, 33:35)

- ✓ El derecho a la propiedad.
- ✓ El derecho a la herencia.
- El derecho a realizar cualquier transacción comercial o financiera.
- ✓ El derecho a la familia y a elegir su conyugue.

"La búsqueda del conocimiento es un deber de cada musulmán (es decir, hombre o mujer)". (Transmitido por Ibn Majah)

- ✓ Derechos Jurídicos: actuar como testigo, presentar denuncias o quejas.
- ✓ Derechos Sociales: incluyen el derecho a disfrutar el bien y prohibir el mal, tomar parte en las prestaciones sociales y servicios, trabajar, aprender un arte o una profesión, realizar deberes sociales y religiosos.

# Derechos Especiales de las Mujeres

- ✓ El derecho a la dote. Como ya hemos explicado es un derecho financiero de la mujer que es entregado por el esposo.
  - Al-lah ha dicho en el Sagrado Corán:

"Den a las mujeres la dote con buena predisposición. Pero si ellas renuncian a parte de ella a favor de ustedes, dispongan de ésta como les plazca". (4:4)

✓ En su rol de hija, esposa y madre tiene el derecho a la manutención, el cuidado, el respeto y buen trato:

"Que el pudiente mantenga a su familia según sus medios, y aquel cuyo sustento sea limitado que lo haga acorde a lo que Al-lah le haya proveído. Al-lah no exige a nadie por encima de sus posibilidades. Y ciertamente luego de toda dificultad, Al-lah os enviará un alivio". (Sagrado Corán, 65:7)

# El profeta Muhammad 🕮 dijo:

"Quien cuide a dos hijas hasta su madurez, llegará al Día de la Resurrección conmigo así [y unió sus dedos para ilustrar sus palabras]". (Transmitido por Muslim)

"El más completo de los creyentes es el que tiene el mejor carácter, y el mejor de vosotros es el que trata bien a sus mujeres." (Transmitido por At-Tirmidhi)

En cuanto al nivel de las madres en el Islam, en una Hadiz del Profeta Muhammad 🐉 , un hombre vino a preguntarle:

"¿Quién entre la gente es el más digno de mi buena compañía? El Profeta le dijo: 'Tu madre'. El hombre dijo: ¿Luego quién? El Profeta dijo: 'Luego tu madre'. El hombre volvió a preguntar: ¿Luego quién? El Profeta dijo: 'Luego tu madre'. El hombre volvió a preguntar: ¿Luego quién? El Profeta respondió: 'Luego tu padre'". (Transmitido por Al-Bujari y Muslim)

Estos son los aspectos distintivos del Islam en cuanto a honrar, respetar, cuidar y ayudar a la mujer que resumen sus derechos y el valor que se le da como individuo, como hija, madre y esposa.

# 33) ¿Por qué las mujeres musulmanas usan el Hiyab?

**R-** La palabra Hiyab viene de la palabra árabe "Hayaba", que significa ocultar o cubrir. En el contexto islámico, Hiyab se refiere al código de vestimenta para las mujeres musulmanas que han llegado a la pubertad. Es el requisito de cubrir el 'Awrah de la mujer (todo el cuerpo a excepción del rostro y las manos). Sin embargo, el Hiyab no se trata solo de la apariencia externa, sino también de la buena palabra y la conducta digna.

Éste ofrece grandes beneficios y es ante todo un mandato de Al-lah, por lo tanto, llevarlo es un acto de fe:

"¡Oh, Profeta! Dile a tus mujeres, a tus hijas y a las mujeres de los creyentes que se cubran [todo el cuerpo] con sus mantos; es mejor para que se las reconozca y no sean molestadas. Al-lah es Absolvedor, Misericordioso". (Sagrado Corán, 33:59)

El Islam promueve la modestia y la decencia, y procura minimizar la inmoralidad dentro de la sociedad. El Hiyab, entre otras cosas, ayuda a lograr este objetivo. "Diles a los creyentes [¡Oh, Muhammad!] Que recaten sus miradas y se abstengan de cometer obscenidades [fornicación y adulterio], pues esto es más puro para ellos. Ciertamente Al-lah está bien informado de lo que hacen. Diles a las creyentes que recaten sus miradas, se abstengan de cometer obscenidades, no muestren de sus adornos más de lo que está a simple vista [como lo que usan sobre el rostro, las manos y las vestimentas]..." (Sagrado Corán, 24:30-31)

La sabiduría tras el Hiyab es minimizar la incitación sexual y la degradación moral en la sociedad, tanto para los hombres como para las mujeres. Imaginemos que encontramos dos caramelos, uno en su envoltorio y el otro completamente expuesto (sin su envoltorio) ¿Cuál elegirías? Claramente sería el que se encuentra cubierto, ya que te da la tranquilidad de que no ha sido expuesto y de que lo que hay dentro es lo esperado. Así mismo, el Hiyab contribuye a que se aprecie a la mujer por sus atributos internos y no por su exterior, otorgando a las mujeres respeto por lo que son, en lugar de ser juzgadas y queridas por estándares superficiales como la apariencia. Esto le brinda el poder de dar forma a su propia dignidad a través de estándares más significativos como la religiosidad, la rectitud, el conocimiento y la contribución a la sociedad, en lugar de tener una sociedad consumista que dicta su valía a través de medios materiales, como su apariencia o su riqueza.

Lamentablemente hoy en día la mayoría de las sociedades enseñan a la mujer desde la infancia que su valía es proporcional a su atractivo. Se ven obligadas a seguir estándares de belleza poco realistas

y degradantes a fin de satisfacer la presión irracional y las expectativas de la comunidad. En un ambiente tan superficial, en el que se pone tanto énfasis al exterior, la belleza interior del individuo cuenta muy poco.

El Islam, sin embargo, enseña que una mujer debe ser respetada de acuerdo a su carácter y acciones virtuosas, en lugar de por su aspecto o cualidades físicas. Ella no tiene que utilizar su cuerpo y encantos para obtener reconocimientos o aceptación en la sociedad. Además, el Hiyab forma parte de la identidad de la mujer musulmana y de las mujeres rectas y creyentes de la historia como María madre de Jesús.

Lejos de ser opresivo, el Hiyab es un acto de liberación, pureza, y lo más importante, de creencia.

# 34) ¿Cuáles son los preceptos religiosos para las mujeres menstruantes y en puerperio?

- **R-** Para comprender cuales son los preceptos religiosos de la menstruación y el puerperio definiremos primero sus conceptos:
- ✓ **Menstruación**: hemorragia vaginal periódica producida por la desintegración del interior de la pared uterina. Esta hemorragia no tiene un origen patológico, ni es causada por una lesión, caída o parto, sino que es una hemorragia natural, que puede variar según el estado de la mujer, su entorno y el clima; por eso las mujeres son diferentes en sus ciclos.
- ✓ **Puerperio o Sangrado Posparto:** Sangrado de la matriz en el período de tiempo que dura la recuperación completa del aparato reproductor después del parto.

En vista de que durante el periodo de menstruación y el periodo del puerperio se está expulsando impurezas, las musulmanas están exentas de realizar los actos de adoración en los que es necesario que esté purificada, como en el rezo, el ayuno, la circunvalación de la Kaa'bah durante la peregrinación, permanecer en la mezquita (por ser un lugar de rezo) y tocar el Sagrado Corán<sup>13</sup>.

La mujer menstruante o en periodo de puerperio **no es considerada como sucia o impura** (como en otras religiones), sino que cuando se está en estos estados, la mujer no puede purificarse completamente, ya que aunque se lave, al rato manchará de nuevo, o incluso puede manchar mientras realiza alguno de los actos antes descritos, por lo tanto Al-lah las ha indultado. Además de esto, durante este periodo tampoco pueden tener relaciones sexuales ni podrá divorciarse. Al-lah nos ha informado con relación a este asunto:

"Y te preguntan acerca de la menstruación. Di: Es una impureza; absteneos, pues, de mantener relaciones maritales con vuestras mujeres durante el menstruo, y no mantengáis relaciones con ellas hasta que dejen de menstruar, y cuando se hayan purificado hacedlo como Al-lah os ha permitido [por la vía natural]; ciertamente Al-lah ama a los que se arrepienten y purifican". (Sagrado Corán, 2:222)

<sup>13</sup> Se refiere al Sagrado Corán escrito en idioma árabe, ya que es su idioma original y debe ser tocado en estado de pureza. Los impurificados deben tomarlo con alguna tela o guantes. Las traducciones del Sagrado Corán escritas en otros idiomas si pueden ser tocadas sin estar purificado, esta es una norma tanto para hombres como para mujeres.

Estando en estado de puerperio o de menstruación, la mujer está exenta de realizar las oraciones, tanto obligatorias como voluntarias, y no son válidas si las hace. Ella no tiene que hacer una oración particular o "repetir los rezos que deba por estar en este periodo", a menos que cuando estaba pura alcanzó el tiempo suficiente para realizar una Rakaah de alguno de los tiempos de la oración. Esto es parte de la misericordia de Al-lah.

Por otra parte, una mujer menstruante o en puerperio no debe ayunar, ya sea un ayuno obligatorio o voluntario, y no es válido si lo hace. Pero ella tiene que compensar todos los ayunos obligatorios que no pueda realizar, por el Hadiz de 'Aisha<sup>14</sup> (que Al-lah esté complacido con ella) que dijo:

"Nos acontecía (la menstruación) y fuimos encomendadas a recuperar los ayunos, pero no fuimos encomendadas recuperar las oraciones". (Mutafaqun 'Alaihi)

Si a una mujer le llega su menstruación y ella estaba ayunando, su ayuno queda invalidado incluso si eso ocurre justo antes del Magrib, y tiene que recuperar ese día si fue un ayuno obligatorio. Pero si siente que el período llegaba antes del Magrib, pero no salió sangre hasta después de la puesta del sol, entonces su ayuno es completo y no queda desvirtuado.

Con relación a la circunvalación de la Kaaba, Ibn Abbas (que Al-lah este complacido con él) dijo:

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Esposa del profeta Muhammad.

"Se le ordenó a toda la gente que lo último que hicieran en la Casa Santa fuera el Tawaf (la circunvalación de la Kaaba), excepto que eso se aligeró para las menstruantes". (Mutafaqun 'Alaihi)

Pasado el tiempo del sangrado posparto o del periodo menstrual, la mujer debe realizar la purificación mayor (explicada en la pág. 111) y luego podrá cumplir con sus actos religiosos. El profeta Muhammad dijo:

"Si te llega la menstruación deja el rezo; y cuando se termine, lávate la sangre y reza". (Transmitido por Abu Dawud)

# 35) ¿Cuáles son los derechos de los padres en el Islam?

**R-**Honrar a los padres y tratarlos con amabilidad y generosidad es una de las acciones más grandiosas y mejor recompensadas por Al-lah, tanto que esto se compara con Su adoración y Su unicidad. Honrar a los padres y tratarlos con respeto es una de las mayores causas para entrar al Paraíso.

# ✓ La gravedad de maltratar a los padres Tratar mal a los padres es uno de los pecados más graves, por ello debe evitarse. Dijo el Profeta ॐ a sus compañeros:

"¿Les digo cuáles son los mayores pecados? Dijeron: Sí, Mensajero de Al-lah. Respondió: Creer que Al-lah tiene asociados, maltratar a los padres y dar falso testimonio". (Transmitido por Al-Bujari)

# ✓ Se les debe obediencia, siempre y cuando no sea en algo que desagrade a Al-lah:

Es imperioso obedecer a los padres en todo lo que ellos ordenan, a menos que ordenen algo ilícito. Si eso llega a suceder, entonces no hay que hacerles caso, puesto que no se debe desobedecer al Creador para complacer a una criatura. Dijo el Altísimo:

"Le he ordenado al hombre ser benevolente con sus padres. Pero no se les debe obedecer cuando se esfuerzan por hacer que se Me asocien copartícipes, pues es sabido que carecen de fundamento válido. Ante Mí compareceréis, y os informaré de lo que hacíais". (Sagrado Corán, 29:8)

# ✓ Tratarlos con bondad, especialmente cuando son mayores:

Dijo Al-lah, Altísimo es:

"Tu Señor ha ordenado que no adoréis sino a Él y que seáis benévolos con vuestros padres. Si uno de ellos o ambos llegan a la vejez, no seáis insolentes con ellos y ni siquiera les digáis: ¡Uf! Y háblales con dulzura y respeto. Trátales con humildad y clemencia, y ruega: ¡Oh, Señor mío! Ten misericordia de ellos como ellos la tuvieron conmigo cuando me educaron siendo pequeño". (Sagrado Corán, 17:23-24)

Al-lah ordena al ser humano obedecer a sus padres, le prohíbe rechazarlos y ser insolente con ellos, especialmente cuando son mayores y débiles, e incluso quejarse de ellos.

### √ Los padres no musulmanes

Como musulmanes debemos obedecer a nuestros padres y tratarlos con amabilidad aunque ellos no fueran musulmanes. Dijo Al-lah en el Sagrado Corán:

"Si vuestros padres se esfuerzan por hacer que Me asociéis copartícipes no les obedezcáis, pues es sabido que carecen de fundamento válido, pero tratadles con respeto. Seguid el camino de los piadosos, pues ante Mí compareceréis y os informaré de lo que hacíais". (31:15)

Cuando amamos a alguien queremos lo mejor para él o ella, así pues, realiza tu mejor esfuerzo para invitar a tus padres al Islam destacando sus bondades y manteniendo una buena relación con ellos. No hay bien mayor que invitarlos al Islam con sabiduría y cariño.

# 36) ¿Cuáles son los derechos de los Sahaba (compañeros del profeta Muhammad)?

R- Los Sahaba fueron todos aquellos musulmanes (hombres y mujeres) que vivieron en la época del profeta Muhammad , convivieron con él y murieron siendo musulmanes; son los mejores seres humanos después de los profetas. Nuestra actitud hacia ellos debe ser de amor y respeto. Debemos implorar la complacencia de Al-lah sobre ellos al pronunciar sus nombres, diciendo: Que Al-lah se complazca con ellos (Radia Al-lahu 'anhum). Debemos honrarlos tanto en nuestros corazones como con nuestras palabras, difundiendo sus virtudes y sus nobles acciones, enseñándoles a todos a no hablar de sus errores ni de las diferencias que entre ellos existieron, pues los compañeros del profeta fueron seres humanos, y por lo tanto es normal que cometieran equivocaciones.

"Muhammad es el Mensajero de Al-lah. [Los creyentes] Quienes están con él son severos con los incrédulos, pero misericordiosos entre ellos. Los verás [¡Oh, Muhammad! rezando] inclinados y prosternados, procurando la misericordia de Al-lah y Su complacencia. En sus rostros están marcadas las huellas de la prosternación..." (48:29)

¿Por qué no deberíamos estar agradecidos con los que creyeron en el Profeta , lo ayudaron y se esforzaron con sus vidas y riquezas para hacer que la palabra de Al-lah sea suprema, preservaron y nos transmitieron nuestra religión? ¿Quién es más digno de que oremos por ellos y hablemos de ellos de la mejor manera, sigamos su ejemplo y pensemos de ellos los mejores pensamientos? Por consiguiente, debemos mencionar sus virtudes y guardar silencio sobre los errores que cometieron, como Al-lah nos informó:

"Y los que han venido después de ellos dicen: "¡Señor nuestro! Perdónanos a nosotros y a nuestros hermanos que nos precedieron en creer y no pongas en nuestros corazones ningún rencor hacia los que creen". (Sagrado Corán, 59:10)

Y también el profeta Muhammad 🛎 dijo:

"Quien abuse de mis compañeros, sobre ellos recae la maldición de Al-lah, los ángeles y todo la gente". (Transmitido por Al-Tabara)

Como musulmanes nos corresponde amar a Al-lah, y a Su Enviado; amar lo que el profeta Muhammad a trajo como guía así como su práctica, amar a sus descendientes, sus compañeros, sus esposas, sus hijos, y

amar a aquellos que los aman y rechazar a quienes los odian, ya que este es el sentido del amar o rechazar por la causa de Al-lah.

# 37) ¿Cuál es la diferencia entre los Sunnah y los Shía?

**R-**Es esencial que como musulmanes conozcamos la existencia de numerosas sectas que se fueron originando en el primer siglo del Islam como un afecto exagerado por la familia y los descendientes del profeta Muhammad , la mayoría de las cuales están desviadas. El Mensajero de Al-lah dijo:

"'En verdad esta nación (de musulmanes) se dividirá en setenta y tres sectas, todas ellas estarán en el fuego excepto una'. Cuando le preguntaron cuál sería esa, el Profeta respondió: Aquella que se adhiere a mi Sunnah a las enseñanzas de mis compañeros'". (Relatado por Abu Dawud y otro)

Este Hadiz nos aclara que quienes siguen el Sagrado Corán junto con la Sunnah y las enseñanzas de los compañeros del profeta Muhammad pertenecerán a los veraces musulmanes. En las siguientes dos páginas expondremos algunas de las diferencias existentes:

### Sunnah

- Creemos que Al-lah es el Único Dios, el Todopoderoso. No tiene socios ni rivales, y no tiene igual. No hay intermediarios entre Él y Sus fieles.
- Creemos que el conocimiento de lo invisible pertenece sólo a Al-lah.
- 3. Creemos en la autenticidad del Sagrado Corán, y que su texto ha sido salvaguardado cualquier adición 0 supresión. Fs la fuente principal de los principios de la fe, los rituales y normas de conducta.
- Las tradiciones proféticas segunda son nuestra fuente de ley revelada, complementaria al Sagrado Corán. No se permite contradecir ni rechazar las normas directrices contenidas en **Hadices** los que se atribuyen confiablemente al Profeta Muhammad 44. No se hace distinción entre los narradores sea hombre o mujer.
- 5. Creemos en que los compañeros del profeta

### Shía

- Creen en Al-lah y en Su Unicidad, excepto que adulteran esta creencia con rituales y observancias politeístas. Imploran y hacen súplicas a los siervos de Al-lah en lugar de hacerlas solo a Él. Les piden a los muertos que satisfagan sus necesidades.
- Consideran que sus imames tienen conocimiento de lo invisible, y que participan en la administración del universo.
- Para algunos de ellos, la autenticidad del Corán es dudosa, y si parece contradecir algunas de sus creencias o doctrinas sectarias, entonces le dan al texto coránico sus propias interpretaciones a conveniencia.
- 4. Rechazan todas tradiciones proféticas que se relacionan con algún miembro musulmán de la familia У descendientes del profeta Muhammad صاللله عاوسانه excepción de unos pocos Hadices narrados por auienes se aliaron con su Ali (Al-lah primo se

Muhammad merecen todo nuestro respeto, y que son absolutamente confiables. Al-lah los ha descrito en la mejor de las formas; los ha elogiado en muchas ocasiones. No es lícito para nadie hacer cualquier acusación en contra de ellos o sospecha sobre ellos, y no hay beneficio que derive de ello.

Debemos mencionar y recordar las virtudes de los compañeros del profeta Muhammad, sin distinción, y guardar silencio sobre los errores que cometieron, como el profeta Muhammad dijo:

"No abusen de mis compañeros, si alguno de ustedes diera una cantidad de oro igual a (la montaña de) Uhud en caridad, no igualaría a un puñado de uno de ellos, o la incluso mitad". (Transmitido por Al-Bujari y Muslim].

- complazca de él). Sus libros se basan en tradiciones cuya autenticidad no puede ser confirmadas.
- 5. Sostiene que todos los compañeros del profeta Muhammad, a excepción unos pocos, apostataron tras la muerte del Profeta 🕮 . Por otra parte, le otorgan a su primo y compañero, Ali Ibn Abi Talib, un status muy especial, algunos de ellos lo consideran como profeta mientras que otros lo toman por divinidad. Acusan a Abu Baker y a Uthman (compañeros y amigos fieles del Profeta) de alterar el Corán. Estos dos ilustres Califas, junto con sus dos hijas, quienes fueron esposas nobles y puras del Profeta Muhammad ,son maldecidos despreciados por los Shias de hoy en día.

Los musulmanes debemos permanecer alertas de todos los caminos, vías y rutas que pueden llevarnos a las diferencias y conflictos entre nosotros mismos, ateniéndonos a las guías que Al-lah dispuso como medios y principios que han de darnos una correcta orientación (el Sagrado Corán y la Sunnah). Al-lah Todopoderoso dice:

"Manteneos firmes unos con otros por el pacto de Al-lah y evitad la división entre vosotros; y recordad con gratitud el favor de Al-lah hacia vosotros; pues erais enemigos y Él unió vuestros corazones en el amor, y así por medio de Su Gracia, llegasteis a ser hermanos; estabais al borde del Fuego, y Él os salvó del mismo. Así os explica Al-lah sus signos para que seáis guiados". (Sagrado Corán, 3:103)

# 38) ¿Cómo se manifiesta el arrepentimiento sincero?

**R-** Cometer pecados o ser negligente con las obligaciones es parte de la naturaleza humana, y nadie estará a salvo de ser negligente o cometer pecados. A veces nos acercamos a Al-lah y otras nos alejamos de Él. En ocasiones recordamos que Al-lah nos está mirando, y otras nos olvidamos. Nadie está libre de pecado, e inevitablemente todos cometeremos pecados en algún momento. No existe ninguna persona infalible. El profeta Muhammad dijo:

"Por aquel que tiene mi alma en sus manos, si ustedes no cometieran pecados, Al-lah los destruiría y traería otro pueblo que cometiera pecados y luego rogaran por perdón". (Transmitido por Muslim)

### Y también dijo:

"Todo hijo de Adán comete pecados, pero el mejor de los pecadores son aquellos que se arrepienten". (Transmitido por Al-Tirmidhi)

Las bendiciones del arrepentimiento se alcanzan en este mundo y en el más allá, algunas son visibles y otras ocultas. La recompensa del arrepentimiento se encuentra en la pureza del corazón, la purificación de los pecados, y el incremento de las hasanaat (recompensas). Con respecto a esto Al-lah dice:

"¡Oh, creyentes! Arrepentíos ante Al-lah en forma sincera, y vuestro Señor borrará vuestras faltas y os introducirá en los jardines del Paraíso por donde corren los ríos..." (Sagrado Corán, 66:8)

Al-lah nos ha prometido Su misericordia y compasión. Él es paciente y no nos castiga inmediatamente después de que terminamos de cometer un pecado, sino que nos da tiempo para que nos arrepintamos de ello.

Todo aquel que se arrepiente, Al-lah acepta su arrepentimiento. La posibilidad de arrepentirse no se interrumpe hasta que la muerte nos alcance.

El Profeta Muhammad 🕮 dijo:

"Hubo un hombre que mató a noventa y nueve personas, y un día preguntó por el más piadoso de la tierra. Le indicaron a un monje, fue a verlo, y le preguntó que si habiendo matado a noventa y nueve personas le sería aceptado su arrepentimiento. Y le respondió: '¡No!' Entonces lo mató, completando así los cien. Después preguntó por el más sabio de la tierra. Y le indicaron un gran sabio, al que le preguntó que si habiendo matado a cien personas le sería

aceptado su arrepentimiento. Le respondió: '¡Sí! Y podrá interponer entre tú arrepentimiento'. A continuación le dijo: 'Parte hacia una tierra en la que encontrarás a personas que adoran a Al-lah, Altísimo sea. Adórale tú con ellos y no regreses a tu tierra, que es dañina.' El hombre se dirigió hacia ella, y llegando a la mitad del camino le sobrevino la muerte. Entonces los Ángeles de la Misericordia y los del Castigo discreparon acerca de él. Los primeros dijeron: '¡Él se dirigía a Al-lah, Altísimo sea, con su corazón arrepentido!' Dijeron los segundos: '¡Realmente nunca hizo una obra de bien!' Finalmente lleaó un Ángel con forma humana y lo pusieron como juez entre ellos, y éste dijo: 'Medid desde la tierra de la cual procedía hasta la que se dirigía, y pertenecerá a la que más cerca estuviere al morir.' Midieron y lo encontraron más cerca de la tierra a la que se dirigía. Entonces, lo tomaron los Ángeles de la Misericordia". (Transmitido por Al-Bujari y Muslim)

Esto quiere decir que el arrepentimiento es tornarse hacia Al-lah, abandonar el pecado y aborrecer caer en él nuevamente. El arrepentimiento tiene tres condiciones:

- 1. Abandonar la mala acción completamente.
- 2. Entristecerse y sentir dolor por haberla realizado.
- 3. Tener el firme propósito de no volver a caer en ella.

Si una de estas tres condiciones no existe el arrepentimiento no es válido. En cambio, cuando la falta ocurre entre las personas, las condiciones son cuatro: las tres mencionadas anteriormente, más la obligación de enmendar la falta cometida. Si se trata de dinero o algún otro bien se debe devolver, si se ha deshonrado a una persona se debe pedirle perdón; y si

se ha calumniado se debe retractar de su calumnia. Es obligatorio arrepentirse de todas las faltas.

El único pecado que Al-lah no perdona (si no se arrepiente de ello antes de morir) es la incredulidad y la hipocresía en la creencia, fuera de esto, Él perdona a todos creyentes que cometan pecados si se da el arrepentimiento sincero. Así nos fue revelado en el Sagrado Corán:

"Al-lah no perdona que se Le asocie nada; pero fuera de ello perdona a quien Le place. Quien asocie algo a Al-lah comete un gravísimo pecado".(4:48)

# THE SHAPE OF THE STATE OF THE S

# La Oración

- ✓ La Intención
- √ La purificación antes de la oración
- ✓ Cubrir el 'Awrah
- ✓ Dirección hacia la Quibla
- √ Tipos de Oración
- √ Realicemos la Oración

# THE BLANCE OF THE PROPERTY OF

## El profeta Muhammad 👑 nos informó:

"Lo primero por lo que el hombre deberá rendir cuentas el Día de la Resurrección será por la oración. Si es válida, toda su obra lo es; si es defectuosa toda su obra lo es" (Transmitido por Al-Bujari)

Para que la oración sea válida se debe cumplir con lo siguiente:

### ✓ La Intención

El Profeta dijo:

"Todas las acciones son juzgadas por las intenciones, y cada persona será recompensada de acuerdo a su intención. Así, aquel que emigró por Al-lah y Su Mensajero, su emigración es para Al-lah y Su Mensajero, pero aquel que emigró por alguna cosa mundana que podía ganar, o por una esposa con la que se quería casar, su emigración es para aquello por lo que emigró". (Transmitido por Al-Bujari y Muslim)

Este Hadiz establece el primer principio para que las acciones de una persona sean aceptadas por Al-lah, el cual es que ellas deben ser únicamente para Él. Respecto a aquellas acciones que han sido ordenadas como una forma de devoción religiosa, conocida como adoración, uno debe hacerlas por Al-lah únicamente, puesto que ha sido Él quien ha ordenado el servicio o acto y será Él quien los recompensará. Estos actos incluyen aquellos como la oración, el ayuno, el Zakat, realizar la peregrinación menor o mayor a La Meca (Umrah y Hayy), y todos los demás actos que han sido ordenados en la religión.

## La purificación antes de la oración

La palabra árabe para pureza es "tahara", que significa estar libre de suciedad, tanto espiritual como física. La pureza es la llave para la oración. Al-lah ha dicho sobre la purificación:

"¡Oh, creyentes! Cuando os dispongáis a hacer la oración lavaos el rostro y los brazos hasta el codo, pasaos las manos por la cabeza y [lavaos] los pies hasta el tobillo. Si estáis en estado de impureza mayor, purificaos. Y si estáis enfermos o de viaje, o alguno de vosotros viene de hacer sus necesidades, o habéis tenido relaciones con vuestras mujeres y no encontráis agua, recurrid a tierra limpia y pasáosla por el rostro y las manos. Al-lah no quiere imponeros ninguna carga, sólo quiere purificaros y completar Su gracia sobre vosotros para que seáis agradecidos." Sagrado Corán (5:6)

Esta noble aleya es el origen de la obligatoriedad de las formas de purificación ya sea el Wudú (a menudo traducido como ablución), el Gúsl (un baño completo) o el Tayammum (purificación con tierra limpia), que como dijimos es la llave previa a la oración, sin la purificación no es aceptada la oración. Antes de la oración, sea obligatoria o voluntaria, la persona debe asegurarse de que está en estado de limpieza. El Wudú libera al cuerpo de las impurezas menores, y el Gúsl limpia el cuerpo de las impurezas mayores.

## El Wudú (Ablución)

Es el uso de agua aplicado a miembros específicos del cuerpo con intención de purificarse.

Antes de comenzar la oración debemos purificarnos haciendo la Ablución (Wudú). Es importante que sepas que si has hecho alguna necesidad fisiológica deberás higienizarte con agua las partes íntimas y luego realizarás el Wudú siguiendo el orden que se indica a continuación:

| ••• |                                                                                                                        |                                                                                            |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1   | Tener presente la intención                                                                                            | Recitar dentro de sí<br>mismo (en silencio):<br>Bismil-lah (en el<br>nombre de<br>Al-lah). |
| 2.  | Lavarse la mano derecha 3 veces hasta la muñeca y luego la mano izquierda 3 veces, procurando limpiar entre los dedos. |                                                                                            |
| 3.  | Enjuagarse la boca tres veces.                                                                                         |                                                                                            |
| 4.  | Lavar la nariz: aspirar 3 veces<br>por la nariz un poco de agua<br>de la mano derecha y<br>sonarse.                    |                                                                                            |

| 5. | Lavarse la cara 3 veces desde<br>la frente (implantación del<br>pelo) hasta debajo del<br>mentón, peinando la barba<br>con los dedos en caso de<br>tenerla. |      |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 6. | Lavar los antebrazos comenzando con el derecho (3 veces) y luego con el izquierdo (3 veces).  IMPORTANTE: incluyendo los codos.                             | 2000 |
| 7. | Pasar los dedos mojados entre<br>el cabello (tocando el cuero<br>cabelludo), de adelante hacia<br>atrás. (1 vez)                                            |      |
| 8. | Con los dedos índices y pulgares mojados, limpiar las orejas tanto por dentro como por fuera. (1 vez)                                                       |      |
| 9. | Finalmente lavar los dos pies (incluyendo los tobillos y entre los dedos) empezando por el derecho (3 veces) y luego el izquierdo (3 veces).                |      |

#### Invalidación del Wudú

La satisfacción de las siguientes necesidades naturales invalida el Wudú:

- Oringr.
- Defecar.
- 3. Expulsar gases.
- La salida de líquido seminal o flujo.
- 5. La salida del líquido que sale tras la excitación sexual.
- 6. Quedarse dormido profundamente.
- 7. Tocar las partes íntimas propias o de cualquier otra persona intencionadamente.
- 8. La pérdida del conocimiento.

Si realizas alguna de las necesidades naturales antes descritas, perderás el Wudú y deberás repetirlo para poder realizar la oración.

# Circunstancias en las cuales es preferible hacer la ablución (Wudú)

- 1. Para tocar el Sagrado Corán.
- 2. Antes de acostarse a dormir.
- 3. Después de hacer necesidades fisiológicas.
- 4. En el momento del enfado.

## El Gúsl (Purificación Mayor)

Es la purificación obligatoria para cualquier musulmán adulto después de tener relaciones sexuales, cualquier emisión de fluido seminal, dar a luz, la finalización del ciclo menstrual, y la muerte.

Lo obligatorio es mojar todo el cuerpo con agua con la intención del Gúsl de cualquier forma. Sin embargo, es recomendable guiarse por el modo en que lo hacia el profeta Muhammad , tal como lo describió su

esposa Maimuna(Al-lah esté complacido de ella), cuando dijo:

"Se le puso al Mensajero de Al-lah, la paz sea con él, agua para su baño, entonces se lavó las manos empezando con su derecha, vertiendo agua sobre su izquierda dos o tres veces, luego lavó sus genitales. Luego puso sus manos en la pared o en el suelo dos o tres veces; luego hizo la madhmadha<sup>15</sup> y el istinshaq<sup>16</sup>; luego se lavó la cara y los brazos. Luego vertió sobre su cabeza agua, luego lavó el resto de su cuerpo. Luego se inclinó y lavó sus pies. Yo le di un trapo pero no lo quiso, y se puso a secarse con sus manos". (Transmitido por Al-Bujari)

- Comienza por sentir la intención de realizar el Gúsl.
- Lava la mano derecha incluyendo la muñeca (y entre los dedos) tres veces, luego lo mismo para la mano izquierda.
- 3. Lavar las partes privadas y eliminar la suciedad del cuerpo.
- 4. Realizar Wudú: lava nuevamente tus manos, luego asegúrate de que la boca y la nariz están bien enjuagados tres veces. Luego lava tus brazos comenzando con el derecho e incluyendo el codo (tres veces) y luego lo mismo para el brazo izquierdo. Lava tu cabeza de modo de que el agua fluya por todo el cuerpo y luego limpia tus orejas con los dedos.

<sup>15</sup> Introducir agua en la boca y enjuagarse con ella.

<sup>16</sup> Introducir agua en las fosas nasales al inspirar.

- 5. Vierte agua sobre los hombros tres veces cada uno (comenzando con el derecho y luego el izquierdo). Las manos deben pasar por todo el cuerpo cuando el agua se vierte de manera que ninguna parte del cuerpo quede seco.
- 6. Si estás parado sobre un suelo limpio, también deberás lavar los pies cuando realizas el Wudú. Pero si te estás bañando en un lugar fangoso, deberás moverte a un lugar limpio y lavar los pies, comenzando con el derecho (tres veces) y luego el izquierdo (3 veces).

#### Debemos hacer Al-Gúsl cuando:

- 1. En caso de la salida de líquido seminal, estando despierto o dormido.
- 2. Al tener relaciones sexuales.
- 3. El término de la menstruación o puerperio.
- 4. En caso de muerte: cuando muere el musulmán hay que lavarle, para ser enterrado posteriormente.

## Las circunstancias en las cuales se aconseja hacer Al-Gúsl son:

- 1. El viernes: para la oración del viernes.
- 2. En las dos fiestas: Eid Al- Fitr (Fiesta del final del mes de Ramadán) y Eid Al-Adhá.
- 3. Antes de entrar a Meca para hacer el Umrah o el Hayy.
- 4. Al haber bañado al muerto.
- 5. Al abrazar el Islam.

# Lo que no puede hacer quien se encuentra en estado de impureza mayor:

- 1. La oración.
- 2. La peregrinación.
- 3. Recitar o tocar el Corán<sup>17</sup>.
- 4. Entrar a las mezquitas.

## At-Tayammum o Ablución Seca

La ablución es imprescindible para orar y es una prescripción sin la cual la oración no es válida. Ahora bien, en caso de no haber agua o no poder conseguirla o no poder utilizarla (lo veremos más adelante) se permite hacer lo que llamamos At-Tayammum.

At-Tayammum es un sustituto de las abluciones o del Gúsl (purificación) y consiste en: tocar la tierra limpia o cualquier superficie orgánica con las palmas de ambas manos y seguidamente pasarlas sobre la cara y frotar el dorso de las manos.

## Circunstancias en las que se permite hacer el At-Tayammum

- 1. Si no se encuentra agua, o no es suficiente para purificarse.
- 2. Si el agua que consigue está sucia o contaminada.
- 3. En caso de enfermedad y temor por su salud (agrava su enfermedad o retrasa su curación).
- 4. En caso de haber agua cerca, pero le es imposible llegar a ella.

<sup>17</sup> Esta prohibición se aplica sólo para quienes hayan tenido relaciones sexuales y no hayan hecho el Gúsl, sea hombre o mujer.

#### ✓ Cubrir el 'Awrah

Otra de las condiciones de la oración es cubrir el 'Awrah, que para el hombre comprende desde el ombligo hasta debajo de las rodillas y para la mujer todo su cuerpo excepto las manos y el rostro. Dice Al-lah:

"¡Oh, hijos de Adán! Cubríos [para rezar]..." (Sagrado Corán, 7:31)

Es importante contar con la ropa adecuada que no sea trasparente ni ceñida, y que cubra todo el 'Awrah.

#### ✓ Dirección hacia la Quibla

Es la dirección hacia la que se encuentra la honorable Kaaba, en la noble Meca, conforme a lo que ha dicho Al-lah:

"Y hacia donde salieses oriéntate hacia la Mezquita Sagrada, y dondequiera que salieseis orientaos hacia ella" (Sagrado Corán, 2:150)

La determinación de la dirección de la Quibla depende del conocimiento de la posición del país con respecto a Makkah (La Meca), basándose en el sol, la luna, las estrellas (la estrella polar) etc. Hoy en día, existen instrumentos que nos pueden facilitar encontrar su ubicación, como la brújula o aplicaciones de dispositivos móviles inteligentes que podemos utilizar una vez tengamos conocimiento hacia qué grados de los puntos cardinales se encuentra la Kaaba con relación al lugar en el que nos encontramos.

## √ Tipos de Oración

Las cinco oraciones en las que los musulmanes dejamos unos instantes nuestras obligaciones cotidianas para invocar al Creador y los movimientos, no son más que la adoración y sumisión a Él.

"Que son veraces en sus testimonios, y que realizan las oraciones prescritas. Éstos serán honrados con jardines [en el Paraíso]." (Sagrado Corán, 70:34)

La oración es uno de los ritos de adoración al Creador, en ésta el creyente debe realizar una serie de movimientos y recitaciones en el **idioma árabe**, ya que durante la misma se pronuncian partes del Sagrado Corán.

Existen dos tipos de oraciones, las oraciones obligatorias y las oraciones voluntarias.

**Oraciones Obligatorias**: son aquellas que Al-lah nos ordenó realizar en tiempos determinados:

"...La oración ha sido prescrita a los creyentes para realizarla en horarios determinados." (Sagrado Corán, 4:103)

#### Y también:

"Observa las oraciones prescritas desde pasado el mediodía hasta la oscuridad de la noche [las oraciones del mediodía, media tarde, ocaso y noche.] Y también la oración del alba, y prolonga la recitación en ella, pues ésta es atestiguada [por los Ángeles de la noche y el día]". (Sagrado Corán, 17:78)

Así podemos describir los tiempos de las oraciones en:

- 1. La oración del Fayr (alba): Comprendida entre el alba y la salida del sol.
- La oración del Duhur (mediodía): Desde el momento en el cual el sol está en su zenit hasta la oración del Asr.
- 3. La oración del 'Asr (media tarde): Desde el momento en que las sombras de los objetos sean iguales a los mismos, hasta la puesta del sol.
- 4. La oración del Magrib (ocaso): Comienza inmediatamente tras la puesta del sol y se extiende hasta el final del crepúsculo.
- 5. La oración del 'Ishaa' (noche): Desde la desaparición del crepúsculo y se extiende hasta que se anuncia el alba.

Oraciones voluntarias (Sunnah): Son las oraciones recomendadas y practicadas asiduamente por el profeta Muhammad para acompañar a las cinco oraciones obligatorias antes y después de las mismas. Éstas nacen de la iniciativa personal del musulmán y se aconseja realizarlas para aumentar la fe y complementar la recompensa para el Día de la Resurrección, ya que en ocasiones a algunas oraciones les afectan omisiones o errores. Generalmente se realizan en voz baja.

Realizar estas oraciones voluntarias es una de las muchas maneras en las que podemos ganar una morada en el paraíso:

Narró Umm Habiba<sup>18</sup> (que Al-lah se complazca de ella) Escuché al Mensajero de Al-lah & decir:

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Esposa del profeta Muhammad.

"Aquel que rece doce Rakat durante el día y la noche, se le construirá una casa en el Paraíso" (Transmitido por Muslim)

## La oración de acuerdo a los tiempos del rezo

Llegado el tiempo de cada rezo, se realiza lo que es conocido como **Adhan**, **el cual es el anuncio de la llegada del tiempo del rezo** para convocar a los files a la oración con una formula precisa.

Por otra parte, Al- lqama es el anuncio del inicio mismo del rezo con una forma específica. Al escucharlo, el orante tiene el conocimiento de que la oración está por comenzar.

#### La Oración del Yumaah (Viernes)

El viernes es un día muy importante para los musulmanes. Es más importante y beneficioso que cualquier otro día de la semana. Es el día en que nos reunimos para rezar en congregación en la mezquita. Justo antes de la oración, escuchamos un sermón elaborado para brindarnos un conocimiento valioso sobre Al-lah y la religión. Es un momento para adorar al Todopoderoso y encontrar fortaleza y consuelo de pie, hombro a hombro; reafirmando nuestra fe y devoción por Él.

"¡Creyentes! Cuando sea realizado el llamado a la oración del día viernes, acudan al recuerdo de Al-lah y abandonen el comercio, es lo mejor para ustedes. ¡Si supieran!" (Sagrado Corán, 62:9)

Es importante que un musulmán no descuide la oración del viernes, sea por trabajo, estudio o cualquier otro asunto mundano. Los creyentes

debemos hacer prioritaria la asistencia a esta oración, ya que ignorarla tres veces consecutivas sin causa justificada nos aleja del camino recto.

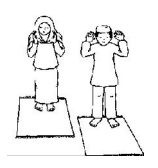
Para las mujeres asistir a esta oración es un acto voluntario, y para los hombres es un acto obligatorio. Hay muchos actos recomendados que pueden ser realizados por hombres, mujeres o niños durante este día. Estos actos incluyen tomar un baño y vestir ropas limpias, decir numerosas súplicas a Al-lah y recordarlo, pedir bendiciones por el Profeta Muhammad , entre otros.

#### ✓ Realicemos la Oración

Quien desee efectuar la oración se debe poner de pie con la parte delantera de su cuerpo y su rostro en dirección a la Quibla, consiente de estar ante Al-lah con actitud devota y humilde. Luego concibe en su corazón la intención de realizar la oración e inicia con la misma.

Para realizar la oración de cada tiempo, es primordial que primero distingas lo que es un Rakaah. A continuación describiremos sus pasos:

1) Levantar las manos a la altura de las orejas y decir:



## "Al-lahu Akbar"

Traducción: "Al-lah Es El más Grande". 2) Poner la mano derecha sobre la parte posterior de la mano izquierda y ambas en la parte baja del pecho y decir en voz baja:



## "A'udhu bil-láhi minash Shaitán ar rayim" Traducción: "Me refugio en Al-lah del maldito Shaitán

Seguidamente recitar (en voz alta o baja dependiendo de la oración que se esté realizando) la Sura de apertura del Sagrado Corán (Al-Faatiha):

(Satanás)"



Bismil-lahi, Ar Rahmán, Ar Rahím, Al Hamdulil-lahi, Rabbil 'Alamín, Ar Rahmán, Ar Rahím, Máliki laumi Ad Dín, I-yáka na'budu Wa I-yáka nasta'in. Ihdinás Sirátal Mustaquim. Sirátal ladhina an'amta 'alaihim, Gairil Magdubi 'alaihim Wa Ia

Amín.

#### Traducción:

En el nombre de Al-lah, Clemente, Misericordioso,

Ad-dálin

Alabado sea Al-lah, Señor del Universo,

Clemente, Misericordioso,

Soberano en el Día del Juicio,

Sólo a Ti adoramos y de Ti imploramos ayuda.

Guíanos por el sendero recto.

El sendero de quienes agraciaste, no el de los execrados ni el de los extraviados.

Amén.

**Opcional:** Luego recitar otra Sura o aleya del Sagrado Corán.

3) Levantar nuevamente las manos a la altura de las orejas y decir (como en el paso nº 1):

#### "Al-lahu Akbar"

**4)** Al-Rukuaa: Inclinarse hacia adelante manteniendo las piernas rectas, y posando las manos sobre las rodillas (logrando con el cuerpo en un ángulo de 90°). En esta posición se debe decir tres veces:



"**Subhana Rabbil 'Adhim."** Traducción: "Alabado sea mi Señor, el Grandísimo"

**5)** Levantarse y subir las palmas de las manos a la altura de las orejas hasta estar nuevamente erguido, bajarlas y decir:

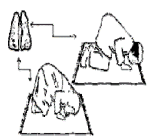


"Rabbana wa lakal Hamd"

Traducción: "Al-lah Oye a
aquellos que lo alaban"

"Al-lah merece todas las
alabanzas y le pertenecen"

**6)** Decir "**Al-lahu Akbar**" y realizar el Suyud (postrarse) colocando las manos, rodillas, frente y nariz contra el suelo. Los dedos de los pies deben igualmente estar apoyados. En esta posición se dice tres veces:



## "Subhana Rabbil A'la"

Traducción: "Alabado Seas mi Señor, el Altísimo."

**Importante:** Los codos no deben estar apoyados en el suelo y tienen que estar ligeramente inclinados hacia los lados.

7) Levantar la cabeza diciendo "Al-lahu Akbar" hasta quedar sentado sobre sus pies. Poner las palmas de las manos sobre los muslos con los dedos orientados hacia las rodillas y decir:



"**Rabbí Igfirlí"**"Oh Señor, perdóname''''

8) Postrarse por segunda vez, diciendo mientras se inclina "Al-lahu Akbar", y repetir tres veces (como en el paso nº 6):

## "Subhana Rabbil A'la"

**9)** Levantar la cabeza diciendo "**Al-lahu Akbar**", y sentarse (como en la figura n°7).

Los pasos mencionados anteriores constituyen lo que es llamado un Rakaah. Para cada una de las oraciones prescritas se realiza un número de Rakaah.

- \* Cuando una oración contiene **dos Rakaah**, para cerrar el rezo se debe continuar con los siguientes dos pasos:
- **10)** Luego de haber realizado la segunda postración del segundo Rakaah, estando sentado, con las manos sobre los muslos, se dice lo que es llamado **el primer Attashahhud**:

## "At-Tahiátu lil-lahi was-salawátu wattaiebatu assalámu 'alaika aiuhan-nabiu wa rahmatul-láhi wa barakátuhu. Assalámu 'alaina wa 'ala 'ibadi-láhis-sálihin'

Traducción:" Las salutaciones son para Al-lah, todos los actos de adoración y las buenas obras. Que la Paz, la Misericordia y las Bendiciones de Al-lah sean con el Profeta. Que la Paz sea sobre nosotros y sobre los siervos virtuosos de Al-lah"

11) Luego cierre los dedos de la mano derecha, y extienda el dedo índice, levántelo y muévalo de arriba abajo mientras recita **el testimonio de fe**:

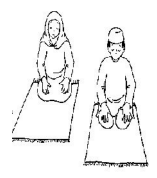
## "Ash-hadu an lá iláha illaláhu Wa ash-hadu anna Muhammadan 'abduhu wa rasuluhu."

Traducción: Atestiguo que no hay dios salvo Al-lah y atestiguo que Muhammad es Su siervo y mensajero"





**12)** Apoye nuevamente sus palmas sobre los muslos, y diga lo que es conocido como **el segundo tashahhud**:



"Al-lâhumma Sal-li 'ala
Muhammad wa 'ala Aâli
Muhammad Kamâ sal-laita 'ala
Ibrâhim wa 'ala Aâli Ibrâhim.
Innaka Hamidun Mayid. Allâhumma Bárik 'ala Muhammad
wa 'ala Aâli Muhammad Kamâ
barakta 'ala Ibrâhim wa 'ala Aâli
Ibrâhim. Innaka Hamidun Mayid".

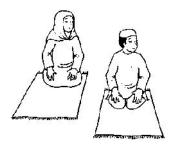
Traducción: "Oh Al-lah, exalta a Muhammad y a la familia de Muhammad, como exaltaste a Abraham y a la familia de Abraham. Ciertamente Tú eres Alabadísimo y Majestuoso ¡Oh Al-lah! Bendice a Muhammad y la familia de Muhammad, como bendijiste a la familia de Abraham y a la familia de Abraham. Por cierto Tú eres Alabadísimo y Majestuoso".

**13)** Gire su rostro, primero **hacia su lado derecho**, diciendo:



" As-salamu 'Alaikum Wa Rahmatul-lah"

Traducción: ".La paz y la misericordia de Al-lah sea con vosotros" **14)** Finalmente y para concluir la oración, gire su rostro, **hacia su lado izquierdo**, diciendo nuevamente:



"As-salamu 'Alaikum Wa Rahmatul-lah"

- \* Cuando una oración contiene tres Rakaah, (como ocurre por ejemplo con la oración del Magrib) una vez hechas las dos Rakaah primeras, hacemos el primer At-tashahhud con el testimonio de fe, luego nos levantamos diciendo "Al-láhu Akbar" y nos ponemos de pie haciendo una Rakaah más y tras las dos postraciones hacemos at-tashahhud completo hasta el final, acabando de esta manera con "As-salamu 'Alaikum Wa Rahmatul-lah" como en los pasos 13 y 14 antes descritos.
- \* Cuando una oración contiene cuatro Rakaah, hacemos las dos primeras acabando con el primer Attashahhud con el testimonio de fe y nos levantamos diciendo:
- "AL-Láhu Akbar", y hacemos otras dos Rakaah; tras la segunda postración de la segunda Rakaah, hacemos at-tashahhud completo hasta el final, acabando de esta manera con"As-salamu 'Alaikum Wa Rahmatullah" como en los pasos 13 y 14 antes descritos.

| Tiempos<br>Del Rezo                     | Sunnah<br>(Voluntarios)<br>Antes de la<br>oración<br>obligatoria | Obligatorios                                                                                              | Sunnah<br>(Voluntarios)<br>Después de<br>la oración<br>obligatoria |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| Fayr (La<br>Madrugada)                  | 2 Rakaah                                                         | 2 Rakaah<br>(Se recita en<br>voz alta)                                                                    | No tiene                                                           |
| Dhuhr<br>(Medio Día)                    | 2 Rakaah<br>+2<br>Rakaah=4                                       | 4 Rakaah<br>(Se recita en<br>voz baja)                                                                    | 2 Rakaah                                                           |
| Asr<br>(Tarde)                          | No Tiene                                                         | 4 Rakaah<br>(Se recita en<br>voz baja)                                                                    | No Tiene                                                           |
| Magrib<br>(Caída Del<br>Sol)            | No Tiene                                                         | 3 Rakaah<br>(Se recitan en<br>voz alta las<br>primeras dos<br>Rakaah y la<br>última en voz<br>baja)       | 2 Rakaah                                                           |
| Ishaa'<br>(Noche)                       | No Tiene                                                         | 4 Rakaah<br>(Se recitan<br>en voz alta las<br>primeras dos<br>Rakaah y las<br>últimas dos en<br>voz baja) | 2 Rakaah                                                           |
| Yumaah<br>(medio<br>día del<br>Viernes) | 2 Rakaah<br>al entrar a<br>la mezquita.                          | 2 Rakaah<br>(Dirigido por<br>el Imam en la<br>mezquita)                                                   | No tiene                                                           |

# Algunos actos recomendados con base en la Sunnah del profeta Muhammad

El Islam ha establecido que perfeccionar los modales en todos los asuntos cotidianos es una manera de acercarse a Al-lah y a su complacencia, por lo tanto, es recomendable que realices las siguientes acciones en tu día a día, ya que son parte de la Sunnah del profeta Muhammad y así podrás ganar más bendiciones:

✓ Cuando te dispongas a comer o beber, hazlo con la mano derecha y pronuncia:

#### Bismil-lah

"En el nombre de Al-lah"

Y luego de comer o beber, di:

#### Alhamduli-lah

"Gracias a A-lah"

✓ Cuando vayas a ayunar: Es Sunnah comer el Suhur (comida ligera antes del tiempo del Fayr) por las bendiciones que hay en él. Una de ellas, es reforzar el cuerpo para la obediencia a Al-lah y Su adoración. También es un motivo para levantarse antes del amanecer, momento en el que es recomendable para invocar a Al-lah, pedir perdón, ofrecer algunas súplicas, y además poder rezar el Fayr con la comunidad.

También es Sunnah apresurar el Iftar (el desayuno después del tiempo del Magrib). También es recomendable romper el ayuno con dátiles, y en su defecto, con aqua.

✓ Antes de dormir realiza el Wudú. Cuando te acuestes para ya descansar, hazlo apoyándote del

lado derecho (forma una almohada con el soporte del brazo derecho y la mano derecha) y encomiéndate a Al-lah recitando la Sura Al-Faatiha y luego las últimas tres Suras del Sagrado Corán (Al-Ikhlas, Al-Falaq y An-Nas).

✓ Al despertar di:

## Alhamdulil-lah al-ladhí ahiana ba'ada ma amátana wa ileihin-nushur.

"Alabado sea Al-lah, quien nos ha devuelto a la vida, luego de habernos dado la muerte y a Él será el retorno"

- ✓ Acerca de los sueños placenteros o pesadillas: El sueño placentero proviene de Al-lah, y la pesadilla del Shaytan, entonces si sueñas algo que te complace puedes contárselo a quien confíes; y si tienes alguna pesadilla, deberás soplar sobre tu hombro izquierdo tres veces, refugiarte en Al-lah del Shaytan y de lo malo que hayas visto (tres veces), cambiar el lado sobre el que dormías, no contárselo a nadie, y si lo deseas puedes levantarte y orar.
- ✓ Al entrar al baño hazlo con el pie izquierdo y diciendo:

## [Bismil-lah] Al-lahumma inni audhu bika min al Jubzi wal Jaba-iz

"[En el nombre de Al-lah] ¡Oh Al-lah! Ciertamente me refugio en ti del demonio y sus secuaces"

Si eres hombre, evita orinar de pie, pues el Profeta , había prohibido orinar de pie, pero si se está a resguardo de salpicarse con la propia orina, entonces está permitido.

Al salir del baño, hazlo con el pie derecho y diciendo:

#### Gufrának

"Pido tu perdón, Al-lah"

- ✓ No dejes pasar más de cuarenta días sin recortar las uñas, depilar el vello púbico, y el bigote; pues es un acto detestable.
- ✓ Realiza el Wudú antes de entrar a la mezquita. Cuando ingreses en ella, hazlo con el pie derecho y disponte a realizar el "Rezo del Saludo a la Mezquita" (dos rakats).

Al salir de la mezquita, hazlo con el pie derecho.

✓ Parte del respeto a ti mism@ y a la religión, es saludar sin hacer contacto físico entre sexos opuestos, es decir, con personas con las que puedas contraer matrimonio. Véase el Sagrado Corán (4:23) para tener conocimiento sobre a qué personas si puedes saludar haciendo contacto físico.

## Palabras Islámicas usadas en situaciones precisas

✓ Cada vez que oímos, vemos o sabemos de algo bueno, confirmando que todo viene de Al-lah, decimos:

#### Al-hamdulil-lah

"Gracias a Al-lah"

✓ La mejor manera de agradecer a alguien es diciendo:

## Yazaka Al-lahu Khairan

"Que Al-lah te recompense"

✓ Cuando escuchamos malas noticias o algo que nos decepcione, decimos:

## La hawla wa la quwwata il-la Bil-lah

"No hay poder ni gloria excepto la de Al-lah"

✓ Cuando deseamos hacer algo a futuro, decimos:

#### In sha'Al-lah

"Si lo dispone Al-lah"

✓ Cuando vemos algo atractivo, algo que se pueda desear, o admirable. Al decir la siguiente frase nos resguardamos de los efectos de la envidia:

#### Ma sha Al-lah

"Esto es según la voluntad de Al-lah"

✓ Cada vez que nos alegramos o cuando nos sorprendemos de cualquier manifestación de los maravillosos trabajos de Al-lah decimos:

#### Subhana Al-lah

"Alabado sea Al-lah"

✓ Cuando estornudamos, decimos:

#### Al-hamdulil-lah!

"Gracias a Al-lah!"

Y cuando si escuchamos a alguien estornudar, decimos:

#### larhámuka Al-lah

"Que Al-lah tenga misericordia de ti."

Y luego, quien ha estornudado responde:

#### iahdikun Al-lah wa yuslihu balakum

"Que Al-lah te guíe y corrija tus asuntos."

✓ Al asustarnos decimos:

#### La ilaha il-la Al-lah

"No hay dios salvo Al-lah"

✓ Cuando nos sentimos tentados a hacer algo malo o cuando estamos enojados decimos:

## A'udu bil-lahi min ash-Shaytanir Rayím

"Me refugio en Al-lah del maldito Satanás"

✓ Cuando nos hacemos conscientes de un pecado, decimos:

## Astaghfir Al-lah

"Al-lah, perdóname"

✓ Antes de realizar cualquier actividad, siempre debemos decir:

#### Bismil-lah

"En el nombre de Al-lah"

✓ Cuando escuchamos que alguien ha muerto, o cuando nos enfrentamos con algo difícil o alguna desgracia decimos:

#### Inna lil-lahi wa inna ilayhi rayi'un

"Verdaderamente pertenecemos a Al-lah y verdaderamente a Él regresaremos"

✓ Cuando mencionamos al profeta Muhammad siempre debemos decir:

#### Sala Al-lahu aleyhi wa Sal-lam

"La paz y bendiciones de Al-lah sean con él."

## Consejos para los nuevos musulmanes

- ✓ Aplícate en conocer y aprender más sobre el Islam: Lee los libros islámicos que explican el monoteísmo, los pilares de la fe y los pilares del Islam. Lee y aprende los 99 nombres de Al-lah y sus atributos.
- ✓ Esfuérzate en leer y entender el Sagrado Corán para que puedas aplicarlo en tu vida. Lee y aprende la historia del Profeta Muhammad ﷺ sus enseñanzas, sus virtudes, su paciencia, su confianza en Al-lah, etc. Y esfuérzate en aplicarlas.
- ✓ Si tienes una duda por mínima que sea, pregunta. Mantén el contacto con algún Sheikh o profesor de religión que pueda responder a tus preguntas con fuentes confiables (el Sagrado Corán y la Sunnah). Conoce de dónde obtienes tu conocimiento, en qué páginas web y a qué hermanos consultas. Cuando tengas una buena fuente, aférrate a ella, puede equivaler a un tesoro.
- ✓ El aprendizaje viene poco a poco. Concéntrate primero en aprender y realizar los actos de adoración obligatorios y luego los voluntarios.
- ✓ Lee este libro, concéntrate en el aprendizaje y si deseas llévalo contigo a donde vayas, así cuando llegue el tiempo de la oración podrás realizarla siguiendo los pasos del rezo mientras los memorizas.
- ✓ Sé constante en los actos de adoración y evita postergar tus obligaciones religiosas (rezar, pagar el Zakat, cumplir con los días faltantes de ayuno, etc.), pues no sabes en qué momento la muerte te llegará.
- ✓ Realiza tus oraciones en sus tiempos y trata de asistir constantemente a la mezquita, así se te hará más fácil realizar la oración todos los días en congregación

y afirmar tus lazos con los otr@s herman@s musulmanes. El profeta Muhammad & dijo:

"La oración realizada en congregación (Yumaah) supera veintisiete veces a la oración realizada individualmente". (Transmitido por Al-Bujari y Muslim)

✓ No olvides asistir todos los viernes a la mezquita para el rezo del Yumaah (viernes), pues es obligatorio. Aprovecha las virtudes de este día, ya que el profeta Muhammad ∰ nos ha informado:

"No hay día más virtuoso que el viernes. En él hay una hora en la que no hay nadie que le ore a Al-lah sin que Él escuche sus oraciones". (Transmitido por At-Tirmidhi)

- ✓ Trata de trabajar con musulmanes, así podrás aprender de ellos y se te hará más fácil realizar tus actos de adoración (la oración, el ayuno, etc.) durante el día.
- ✓ Rodéate de amigos musulmanes (as) practicantes y de buena moral, así podrás aprender mucho de ellos.
- ✓ Asiste a un grupo de estudio: En muchas mezquitas y centros islámicos se dictan clases, asiste cuando te sea posible, pero además haz un grupo de estudio, rodéate de personas, que al igual que tú, están determinadas a aprender. Recuerda el Hadiz del Profeta ﷺ:

"Todos aquellos que se reúnan en una de las casas de Al-lah (mezquitas) para recitar y estudiar el Libro de Al-lah, verán descender sobre ellos el sosiego; serán cubiertos de misericordia; estarán rodeados de ángeles; y serán mencionados por Al-lah entre aquellos (ángeles) que estén con Él". (Transmitido por Muslim)

✓ Ten presente siempre lo que Al-lah dice en el Sagrado Corán:

"¿Acaso piensan los hombres que se les dejará decir: ¡Creemos! sin ser puestos a prueba?" (29:2)

Como nuevo musulmán, es importante que sepas que Al-lah te estará poniendo a prueba, por esto es bueno que busques el conocimiento sobre la importancia de la paciencia y sus bendiciones. Aplícala en tu vida y serás de los agraciados.

- ✓ Si se te presentan dificultades con tu familia con respecto a aceptar tu creencia, ten paciencia y enséñales con tus buenas acciones y demuéstrales las mejoras que el Islam ha traído en ti.
- ✓ No olvides realiza súplicas durante el día, pues aun cuando creamos que todo está bien, no tenemos conocimiento de que así seguirá. Además recuerda agradecer constantemente a Al-lah. Estas son las llaves para superar las dificultades de la vida.
- ✓ Recuerda a Al-lah todo el tiempo, con el corazón y con la lengua, diciendo: Subhana Al-lah, Alhamdulil-lah, Al-lahu Akbar, La hawla

wa la quwwata il-la Bil-lah, etc. Esto te protege y fortalece tu relación con Al-lah.

✓ Cuando tengas una base firme de tu conocimiento sobre la religión, invita a la gente a abrazar el Islam con sabiduría y buenas palabras. Empieza con tu familia, amigos y conocidos.

- ✓ Recuerda siempre que el Islam es perfecto, pero los musulmanes no. Si ves que algún hermano musulmán está cometiendo un error o un pecado, no generalices esta acción al Islam o a todos los musulmanes.
- ✓ Si ves que algún hermano musulmán está cometiendo un error o pecado, aconséjalo en privado y de buena manera. Abstente de divulgar su mala acción.
- ✓ Cuídate de: fuentes no confiables (libros, páginas web, libros modificados como la biblia, etc.), malas compañías y de realizar actos contrarios a tu religión (beber alcohol, frecuentar discotecas, fornicar, asociar a Dios, ir a la iglesia u otros centros religiosos que están fuera del Islam, etc.). Ten presente que al abrazar el Islam, Al-lah perdonó tus pecados anteriores y los cambio por bendiciones, aprovecha esta oportunidad y aléjate del pecado.
- ✓ Al buscar información en páginas web, te aconsejamos las siguientes:

www.islamhouse.com www.islamreligion.com www.nurelislam.com www.islamland.com www.islamic-message.net www.islam-port.com

## Si deseas consultar chats abiertos on-line:

www.edialogue.org/index/en

#### Para leer la traducción en español del Sagrado Corán:

http://www.nurelislam.com/coran/

## También puedes seguir en las redes sociales:

You Tube Dr. Ahmad Abdo @dr\_ahmad\_abdo

Y recuerda, Al-lah nos ha dado órdenes. Leer ha sido una de ellas, aprender de nuestra religión y creer con convicción y sabiduría, pero no nos ha dejado solos en este camino:

Se transmitió de Abu Huraira, (Al-lah esté complacido con él), que el Mensajero de Al-lah dijo:

"A quien siga un camino buscando el conocimiento en él, Al-lah le facilitará el camino hacia el Jardín." (Transmitido Muslim)

## Referencias Bibliográficas y Páginas Web

- AL ASHQAR, OMAR. 2003. Designio Divino y Predestinación; a la luz del Corán y la Sunnah. Riyadh, International Islamic Publishing House. 154p.
- AL- KHATEEB, MUHIBBUDEEN. Al Jutut Al Aridah [Nociones Generales]; Exposición y refutación de las fuentes sobre las que está basada la religión chiita.
- AN NAUAUI, MUHI DIN ABU ZAKARIA.2004. El Edén de Los Virtuosos.Primera Edición en Español. Líbano, International Islamic Publishing House. Tomo I
- DR. BAHMMAM, ABDULLAH. El Fiqh de la adoración con imágenes; Facilitar y enseñar las detalladas reglas islámicas "Fiqh de adoración". Primera Edición en Español.
- Exégesis del último décimo del sagrado Corán Continuado por: Reglamentaciones islámicas que interesan a todo musulmán. Versión Impresa. www.tafseer.info. 192 p.
- HALÁWA, WALID. 2003. La Oración Islámica. Cuarta Edición. España, Asociación Musulmana en España. 52 p.
- HEIN, UMM YOUSSEF CLAUDIA. 1999. 50 Preguntas y Respuestas Sobre el Monoteísmo Islámico. Maktaba Dar-us-salam. 24p.
- IBN WAHAF, SAID A. 2008. El fortalecimiento del musulmán; a través del recuerdo de Allah. Versión digital. www.islamhouse.com. 173p.
- IBRAHIM, ABU HARD, 2004. Breve Guía llustrada para entender el Islam.
  Primera Edición.NC- USA, International Islamic Publishina House
- LIC. GARCIA, ISA M. 2013. Traducción comentada El Corán. Doha-Qatar, Gulf Pearl Adventising & Media.

#### Links:

http://www.nurelislam.com/coran/http://www.islamreligion.com/eshttps://islamhouse.com/es/

## **NOTAS**

| <br> |             |
|------|-------------|
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> |             |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
| <br> |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
| <br> | <br>        |
| <br> | <br>        |
| <br> | <br>- · · - |
| <br> | <br><u></u> |
| <br> | <br>        |
| <br> | <br>        |
|      |             |
|      |             |
| <br> |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |
|      |             |

