5031 o) J

Curso de estudios isldmicos para
divulgadores del Islam, dirigido a
nuevos musulmanes



Unidad 1
,Por gue el islam?

Introduccion

El islam es la entrega a Dios, la sumisién y obediencia a El mediante la
practica de Sus mandamientos, el abandono de lo que El prohibe, y la
unicidad y sinceridad hacia El. Dios dijo: “La Gnica religién (verdadera) para
Al-lah es el Islam” (aai ‘imran: 19).

El islam es la religion de Dios que El ha elegido para la humanidad hasta el
Dia del Juicio. Por eso, sus caracteristicas estdn en armonia con la naturaleza
humanay con su funcién en la tierra. Es una religion integral que abarca todos
los aspectos de la vida, en todo tiempo y lugar. Se distingue por cualidades
intrinsecas que lo hicieron en el pasado, y lo hacen hoy, la religiéon de mas
rapido crecimiento en el mundo, ya que las naciones compiten por entrar
en ella al ver su conformidad con la naturaleza humana, su armonia con la
razén y su trato noble.




¢Por qué el islam?

El islam conecta al siervo con su Creador mediante lazos firmes. Cuando la persona sabe que Dios
es su Creador, su Sustentador y el que le concede las bendiciones, su corazén se apega a El, se

encomienda a El, obedece Sus mandatos y evita Sus prohibiciones, y somete su voluntad a El.

El islam equilibra entre la fe en lo invisible y la fe en lo perceptible. Todos los indicios tangibles,
cuando una persona los contempla con una naturaleza sana, la conducen a creer en lo invisible, a

someterse a su Sefor y a serle sincera.

El islam es una religién de paz y justicia. Todos los hijos de Addn provienen del polvo, y ningun ser
humano tiene una posicién que le permita esclavizar a los demds. En el islam no hay distincién entre
las personas y Dios no acepta la injusticia. Mds bien ordena la justicia en todos los tratos entre la
gente y el dar a cada quien su derecho, asi como la excelencia en el trato. Dios dijo: “Ciertamente,
Al-lah ordena la justicia, el bien y ayudar a los parientes cercanos” (an-Nahi: 90}, y también dijo: “Al-lah

les ordena devolver a sus duefios lo que les hayan confiado” (An-Nisa': 58).
Todas estas normas y muchas otras son valores nobles que reflejan la grandeza de esta religion.

Esta religiéon se apresurdé a aclarar las cuestiones que son oscuras e incomprensibles para la mente
humana limitada, y no dejé que la razén se perdiera en ellas, pues si lo hiciera, se extraviaria y se
confundiria. Estas cuestiones son los seis pilares de la fe: creer en Dios, en Sus dngeles, en Sus libros,
en Sus mensajeros, en el Dia del Juicio, y en el destino, tanto el bien como el mal. Ademds, aclara la
verdad sobre el ser humano y su origen, la verdad sobre el universo que lo rodea y el mundo oculto
que lo circunda. La ley isldmica ha provisto al ser humano de lo que necesita para conducir su vida

y cumplir su mision.



El islam proporciona tranquilidad completa al siervo, al saber que es débil y necesitado ante el
Poderoso y Rico. Con ello alcanza estabilidad y paz interior, sabiendo que Dios lo apoya, lo protege

y lo guia.

El islam es una religion equilibrada que no se enfoca en un aspecto ignorando otro. No prioriza el
dinero descuidando la salud, ni se enfoca en la espiritualidad olvidando el cuerpo. No impone al
siervo lo que no puede soportar, ni prohibe lo que la gente necesita necesariamente. No prohibe el
matrimonio ni el comercio, porque la vida de las personas no puede mantenerse sin estas necesidades

bdsicas.

El islam garantiza el éxito en esta vida y en la otra, otorgando al ser humano la felicidad en ambas.
Dios dijo: “Recibirdn de Mi una guia: quien la siga no se extraviard ni serd desdichado (en la otra

vida)” (1a Ha: 123).

El islam pone a toda persona sensata y racional en armonia con lo que observa de las senales
de Dios, las maravillas de Su creacion y la perfeccién de Su sabiduria, lo que muestra claramente
la grandeza de esta religion, su conocimiento de las ciencias mds precisas y su coherencia con la
naturaleza humana y la razén, sin contradiccion alguna, a diferencia de otras religiones e ideologias

que, por mas refinadas que sean, contienen contradicciones l6gicas o naturales.

La razén de esto es la limitacion inherente a las ideas humanas para alcanzar la completa coherencia,
a diferencia de la religion divina que proviene del Creador del ser humano y del Sabio, el que todo

lo administra, glorificado sea.

Cada uno de estos motivos, por si solo, responde por qué el islam debe preferirse sobre otras religiones,
y si se consideran todos juntos, no queda mds opcion para quien reflexione que aceptarlos y preferir

su resultado sobre cualquier otro.



Unidad 2

La creencia del musulman y su
importancia

Introduccidn

La creencia es el factor principal que dirige la voluntad del ser humano
hacia el bien o el mal. Es la que gobierna sus acciones y palabras, ya que
es la conviccién arraigada en el corazén y la base sobre la que construye
sus actos de adoracién, sus objetivos y todo su comportamiento en la vida.

Cuando la creencia de una persona es correcta, esta se mantiene firme
en el camino del bien y la rectitud, y tiene mas capacidad para controlar y
regular su conducta.




¢Qué es la creencia isldmica?

La creencia isldmica es el conjunto de asuntos religiosos en los que el

musulmdan debe creer con total certeza, sin lugar a dudas.

Representa el aspecto tedrico sobre el que el musulmdn basa toda su
adoracion, su conducta y sus acciones. Su fundamento es la fe en los
principios que Dios nos ha ordenado creer, y su esencia y espiritu es la
unicidad de Dios (tawhid).

Tanto es asi que los sabios han llamado a toda la ciencia de la creencia
con el nombre de “tawhid”, para destacar su importancia y recordar su
lugar central. Creer en la unicidad de Dios, en Su perfeccién absoluta, en
que no tiene semejantes, ni iguales, ni asociados, y que sélo El merece ser
adorado, es la base de la creencia isldmicaq, el eje alrededor del cual giran
sus principios y pilares.



¢Cudl es la importancia de la creencia?

La creencia tiene una importancia crucial en la vida del musulman,
ya que su vida no puede estar rectamente encaminada sin ella.
Entre sus aspectos mds destacados estan:

ﬂ La creencia es la base del islam

No hay duda de que toda religion tiene una estructura y una base. Su estructura son las
diversas leyes que regulan la relaciéon del ser humano consigo mismo, con su Creador y con
el universo que lo rodea. La base de esa estructura es la creencia, de la cual se deriva todo

lo demds.

e La creencia es condicién para que las obras sean aceptadas

El islam ha otorgado gran importancia a la creencia, expresada en el Cordn con el término

Ilfell.

Dios no acepta ninguna obra si no proviene de una fe verdadera. Dios dijo: “Y quien obre
rectamente, sea hombre o mujer, y crea (en Al-lah y en lo que ha revelado) entrard al Paraiso, y
no serd tratado injustamente en lo mas minimo.” (an-Nisa': 124), y también: “Y las buenas acciones
de quienes rechazan la verdad son como un espejismo en el desierto. El sediento cree ver agug,
mas cuando llega al lugar donde esperaba encontrarla, no halla nada de esta, y encuentra,
en su lugar, a su Sefior, Quien lo juzgard y le dard su merecido (el Infierno). Y Al-lah es rdpido

concediendo a Sus siervos la retribucién (que sus obras merecen).” (An-Nur: 39).

También dijo: “A quien actie con rectitud, ya sea hombre o mujer, y sea creyente, le
concederemos una buena vida y lo recompensaremos de acuerdo con las mejores acciones

que realizd.” (An-Nahi: 97).



o La creencia da al ser humano conocimiento de si mismo y de

su Senor

Es la creencia la que ensena al ser humano la realidad sobre si mismo. Si se conoce a si mismo,
conocerd a su Senor. Le ensefa que no surgié de la nada por casualidad, ni estd solo en este
universo, sino que ha sido creado por un gran Creador, su Sefor, que lo formé, lo equilibro,
le insuflé Su espirity, le dio el oido, la vista y el entendimiento, y lo proveyd con abundantes
bendiciones desde que era un feto en el vientre materno. Este conocimiento lleva al ser humano
a la tranquilidad y a la paz interior, alejdndolo de la desesperacién. Dios dijo: “no pierdan
la esperanza de que Al-lah se apiade de ustedes. Ciertamente, solo se desesperan de Su

misericordia quienes rechazan la verdad.” (vusut: 87).

o La creencia da al ser humano conocimiento sobre el

proposito de su existencia

La creencia ensefia al ser humano la finalidad de su existencia y su misién en esta vida. El
no fue creado en vano, ni serd dejado sin propdsito. Fue creado para ser sucesor en la tierra,
para poblarla como Dios ordend, utilizarla conforme a lo que agrada a Dios, descubrir sus
secretos y disfrutar de sus cosas buenas, sin usurpar el derecho de los demds ni olvidar el
derecho de su Sefior. El primer derecho de su Sefior sobre él es que lo adore Unicamente
a El, sin asociarle nada. Dios dijo: “Y no creé a los yinn y a los hombres salvo para que Me

adoraran.” (Adh-Dhariyat: 56).

Y que adore a su Sefor conforme a lo que fue legislado por medio de los Mensajeros que
El envié como guias, maestros, portadores de buenas noticias y advertencias. Si cumple su
mision en esta morada rodeada de pruebas y responsabilidades, encontrard su recompensa
en la morada del mds alld. Dios dijo: “El dia en que cada uno encuentre ante si las buenas y
malas acciones que llevé a cabo (en la vida terrenal) deseard que haya una gran distancia

entre él y todo lo malo que realizé. “ (Aal ‘Imran: 30).



o La creencia da al ser humano conocimiento sobre su destino

La creencia es la que ensefa al ser humano hacia dénde se dirige después de la vida y
la muerte. Le ensefa que la muerte no es un fin absoluto ni una desaparicién total, sino
una transiciéon hacia otra etapa, hacia una vida intermedia, seguida de una nueva creacién,
en la cual cada alma recibird la recompensa por lo que haya hecho. Alli no se perderd
ninguna obra, ya sea de hombre o mujer, ni escapard ningln opresor o arrogante de la
justicia divina. Dios dijo: “Ese dia la gente se dispersard en grupos distintos para que les sean
mostradas sus acciones. Quien haya realizado una buena accién, por pequeiia que seq, la
verd (recompensada). Y quien haya realizado una mala accién, por pequefia que seq, verd

(el castigo que esta merece” (AzZalzalah: 6-8).

o La creencia produce dignidad y honor

La creencia educa al ser humano en la dignidad de su alma y su honor, ya que lo libera de
toda esclavitud excepto hacia Dios, y lo salva de cualquier sometimiento a otro que no sea
Dios, glorificado sea. Dios es el Creador y Duefio de este universo, y en Su reino solo sucede
lo que El quiere y decreta. La adoracién y sumisién solo deben dirigirse a Aquel que quiere y
puede, y no existe nadie con voluntad y poder absolutos salvo Dios. Cuando el ser humano
comprende esto, se libera del sometimiento a otros que no sean Dios, porque nadie mds

posee voluntad y poder.

Dios dijo: “Si Al-lah hace que te alcance una desgracia, solo El podra librarte de ellg; y si
quiere el bien para ti, nadie podra impedir (que seas agraciado con) Su favor.” (Yunus: 107),

y dijo: “Mas teman a Al-lah y sepan que El estd con quienes Lo temen.” (arBagarah: 194).

En el hadiz de Ibn ‘Abbas, que Dios esté complacido con ambos, el Profeta, la paz y las
bendiciones sean con él, dijo: “Y debes saber que si toda la gente se reuniera para beneficiarte
en algo, no te beneficiarian en nada que no hubiese decretado Al-lah para ti; y si se reunieran
para perjudicarte en algo, no te perjudicarian en nada que no hubiese decretado Al-ldh para

ti. Pues ya estd todo escrito” (Narrado por At-Tirmidhi, y dijo: Hadiz hasan sahih).



o La creencia da al ser humano conocimiento sobre el universo

que lo rodea

Este vasto universo que rodea al ser humano no le es ajeno ni es su enemigo. También fue
creado, como él, por Dios. No se mueve al azar ni actia sin sentido; todo estd medido, cada
asunto con balance y cuenta. Es una bendicién de Dios y una manifestacién de Su misericordia
hacia el ser humano. El disfruta de sus beneficios, se aprovecha de sus bendiciones y reflexiona

sobre sus sefales para llegar a conocer a su Senor.

Dios dijo: “Quien ha creado todo con perfeccién y armonia, ha determinado (el sustento o
modo de vida de toda criatura) y las ha guiado (hacia ello),” (Al-A’la: 2-3), y también: “Al-
lah es Quien ha sometido el mar a ustedes para que las embarcaciones naveguen por él
por orden Suya y puedan buscar Su favor, y para que puedan serle agradecidos. Y también
ha sometido a ustedes todo cuanto hay en los cielos y en la tierra. Ciertamente, en ello hay

pruebas (del poder de Al-lah) para quienes reflexionan.” (Aivathiyah: 12-13).



Unidad 3

El Coran: sus caracteristicas
y virtudes

Introduccion

El Sagrado Cordn es el libro mds grandioso que ha descendido sobre la
humanidad. Es la palabra de Dios revelada a Su siervo y Profeta Muhammad,
la paz y las bendiciones sean con él, para sacar a la gente de las tinieblas a

la luz, del rechazo a la fe, y de la idolatria a la unicidad.

Con él se sellaron los mensajes divinos. Es la cuerda firme de Dios, el camino
recto, la constitucién de los musulmanes. Tiene caracteristicas elevadas y
virtudes nobles que no se encuentran en los libros celestiales anteriores. A

continuacion, mencionamos algunas de ellas:




Caracteristicas del Coran

Es la palabra de Dios

Esta es una de las caracteristicas mds grandiosas del Cordn: es la
palabra de Dios, exaltado seq, revelada a nuestro Profeta Muham-
mad, la paz y las bendiciones sean con él. De El proviene y a El
vuelve. Dios hablé con ella con sonido y expresion.

Es una recitacion devocional y fue transmitida de forma continua
(mutawatir). Dios dijo: “¢Acaso no meditan sobre el Cordn? Si no
proviniera de Al-lah, hallarian en él numerosas contradicciones.”

(An-Nisa’: 82).



Es la fuente de la legislaciéon

El Cordn es la primera fuente de la legislacion isldmica. Dios lo revelé a nuestro sefior Muhammad,
la paz y las bendiciones sean con él, para sacar a la humanidad de la oscuridad del rechazo, la
idolatria y la ignorancia hacia la luz de la fe, la unicidad y el conocimiento. Dios dijo: “Alif. Lam. Ra
[1]. Este (Cordn) es un libro que te hemos revelado para que saques a los hombres de las tinieblas

(de la incredulidad),” (ibrahim: 1).

El Cordn estd protegido hasta el Dia del Juicio

Dios dijo: “En verdad, Nosotros hemos revelado la Exhortacién (el Cordn) y Nosotros la protegeremos”

(Al-Hijr:9).

Esta es una promesa de proteccion. A pesar de los grandes eventos y los intentos peligrosos de
distorsionarlo, y a pesar del complot de los enemigos que querian modificarlo, el Cordn permanecid
intacto. Si algo similar hubiera ocurrido con otros libros, habrian sido alterados como los anteriores.
Pero el Cordn ha llegado a nosotros tal como Dios lo reveld, sin cambios, para que se cumpla Su luz,
aunque lo detesten los incrédulos. En cambio, los libros anteriores no tienen garantia de preservacion.
Dios dijo: “Y, ciertamente, revelamos la Tord como guia y luz mediante la cual los profetas sometidos
a la voluntad de Al-lah juzgaban entre los judios, asi como sus sabios y rabinos por ser ellos custodios

del Libro de Al-lah (la Tord) y testigos (de la verdad que contenia).” (A-Matidah: 44).

El Cordn es un libro milagroso

El milagro es una de sus caracteristicas. Es el mayor milagro del Profeta Muhammad, la paz y las
bendiciones sean con él, por la perfecciéon de su lenguaje y significado. Aunque ocurrieron otros

milagros por sus manos, el Cordn es el milagro duradero.

Cuando los incrédulos afirmaron que Muhammad habia inventado el Cordn, Dios reveld: 4O dicen
que él se lo ha inventado? |No!, mds bien rechazan la verdad. Que presenten una recitacion similar
(al Cordn) si son veraces. ;O es que nadie los cred o son ellos quienes se crearon a si mismos?” (AtTur:

33-35).

Luego los desafié con diez suras: ;O acaso dicen que (Muhammad) se ha inventado (el Cordn)?

Diles (joh, Muhammad!): “jProduzcan diez suras similares y convoquen a quienes puedan fuera de

n
!

Al-lah (para que les ayuden), si son veraces!”. (Hud: 13).



Luego con una sola sura: “Y, si tienen dudas sobre lo que hemos revelado a Nuestro siervo
(Muhammad), produzcan una sura similar en algo a esta y llamen a quienes adoran en lugar de
Al-lah (para que los ayuden), si es verdad lo que dicen. Mas, si no lo hacen —y no podrén hacerlo—,
cuidense de un fuego que tiene por combustible a los hombres y a las piedras, y ha sido preparado

para quienes rechazan la verdad.” (a-Baqarah: 23-24).

Y declaré la incapacidad de toda la creacién hasta el Dia del Juicio: “Diles: “Aunque se unieran los
hombres y los yinn para producir un Coran semejante a este, no podrian lograrlo, aun ayudandose

entre ellos” (A-isra”: 88).



a # i

Las virtudes del Coran

El Sagrado Cordn tiene un inmenso mérito y abundantes beneficios. Es la grandiosa palabra de Dios,
Su camino recto, Su mensaje eterno, Su milagro permanente y Su amplia misericordia. Entre sus

virtudes destacadas se encuentran:

0 El mérito de su recitacion

Nuestra noble religién nos ha exhortado en numerosos pasajes a la lectura del Cordn debido a
sus multiples virtudes y la gran recompensa que conlleva. Entre ellas, la palabra de Dios: “Quienes
recitan el Libro de Al-lah, realizan el salat y dan caridad, en secreto o publicamente, de lo que les
hemos proveido persiguen un gran beneficio que no perecerd. (Al-lah) les daré su recompensa y

aumentard Su favor sobre ellos. El es realmente Indulgente y Agradecido.}” (rsiir: 29-30).

Y dijo Aisha, que Dios esté complacido con ella, que el Mensajero de Dios, la paz y las bendiciones
sean con él, dijo: “El que recita el Cordn con destreza estard con los nobles y virtuosos escribas, y el
que lo recita con dificultad, tartamudeando, y le resulta dificil, tendrd doble recompensa” (acordado por

Al-Bujari y Muslim).

Y de Abdullah ibn Amr, que Dios esté complacido con ambos, se narré que el Profeta, la paz y las
bendiciones sean con él, dijo:” Lee el Cordn y asciende de ese modo en los grados del Paraiso. Recita
de una manera mesurada y tranquila como solias recitar en la vida mundana, porque tu rango
estard en el Ultimo versiculo que recites” (Narrado por Abu Dawud, An-Nasa'i y At-Tirmidhi, quien

dijo: hadiz bueno y auténtico).



o El mérito de aprenderlo y ensenarlo

Nuestra noble religién nos ha incentivado a aprender el Cordn, estudiarlo y ensefarlo a los
demds. Dios ha concedido cuatro nobles bendiciones a quienes se dedican a ello. Dijo el
Profeta, la paz y las bendiciones sean con él: “Y no se rednen unas personas en una de las
casas de Al-lah, Altisimo sea, para recitar y estudiar el libro de Al-lah, sin que Al-lah haga
descender la tranquilidad a sus corazones, las cubra de misericordia y las rodeen los angeles.

Y Al-lah las recuerda entre los dngeles.” (narrado por Muslim).

Y también dijo: “El mejor de vosotros es quien aprende el Cordn y lo ensefia” (narrado por Al-Bujari).

0 Su intercesién a favor de quienes lo recitan

Una de las virtudes del Cordn es que intercede por sus lectores el Dia del Juicio. Entre las
pruebas estd el hadiz de Abu Umamah Al-Bahili, que Dios esté complacido con él, quien dijo:
“Escuché al Mensajero de Dios, la paz y las bendiciones sean con él, decir: ‘Reciten el Cordn
pues ciertamente llega el Dia del Juicio como un intercesor para quienes lo recitan” (narrado por

Muslim).

e Es una curacion

Dios describié el Cordn como una curacioén en varios pasajes, y no lo describié como un sim-
ple remedio, ya que la curacion es el resultado y propdsito del tratamiento, mientras que un

remedio puede beneficiar o perjudicar.

La descripcion del Cordn como curacién confirma su eficacia: “Y hemos revelado en el Cordn,

el cual es una cura y misericordia para los creyentes,... ” (A-sra’: 82),
" rd ’ n .
Para los creyentes, este Cordn es una guia y una cura” (fussilat: 44),

“iGentesl, les ha llegado una exhortacién de su Sefior, una cura para los corazones, una guia

y misericordia para los creyentes (el Cordn).” (vunus: 57).



Unidad 4
La ética en el islam

Introduccion

La ética es el conjunto de principios y normas que rigen el comportamiento
humano, establecidos por nuestra noble religion para organizar la vida del
ser humano y su relacién con los demds, de manera que logre plenamente

el propdsito de su existencia en este mundo.

El islam ha otorgado gran importancia a la buena conducta, exhortdndonos
a adherirnos a las buenas cualidades, y prometiendo multiples virtudes a
quien lo haga. En el Cordn y la Sunna hay numerosos textos que confirman
su importancia. Dios describié a Su noble Profeta diciendo: “Y realmente

posees un excelente cardcter y una gran moral.” (a-qaiam: 4.

Y Abu Huraira, que Dios esté complacido con él, dijo que el Mensajero de
Dios, la paz y las bendiciones sean con él, fue preguntado sobre lo que mas
hace entrar a la gente al Paraiso, y él respondid: “El temor de Dios y el buen

cardcter” (narrado por At-Tirmidhi).




Clasificacion de la ética segun las

relaciones del musulman

Relacién del musulman con su Sefor: Esta relacién le obliga a ciertas actitudes como creer
en Dios, afirmarlo y someterse a El, reconocer Su justicia, aceptar Sus érdenes y prohibiciones con

apertura de corazén, y reconocer Sus atributos perfectos.

Relacion del musulman con las personas: Esta relacién lo exhorta a ser honesto, casto, veraz,

generoso y a evitar la injusticia, la mentira y la ingratitud.

Relacién del musulman consigo mismo: Debe cultivarse con paciencia ante las calamidades,

serenidad, orden y perfeccién en el trabajo, evitando la impaciencia, la ira o la desesperacion.

Relacién del musulman con los seres no racionales: Debe tratarlos con misericordia y com-
pasion. Dijo el Profeta, la paz y las bendiciones sean con él: “Una mujer fue castigada por encerrar a
una gata hasta que murid, y por eso entré en el Infierno. No le dio de comer ni de beber mientras la

tenia encerrada, ni la dejé libre para que comiera de los insectos de la tierra” (narrado por A-Bujari).



Algunas cualidades éticas en el islam

a La justicia

El islam establece la sociedad sobre pilares sélidos, como la justicia entre todas las personas sin
importar raza o clase. Es una noble virtud que implica apego a la verdad, equidad en todos los

asuntos, y rechazo a la opresion y el abuso.

Dios dijo: “Ciertamente, Al-lah ordena la justicia, el bien y ayudar a los parientes cercanos; y

prohibe la inmoralidad, el mal y la opresién.” (an-Nahl: 90).

g La modestia (al-hayd’)

Una virtud noble que impide al individuo cometer actos prohibidos o vergonzosos. Protege al

ser humano de caer en faltas.

El Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: “El pudor es parte de la fe” (narrado por At
Tirmichi), y también: “Cada religién tiene una caracteristica distintiva, y la del islam es el pudor”

(narrado por lbn Mayah), Y: “el pUdOI' no trae mds que bien” (acordado por Al-Bujari y Muslim).




o La misericordia

Es uno de los atributos de Dios, el Compasivo y Misericordioso, y una noble virtud isldmica. Nace

del sentimiento hacia el sufrimiento ajeno y motiva a socorrer y ayudar.

El Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: “El ejemplo de los creyentes en su amor
mutuo, misericordia y colaboracién es como el cuerpo humano: si se duele de un érgano, se

resiente el resto del cuerpo por la fiebre y el insomnio” (acordado por A-Bujari y Muslim).

Y Dios dijo: “{ [Oh, Mujammad!] Por misericordia de Dios eres compasivo con ellos. Si hubieras

sido rudo y de corazén duro se habrian alejado de ti;” (Adl ‘Imran: 159).

Y dijo el Profeta: “Dios solo tiene misericordia con aquellos de Sus siervos que son misericordio-

sos” (acordado por Al-Bujari y Muslim).

o La confianza (al-amdénah)

Una cualidad encomiable. En sentido amplio incluye el cumplimiento de las érdenes divinas
y evitar lo prohibido. En sentido especifico, es cumplir con los derechos ajenos, abstenerse de

tomar lo ajeno, y devolver lo que se nos ha confiado.

Dios dijo: “Dios les ordena que restituyan a sus duefios originales lo que se les haya confiado”
(An-Nisa”: 58). Y también: “Y los que devuelven los depésitos que se les confian y respetan los ac-

uerdos que celebran,” (A-Ma‘arij: 32).

Y advirtié contra la traicién, diciendo: “jOh, creyentes! No traicionen a Dios y al Mensajero, ni

traicionen la confianza que se depositd en ustedes” (al-Anfal: 27).

© Lo humildad

Es evitar la arrogancia y no sentirse superior a nadie. Es una cualidad que atrae el amor de

los demds y fortalece los lazos sociales.

El Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: “Y nadie ha sido humilde y modesto por Al-

Iah sin que Al-lah, Poderoso y Majestuoso le haya elevado de categoria por ello” (narrado por Muslim),

y también: “No entrard al Paraiso quien tenga en su corazén una pizca de arrogancia” (narrado

por Muslim).



o La veracidad (as-sidq)

Una de las cualidades mds nobles. De ella derivan la confianza, la castidad, la lealtad, el

coraje y mads. No se limita a la palabra, sino que incluye acciones e intenciones.

Dios dijo: “jOh, creyentes!, teman a Al-lah (obedeciendo Sus mandatos) y permanezcan con

quienes son sinceros en su fe” (AtTawbah: 119),
y también: “Este es el dia en que los veraces verdn su veracidad recompensada” (A-Mdidah: 119).

El Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, fue conocido como “el veraz y confiable”, y
dijo: “Sean honestos y veraces, porque la verdad conduce a las buenas acciones y las buenas
acciones conducen al Paraiso, y si una persona dice la verdad y la verdad es su objetivo, serd

registrado como veraz ante Al-lah.” (acordado por Al-Bujari y Muslim).

Y advirtié contra la mentira, diciendo: “Las senales del hipdcrita son tres: cuando habla, miente;

cuando promete, no cumple; y cuando se le confia algo, traiciona” (acordado por A-Bujari y Muslim).

° La paciencia (as-sabr)
Una cualidad elevada que demuestra la verdadera fe y la buena confianza en Dios.

Dios dijo: “Y tengan paciencia; ciertamente, Al-lah estd con los pacientes” (a-Anfal: 46), y también:
“Ciertamente, los pacientes (que se aferren a Su religién) recibirdn su plena recompensa
sin limite alguno.” (Azzumar: 10), y: “Y anuncia (joh, Muhammad!) buenas noticias a quienes
sean pacientes; esos que, cuando se ven afectados por una calamidad, dicen: “En verdad,
pertenecemos a Al-lah y a El es nuestro retorno”. Esos obtendrén la bendicién y el perdén de

su Sefior, asi como Su misericordiq; y esos son quienes estdn bien guiados” (A-Baqarah: 155-156).
También se incluyen otras virtudes como la excelencia (al-ihsan) y el altruismo (al-ithar).

Dios dijo: “Ciertamente, Al-lah ordena la justicia, el bien y ayudar a los parientes cercanos; y
prohibe lainmoralidad, el maly la opresién. Asi es como los exhorta para que mediten.” (an-Nahi:
90), y elogié a los ansar diciendo: “Y quienes habitaban la ciudad (de Medina) y aceptaron la
fe antes de que llegaran a ellos (quienes emigraron de La Meca) aman sinceramente a estos
dltimos y no sienten resentimiento ni envidia en sus corazones por la parte (del botin) que han
recibido quienes emigraron. Les dan preferencia en todo, aunque ellos mismos padezcan

necesidad.” (A-Hashr: 9).



Unidad 5
El islam y la familia

Introduccion

La familia tiene un lugar de gran importancia en el islkam. Se le ha dado
especial atencion y se ha convertido en el centro de interés, ya que es
considerada la base para la estabilidad y el bienestar de la sociedad. Es la
unidad social principal sobre la que se construye la estructura de la comunidad
musulmana, contribuyendo asi a la estabilidad de las sociedades, a corregir
el comportamiento de sus miembros y a crear equilibrio entre el individuo y
su familia.

El concepto de familia abarca a los esposos, sus hijos —hombres y mujeres—,
los abuelos, los tios paternos y maternos, las tias paternas y maternas, y los
descendientes de todos ellos.

La legislacion isldmica ha detallado ampliamente las normas relacionadas
con la familia y ha regulado las relaciones entre sus miembros. El sistema
familiar en el islam se basa en el equilibrio y ofrece felicidad, cohesién
y estabilidad, ya que se fundamenta en el afecto, la cooperacion y la
compasién. Da granimportancia a los valores morales en todas las relaciones
familiares, desde el compromiso matrimonial, pasando por el matrimonio
y la procreacién, hasta la disolucién del vinculo matrimonial, ya sea por
divorcio o fallecimiento, e incluso en los derechos de herencia.




Algunos puntos que muestran

la importancia que el islam da a la familia

a El matrimonio se basa en el afecto y la misericordia

El Cordn destaca en varios pasajes la importancia del matrimonio, afirmando que se funda-
menta en el afecto y la misericordia. Dios dice: “Y entre las pruebas (de Su poder y magnifi-
cencia) estd haber creado para ustedes parejas de su misma especie para que encontraras
sosiego en ellas y haber depositado entre ustedes amor y misericordia. Ciertamente, en esto

hay evidencias (de Su poder) para quienes reflexionan” (Ar-rum: 21).

Y también: “Ellas son un refugio para ustedes; y ustedes, un refugio para ellas” (A-Bagarah: 187).

e La exhortacion al matrimonio

El islam se esfuerza por establecer el sistema familiar de forma sana y alienta a los jovenes a

casarse, debido a los grandes beneficios que conlleva.

Abdullah ibn Mas’ud narré que el Profetaq, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: “jOh
jévenes! Quien de vosotros tenga la capacidad para casarse, que lo haga, pues es lo que
mds protege la vista y el pudor. Y quien no pueda, que ayune, pues el ayuno le servird como

proteccién" (acordado por Al-Bujari y Muslim).



o Elegir al cdnyuge adecuado

También se ha exhortado a ambos —hombre y mujer— a elegir bien a su pareja. El islam ha
indicado las cualidades que deben buscarse tanto en el esposo como en la esposa, y ha dado

a la mujer libertad para elegir con quién casarse.

Abu Hatim Al-Muzani narré que el Mensajero de Dios, la paz y las bendiciones sean con él,
dijo: “Si alguien con cuya fe y conducta estén satisfechos pide en matrimonio a vuestra hija,
casenla con él. Si no lo hacéis, habra discordia en la Tierra y una gran corrupcién” (Narrado por

At-Tirmidhi).

0 El derecho de la autoridad familiar (giwama)

Nuestra religion ha organizado las relaciones familiares asignando responsabilidades acord-
es a la naturaleza de cada miembro. El hombre ha sido encargado de la autoridad familiar

(giwamal), siendo responsable del cuidado de la familia y de su manutencién.

Abdullah ibn Umar narré que el Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: “Cada
uno de ustedes es un pastor y cada uno es responsable de su rebaio. El lider es un pastor,
y es responsable de su rebaio; un hombre es el pastor de su familia, y es responsable de su
rebafio; una mujer es la pastora en la casa de su marido y es responsable de su rebaiio (el
esposo y los hijos). Cada uno de ustedes es un pastor y es responsable de su rebafio.” (acordado

por Al-Bujari y Muslim).

Sin embargo, esta autoridad no implica maltrato o abuso. Al contrario, debe ejercerse con
bondad y buen cardcter, como dijo el Profetq, la paz y las bendiciones sean con él: “Los crey-
entes cuyo iman es mds completo son aquéllos que tienen el mejor cardcter,y los mejores de

vosotros son los que son mejores con sus mujeres” (narrado por AtTirmidhi).

e La obediencia y el buen trato a los padres

El islam ha enfatizado enormemente la obediencia y el buen trato a los padres, menciondn-

dolo en numerosos versiculos, y otorgando a la madre una posicién especialmente elevada.

Abu Huraira narré que un hombre pregunté al Mensajero de Dios, la paz y las bendiciones



sean con él: “Mensajero de Al-lah ;Quién merece mi mejor trato y compaiiia? Dijo: “Tu
madre” dije: ;Después quién? Dijo: “Tu madre” dije: ;Después quién? Dijo: “tu madre” dije:
¢después quién? Dijo: “Tu padre” transmitido por Bujari y Muslim, en otra versién: Mensajero
de Al-lah: ;Quien merece mi mejor trato y compaiia? Dijo: “tu madre, tu madre, tu madre

después tu padre y después los cercanos a ti” (acordado por Al-Bujari y Muslim).

Este mérito se debe a todo lo que soporta la madre: el embarazo, el parto, el cuidado, las

desveladas y la crianza.

El islam prohibié cualquier forma de maltrato hacia los padres, incluso una simple expresion de
molestia como un suspiro. Dios dijo: “Y Al-lah ha ordenado adorarlo solo a El y tratar a los pa-
dres con amabilidad y respeto. Si uno de ellos, o ambos, alcanzan la vejez en tu presencia, no

les digas ninguna palabra de reproche ni les faltes al respeto, y hdblales con dulzura” (Arisra’: 23).

Ademds, advirtid6 muchas veces contra desobedecerlos y lo considerd uno de los pecados may-
ores. El Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: Las faltas graves son: “La idolatria, la

desobediencia a los padres, el asesinato y el falso juramento premeditado” (narrado por AtTirmidhi).

El buen trato a los padres no musulmanes

Dado que el islam es una religién de misericordia y bondad, también ha ordenado el buen trato
hacia los padres aunque no sean musulmanes. Incluso si invitan a su hijo a abandonar el islam,

debe seguir tratédndolos con amabilidad, reconociendo sus derechos.

Dios dijo: “Y ordenamos al hombre (tratar bien) a sus padres; su madre lo lleva en su vientre con
cansancio y sufrimiento y lo amamanta durante dos afios. (Le dijimos:) “Sé agradecido Conmi-
go y con tus padres; a Mi retornards finalmente (el Dia de la Resurreccién). Pero si se empefian
en que adores ademds de a Mi a otras divinidades sobre las que no tienes ninguna pruebaq,
no los obedezcas; mas trdtalos con respeto y benevolencia en esta vida y sigue el camino de
quienes se vuelven a Mi en arrepentimiento. Después retornardn a Mi (para ser juzgados) y les

informaré sobre lo que hicieron (en la vida mundanal)” (Lugman: 14-15).

En este contexto, cabe destacar un punto relevante para los nuevos musulmanes: algunos sient-
en la necesidad inmediata de cambiar su nombre tras convertirse al iskam. Sin embargo, esto
no es obligatorio, a menos que el nombre tenga un significado prohibido o contrario al islam.
Continuar usando el nombre original es una forma de honrar a los padres, pues ellos fueron

quienes lo eligieron.



0 La crianza de los hijos y la equidad entre ellos

El islam ha ordenado cuidar la educacién de los hijos y asumir esta dificil responsabilidad, ya

que es fundamental para formar una sociedad virtuosa y noble.

Dios dijo: “jOh, creyentes!, protéjanse a ustedes y a sus familias de un fuego (en la otra vida),
cuyo combustible son los hombres y las piedras, que estard vigilado por dngeles de extrema
dureza y severidad que no desobedecen a Al-lah en nada y Le obedecen en todo lo que les

ordena.” (AtTahrim: 6).

Asimismo, el islam ha ordenado tratar a los hijos con equidad y no discriminarlos ni en los

dones ni en el trato, para asegurar la estabilidad familiar.

El Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: “Tengan temor en Al-lah y sean justos

entre sus hijOS” (narrado por Muslim).

o Los lazos familiares (sila ar-rahim)

El islam no ha descuidado la importancia de cuidar a los parientes y mantener los lazos famili-
ares. Existen numerosos textos que motivan a honrarlos, ayudarlos y evitar cortar la relacién con

ellos.

Dijo el Profeta, la paz y las bendiciones sean con él: “Aquel que le guste ser provisto con largue-

za y que se le prolongue su vida, que atienda debidamente a sus parientes.” (narrado por ArBujari).



