
Nivel 2

Curso de estudios islámicos para 
divulgadores del Islam, dirigido a 
nuevos musulmanes



El islam es la entrega a Dios, la sumisión y obediencia a Él mediante la 
práctica de Sus mandamientos, el abandono de lo que Él prohíbe, y la 
unicidad y sinceridad hacia Él. Dios dijo: “La única religión (verdadera) para 
Al-lah es el Islam” (Aal ‘Imran: 19).

El islam es la religión de Dios que Él ha elegido para la humanidad hasta el 
Día del Juicio. Por eso, sus características están en armonía con la naturaleza 
humana y con su función en la tierra. Es una religión integral que abarca todos 
los aspectos de la vida, en todo tiempo y lugar. Se distingue por cualidades 
intrínsecas que lo hicieron en el pasado, y lo hacen hoy, la religión de más 
rápido crecimiento en el mundo, ya que las naciones compiten por entrar 
en ella al ver su conformidad con la naturaleza humana, su armonía con la 
razón y su trato noble.

Introducción

Unidad 1

¿Por qué el islam?



¿Por qué el islam?

El islam conecta al siervo con su Creador mediante lazos firmes. Cuando la persona sabe que Dios 
es su Creador, su Sustentador y el que le concede las bendiciones, su corazón se apega a Él, se 
encomienda a Él, obedece Sus mandatos y evita Sus prohibiciones, y somete su voluntad a Él.

El islam equilibra entre la fe en lo invisible y la fe en lo perceptible. Todos los indicios tangibles, 
cuando una persona los contempla con una naturaleza sana, la conducen a creer en lo invisible, a 
someterse a su Señor y a serle sincera.

El islam es una religión de paz y justicia. Todos los hijos de Adán provienen del polvo, y ningún ser 
humano tiene una posición que le permita esclavizar a los demás. En el islam no hay distinción entre 
las personas y Dios no acepta la injusticia. Más bien ordena la justicia en todos los tratos entre la 
gente y el dar a cada quien su derecho, así como la excelencia en el trato. Dios dijo: “Ciertamente, 
Al-lah ordena la justicia, el bien y ayudar a los parientes cercanos” (An-Nahl: 90), y también dijo: “Al-lah 
les ordena devolver a sus dueños lo que les hayan confiado” (An-Nisa’: 58).

Todas estas normas y muchas otras son valores nobles que reflejan la grandeza de esta religión.

Esta religión se apresuró a aclarar las cuestiones que son oscuras e incomprensibles para la mente 
humana limitada, y no dejó que la razón se perdiera en ellas, pues si lo hiciera, se extraviaría y se 
confundiría. Estas cuestiones son los seis pilares de la fe: creer en Dios, en Sus ángeles, en Sus libros, 
en Sus mensajeros, en el Día del Juicio, y en el destino, tanto el bien como el mal. Además, aclara la 
verdad sobre el ser humano y su origen, la verdad sobre el universo que lo rodea y el mundo oculto 
que lo circunda. La ley islámica ha provisto al ser humano de lo que necesita para conducir su vida 
y cumplir su misión.



El islam proporciona tranquilidad completa al siervo, al saber que es débil y necesitado ante el 
Poderoso y Rico. Con ello alcanza estabilidad y paz interior, sabiendo que Dios lo apoya, lo protege 
y lo guía.

El islam es una religión equilibrada que no se enfoca en un aspecto ignorando otro. No prioriza el 
dinero descuidando la salud, ni se enfoca en la espiritualidad olvidando el cuerpo. No impone al 
siervo lo que no puede soportar, ni prohíbe lo que la gente necesita necesariamente. No prohíbe el 
matrimonio ni el comercio, porque la vida de las personas no puede mantenerse sin estas necesidades 
básicas.

El islam garantiza el éxito en esta vida y en la otra, otorgando al ser humano la felicidad en ambas. 
Dios dijo: “Recibirán de Mí una guía: quien la siga no se extraviará ni será desdichado (en la otra 
vida)” (Ta Ha: 123).

El islam pone a toda persona sensata y racional en armonía con lo que observa de las señales 
de Dios, las maravillas de Su creación y la perfección de Su sabiduría, lo que muestra claramente 
la grandeza de esta religión, su conocimiento de las ciencias más precisas y su coherencia con la 
naturaleza humana y la razón, sin contradicción alguna, a diferencia de otras religiones e ideologías 
que, por más refinadas que sean, contienen contradicciones lógicas o naturales.

La razón de esto es la limitación inherente a las ideas humanas para alcanzar la completa coherencia, 
a diferencia de la religión divina que proviene del Creador del ser humano y del Sabio, el que todo 
lo administra, glorificado sea.

Cada uno de estos motivos, por sí solo, responde por qué el islam debe preferirse sobre otras religiones, 
y si se consideran todos juntos, no queda más opción para quien reflexione que aceptarlos y preferir 
su resultado sobre cualquier otro.



Unidad 2

La creencia del musulmán y su 
importancia

La creencia es el factor principal que dirige la voluntad del ser humano 
hacia el bien o el mal. Es la que gobierna sus acciones y palabras, ya que 
es la convicción arraigada en el corazón y la base sobre la que construye 
sus actos de adoración, sus objetivos y todo su comportamiento en la vida.

 Cuando la creencia de una persona es correcta, esta se mantiene firme 
en el camino del bien y la rectitud, y tiene más capacidad para controlar y 
regular su conducta.

Introducción



La creencia islámica es el conjunto de asuntos religiosos en los que el 
musulmán debe creer con total certeza, sin lugar a dudas.

Representa el aspecto teórico sobre el que el musulmán basa toda su 
adoración, su conducta y sus acciones. Su fundamento es la fe en los 
principios que Dios nos ha ordenado creer, y su esencia y espíritu es la 
unicidad de Dios (tawhid).

Tanto es así que los sabios han llamado a toda la ciencia de la creencia 
con el nombre de “tawhid”, para destacar su importancia y recordar su 
lugar central. Creer en la unicidad de Dios, en Su perfección absoluta, en 
que no tiene semejantes, ni iguales, ni asociados, y que sólo Él merece ser 
adorado, es la base de la creencia islámica, el eje alrededor del cual giran 
sus principios y pilares.

¿Qué es la creencia islámica?



1 	 La creencia es la base del islam

No hay duda de que toda religión tiene una estructura y una base. Su estructura son las 
diversas leyes que regulan la relación del ser humano consigo mismo, con su Creador y con 
el universo que lo rodea. La base de esa estructura es la creencia, de la cual se deriva todo 
lo demás.

2 	 La creencia es condición para que las obras sean aceptadas

El islam ha otorgado gran importancia a la creencia, expresada en el Corán con el término 
“fe”.

Dios no acepta ninguna obra si no proviene de una fe verdadera. Dios dijo: “Y quien obre 
rectamente, sea hombre o mujer, y crea (en Al-lah y en lo que ha revelado) entrará al Paraíso, y 
no será tratado injustamente en lo más mínimo.” (An-Nisa’: 124), y también: “Y las buenas acciones 
de quienes rechazan la verdad son como un espejismo en el desierto. El sediento cree ver agua, 
mas cuando llega al lugar donde esperaba encontrarla, no halla nada de esta, y encuentra, 
en su lugar, a su Señor, Quien lo juzgará y le dará su merecido (el Infierno). Y Al-lah es rápido 
concediendo a Sus siervos la retribución (que sus obras merecen).” (An-Nur: 39).

También dijo: “A quien actúe con rectitud, ya sea hombre o mujer, y sea creyente, le 
concederemos una buena vida y lo recompensaremos de acuerdo con las mejores acciones 
que realizó.” (An-Nahl: 97).

La creencia tiene una importancia crucial en la vida del musulmán, 
ya que su vida no puede estar rectamente encaminada sin ella. 
Entre sus aspectos más destacados están:

¿Cuál es la importancia de la creencia?



3 	 La creencia da al ser humano conocimiento de sí mismo y de 
su Señor

Es la creencia la que enseña al ser humano la realidad sobre sí mismo. Si se conoce a sí mismo, 
conocerá a su Señor. Le enseña que no surgió de la nada por casualidad, ni está solo en este 
universo, sino que ha sido creado por un gran Creador, su Señor, que lo formó, lo equilibró, 
le insufló Su espíritu, le dio el oído, la vista y el entendimiento, y lo proveyó con abundantes 
bendiciones desde que era un feto en el vientre materno. Este conocimiento lleva al ser humano 
a la tranquilidad y a la paz interior, alejándolo de la desesperación. Dios dijo: “no pierdan 
la esperanza de que Al-lah se apiade de ustedes. Ciertamente, solo se desesperan de Su 
misericordia quienes rechazan la verdad.” (Yusuf: 87).

4 	 La creencia da al ser humano conocimiento sobre el 
propósito de su existencia

La creencia enseña al ser humano la finalidad de su existencia y su misión en esta vida. Él 
no fue creado en vano, ni será dejado sin propósito. Fue creado para ser sucesor en la tierra, 
para poblarla como Dios ordenó, utilizarla conforme a lo que agrada a Dios, descubrir sus 
secretos y disfrutar de sus cosas buenas, sin usurpar el derecho de los demás ni olvidar el 
derecho de su Señor. El primer derecho de su Señor sobre él es que lo adore únicamente 
a Él, sin asociarle nada. Dios dijo: “Y no creé a los yinn y a los hombres salvo para que Me 
adoraran.” (Adh-Dhariyat: 56).

Y que adore a su Señor conforme a lo que fue legislado por medio de los Mensajeros que 
Él envió como guías, maestros, portadores de buenas noticias y advertencias. Si cumple su 
misión en esta morada rodeada de pruebas y responsabilidades, encontrará su recompensa 
en la morada del más allá. Dios dijo: “El día en que cada uno encuentre ante sí las buenas y 
malas acciones que llevó a cabo (en la vida terrenal) deseará que haya una gran distancia 
entre él y todo lo malo que realizó. ” (Aal ‘Imran: 30).



5 	 La creencia da al ser humano conocimiento sobre su destino

La creencia es la que enseña al ser humano hacia dónde se dirige después de la vida y 
la muerte. Le enseña que la muerte no es un fin absoluto ni una desaparición total, sino 
una transición hacia otra etapa, hacia una vida intermedia, seguida de una nueva creación, 
en la cual cada alma recibirá la recompensa por lo que haya hecho. Allí no se perderá 
ninguna obra, ya sea de hombre o mujer, ni escapará ningún opresor o arrogante de la 
justicia divina. Dios dijo: “Ese día la gente se dispersará en grupos distintos para que les sean 
mostradas sus acciones. Quien haya realizado una buena acción, por pequeña que sea, la 
verá (recompensada). Y quien haya realizado una mala acción, por pequeña que sea, verá 
(el castigo que esta merece” (Az-Zalzalah: 6-8).

6 	 La creencia produce dignidad y honor

La creencia educa al ser humano en la dignidad de su alma y su honor, ya que lo libera de 
toda esclavitud excepto hacia Dios, y lo salva de cualquier sometimiento a otro que no sea 
Dios, glorificado sea. Dios es el Creador y Dueño de este universo, y en Su reino solo sucede 
lo que Él quiere y decreta. La adoración y sumisión solo deben dirigirse a Aquel que quiere y 
puede, y no existe nadie con voluntad y poder absolutos salvo Dios. Cuando el ser humano 
comprende esto, se libera del sometimiento a otros que no sean Dios, porque nadie más 
posee voluntad y poder.

Dios dijo: “Si Al-lah hace que te alcance una desgracia, solo Él podrá librarte de ella; y si 
quiere el bien para ti, nadie podrá impedir (que seas agraciado con) Su favor.” (Yunus: 107), 
y dijo: “Mas teman a Al-lah y sepan que Él está con quienes Lo temen.” (Al-Baqarah: 194).

En el hadiz de Ibn ‘Abbas, que Dios esté complacido con ambos, el Profeta, la paz y las 
bendiciones sean con él, dijo: “Y debes saber que si toda la gente se reuniera para beneficiarte 
en algo, no te beneficiarían en nada que no hubiese decretado Al-láh para ti; y si se reunieran 
para perjudicarte en algo, no te perjudicarían en nada que no hubiese decretado Al-láh para 
ti. Pues ya está todo escrito” (Narrado por At-Tirmidhi, y dijo: Hadiz hasan sahih).

.



7 	 La creencia da al ser humano conocimiento sobre el universo 
que lo rodea

Este vasto universo que rodea al ser humano no le es ajeno ni es su enemigo. También fue 
creado, como él, por Dios. No se mueve al azar ni actúa sin sentido; todo está medido, cada 
asunto con balance y cuenta. Es una bendición de Dios y una manifestación de Su misericordia 
hacia el ser humano. Él disfruta de sus beneficios, se aprovecha de sus bendiciones y reflexiona 
sobre sus señales para llegar a conocer a su Señor.

Dios dijo: “Quien ha creado todo con perfección y armonía,  ha determinado (el sustento o 
modo de vida de toda criatura) y las ha guiado (hacia ello),” (Al-A‘la: 2-3), y también: “Al-
lah es Quien ha sometido el mar a ustedes para que las embarcaciones naveguen por él 
por orden Suya y puedan buscar Su favor, y para que puedan serle agradecidos. Y también 
ha sometido a ustedes todo cuanto hay en los cielos y en la tierra. Ciertamente, en ello hay 
pruebas (del poder de Al-lah) para quienes reflexionan.” (Al-Yathiyah: 12-13).



El Sagrado Corán es el libro más grandioso que ha descendido sobre la 
humanidad. Es la palabra de Dios revelada a Su siervo y Profeta Muhammad, 
la paz y las bendiciones sean con él, para sacar a la gente de las tinieblas a 
la luz, del rechazo a la fe, y de la idolatría a la unicidad.

Con él se sellaron los mensajes divinos. Es la cuerda firme de Dios, el camino 
recto, la constitución de los musulmanes. Tiene características elevadas y 
virtudes nobles que no se encuentran en los libros celestiales anteriores. A 
continuación, mencionamos algunas de ellas:

Introducción

El Corán: sus características 
y virtudes

Unidad 3



Esta es una de las características más grandiosas del Corán: es la 
palabra de Dios, exaltado sea, revelada a nuestro Profeta Muham-
mad, la paz y las bendiciones sean con él. De Él proviene y a Él 
vuelve. Dios habló con ella con sonido y expresión.

Es una recitación devocional y fue transmitida de forma continua 
(mutawatir). Dios dijo: “¿Acaso no meditan sobre el Corán? Si no 
proviniera de Al-lah, hallarían en él numerosas contradicciones.” 
(An-Nisa’: 82).

Características del Corán
Es la palabra de Dios



Es la fuente de la legislación

El Corán es la primera fuente de la legislación islámica. Dios lo reveló a nuestro señor Muhammad, 
la paz y las bendiciones sean con él, para sacar a la humanidad de la oscuridad del rechazo, la 
idolatría y la ignorancia hacia la luz de la fe, la unicidad y el conocimiento. Dios dijo: “Alif. Lam. Ra 
[1]. Este (Corán) es un libro que te hemos revelado para que saques a los hombres de las tinieblas 
(de la incredulidad),” (Ibrahim: 1).

El Corán está protegido hasta el Día del Juicio

Dios dijo: “En verdad, Nosotros hemos revelado la Exhortación (el Corán) y Nosotros la protegeremos” 
(Al-Hijr: 9).

Esta es una promesa de protección. A pesar de los grandes eventos y los intentos peligrosos de 
distorsionarlo, y a pesar del complot de los enemigos que querían modificarlo, el Corán permaneció 
intacto. Si algo similar hubiera ocurrido con otros libros, habrían sido alterados como los anteriores. 
Pero el Corán ha llegado a nosotros tal como Dios lo reveló, sin cambios, para que se cumpla Su luz, 
aunque lo detesten los incrédulos. En cambio, los libros anteriores no tienen garantía de preservación. 
Dios dijo: “Y, ciertamente, revelamos la Torá como guía y luz mediante la cual los profetas sometidos 
a la voluntad de Al-lah juzgaban entre los judíos, así como sus sabios y rabinos por ser ellos custodios 
del Libro de Al-lah (la Torá) y testigos (de la verdad que contenía).” (Al-Ma’idah: 44).

El Corán es un libro milagroso

El milagro es una de sus características. Es el mayor milagro del Profeta Muhammad, la paz y las 
bendiciones sean con él, por la perfección de su lenguaje y significado. Aunque ocurrieron otros 
milagros por sus manos, el Corán es el milagro duradero.

Cuando los incrédulos afirmaron que Muhammad había inventado el Corán, Dios reveló: ¿O dicen 
que él se lo ha inventado? ¡No!, más bien rechazan la verdad. Que presenten una recitación similar 
(al Corán) si son veraces. ¿O es que nadie los creó o son ellos quienes se crearon a sí mismos?” (At-Tur: 

33–35).

Luego los desafió con diez suras: ¿O acaso dicen que (Muhammad) se ha inventado  (el Corán)? 
Diles (¡oh, Muhammad!): “¡Produzcan diez suras similares y convoquen a quienes puedan fuera de 
Al-lah (para que les ayuden), si son veraces!”. (Hud: 13).



Luego con una sola sura: “Y, si tienen dudas sobre lo que hemos revelado a Nuestro siervo 
(Muhammad), produzcan una sura similar en algo a esta y llamen a quienes adoran en lugar de 
Al-lah (para que los ayuden), si es verdad lo que dicen. Mas, si no lo hacen —y no podrán hacerlo—, 
cuídense de un fuego que tiene por combustible a los hombres y a las piedras, y ha sido preparado 
para quienes rechazan la verdad.” (Al-Baqarah: 23-24).

Y declaró la incapacidad de toda la creación hasta el Día del Juicio: “Diles: “Aunque se unieran los 
hombres y los yinn para producir un Corán semejante a este, no podrían lograrlo, aun ayudándose 
entre ellos” (Al-Isra’: 88).



1 	 El mérito de su recitación

Nuestra noble religión nos ha exhortado en numerosos pasajes a la lectura del Corán debido a 
sus múltiples virtudes y la gran recompensa que conlleva. Entre ellas, la palabra de Dios: “Quienes 
recitan el Libro de Al-lah, realizan el salat y dan caridad, en secreto o públicamente, de lo que les 
hemos proveído persiguen un gran beneficio que no perecerá. (Al-lah) les dará su recompensa y 
aumentará Su favor sobre ellos. Él es realmente Indulgente y Agradecido.}” (Fátir: 29-30).

Y dijo Aisha, que Dios esté complacido con ella, que el Mensajero de Dios, la paz y las bendiciones 
sean con él, dijo: “El que recita el Corán con destreza estará con los nobles y virtuosos escribas, y el 
que lo recita con dificultad, tartamudeando, y le resulta difícil, tendrá doble recompensa” (acordado por 

Al-Bujari y Muslim).

Y de Abdullah ibn Amr, que Dios esté complacido con ambos, se narró que el Profeta, la paz y las 
bendiciones sean con él, dijo:“ Lee el Corán y asciende de ese modo en los grados del Paraíso. Recita 
de una manera mesurada y tranquila como solías recitar en la vida mundana, porque tu rango 
estará en el último versículo que recites” (Narrado por Abu Dawud, An-Nasa’i y At-Tirmidhi, quien 
dijo: hadiz bueno y auténtico).

El Sagrado Corán tiene un inmenso mérito y abundantes beneficios. Es la grandiosa palabra de Dios, 
Su camino recto, Su mensaje eterno, Su milagro permanente y Su amplia misericordia. Entre sus 
virtudes destacadas se encuentran:

Las virtudes del Corán



2 	 El mérito de aprenderlo y enseñarlo

Nuestra noble religión nos ha incentivado a aprender el Corán, estudiarlo y enseñarlo a los 
demás. Dios ha concedido cuatro nobles bendiciones a quienes se dedican a ello. Dijo el 
Profeta, la paz y las bendiciones sean con él: “Y no se reúnen unas personas en una de las 
casas de Al-lah, Altísimo sea, para recitar y estudiar el libro de Al-lah, sin que Al-lah haga 
descender la tranquilidad a sus corazones, las cubra de misericordia y las rodeen los ángeles. 
Y Al-lah las recuerda entre los ángeles.” (narrado por Muslim).

Y también dijo: “El mejor de vosotros es quien aprende el Corán y lo enseña” (narrado por Al-Bujari).

3 	 Su intercesión a favor de quienes lo recitan

Una de las virtudes del Corán es que intercede por sus lectores el Día del Juicio. Entre las 
pruebas está el hadiz de Abu Umamah Al-Bahili, que Dios esté complacido con él, quien dijo: 
“Escuché al Mensajero de Dios, la paz y las bendiciones sean con él, decir: ‘Reciten el Corán 
pues ciertamente llega el Día del Juicio como un intercesor para quienes lo recitan” (narrado por 

Muslim).

4 	 Es una curación

Dios describió el Corán como una curación en varios pasajes, y no lo describió como un sim-
ple remedio, ya que la curación es el resultado y propósito del tratamiento, mientras que un 
remedio puede beneficiar o perjudicar.

La descripción del Corán como curación confirma su eficacia: “Y hemos revelado en el Corán, 
el cual es una cura y misericordia para los creyentes,… ” (Al-Isra’: 82),

“Para los creyentes, este Corán es una guía y una cura” (Fussilat: 44),

“¡Gentes!, les ha llegado una exhortación de su Señor, una cura para los corazones, una guía 
y misericordia para los creyentes (el Corán).” (Yunus: 57).



La ética es el conjunto de principios y normas que rigen el comportamiento 
humano, establecidos por nuestra noble religión para organizar la vida del 
ser humano y su relación con los demás, de manera que logre plenamente 
el propósito de su existencia en este mundo.

El islam ha otorgado gran importancia a la buena conducta, exhortándonos 
a adherirnos a las buenas cualidades, y prometiendo múltiples virtudes a 
quien lo haga. En el Corán y la Sunna hay numerosos textos que confirman 
su importancia. Dios describió a Su noble Profeta diciendo: “Y realmente 
posees un excelente carácter y una gran moral.” (Al-Qalam: 4).

Y Abu Huraira, que Dios esté complacido con él, dijo que el Mensajero de 
Dios, la paz y las bendiciones sean con él, fue preguntado sobre lo que más 
hace entrar a la gente al Paraíso, y él respondió: “El temor de Dios y el buen 
carácter” (narrado por At-Tirmidhi).

Introducción

La ética en el islam
Unidad 4



Relación del musulmán con su Señor: Esta relación le obliga a ciertas actitudes como creer 
en Dios, afirmarlo y someterse a Él, reconocer Su justicia, aceptar Sus órdenes y prohibiciones con 
apertura de corazón, y reconocer Sus atributos perfectos.

Relación del musulmán con las personas: Esta relación lo exhorta a ser honesto, casto, veraz, 
generoso y a evitar la injusticia, la mentira y la ingratitud.

Relación del musulmán consigo mismo: Debe cultivarse con paciencia ante las calamidades, 
serenidad, orden y perfección en el trabajo, evitando la impaciencia, la ira o la desesperación.

Relación del musulmán con los seres no racionales: Debe tratarlos con misericordia y com-
pasión. Dijo el Profeta, la paz y las bendiciones sean con él: “Una mujer fue castigada por encerrar a 
una gata hasta que murió, y por eso entró en el Infierno. No le dio de comer ni de beber mientras la 
tenía encerrada, ni la dejó libre para que comiera de los insectos de la tierra” (narrado por Al-Bujari).

Clasificación de la ética según las
relaciones del musulmán



1 	 La justicia

El islam establece la sociedad sobre pilares sólidos, como la justicia entre todas las personas sin 
importar raza o clase. Es una noble virtud que implica apego a la verdad, equidad en todos los 
asuntos, y rechazo a la opresión y el abuso.

Dios dijo: “Ciertamente, Al-lah ordena la justicia, el bien y ayudar a los parientes cercanos; y 
prohíbe la inmoralidad, el mal y la opresión.” (An-Nahl: 90).

2 	 La modestia (al-hayá’)

Una virtud noble que impide al individuo cometer actos prohibidos o vergonzosos. Protege al 
ser humano de caer en faltas.

El Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: “El pudor es parte de la fe” (narrado por At-

Tirmidhi), y también: “Cada religión tiene una característica distintiva, y la del islam es el pudor” 
(narrado por Ibn Mayah), y: “el pudor no trae más que bien” (acordado por Al-Bujari y Muslim).

Algunas cualidades éticas en el islam



3 	 La misericordia

Es uno de los atributos de Dios, el Compasivo y Misericordioso, y una noble virtud islámica. Nace 
del sentimiento hacia el sufrimiento ajeno y motiva a socorrer y ayudar.

El Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: “El ejemplo de los creyentes en su amor 
mutuo, misericordia y colaboración es como el cuerpo humano: si se duele de un órgano, se 
resiente el resto del cuerpo por la fiebre y el insomnio” (acordado por Al-Bujari y Muslim).

Y Dios dijo: “{  [¡Oh, Mujámmad!] Por misericordia de Dios eres compasivo con ellos. Si hubieras 
sido rudo y de corazón duro se habrían alejado de ti;” (Aal ‘Imran: 159).

Y dijo el Profeta: “Dios solo tiene misericordia con aquellos de Sus siervos que son misericordio-
sos” (acordado por Al-Bujari y Muslim).

4 	 La confianza (al-amánah)

Una cualidad encomiable. En sentido amplio incluye el cumplimiento de las órdenes divinas 
y evitar lo prohibido. En sentido específico, es cumplir con los derechos ajenos, abstenerse de 
tomar lo ajeno, y devolver lo que se nos ha confiado.

Dios dijo: “Dios les ordena que restituyan a sus dueños originales lo que se les haya confiado” 
(An-Nisa’: 58). Y también: “Y los que devuelven los depósitos que se les confían y respetan los ac-
uerdos que celebran,” (Al-Ma‘arij: 32).

Y advirtió contra la traición, diciendo: “¡Oh, creyentes! No traicionen a Dios y al Mensajero, ni 
traicionen la confianza que se depositó en ustedes” (Al-Anfal: 27).

 -

5 	 La humildad

Es evitar la arrogancia y no sentirse superior a nadie. Es una cualidad que atrae el amor de 
los demás y fortalece los lazos sociales.

El Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: “Y nadie ha sido humilde y modesto por Al-
láh sin que Al-láh, Poderoso y Majestuoso le haya elevado de categoría por ello” (narrado por Muslim),

y también: “No entrará al Paraíso quien tenga en su corazón una pizca de arrogancia” (narrado 

por Muslim).



.

6 	 La veracidad (as-sidq)

Una de las cualidades más nobles. De ella derivan la confianza, la castidad, la lealtad, el 
coraje y más. No se limita a la palabra, sino que incluye acciones e intenciones.

Dios dijo: “¡Oh, creyentes!, teman a Al-lah (obedeciendo Sus mandatos) y permanezcan con 
quienes son sinceros en su fe” (At-Tawbah: 119),

y también: “Este es el día en que los veraces verán su veracidad recompensada” (Al-Ma’idah: 119).

El Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, fue conocido como “el veraz y confiable”, y 
dijo: “Sean honestos y veraces, porque la verdad conduce a las buenas acciones y las buenas 
acciones conducen al Paraíso, y si una persona dice la verdad y la verdad es su objetivo, será 
registrado como veraz ante Al-lah.” (acordado por Al-Bujari y Muslim).

Y advirtió contra la mentira, diciendo: “Las señales del hipócrita son tres: cuando habla, miente; 
cuando promete, no cumple; y cuando se le confía algo, traiciona” (acordado por Al-Bujari y Muslim).

.

7 	 La paciencia (as-sabr)

Una cualidad elevada que demuestra la verdadera fe y la buena confianza en Dios.

Dios dijo: “Y tengan paciencia; ciertamente, Al-lah está con los pacientes” (Al-Anfal: 46), y también: 
“Ciertamente, los pacientes (que se aferren a Su religión) recibirán su plena recompensa 
sin límite alguno.” (Az-Zumar: 10), y: “Y anuncia (¡oh, Muhammad!) buenas noticias a quienes 
sean pacientes; esos que, cuando se ven afectados por una calamidad, dicen: “En verdad, 
pertenecemos a Al-lah y a Él es nuestro retorno”. Esos obtendrán la bendición y el perdón de 
su Señor, así como Su misericordia; y esos son quienes están bien guiados” (Al-Baqarah: 155–156).

También se incluyen otras virtudes como la excelencia (al-ihsán) y el altruismo (al-íthar).

Dios dijo: “Ciertamente, Al-lah ordena la justicia, el bien y ayudar a los parientes cercanos; y 
prohíbe la inmoralidad, el mal y la opresión. Así es como los exhorta para que mediten.” (An-Nahl: 

90), y elogió a los ansar diciendo: “Y quienes habitaban la ciudad (de Medina) y aceptaron la 
fe antes de que llegaran a ellos (quienes emigraron de La Meca) aman sinceramente a estos 
últimos y no sienten resentimiento ni envidia en sus corazones por la parte (del botín) que han 
recibido quienes emigraron. Les dan preferencia en todo, aunque ellos mismos padezcan 
necesidad.” (Al-Hashr: 9).



La familia tiene un lugar de gran importancia en el islam. Se le ha dado 
especial atención y se ha convertido en el centro de interés, ya que es 
considerada la base para la estabilidad y el bienestar de la sociedad. Es la 
unidad social principal sobre la que se construye la estructura de la comunidad 
musulmana, contribuyendo así a la estabilidad de las sociedades, a corregir 
el comportamiento de sus miembros y a crear equilibrio entre el individuo y 
su familia.

El concepto de familia abarca a los esposos, sus hijos —hombres y mujeres—, 
los abuelos, los tíos paternos y maternos, las tías paternas y maternas, y los 
descendientes de todos ellos.

La legislación islámica ha detallado ampliamente las normas relacionadas 
con la familia y ha regulado las relaciones entre sus miembros. El sistema 
familiar en el islam se basa en el equilibrio y ofrece felicidad, cohesión 
y estabilidad, ya que se fundamenta en el afecto, la cooperación y la 
compasión. Da gran importancia a los valores morales en todas las relaciones 
familiares, desde el compromiso matrimonial, pasando por el matrimonio 
y la procreación, hasta la disolución del vínculo matrimonial, ya sea por 
divorcio o fallecimiento, e incluso en los derechos de herencia.

Introducción

El islam y la familia
Unidad 5



1 	 El matrimonio se basa en el afecto y la misericordia

El Corán destaca en varios pasajes la importancia del matrimonio, afirmando que se funda-
menta en el afecto y la misericordia. Dios dice: “Y entre las pruebas (de Su poder y magnifi-
cencia) está haber creado para ustedes parejas de su misma especie para que encontraras 
sosiego en ellas y haber depositado entre ustedes amor y misericordia. Ciertamente, en esto 
hay evidencias (de Su poder) para quienes reflexionan” (Ar-Rum: 21).

Y también: “Ellas son un refugio para ustedes; y ustedes, un refugio  para ellas” (Al-Baqarah: 187).

2 	 La exhortación al matrimonio

El islam se esfuerza por establecer el sistema familiar de forma sana y alienta a los jóvenes a 
casarse, debido a los grandes beneficios que conlleva.

Abdullah ibn Mas’ud narró que el Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: “¡Oh 
jóvenes! Quien de vosotros tenga la capacidad para casarse, que lo haga, pues es lo que 
más protege la vista y el pudor. Y quien no pueda, que ayune, pues el ayuno le servirá como 
protección” (acordado por Al-Bujari y Muslim).

Algunos puntos que muestran
la importancia que el islam da a la familia



3 	 Elegir al cónyuge adecuado

También se ha exhortado a ambos —hombre y mujer— a elegir bien a su pareja. El islam ha 
indicado las cualidades que deben buscarse tanto en el esposo como en la esposa, y ha dado 
a la mujer libertad para elegir con quién casarse.

Abu Hatim Al-Muzani narró que el Mensajero de Dios, la paz y las bendiciones sean con él, 
dijo: “Si alguien con cuya fe y conducta estén satisfechos pide en matrimonio a vuestra hija, 
cásenla con él. Si no lo hacéis, habrá discordia en la Tierra y una gran corrupción” (Narrado por 

At-Tirmidhi).

4 	 El derecho de la autoridad familiar (qiwama)

Nuestra religión ha organizado las relaciones familiares asignando responsabilidades acord-
es a la naturaleza de cada miembro. El hombre ha sido encargado de la autoridad familiar 
(qiwama), siendo responsable del cuidado de la familia y de su manutención.

Abdullah ibn Umar narró que el Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: “Cada 
uno de ustedes es un pastor y cada uno es responsable de su rebaño. El líder es un pastor, 
y es responsable de su rebaño; un hombre es el pastor de su familia, y es responsable de su 
rebaño; una mujer es la pastora en la casa de su marido y es responsable de su rebaño (el 
esposo y los hijos). Cada uno de ustedes es un pastor y es responsable de su rebaño.” (acordado 

por Al-Bujari y Muslim).

Sin embargo, esta autoridad no implica maltrato o abuso. Al contrario, debe ejercerse con 
bondad y buen carácter, como dijo el Profeta, la paz y las bendiciones sean con él: “Los crey-
entes cuyo iman es más completo son aquéllos que tienen el mejor carácter,y los mejores de 
vosotros son los que son mejores con sus mujeres” (narrado por At-Tirmidhi).

5 	 La obediencia y el buen trato a los padres

El islam ha enfatizado enormemente la obediencia y el buen trato a los padres, mencionán-
dolo en numerosos versículos, y otorgando a la madre una posición especialmente elevada.

Abu Huraira narró que un hombre preguntó al Mensajero de Dios, la paz y las bendiciones 



sean con él: “Mensajero de Al-lah ¿Quién merece mi mejor trato y compañía? Dijo: “Tu 
madre” dije: ¿Después quién? Dijo: “Tu madre” dije: ¿Después quién? Dijo: “tu madre” dije: 
¿después quién? Dijo: “Tu padre” transmitido por Bujari y Muslim, en otra versión: Mensajero 
de Al-lah: ¿Quien merece mi mejor trato y compañía? Dijo: “tu madre, tu madre, tu madre 
después tu padre y después los cercanos a ti” (acordado por Al-Bujari y Muslim).

Este mérito se debe a todo lo que soporta la madre: el embarazo, el parto, el cuidado, las 
desveladas y la crianza.

El islam prohibió cualquier forma de maltrato hacia los padres, incluso una simple expresión de 
molestia como un suspiro. Dios dijo: “Y Al-lah ha ordenado adorarlo solo a Él y tratar a los pa-
dres con amabilidad y respeto. Si uno de ellos, o ambos, alcanzan la vejez en tu presencia, no 
les digas ninguna palabra de reproche ni les faltes al respeto, y háblales con dulzura” (Al-Isra’: 23).

Además, advirtió muchas veces contra desobedecerlos y lo consideró uno de los pecados may-
ores. El Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: Las faltas graves son: “La idolatría, la 
desobediencia a los padres, el asesinato y el falso juramento premeditado” (narrado por At-Tirmidhi).

6 	 El buen trato a los padres no musulmanes

Dado que el islam es una religión de misericordia y bondad, también ha ordenado el buen trato 
hacia los padres aunque no sean musulmanes. Incluso si invitan a su hijo a abandonar el islam, 
debe seguir tratándolos con amabilidad, reconociendo sus derechos.

Dios dijo: “Y ordenamos al hombre (tratar bien) a sus padres; su madre lo lleva en su vientre con 
cansancio y sufrimiento y lo amamanta durante dos años. (Le dijimos:) “Sé agradecido Conmi-
go y con tus padres; a Mí retornarás finalmente (el Día de la Resurrección). Pero si se empeñan 
en que adores además de a Mí a otras divinidades sobre las que no tienes ninguna prueba, 
no los obedezcas; mas trátalos con respeto y benevolencia en esta vida y sigue el camino de 
quienes se vuelven a Mí en arrepentimiento. Después retornarán a Mí (para ser juzgados) y les 
informaré sobre lo que hicieron (en la vida mundanal)” (Luqmán: 14-15).

En este contexto, cabe destacar un punto relevante para los nuevos musulmanes: algunos sient-
en la necesidad inmediata de cambiar su nombre tras convertirse al islam. Sin embargo, esto 
no es obligatorio, a menos que el nombre tenga un significado prohibido o contrario al islam. 
Continuar usando el nombre original es una forma de honrar a los padres, pues ellos fueron 
quienes lo eligieron.



7 	 La crianza de los hijos y la equidad entre ellos 

El islam ha ordenado cuidar la educación de los hijos y asumir esta difícil responsabilidad, ya 
que es fundamental para formar una sociedad virtuosa y noble.

Dios dijo: “¡Oh, creyentes!, protéjanse a ustedes y a sus familias de un fuego (en la otra vida), 
cuyo combustible son los hombres y las piedras, que estará vigilado por ángeles de extrema 
dureza y severidad que no desobedecen a Al-lah en nada y Le obedecen en todo lo que les 
ordena.” (At-Tahrim: 6).

Asimismo, el islam ha ordenado tratar a los hijos con equidad y no discriminarlos ni en los 
dones ni en el trato, para asegurar la estabilidad familiar.

El Profeta, la paz y las bendiciones sean con él, dijo: “Tengan temor en Al-lah y sean justos 
entre sus hijos” (narrado por Muslim).

8 	 Los lazos familiares (sila ar-rahim) 

El islam no ha descuidado la importancia de cuidar a los parientes y mantener los lazos famili-
ares. Existen numerosos textos que motivan a honrarlos, ayudarlos y evitar cortar la relación con 
ellos.

Dijo el Profeta, la paz y las bendiciones sean con él: “Aquel que le guste ser provisto con largue-
za y que se le prolongue su vida, que atienda debidamente a sus parientes.” (narrado por Al-Bujari).


