

# Важные заметки из книги шейха Ибн 'Усеймина «Полезное слово»

Составил нуждающийся в прощении своего Господа Хейсам ибн Мухаммад Сархан

ранее преподавал в Институте при мечети Пророка ﷺ главный руководитель школы «Сунна» mahadsunnah.com

Первое издание



Мекка 2023 Сархан, Хейсам ибн Мухаммад

Важные заметки из книги шейха Ибн 'Усеймина «Полезное слово» // Таблицы и схемы к книге «Полезное слово». — 1-е изд. Собрал и подготовил: Хейсам ибн Мухаммад Сархан. Перевод на русский язык. — Мекка: Издательство «Таухид», 2023. — 360 с.

УДК 297.18 ББК 86.38

Полезные каналы в Телеграм:





### С именем Аллаха, Милостивого, Являющего милость!

Хвала Аллаху, Которого мы восхваляем и к Которому взываем о помощи и прощении. Мы ищем защиты у Аллаха от зла наших душ и дурных дел. Кого Аллах ведёт по прямому пути, того никто не сможет ввести в заблуждение. А кого Он оставит, того никто не наставит на прямой путь. Свидетельствую, что нет божества, достойного поклонения, кроме Одного Аллаха, и свидетельствую, что Мухаммад — раб Аллаха и посланник Его, а затем:

# Узнай прежде, чем изучать книгу

- 1. Выучить *матн* (базовый текст) книги прежде её изучения (Заучивай наизусть, ведь, поистине, каждый заучивающий *имам*).
- 2. Изучить с какой стороны каждый аят является доводом [темы, для которой приведена глава] и изучить причины, по которой аят приведён в главе.
- 3. Изучить соответствие каждой главы к «Книге единобожия», причину, по которой она приведена, чтобы упорядочить книгу.
- 4. Сосредоточиться на одном *шархе* (толковании), и основой у нас является «аль-Каулю-ль-муфид» шейха Ибн 'Усеймина, да помилует его Аллах. Затем, закончив один *шарх*, мы изучаем другой, и так далее, чтобы полученные знания не перепутались.

# Почему мы изучаем эту книгу?

1. Поскольку учёные-*раббани* (воспитатели) советовали её изучение.

- 2. Поскольку эта книга лучшее, что написано на эту тему.
- 3. Поскольку автор, да помилует его Аллах, прекрасно опровергает доводы противоречащих ему и опровергает сомнения с доводами.
- 4. Всевышний Аллах даровал этой книге признание среди людей.
- 5. Учёные советовали изучать и заучивать её.
- 6. Книга хорошо упорядочена и разделена на главы.
- 7. Учёные уделяли внимание её преподаванию и составили множество *шархов* (разъяснений).
- 8. Поскольку книга переполнена доводами из Корана и Сунны.
- 9. Простое изложение книги.

# Краткое объяснение глав «Книги единобожия» (в книге всего 67 глав)

Прежде изучения любой книги следует прочитать её вступление и оглавление, чтобы узнать о её содержании, путь её составления, и иметь полное представление о книге. Поэтому мы можем разделить нашу книгу на 10 частей:

# Первый раздел. Вступление (5 глав)

1. Автор не дал названия этой главе, однако можно дать ей условное название: «Глава об обязательности единобожия».

Автор привёл главу, чтобы указать на то, что *таухид* (единобожие) — самая первая и самая главная обязанность, и поскольку это — призыв всех пророков.

2. Глава о достоинстве единобожия и того, что он искупает грехи.

Автор привёл главу, чтобы побудить людей [к *таухиду*] и для разъяснения того, что упоминание достоинства чего-либо не указывает

на его необязательность, поскольку есть те, кто удерживают и отвращают от изучения единобожия и обучения ему.

# 3. Глава о том, что исповедующий единобожие должным образом войдёт в Рай без расчёта.

Автор привёл главу для того, чтобы очистить *таухид* от *ширка* (многобожия), *бид'а* (нововведений) и грехов, и эту главу следовало привести после глав об обязательности *таухида*.

### 4. Глава о том, что необходимо опасаться многобожия.

Автор привёл эту главу, поскольку каждый, кто хочет воплотить единобожие, должен бояться многобожия для себя и других, а также поскольку некоторые думают, будто бы они воплотили в себе единобожие, однако это не так.

Каждая глава после этой главы также касается темы воплощения *таухида*, как, например: глава о том, что необходимо опасаться многобожия, касается воплощения *таухида*.

# 5. Глава о призыве к свидетельству о том, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха.

Автор привёл эту главу, а Аллах знает лучше, по двум причинам:

- 1) Поскольку каждый, кто хочет воплотить *таухид*, должен призывать к нему, как это делал Пророк
- 2) В опровержение тем, кто говорит, что первое к чему призывают это молитва.

# Второй раздел. Разъяснение единобожия (9 глав)

# 6. Глава о разъяснении единобожия и свидетельства о том, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха.

После того, как шейх упомянул нам об обязательности единобожия, побудил к нему, упомянул об его обязательности, о необходимости страха перед тем, что ему противоречит (а это *ширк* — многобожие), и упомянул о призыве к нему, уместно разъяснить нам суть *таухида*, и разъяснение начинается с этой главы и до конца книги.

# 7. Глава о том, что ношение кольца, шнурка и тому подобных

# вещей для избавления от беды или её предотвращения является проявлением многобожия.

Эта глава о толковании таухида посредством изучения того, что ему противоречит.

8. Глава о том, что сообщается о заклинаниях и амулетах.

Автор привёл эту главу, чтобы разъяснить о *рукъя* (заговорах) и амулетах, в которых есть *ширк*, и которые противоречат шариату.

9. Глава о том, кто испрашивает *баракат* (благодать) у деревьев, камней и тому подобных вещей.

Глава приведена для разъяснения запретного *табаррука*, противоречащего *таухиду*.

10. Глава о жертвоприношении (забх) не Аллаху.

В данной главе автор указывает на то, что жертвоприношение, сделанное не ради Аллаха с любовью и возвеличиванием, нарушает единобожие.

11. Глава о том, что не позволительно приносить жертву Аллаху на месте, в котором приносятся жертвы не ради Аллаха.

В данной главе разъясняется то, что делают некоторые невежды, уподобляющиеся многобожникам, участвующие в их праздниках и пребывающие в местах их поклонения, что противоречит *mayxudy*.

12. Глава о том, что посвящение обета не Аллаху, является проявлением многобожия.

Глава рассказывает о запретных обетах, противоречащих таухиду.

13. Глава о том, что обращение с просьбой о защите не к Аллаху, является проявлением многобожия.

Шейх разъяснил, что поиск убежища у кого-либо, кроме Аллаха, в том, на что не способен никто, кроме Аллаха, противоречит единобожию.

 Глава о том, что обращение с просьбой о спасении или обращение с мольбой не к Аллаху, является проявлением многобожия.

Шейх желал разъяснить, что просьба о помощи в тяжелой ситуации у кого-то, кроме Аллаха, в том, на что не способен никто, кроме Аллаха, является многобожием и противоречит единобожию.

# Третий раздел. Несостоятельность поклонения кому-либо, кроме Аллаха (4 главы)

15. Глава о словах Аллаха: «Неужели они приобщают в сотоварищи к Аллаху тех, которые ничего не творят, тогда как сами были сотворены».

Глава приведена для указания на то, что никто, кроме Аллаха, не достоин поклонения, будь то пророки, идолы и другие.

16. Глава о словах Аллаха: «Когда же испут покинет их (ангелов) сердца, они скажут: "Что сказал ваш Господь?" Они скажут: "Истину, ведь Он — Возвышенный, Великий"».

Шейх в этой главе указал, что ангелы не достойны поклонения.

17. Глава о заступничестве (шафа'ат).

В ней разъясняется тщетность того, что неверующие надеялись на заступничество своих божеств.

18. Глава о словах Аллаха: «Воистину, ты не наставишь на прямой путь тех, кого любишь».

Эта глава указывает на то, что наставить на прямой путь не может никто, кроме Аллаха.

# Четвёртый раздел. Причина неверия людей (3 главы)

После того, как автор разъяснил понятие единобожия, указал на несостоятельность поклонения кому-либо, кроме Него, он пожелал указать на причины неверия для того, чтобы мы сторонились их.

19. Глава о том, что причина неверия людей и их отказа от своей религии заключается в чрезмерном возвеличивании праведников.

Это является опаснейшей причиной попадания людей в неверие, и

именно это было проявлением первого многобожия, совершённого на земле.

20. Глава о том, что сообщено о строгом порицание тех, кто поклоняется Аллаху у могилы праведного человека, не говоря уже о поклонении самому ему.

Из причин многобожия: изваяния, изображения и превращение могил в места поклонений (в мечети);

21. Глава о том, что чрезмерное почитание могил праведников превращает их в идолов, которым поклоняются помимо Аллаха.

Одной из причин неверия является чрезмерное почитание могил праведников.

22. Глава о том, что избранный Пророк **защищал неприкосновенность единобожия** и преграждал любой путь, ведущий к многобожию.

Пророк в прикрывал пути к многобожию в вопросах *акыды* (вероубеждения) и деяниях. Также в дальнейшем придёт глава о том, что Пророк предостерегал от слов, ведущих к многобожию.

# Пятый раздел.

Опровержение довода тех, кто говорит, что в этой общине или на Аравийском полуострове более не будет проявлений многобожия (1 глава)

23. Глава о том, что некоторые представители данной общины будет поклоняться идолам.

# Шестой раздел. Сатанинские деяния (7 глав)

24. Глава о колдовстве.

Данная глава приведена потому, что cuxp (колдовство) совершается только путём  $ку \phi pa$  (неверия) в Аллаха, и это из самых больших путей, ведущих к mupky.

### 25. Глава о некоторых видах колдовства.

[Красноречивое повествование чего-либо является одним из видов *сихра* (колдовства)]. В этой главе нам разъясняется вид *сихра*, которого нам необходимо остерегаться.

### 26. Глава о предсказателях и им подобных.

Глава рассказывает нам о них, разъясняет *хукм* (шариатское постановление) следования за ними и виды этого.

### 27. Глава о снятии колдовства.

Глава приведена для того, чтобы разъяснить неясность относительно упомянутой запретности снятия колдовства и рассказать о его разрешённых видах.

### 28. Глава о суеверии.

Глава разъясняет ложность убеждений людей джахилиййи (времён доисламского невежества) относительно дурных примет.

### 29. Глава о науках о звёздах (танджим).

Глава рассказывает о ложности астрологии.

# 30. Глава об испрашивании дождя у звёзд.

Глава предостерегает от того, чтобы человек полагался на причины, которые являются *ширком*.

# Седьмой раздел. Деяния сердец (9 глав)

# 31. Глава о словах Аллаха: «Среди людей есть такие, которые приобщают к Аллаху равных».

Данная глава указывает на недействительность единобожия того, кто любит создание так же, как Аллаха, или сильнее Него.

32. Глава о словах Аллаха: «Это всего лишь шайтан пугает вас своими помощниками».

Данная глава указывает на недействительность единобожия того, кто боится созданий так же, как Аллаха, или сильнее Него.

33. Глава о словах Аллаха: «Лишь на Аллаха уповайте, если вы являетесь верующими».

Данная глава указывает на недействительность единобожия того, кто уповает на создания так же, как на Аллаха, или сильнее Него.

34. Глава о словах Аллаха: «Разве они не опасаются хитрости Аллаха?».

Глава указывает на необходимость устремления к Аллаху, объединив в сердце любовь и страх перед Ним.

35. Глава о том, что терпение в отношении предопределения Аллаха является проявлением веры (имана) в Аллаха.

Автор упомянул эту главу, дабы указать на то, как единобожник должен переносить невзгоды;

36. Глава о показном благочестии (рия).

Автор упомянул эту главу, дабы указать на великую опасность показного благочестия для единобожника, и что pus — самое большое, чего Пророк # боялся за сподвижников.

37. Глава о том, что, стремление человека совершить праведное деяние ради обретения мирских благ является проявлением многобожия.

Глава разъясняет, что желающий *дунья* (мирской жизни), совершая деяния *ахыра* (Вечной жизни), совершает многобожие. Мерилом этого желания является то, что человек довольствуется либо гневается по причине мирского.

38. Глава о том, что подчиняющиеся учёным и правителям, когда те запрещают разрешённое Аллахом или разрешают запрещённое Им, поклоняются им помимо Аллаха.

Автор упомянул эту главу, дабы указать, что обращение за судом не к Аллаху, нарушает единобожие.

39. Глава о словах Аллаха: «Они хотят обращаться на суд к тагуту».

Автор упомянул эту главу, дабы помочь единобожнику понять смысл неверия в *тагута*, а также для того, чтобы разъяснить отличие между истинной и ложной верой.

# Восьмой раздел. Единобожие в именах и атрибутах (1 глава)

# 40. Глава о том, кто отрицает какие-либо имена и качества Аллаха.

Автор упомянул эту главу, дабы указать на отсутствие единобожия того, кто отрицает какие-либо имена или качества (атрибуты) Аллаха.

# Девятый раздел.

# Запреты, связанные со словами и ширком (26 глав)

# 41. Глава о словах Аллаха: «Они узнают милость Аллаха, а затем отрицают её».

Автор разъяснил то, как единобожник должен встречать блага, дарованные ему Аллахом;

# 42. Глава о словах Аллаха: «Посему никого не равняйте с Аллахом сознательно».

Автор разъяснил то, как единобожник должен относиться к клятве не Аллахом, и разницу между союзом «и» и наречием «затем».

# 43. Глава том, кого не удовлетворяет клятва Аллахом.

Автор разъяснил то, как единобожник должен возвеличивать Аллаха в своём сердце, когда перед ним клянутся Его именем.

### 44. Глава о словах «Как пожелал Аллах и ты».

Автор указал на то, что единобожник должен сторониться того, чтобы приравнивать кого-либо к Аллаху в желании.

# 45. Глава о том, что ругающий время обижает Аллаха.

Автор разъяснил, что единобожник должен сторониться того, чтобы ругать что-либо такое, что будет считаться оскорблением Того, Кто подчинил эту вещь.

# 46. Глава о титулах «судья судей» и тому подобных.

Автор разъяснил, что единобожник должен остерегаться посягательства на господство Аллаха;

# 47. Глава о необходимости уважения имён Всевышнего Аллаха и смены имени ради этого.

Автор разъяснил, что единобожник должен с уважением и возвеличиванием относиться к Аллаху, Его именам и качествам, к Его религии и Его пророкам.

# 48. Глава о подшучивании над тем, в чём упоминается Аллах, над Кораном или над Посланником Аллаха ...

Автор разъяснил, что тот, кто насмехается (над религией Аллаха), лишается основы единобожия; он также разъяснил то, как мусульмане должны относиться к нему и что они должны оберегать свой язык [от произношения запретного].

49. Глава о словах Аллаха: «Если Мы дадим ему вкусить милость от Нас после того, как его коснётся несчастье, то они непременно скажут: «Вот это — для меня».

Автор разъяснил то, каким образом должен вести себя единобожник до и после того, как ему будет даровано благо;

50. Глава о словах Аллаха: «Когда же Он даровал им обоим праведного ребёнка, они стали приобщать к Нему сотоварищей в том, чем Он одарил их».

Автор разъяснил то, каким образом должен вести себя единобожник после того, как ему было даровано благо, а также — непозволительность наречения именем, которое указывает на рабство, посвящённое не Аллаху.

51. Глава о словах Аллаха: «У Аллаха — самые прекрасные имена. Посему взывайте к Нему посредством их».

Глава предостерегает единобожника от искажения имён Аллаха.

52. Глава о недопустимости выражения «Мир Аллаху».

Автор в данной главе предостерёг единобожника от произнесения изречений, содержащих в себе неподобающее отношение к Аллаху.

53. Глава о выражении «О Аллах, прости мне, если пожелаешь».

Автор в данной главе предостерёг единобожника от использования слов «если того пожелает Аллах» («ин шаъа-Ллах») во время произнесения мольбы.

54. Глава о недопустимости выражения «раб мой» и «рабыня моя».

Автор в данной главе указывает единобожнику на то, что он должен правильно подбирать выражения.

# 55. Глава о недопустимости отказывать просящему именем Аллаха.

Автор в данной главе указывает на то, что если единобожника попросили о чём-либо именем Аллаха, то он не должен отказывать, возвеличивая тем самым Всевышнего Аллаха.

### 56. Глава о том, что ликом Аллаха можно просить только Рай.

Автор в данной главе указывает на то, что единобожник должен возвеличивать Всевышнего Аллаха, и не относиться к Нему неподобающе.

### 57. Глава о выражении «Если бы...».

Автор в данной главе указывает на то, что единобожник должен правильно подбирать слова при изъяснении и не должен возражать предписаниям и предопределению.

### 58. Глава о недопустимости ругать ветер.

Автор указывает единобожнику на необходимость использования благих высказываний, когда он видит то, что ему неприятно.

# 59. Глава о словах Аллаха: «Они несправедливо думали об Аллахе, как это делали во времена невежества».

Автор предостерегает единобожника от того, чтобы он плохо думал об Аллахе так, как делали это во времена невежества.

# 60. Глава об отрицающих предопределение.

Автор в данной главе указывает на то, что единобожник обязан должным образом верить в предопределение.

# 61. Глава о создающих изображения.

Автор указывает на то, что единобожник должен остерегаться притязаний на качества господства.

### 62. Глава о многочисленных клятвах.

Автор указывает на то, что единобожник должен оберегать клятвы и возвеличивать Аллаха во взаимоотношениях с людьми.

### 63. Глава о защите прав Аллаха.

Автор указывает на то, что единобожник должен возвеличивать Аллаха и Его посланника за как в радости, так и в горе.

### 64. Глава о клятве от имени Аллаха.

Автор указывает на то, что единобожник должен остерегаться притязаний на качества господства и того, чтобы ограничивать милость Аллаха к Его рабам.

# 65. Глава о недопустимости просить ходатайства Аллаха перед Его творениями.

Автор предостерегает единобожника от того, чтобы он возвышал творение выше, чем Творца.

# 66. Глава о защите Пророком # неприкосновенности единобожия и преграждении им путей к многобожию.

Автор предостерегает единобожника от любого слова, которое может привести к многобожию.

# Десятый раздел. Заключение (1 глава)

# 67. Глава о словах Аллаха: «Не ценили они Аллаха должным образом».

Автор предостерегает единобожника от того, чтобы он следовал по стопам многобожников, которые не возвеличивали Аллаха должным образом.



# ПЕРВЫЙ РАЗДЕЛ. Вступление (5 глав)

# Почему автор не упомянул вступление?

- 1. Оно было упущено некоторыми из переписчиков, ведь в некоторых рукописях были обнаружины «басмаля», восхваление Аллаха и молитва за Пророка ...
- 2. Автор ограничился названием, ведь оно указывает на суть и смысл всей книги единобожие.
- 3. Он последовал примеру имама аль-Бухари, который не написал вступление к своему «Сахиху», тем самым он пожелал связать сердца напрямую с Кораном и Сунной.
- 4. Первые пять глав книги могут полноценно заменить собой вступление.

# Определение единобожия (таухида)

В шариатском значении: это признание единственности Аллаха в том, что присуще только Ему, будь то господство, божественность (право на чьё-либо поклонение) или имена и атрибуты.

В языковом значении: отглагольное имя существительное, образованное от глагола «ваххада», который означает «делать что-либо одним, единственным».

- **Таухид аль-улюхия** (единобожие, связанное с божественностью) —убеждённость в единственности Всевышнего Аллаха в поклонении, либо по отношению к деяниям рабов.

и атрибутами) — убеждённость в единственности Всевышнего Аллаха в именах и атрибутах, которыми Он себя назвал и описал в Своём Писании или на языке Своего Посланника , и это воплощается посредством утверждения в отношении Аллаха того, что Он утвердил, и отрицании того, что Он отрицал, без искажения, отрицания, вопроса «Как?» и уподобления.

Деяния рабов принимаются лишь при условии соблюдения единобожия; мы были сотворены ради единобожия; в Рай войдут одни единобожники; единобожие — это призыв всех пророков, мир им всем; его соблюдение должным образом препятствует попаданию в многобожие; единобожие — причина преумножения блазгодеяний.

# Что такое поклонение?

С точки зрения того, кто совершает поклонение: это покорность Аллаху посредством выполнения того, что Он предписал, и отдаления от того, что Он запретил, сопроваждая это любовью к Нему и Его возвеличиванием.

## С точки зрения поклонения:

это общее наименование всего того, что любит Аллах и чем Он доволен из слов и действий, как явных, так и скрытых.

# 1. Глава об обязательности единобожия

Автор не дал названия этой главе, дабы связать сердца людей с Кораном и Сунной. Однако доводы, упомянутые в этой главе, указывают на обязательность единобожия, поэтому мы можем дать ей условное название: «Глава об обязательности единобожия».

# ПЕРВЫЙ ДОВОД

Сказал Всевышний Аллах: «Я сотворил джиннов и людей только для того, чтобы они поклонялись Мне» (аят).

- «Поклонялись Мне» уединяли Меня в поклонении, покорялись Мне посредством выполнения того, что им велено, и оставлением того, что им запретно. Ибн 'Аббас, да будет доволен им Аллах, сказал: «Смысл всякого поклонения, упомянутого в Коране единобожие».
- Смысл аята: Я не сотворил джинов и людей для чего-либо, помимо поклонения.

# второй довод

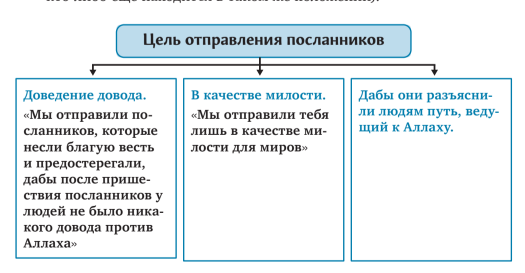
Сказал Всевышний Аллах: «Мы отправили к каждой общине посланника, который говорил им: "Поклоняйтесь Аллаху и избегайте тагута!"» (аят).

- В данном аяте присутствуют три грамматических усиления смысла: 1) сокрытая клятва; 2) частица «лям»; 2) частица «кад».
- Аят также указывает на то, что все посланники, да пребудет с ними мир, призывали к единобожию, и что Аллах отправил их именно для этой цели.

# Слово «умма» упоминается в Коране в четырёх значениях Община → Как в этом аяте. Имам (предводитель) → «Воистину, Ибрахим был предводителем (уммой), покорным Аллаху и ханифом». Религия → «Воистину, мы нашли своих отцов на этой религии (умме)». Отрезок времени → «Но тот из двух людей, который спасся, вдруг вспомнил его спустя много времени (умма)».

• «Избегайте тагута» — сторонитесь его так, чтобы он был с одной стороны, а вы — совершенно с другой.

- Лучшее определение «*тагуту*» дал Ибн Аль-Каййим, да смилостивится над ним Аллах, который сказал: «*Тагут* всё, в отношении чего раб переходит границы, будь то в отношении объекта следования, либо объекта поклонения или подчинения». Естественно, человек будет называться *тагутом*, если был доволен подобным отношением к себе.
- Объект следования, как например: колдуны, прорицатели и учёные зла. Объект поклонения, как, например, идолы. Объект подчинения, как, например, подчинение правителям, вышедшим из повиновения Аллаху.
- Единобожие будет полноценным лишь при присутствии двух столпов: отрицание (поклонения кому-либо, кроме Аллаха) и утверждение (того, что лишь Аллах достоин поклонения). Ведь отрицание без подверждения будет полным отвержением любого поклонения. А утверждение без отрицания не препятствует соучаствию. Например, если мы скажем: «Зейд стоит», то это лишь указывает на его положение в данный момент, но не указывает на то, что он стоит один и что никто более не стоит вместе с ним. Если мы скажем: «Никто не стоит», то в данном случае мы отвергнем что кто-либо находится в положении стоя, и в том числе Зейд. Однако, если мы скажем: «Не стоит никто, кроме Зейда», то в данном случае имеется указание на единоличное исполнение Зейдом этого действия, то есть стояния, ведь данный пример включает в себя утверждение (того, что Зейд стоит), и отрицание (того, что кто-либо ещё находится в таком же положении).



### ТРЕТИЙ ДОВОД

Сказал Всевышний Аллах: «Твой Господь предписал вам не поклоняться никому, кроме Него, и делать добро родителям. Если один из родителей или оба они достигнут старости, то не говори им: "Уф!" и не кричи на них и обращайся к ним со словами почтения» (аяты).

• «Не поклоняться никому, кроме Hero» — это и есть единобожие, включающее в себя отрицание («не поклонятся никому») и утверждение («кроме Hero»).

# Предопределённое Аллахом делится на два вида

### Предписанное в шариате

- Бывает только в отношении того, что любит Аллах;
- Может произойти, а может и нет. «Твой Господь предписал вам не поклоняться никому, кроме Него». В данном случае прдопределение понимается как предписание.

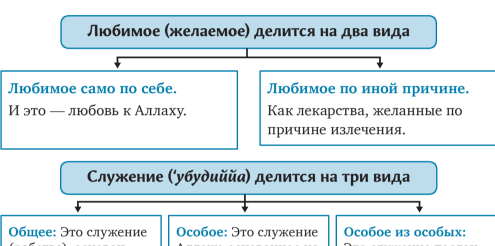
### Предопределенное в бытие

(Вселенские законы)

- Бывает как в отношении того, что любит Аллах, так и в отношении того, что Он не любит.
- Непременно происходит. «Мы предопределили сынам Исраила в Писании: "Вы дважды будете бесчинствовать на земле"». И Аллах не предписывает бесчинство и не любит его.

### Как Всевышний Аллах предопределяет то, что не любит?

То, что любят по какой-либо сторонней причине, может быть нелюбимым само по себе. Однако это может быть любимо по причине пользы, которая в нём есть. В таком случае это становится любимым с одной стороны и нелюбимым с другой. Например, бесчинство, творимое сынами Исраила само по себе является нелюбимым Аллаху, ведь Аллах не любит ни бесчинство, ни тех, кто его творит. Однако оно может быть желаемо Аллахом с другой стороны, по причине мудрости и пользы, которые содержатся в нём. Таким же образом объясняются и такие явления, как: засуха, болезни, бедность.



Общее: Это служение (рабство), основанное на Господстве Всевышнего Аллаха. Его также можно назвать «принудительным рабством» ('убудияту алькахр). Всевышний Аллах сказал: «Каждый, кто на небесах и на земле явится к Аллаху только в качестве раба». К этому виду рабства относится как верующий, так и неверующий.

Особое: Это служение Аллаху, основанное на подчинении Ему. Всевышний Аллах сказал: «А рабами Милостивого являются те, которые ступают по земле смиренно». К этому виду служения относится каждый, кто поклоняется Всевышнему Аллаху, исповедуя Его религию.

Это служение посланников и пророков. Всевышний Аллах сказал: «Воистину, он был благодарным рабом». К этому виду служения относятся лишь посланники Аллаха, т.к. никто не сможет соревноваться с ними в служении Аллаху.

# ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОД

Сказал Всевышний Аллах: «Поклоняйтесь Аллаху и не приобщайте к Нему в сотоварищи ничего» (аят).

«Ничего» — неопределённое слово в контексте запрещения указывает на обобщённость. То есть не приобщайте к Нему в сотоварищи никого и ничего, будь то пророк или ангел, или угодник, и ничего из мирского. Не делай мирское сотоварищем Аллаха.

# ПЯТЫЙ И ШЕСТОЙ ДОВОДЫ

Сказал Всевышний Аллах: «Скажи: "Придите, и я прочту то, что запретил вам ваш Господь". Никого не приобщайте к Нему в сотоварищи…» (аяты).

Сказал Ибн Мас'уд, да будет доволен им Аллах: «Кто желает взглянуть на завещание Мухаммада , на котором его печать, тот пусть прочтёт слова Всевышнего: «Скажи: "Придите, и я прочту то, что запретил вам ваш Господь". Никого не приобщайте к Нему в сотоварищи...» — и до слов: «Таков Мой прямой путь. Следуйте по нему...».

«Путь» в Коране обычно связан:

- 1. *С Аллахом*, так как именно Он наставляет на прямой путь, и так как именно Он сотворил его: «Таков Мой прямой путь».
- 2. *С тем, кто идёт по нему*. Путь спасения один, все остальные пути лишь разделяют. Всевышний Аллах сказал: «Путём тех, кого Ты одарил благом».

### Эти аяты заключают в себе десять заветов

# Первый аят (5 заветов):

- Единственность Аллаха (*Tayxud*);
- доброе отношение к родителям;
- запрет на убийство детей;
- отдаление от всякой скверны;
- запрет на убийство человека, кроме как по праву.

# Второй аят (4 заветов):

- Запрет на приближение к имуществу сироты, кроме как во благо ему. Сирота (ятим) тот, кто ещё не достиг половозрелости, и у кого скончался отец;
- справедливость при произнесении слов;
- наполнение меры и весов по справедливости;
- верность договору с Аллахом.

# Третий аят (1 завет):

«Таков Мой прямой путь». Передаётся, что посланник Аллаха начертил прямую линию и сказал: «Это путь Аллаха», а затем он начертил слева и справа от неё другие линии и сказал: «Это пути, на каждом из которых находится шайтан, призывающий к нему», после чего он прочитал аят.

### Полезные моменты

- «Душа, которую запретил Аллах» (неприкосновенная):
  - мусульманин;
  - *зиммий* (неверующий, который проживает на территории мусульман);
  - му'ахад (те, с кем у мусульман есть договор о мире);
  - мустаъман (тот, кому была обещана гарантия безопасности);
- «Кроме как по праву»:
  - казнь за убийство;
  - побывавший(ая) в браке прелюбодей(ка);
  - вероотступник.
  - **P.S.** Смертная казнь приводится в исполнение лишь правителем мусульман.
- «Мы наделим уделом вас и их (детей)»: здесь Аллах упомянул сначала родителей, так как они уже являются бедными; «Мы наде-

**лим уделом их и вас»**: здесь Аллах упомянул сначала детей, так как родители пока в достатке, однако боятся бедности.

- Достижение зрелого возраста, после которого на человека возлагаются обязанности:
  - достижение пятнадцати лет;
  - рост грубых волос вокруг полового органа;
  - ночные поллюции;
  - начало менструальных циклов у девочек.
- «Завещание» договор. И если какой-то договор становится назван завещанием, то это указывает на его чрезвычайную важность.

# Почему Ибн Мас'уд назвал это завещанием Пророка ﷺ, ведь известно, что он не оставлял завещаний?

Так как он посчитал, что эти аяты включают в себя всю религию, и, несомненно, это величественные аяты.

Так как это завет Аллаха: «Это заповедал вам Аллах», а Пророк — тот, кто донёс этот завет.

### СЕДЬМОЕ ДОКАЗАТЕЛЬСТВО:

Передаётся от Му'аза ибн Джабаля, да будет доволен им Аллах, что он сказал: «Однажды, когда я сидел верхом на осле позади Пророка , и он спросил меня: «Известно ли тебе, какое право Аллаха должны соблюдать рабы Его, и чего они вправе ожидать от Аллаха?» — я сказал: «Аллах и Его посланник знают об этом лучше». Затем он сказал: «Право Аллаха, которое обязаны соблюдать рабы Его, состоит в том, что им следует поклоняться одному только Аллаху и не приобщать Ему что-либо в сотоварищи, рабы же вправе ожидать, что Аллах не станет подвергать мучениям того, кто не поклоняется ничему, кроме Него». Я сказал: «О посланник Аллаха, не обрадовать ли мне людей этой вестью?» — и он сказал: «Нет, ведь они будут полагаться лишь на это».

• «*Известно ли тебе?*» Этот вопрос был задан дабы заинтересовать Му'аза, и чтобы он лучше внял услышанному. Это указывает на прекрасный метод обучения.

- «*Рабы вправе ожидать, что Аллах...*». Люди ничем не обязали Аллаха, однако это Аллах обязал Себя Сам в качестве милости к Своим рабам.
- «Не обрадовать ли мне...». Данная фраза используется когда человек хочет сообщить кому-либо благую радостную весть. Однако может использоваться также и для сообщения о плохой вести.
- В хадисе содержится указание на достоинство единобожия и на то, что он является причиной защиты от наказания Аллаха.
- Также в нём содержится указание на то, что Аллах не будет подвергать мучениям тех, кто не будет приобщать Ему сотоварищей, и что исповедание единобожия должным образом причина прощения грехов. Посланник Аллаха 

  запретил сообщать эту радостную весть, дабы люди не стали лишь полагаться на то, о чём узнали, забывая о полноценном исповедании единобожия должным образом. Ведь исповедание единобожия должным образом обязует человека сторониться ослушания Аллаха.

### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Данные вопросы не являются частью «Книги единобожия», однако автор упомянул их в качестве разъяснения своей книги, ведь он лучше всех остальных может разъяснить её. Именно автор лучше знает, что подразумевается под той или иной главой, и почему он её упомянул. Учитывая это, необходимо уделить должное внимание изучению этих вопросов.

**Первый.** Цель создания джиннов и людей. (Цель — единобожие, а не наслаждение пищей и браком).

**Второй.** Суть поклонения —единобожие, и вражда была именно по его причине. (Речь идёт о вражде между Пророком ш курайшитами. Ведь всякое поклонение, которое не основано на единобожии, является недействительным).

**Третий.** Кто не воплотит его в жизнь, тот не будет считаться поклоняющимся Аллаху. Именно в этом заключается смысл слов Аллаха: «И вы не поконяетесь тому, чем поклоняюсь я».

**Четвёртый.** Цель отправления посланников к людям. (Цель — поклонение Одному Аллаху и отстранение от поклонения *тагуту*).

Пятый. Пророческая миссия охватила все общины. Всех людей.

Шестой. Религия всех пророков едина. Основа религий одна, однако

что касается обрядов и законоположений, то они отличались друг от друга в зависимости от людей, места и времени.

**Седьмой.** Важный момент: поклонение Аллаху не будет действительным без неверия в *тагута*. Именно в этом заключается смысл слов Аллаха: «**Кто проявит неверие в тагута и уверует в Аллаха...**».

Автор назвал данный вопрос важным, так как многие люди пребывают в невежестве относительно него. Не позволительно обвинять конкретного человека в неверии, либо проклинать его, если он даже заслужил это. Ведь вынесение постановления о нем может быть обусловлено условиями, а также – необходимо устранить препятствия;

**Восьмой.** *Тагутом* называется всё, чему поклоняются, помимо Аллаха.

**Девятый.** Большое значение трёх аятов из суры «аль-Ан'ам» («Скот») среди праведных предшественников. Эти аяты включают в себя десять заповедей, первой из которых является запрет на придание Аллаху сотоварищей.

Десятый. Важность аятов из суры «аль-Исра» («Ночной перенос»), в которых затрагиваются восемнадцать вопросов. Всевышний Аллах начал их словами: «Не воздвигай наряду с Аллахом другого божества, чтобы не оказаться порицаемым, покинутым!» — заканчиваются же они словами Аллаха: «Не воздвигай наряду с Аллахом другого божества, не то будешь ввергнут в геенну осужденным, презренным». Также Всевышний Аллах указал на важность этих вопросов, сказав: «Это то, что внушил тебе твой Господь из мудрости».

Одиннадцатый. Аят из суры «ан-Ниса» («Женщины»), называемый аятом «десяти прав», который Всевышний Аллах начал словами: «По-клоняйтесь Аллаху и не приобщайте к Нему в сотоварищи ничего». Важнейшее право — право Аллаха.

**Двенадцатый.** Указание на предсмертное завещание посланника Аллаха ∰. Он не оставлял какого-либо завещания в прямом смысле, однако он указал нам на то, что если мы будем крепко держаться Книги Аллаха, то не впадём в заблуждение.

**Тринадцатый.** Познание права Аллаха, которое мы должны соблюдать. Чтобы мы поклонялись Ему и не приобщали Ему ничего в сотоварищи.

**Четырнадцатый.** Познание того, что рабы вправе ожидать от Аллаха, если они станут соблюдать Его право. Речь идёт о милости, которую окажет Аллах Своим рабам.

**Пятнадцатый.** Об этом не знали многие сподвижники. (Ведь Му'аз сообщил об этом незадолго до смерти и после того, как скончались уже многие сподвижники, опасаясь брать на себя грех сокрытия знаний. Посланник Аллаха боялся того, что они станут полагаться на то, что узнают, однако он не желал того, чтобы об этих знаниях не узнал никто вовсе, ведь если бы он желал этого, то не сообщил бы о них ни Му'азу, ни кому-либо ещё).

**Шестнадцатый.** Разрешено скрывать определенные знания, если в этом есть польза. (То есть не позволительно скрывать знания абсолютно и без ограничений и от всех).

**Семнадцатый.** Является желательным сообщать мусульманину весть, которая его радует. (Это один из наилучших выводов).

**Восемнадцатый.** Опасность полагаться на обширность милости Аллаха (оставляя совершение благодеяний). (А также опасность отчаиваться в ней).

**Девятнадцатый.** Если тот, кого о чём-либо спрашивают, не знает ответа на вопрос, то он должен сказать: «Аллах и Его посланник знают лучше». (Так следовало говорить при жизни посланника Аллаха ﷺ, и в вопросах шариата, о которых он ﷺ знал).

**Двадцатый.** Допустимость передачи знаний лишь определённым людям.

**Двадцать первый.** Скромность Пророка **3**, который ездил верхом на осле и позволял садиться спутнику позади себя.

**Двадцать второй.** Допустимо сажать спутника позади себя на верховое животное. (При условии, что это не доставит лишних трудностей животному).

**Двадцать третий.** Достоинство Му'аза ибн Джабаля.

Двадцать четвёртый. Великая важность единобожия.

# 2. Глава о достоинстве единобожия и того, что он искупает грехи

Цель данной главы — побуждение людей к единобожию, дабы люди не поддавались тому, что внушает им шайтан. Упоминание достоинства какого-либо деяния не указывает на то, что оно не может быть обязательным, однако та награда и то достоинство, упомянутые за эти деяния, являются их следствием. Как, к примеру, совершение обязательной молитвы в коллективе.

### ПЕРВЫЙ ДОВОД

Сказал Аллах: «Те, которые уверовали и не облекли свою веру в несправедливость, пребывают в безопасности, и они следуют прямым путём».

- «Облекли» смешали её с «несправедливостью». Речь идёт о том, что противоречит вере о многобожии;
- «Они следуют прямым путём» 1) в этом мире следуют по пути Аллаха, основываясь на знаниях и совершая благодеяния; 2) в Последней жизни следуют к Раю.
- Одним из достоинств единобожия является безопасность в этом мире и в Последней жизни.

# второй довод

Передается от 'Убады Ибн Самита, да будет доволен им Аллах, что посланник Аллаха сказал: «Кто засвидетельствует, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха, един Он, и нет у Него сотоварища, и что Мухаммад — раб Его и Его посланник, и что 'Иса — раб Его и Его посланник, а также слово Его, которое Он ниспослал Марьям, и что он — дух, сотворённый Им, и что Рай — истина, и что Ад — истина, — кто засвидетельствует обо всём этом, того Аллах введёт в Райские сады в соответствии с его деяниями». (Передали аль-Бухари и Муслим).

# ТРЕТИЙ ДОВОД

Также передали аль-Бухари и Муслим в хадисе от 'Итбана: «**Bouc-** *muну, Аллах запретил огню [поглащать] того, кто сказал: "Hem* 

божества, достойного поклонения, кроме Аллаха", желая посредством произнесения этих слов лика Аллаха».

- Слово «шахида» («засвидетельствует») на арабском языке имеет значение: признание на языке, убеждённость сердцем и подтверждение частями тела [в делах].
- Фраза «**что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха**» означает, что нет никого и ничего, заслужающего, чтобы поклонялись ему, кроме Аллаха.
- Слово «уахда-ху» (един Он или один Он) является усилением для утверждения, а фраза «и нет у Него сотоварища» усилением для отрицания, и каждый из них в том, чем обособлен.
- «*Мухаммад*» сын 'Абдуллаха ибн 'Абдульмутталиба из племени курайш и рода хашим, последний из пророков.
- «*Раб Его*» 1) не является сотоварищем Аллаха; 2) был тем, кто поклонялся Аллаха самым полноценным образом.
- «*и Его посланник*» отправленный дабы донести то, что было ему внушено. Он не возводил ложь на Аллаха. Это свидетельство могут нарушить или сделать его неполноценным: 1) ослушание Аллаха; 2) совершение нововведений в религии.
- Ослушание Аллаха в общем смысле можно обозначить как вид многобожия. Если говорить о них более подробно, то можно разделить их на: 1) большое многобожие; 2) малое многобожие; 3) большие грехи; 4) малые грехи.
- «'Иса раб Аллаха» это опровержение христианам; «и Его посланник» — опровержение иудеям. Мы верим в его посланническую миссию, однако не обязаны ему следовать, если это противоречит нашим законоположениям. Что касается следования своду законоположений (шариату) тех, кто был до нас, то есть несколько вариантов:
  - 1) Если это противоречит нашему шариату, то мы следуем именно нашему;
  - 2) Если это совпадает с нашим шариатом, то мы принимаем это;
  - 3) Если наш шариат об этом умолчал, то в данном случае данное законоположение будет считаться шариатом и для нас.
- Люди в отношении 'Исы поделились на две крайние и одну срединную группы:
  - 1) чёрствые подобно иудеям, которые считали лжецом и оскорб-

ляли его и его мать, отвергли его пророческую миссию и вынесли решение о его казни;

- 2) *чрезмерствующие* подобно христианам, которые объявили, что он сын Аллаха, и что он один из Троицы, и уподобили его божеству;
- 3) придерживающиеся срединного пути мы свидетельствуем, что он раб Аллаха и Его посланник, и что мать его правдивая женщина, и что она была целомудренной девой, и что 'Иса перед Аллахом подобен Адаму, которого Он сотворил из земли, а затем сказал ему: «Будь!» и он был сотворен.
- «Слово Его» ведь Он сотворил его, сказав слово «Будь!». И не является 'Иса частью Аллаха, ведь речь один из Его атрибутов;
- «Дух, сотворенный Им» один из Его творений, которого Он причислил к Себе, тем самым указав на его почётное место;
- «Того Аллах введёт в Райские сады» вхождение в Рай бывает:
  - 1) Полноценное вхождение, которому не предшествовало наказание. Этого заслужил тот, чьи деяния были полноценными;
  - 2) Неполноценное вхождение, которому предшествовало наказние. Этого заслужил тот, чьи деяния имели недостатки.
- «Кто сказал: "Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха"» — кто сказал это искренне, как сказано в хадисе далее: «желая посредством произнесения этих слов лика Аллаха».
- Этот хадис опровергает два заблудших течения:
  - 1) мурджиитов, которые говорят, что достаточно произнесения свидетелства, при этом не нужно совершать благодеяния и проявлять искренность;
  - 2) хариджитов, которые говорят, что человек, совершивший большой грех, обречён на вечное пребывание в огне.

# То, что Аллах приписал к Себе (в изафетном сочетании)

Приписывание того, что может существовать само по себе и является сотворённым, как слова Аллаха: «Верблюдица Аллаха». Это приписывание творения Творцу. Всякий предмет, существо или личность, существующий сам по себе, является сотворённым.

Приписывание определённых качеств. Как слова Аллаха: «Тому, что Я сотворил Своими двумя руками». Речь идёт о приписывании качеств тому, кто ими обладает.

Общее приписывание сотворённого, как слова Аллаха: «Воистину, Моя земля — общирна».

Приписывание сотворённого, указывающее на его почётное положение, как слова Аллаха: «И дух от Него».

# ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОД

Передаётся от Абу Са'ида аль-Худри, да будет доволен им Аллах, что посланник Аллаха сказал: «Муса сказал: "О Господь мой, научи меня тому, посредством чего я буду поминать Тебя и взывать к Тебе с мольбой!" Господь сказал: "Говори же, о Муса: "Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха"". Муса сказал: "Но ведь все рабы Твои говорят это!" Господь сказал: "О Муса, если все семь небес вместе с теми, кто оживляет их, помимо Меня, а также все семь земель будут на одной чаше весов, а слова "Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха" — на другой, то перевесит чаша с этими словами"». Передали Ибн Хиббан и аль-Хаким, который назвал его достоверным.

# пятый довод

Передал Ат-Тирмизи, посчитав хадис достоверным, от Анаса, что тот слышал посланника Аллаха , который сказал: «Всевышний Аллах сказал: "О сын Адама! Если ты придёшь ко мне с грехами величиной с землю, и предстанешь предо Мною, не приобщая Мне ничего в сотоварищи, то Я дарую тебе столько же прощения"».

- «Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха» это слова поминания Аллаха, включающие в себя и дуа (обращение к Аллаху с мольбой). Ведь поминающий Аллаха желает достичь Его довольства. Это ключ от Рая, однако кто пожелает открыть дверь ключём, который не имеет зубцов, то она ему не откроется. Зубцами же этого свидетельства являются её условия.
- «Я дарую тебе столько же прощения» достоинство единобожия настолько велико, что посредством него прощаются человеку многочисленные и большие грехи, если он предстанет перед Аллахом тем, кто не приобщал Ему ничего в сотоварищи. Тогда он заслуживает сокрытия этого греха и его прощения.

### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Обширность милости Аллаха.

**Второй.** Величие награды, обещанной Аллаом, за исповедание единобожия.

**Третий.** Вместе с этим, единобожие — причина прощения грехов.

**Четвёртый.** Разъяснение аята из суры «аль-Анам»: «**Те, которые уверовали и не облекли свою веру в несправедливость»**.

**Пятый.** Рассмотрение пяти понятий, приводимых в хадисе от 'Убады. **Шестой.** Если ты объединишь его, а также хадис от 'Итбана и последующий за ним, ты осознаешь смысл слов «Ля иляха илля-Ллах», и ты поймёшь ошибку обольщенных. Ведь человек должен посредством этих слов стремиться к Лику Аллаха, а если он поступает таким обра-

**Седьмой.** Указание на условие, упомянутое в хадисе от 'Итбана. Не достаточно лишь произнести это словами.

зом, то это должно побуждать его совершать благодеяния.

**Восьмой.** Указание на то, что пророки нуждаются в напоминании о достоинстве свидетельства о том, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха. А остальных людей это касается ещё больше.

**Девятый.** Указание на то, что чаша со свидетельством перевесит всё сотворённое, однако несмотря на это, чаши весов многих из тех, кто произносит это свидетельство, будут лёгкими. Проблема не в самой фразе, однако в том, кто её произносит: либо он не выполнил какоелибо условие, либо у него присутствует какое-то препятствие.

**Десятый.** Указание на то, что земель, так же как и небес, — семь. Схожесть в количестве.

**Одиннадцатый.** Есть те, кто оживляет их. То есть небеса, и речь идёт об ангелах.

**Двенадцатый.** Утверждение качеств Аллаха, в отличии от ашаритов. То есть тех, кто отвергает либо истолковывает качества Аллаха. Речь идёт об утверждении лика Аллаха.

**Тринадцатый.** Если ты понял хадис от Анаса, то ты узнаешь, что сказанное в хадисе от 'Итбана, что: «Аллах запретил огню [поглащать] того, кто сказал: "Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха", желая посредством произнесения этих слов лика Аллаха», указывает на необходимость отказа от многобожия не только на словах.

**Четырнадцатый.** Задумайся о том, что 'Иса и Мухаммад — рабы Аллаха и Его посланники.

**Пятнадцатый.** Познание особенности 'Исы, ведь он — (был сотворен по) слову Аллаха. А также был сотворён без отца.

**Шестнадцатый.** Познание того, что он является духом от Него. То есть одной из душ, которую сотворил Аллах.

**Семнадцатый.** Познание достоинства веры в Рай и Ад. И что она — является одной из причин вхождения в Рай.

**Восемнадцатый.** Познание слов «*в соответствии с его деяниями*». **Девятнадцатый.** Познание того, что Весы обладают двумя чашами.

**Двадцатый.** Познание об упоминании Лика. И это один из атрибутов Аллаха.

# 3. Глава о том, кто воплотит в себе единобожие, тот войдёт в Рай без расчёта

Цель данной главы — побуждение людей к исповеданию должным образом единобожия, являющегося для нас обязательным. Суть этого — очищение единобожия от примесей многобожия, нововведений и прегрешений. А осуществляется это посредством знаний, убеждений и выполнения (повелений Аллаха). Если говорить в общем, то исповедание единобожия бывает посредством прочтения и осознания этой главы, а если говорить подробно, то посредством:

- 1) следования за пророком Ибрахимом, мир ему;
- 2) следования за предводителями угодников (сподвижниками);
- 3) стойкости на единобожии, даже если человек остался один;
- 4) упования на Аллаха и оставления просьб о заклинании, прижиганий и суеверий.

# ПЕРВЫЙ ДОВОД

Сказал Всевышний Аллах: «**Воистину, Ибрахим был предводите**лем, покорным Аллаху и ханифом. Он не был одним из многобожников»

В этом аяте содержится похвала в адрес нашего господина Ибрахима, да пребудет с ним мир. Мы обязаны любить его и следовать за ним. В таком случае мы также будет заслуживать похвалы в соотвтетствии с тем, насколько мы за ним следуем. И это потому, что он воплотил единобожие в жизнь посредством шести дел, упомянутых в этом аяте:

- «Предводителем» тот, кто достоин подражания в его делах, в его усердии и в том, как он уповал на Аллаха.
- «Покорным» тот, кто постоянно находился в состоянии поклонения и подчинения Аллаху.
- «Аллаху» указание на искренность.
- «Ханифом» тот, кто устремился к Аллаху, отстранившись от многобожия и всего того, что противоречит подчинению Аллаху.
- «Он не был одним из многобожников» непричастность к многобожию и многобожникам (сердцем, языком и деяниями тела).
- «Он был благодарным Аллаху за благодеяния» ведь благо,

дарованое Аллахом, является испытанием, и необходимо проявлять благодарность.

### ПОЛЕЗНЫЕ МОМЕНТЫ:

- Отец Ибрахима, да пребудет с ним мир, Азар, скончался будучи неверующим, как сказал Всевышний Аллах: «Когда же ему стало ясно, что его отец является врагом Аллаха, он отрёкся от него»;
- Отец Нуха, да пребудет с ним мир, был верующим, ведь сказано в Коране: «**Господи! Прости меня и моих родителей**»;
- Сказал имам Ахмад: «У трёх категорий повествований часто не бывает достоверной цепочки передатчиков: о поединках, о смутах и толкования некоторых аятов». Поэтому зачастую подобные повествования упоминяются без цепочек передатчиков. Но никто не может узнать что-либо о предыдущих общинах наверняка, кроме как через откровения, содержащиеся в словах Аллаха и в Сунне Его посланника

# второй довод

Сказал Всевышний Аллах: «Они те, кто не приобщают к своему Господу сотоварищей».

• «не приобщают сотоварищей» — речь идёт о многобожии в его общем смысле, ведь невозможно воплотить единобожие в жизнь иным способом. Это не значит, что они не могут совершать какиелибо грехи, ведь всякий человек может впадать в грех, и он не защищён от этого. Однако когда они впадают в грехи, они каются и не продолжают их совершать.

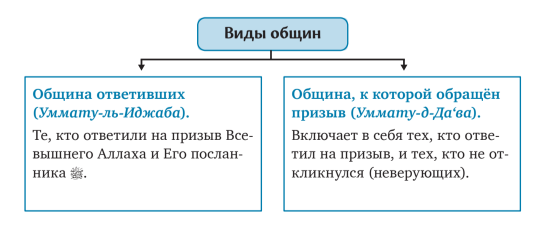
# третий довод

Передаётся от Хусайна ибн 'Абдуррахмана, что он сказал: «Я был как-то у Са'ида ибн Джубайра, и он спросил: "Кто из вас видел звезду, которая упала вчера?" Я ответил: "Я видел". Затем я сказал: "Я не совершал в это время молитву, однако я был ужален". Он спросил: "А что же ты сделал?" Я ответил: "Попросил, чтобы мне прочитали заклинание". Он спросил: "А что побудило тебя к этому?" Я ответил: "Хадис, который рассказал нам аш-Ш'аби". Он спросил: "А что он рас-

сказал вам?" Я ответил: "Он рассказал нам о том, что Бурайда ибн аль-Хусайб сказал: "Заклинание можно читать против сглаза или когда ты ужален"". Он сказал: "Хорош тот, кто усвоил услышанное. Однако Ибн 'Аббас рассказал нам, что Пророк ﷺ сказал: "Мне были показаны общины. Я увидел пророка с малочисленной группой людей, пророка, с которым был один человек и два человека, и пророка, с которым никого не было. Вдруг передо мной оказалось множество людей, и я подумал, что это — моя община. Но мне было сказано: "Это — Муса и его народ". И тут я увидел ещё одно множество людей, и мне было сказано: "Это есть твоя община. Семьдесят тысяч из них войдут в Рай без отчёта и наказания"". Затем он поднялся и вошёл к себе в дом. Люди пустились в рассуждения по поводу этих обитателей Рая, и некоторые из них сказали: "Наверное, они были спутниками посланника Аллаха". Другие же сказали: "Скорее это те, кто родились в исламе и не приобщали никого к Аллаху в сотоварищи". Высказывались и другие мнения. Когда же к ним вышел посланник Аллаха 🥞, они сообщили ему об этом, и он сказал: "Это те, которые не просят, чтобы им прочли заклинания, не просят сделать им прижигание, не суеверны и которые **уповают на своего Господа**". Тогда поднялся 'Уккаша ибн Михсан и сказал: "Попроси Аллаха, чтобы я стал одним из них". Пророк 🏙 сказал: "Ты будешь среди них". После этого поднялся кто-то ещё и тоже сказал: "Попроси Аллаха, чтобы и я стал одним из них". Пророк же 繼 ответил: "В этом 'Уккаша уже опередил тебя"».

- «Сглаз» последствие взгляда завистливого человека.
- «Что побудило тебя к этому?» дозволенность требовать доказательство или довод, однако учиывая правила этикета.
- «Заклинание можно читать против сглаза или когда ты ужален», то есть нет лучшего лечения в этих случаях, кроме чтения узаконенных шариатом заклинаний, соблюдая при этом их условия. Это не значит, что их нельзя читать в иных случаях.
- «Малочисленной группой людей» от трёх до девяти.
- «Не просят, чтобы им прочли заклинания» по следующим причинам:
  - 1) сильное упование на Аллаха;
  - 2) нежелание унижаться перед кем-либо, кроме Аллаха;
  - 3) нежелание связывать своё сердце с кем-либо, кроме Аллаха.

- Что касается версии хадиса, в которой сказано: «Не читают заклинаний», то эта версия является ошибочной, ведь, как сказал шейхуль-ислям: «Пророк ∰ читал заклинания, также ему читали их Джибриль и 'Аиша, кроме того и сподвижники также читали заклинания».
- Люди в отношении просьб о прочтении заклинаний деляться на следующие виды:
  - 1) те, кто просят, чтобы им прочли заклинание. Такие люди лишаются возможности быть одними из этих семидесяти тысяч;
  - 2) те, кто не препятствуют чтецам, когда те читают им заклинания. Такие люди не упускают возможности быть одними из семидесяти тысяч, ведь они не просили о чтении заклинании лично;
  - 3) те, кто препятствуют, когда им желают прочитать заклинание. Такое поведение противоречит Сунне, ведь Пророк ## не препятствовал 'Аише, когда она читала ему заклинание.
- «Не просят сделать им прижигание» не просят об этом коголибо.
- «Не суеверны»: суеверие (татайюр) это дурное предзнаменование относительно какого-либо места или периода времени по причине увиденного, услышанного или того, что узнали. Это является проявлением малого многобожия.
- Всё остальное, помимо этих трёх поступок, не мешает человеку быть одним из тех, кто войдёт в Рай без расчёта и наказания. Ведь есть религиозные тексты, указывающие на дозволенность лечиться, а также содержащие в себе рекомендации по использованию некоторых лекарств, таких как мёд и чёрный тмин.



#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Различие степеней людей в отношении единобожия.

**Второй.** Что означает «воплощение единобожия в жизнь»? Очищение его от проявлений многобожия, нововведений и грехов.

**Третий.** Похвала Аллаха в отношении Ибрахима, ведь он не был многобожником.

**Четвёртый.** Похвала Аллаха в отношении предводителей угодников по причине того, что они оберегаются от многобожия.

**Пятый.** Оставление заклинаний и прижиганий является воплощением единобожия в жизнь. Речь идёт о просьбах прочитать заклинание или сделать прижигание.

**Шестой.** Обладание этими качествами является проявлением упования на Аллаха. Ведь человек оставляет это по причине силы его упования на Аллаха.

**Седьмой.** Глубокое осознание сподвижников того, что этой степени можно достичь лишь посредством благодеяний. **Искренних.** 

**Восьмой.** Их стремление к благу. Ведь они желают достичь этого результата.

**Девятый.** Превосходство этой общины как в количестве, так и в качестве. Речь идёт о их большой численности и качестве их благодеяний. **Десятый.** Превосходство сподвижников (последователей) Мусы.

**Одиннадцатый.** Пророку **были показаны общины.** 1) Для его успокоения; 2) дабы указать на его достоинство и почётное место.

**Двенадцатый.** Все общины будут воскрешены отдельно вместе с их пророками.

Тринадцатый. Малочисленность отвечающих на призыв пророков.

**Четырнадцатый.** Пророки, на призыв которых не ответил никто, явятся в День суда в одиночку.

**Пятнадцатый.** Плоды этих знаний: 1) не стоит обольщаться большим количеством (ведь можно погибнуть вместе с ними); 2) не стоит умалять достоинство малочисленной группы. Ведь малое количество может быть лучше, чем множество.

**Шестнадцатый.** Дозволенность чтения (установленных шариатом) заклинаний от сглаза и когда человек был ужален. А также и в других случаях.

Семнадцатый. Глубина познаний предшественников, в соответствии

со словами: «Хорош тот, кто усвоил услышанное, однако...». И стало ясно, что первый хадис не противоречит второму.

**Восемнадцатый.** Предшественники были далеки от того, чтобы восхвалять себя за то, чего они не делали.

**Девятнадцатый.** Слова: «Ты будешь среди них!» — являются одним из признаков истинности пророческой миссии.

**Двадцатый.** Достоинство 'Уккаши. Ведь он войдёт в Рай без отчёта и наказания.

**Двадцать первый.** Использование оборотов речи, позволяющих уйти от ответа на просьбу. Пророк ∰ поступил так: 1) либо потому, что спрашивающий являлся лицемером; 2) либо из-за опасения открытия этих дверей, после чего этого положения и достоинства будут просить те, кто его не заслуживает.

Двадцать второй. Благой нрав пророка 繼.

## 4. Глава о том, что необходимо опасаться многобожия

Почему автор привёл эту главу после главы о том, что исповедующий единобожие должным образом войдёт в Рай без отчёта?

Чтобы подчеркнуть, что каждая глава после третьей главы, повествует о том, как именно необходимо исповедовать единобожие должным образом. Тот, кто желает этого, должен опасаться многобожия, призывать к единобожию, и так до конца книги

Может быть так, что человек полагает, что исповедует единобожие должным образом, хотя это на самом деле не так. Поэтому он не должен самообольщаться.

### ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Сказал Всевышний Аллах: «**Воистину, Аллах не прощает, когда к Нему приобщают сотоварищей, но прощает все остальные грехи, кому пожелает**».

Сказал любимец Аллаха, Ибрахим, мир ему: «Отстрани меня и моих сыновей от поклонения идолам».

#### Как нужно опасаться многобожия? Изучая многобо-Обращение Изучая единобо-Непричастность жие, поступая жие, дабы с мольбой к многобожию и и просьбой многобожникам в соответствии узнать его с ним, призывая причины о помощи и отстранение к нему и прояви предпосылки, ко Всевышнему от них, дабы ляя терпение дабы сторонить-Аллаху не стать одним ся его из них

- Если человек умер на многобожии, [не покаявшись,] то Аллах ни за что не прощает этот грех. Ведь это преуступление в отношении особого права Аллаха единобожия. Поэтому тот, кто умрёт, совершая большое многобожие, будет вечно пребывать в Огне. Если же он совершал малое многобожие, то он будет наказан в соответствии с величиной этого многобожия, а затем войдёт в Рай. Такой человек не будет пребывать в Огне вечно, ведь он один из верующих.
- «Отстрани меня...», то есть отдали от меня идолопоклонников как можно дальше, чтобы я был на совершенно противоположной им стороне.
- «идолам » идол («сонам») то, чему поклоняются помимо Аллаха, и что имеет определённый образ (изваяние). «Васан» же это то, чему поклоняются помимо Аллаха вне зависимости от того, есть ли у него какой-либо определённый образ. «Васан» более обобщённое понятие, чем «сонам».
- Ибрахим, мир ему, опасался за себя в то время, как он любимец Милостивого, предводитель единобожников. А что же говорить тогда о нас?! Поэтому ты не должен считать, что ты в безопасности от многобожия и лицемерия. Ведь лишь лицемеры считают, что они в безопасности от лицемерия.

# С ТРЕТЬЕГО ПО ПЯТЫЙ ДОВОДЫ

Сказано в хадисе: «Более всего я опасаюсь для вас малого многобожия», и когда его 
в спросили о нём, он сказал: «Показное благочестие (рия)».

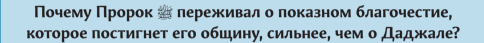
Передаётся от Ибн Мас'уда, да будет доволен им Аллах, что посланник Аллаха ﷺ сказал: «*Кто умер, придавая Аллаху ровню, войдёт в огонь*». Передал аль-Бухари.

Передаётся у Муслима от Джабира, да будет доволен им Аллах, что посланник Аллаха 
«Кто встретит Аллаха, не придавая что-либо ему в сотоварищи, войдёт в Рай, а кто встретит Его, придавая ему что-либо в сотоварищи, войдёт в огонь».

• Показное благочестие (рия) — это поклонение Аллаху таким образом, чтобы поклоняющегося видели люди или услышали о

нём, после чего стали восхвалять его по причине его поклонений. То есть, он не посвящает поклонение людям, иначе это было бы большим многобожием. Если же он выставил свое поклонение напоказ с той целью, чтобы люди последовали его примеру, то это не является показным благочестием. Напротив, это призыв к Аллаху. Исцелиться от показного благочестия можно, выполнив следующие шаги:

- 1) Изучение единобожия. Ведь его изучение возвеличивает Аллаха в сердце человека, после чего он уже не обращает внимания ни на кого, если это касается религии Аллаха.
- 2) Обращение к Аллаху с мольбой.
- 3) Стремление совершать поклонения тайно, чтобы они были между рабом и его Господом.
- 4) Не оставлять совершение благодеяния, опасаясь показного благочестия.
- 5) Совершение большого количества благодеяний, напоминающих о Последней жизни, как, например, посещение кладбищ, соблюдая при этом все условия их посещения.



Потому что испытание, которое постигнет общину при Даджале — явное, а что касается показного благочестия, то оно скрытое.

Смута Даджаля произойдёт в определённое время (в конце времён), а смута показного благочестия постоянна.

### Виды показного благочестия В своей основе дея-Возникает в процес-После завершения ние совершается напоклонения. показ. Изначально деяние Это никак не влияет Деяние недействиради Аллаха на деяние, если тольтельно ко не представляет собой преступление, например, попрёки и оскорбления после милостыни Человек борется с ним. Допускает присутствие показного благочестия. В таком случае поклонение будет действителен, ведь человек В данной ситуации есть следупроявляет усердие ющие варианты: Если поклонение делится на Если поклонение целостно и неделимо, начало поклонения части (как закят). связано с его концом (как мо-Недействительной будет та литва). часть поклонения, в которую проникло показное благочестие Такое поклонение будет недействительно целиком

- «Ровня» подобие.
- «Войдёт в огонь» таково наказание придававших Аллаху ровню.
- «Что-либо» включает в себя любое придание сотоварищей, даже если в сотоварищи будет приобщено самое благородное творение.
- «А кто встретит Его, придавая ему что-либо в сотоварищи, войдёт в огонь» если речь о малом многобожии, то человек не будет пребывать в огне вечно, однако если это большое многобожие, то его оиждает вечное пребывание в огне.
- Многобоже воистину, величайший грех, однако Всевышний

Аллах облегчил для людей искренность в поклонении. Человек должен посредством своих поклонений стремиться к лику Аллаха и не обращать внимания на похвалу людей либо же на их порицания. Ведь люди не принесут ему никакую пользу.

• Также человека не должно радовать, когда люди принимают во внимание его слова по причине того, что он их сказал. Однако он должен радоваться тому, что люди принимают его слова, если они соответствуют истине. Так же и наоборот. Искренность — цель, которую достигнуть не совсем легко, однако если человек обратился к Аллаху правдиво и правильно, следуя по прямому пути, то Всевышний Аллах поможет ему и облегчит ему эту достижение этой цели.



### Разница между большим и малым многобожием

### Большое многобожие

- выводит из религии;
- делает тщетными все деяния;
- вводит человека в Ад навсегда;
- делает дозволенными для правителя жизнь и имущество;
- существуют доводы на то, что это большое многобожие;
- человек считает, что причина (средство) сама распоряжается во Вселенной, приносит пользу либо отвращает вред.

### Малое многобожие

- не выводит из религии;
- делает тщетными не все деяния, а лишь те, в которых присутствует;
- совершивший его не входит в
   Ад навсегда;
- не делает дозволенными жизнь и имущество.
- существуют доводы, указывающие на то, что это малое многобожие;
- совершающий его считает причиной (средством) то, что Аллах не сделал причиной (средством).
- всё, что является путём к большому многобожию, относится к малому.
- всё, что в текстах шариата называется многобожием или неверием и при этом находится в неопределённом состоянии (то есть без артикля «аль»), как правило, является малым многобожием и малым неверием.

### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Опасение совершения многобожие.

Второй. Показное благочестие — проявление многобожия.

**Третий.** Оно является проявлением именно малого многобожия. (Речь идёт о его малом количестве).

Четвёртый. Показное благочестие — самая большая опасность для

праведников. (Ведь оно может проникнуть в сердце человека так, что он даже не почувствует, ведь оно настолько скрытно. Также природа многих человеческих душ стремится к тому, чтобы их похвалили).

Пятый. Близость Рая и Ада.

Шестой. Указание на их близость в одном хадисе.

Седьмой. Кто встретит Аллаха, приобщая Ему что-либо в сотоварищи, войдёт в огонь, даже если он очень много поклонялся. (Если он совершал большое многобожие, то он не войдёт в Рай никогда; если же он совершал малое многобожие, то он будет подвергнут мучению настолько, насколько он был погружен в многобожие и грехи, после чего сможет войти в Рай).

**Восьмой.** Важный вопрос: любимец Аллаха (Ибрахим) попросил у Аллаха защиты от поклонения идолам для себя и для своих детей.

**Девятый.** Он сделал вывод, увидев положение большинства людей, что видно из его слов: «**Господь мой! Они ввели в заблуждение многих людей**».

**Десятый.** Разъяснение смысла свидетельства «Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха», как это упомянул аль-Бухари.

**Одиннадцатый.** Достоинство того, кто уберёгся от многобожия. Он войдёт в Рай.

# 5. Глава о призыве к свидетельству о том, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха

### Почему автор упомянул данную главу?

- 1. После того, как автор указал на необходимость исповедания единобожия, он указал также не необходимость призывать к нему других. Ведь не будет полноценной вера человека, если человек не станет призывать к единобожию.
- 2. Для опровержения тем, кто говорит, что первое, к чему необходимо призывать людей совершение пятикратной молитвы.

# ПЕРВЫЙ ДОВОД

Сказал Всевышний Аллах: «Скажи: "Таков мой путь. Я и мои последователи призываем к Аллаху, основываясь на знаниях…"» (аят).

- «Мой путь» включает в себя упомянутое в шариате из того, что связано с поклонением и призывом, с чем пришёл Пророк ...
- «К Аллаху» призывающие бывают двух типов:
  - 1) призывающий к Аллаху;
  - 2) призывающий к кому-либо другому.
- «Основываясь на знаниях» включает в себя:
  - 1) религиозное знание;
  - 2) осведомленность о положении призываемого;
  - 3) мудрость.
- Условия призыва:
  - 1) искренность;
  - 2) религиозное знание;
  - 3) мудрость;
  - 4) осведомлённость о положении призываемого;
  - 5) терпение.

### ВТОРОЙ ДОВОД

Передаёется от Ибн 'Аббаса, да будет доволен им Аллах, что когда посланник Аллаха отправлял Му'аза в Йемен, он сказал ему: «Ты придёшь к народу, который является обладателем Писания. Пусть же первым, к чему ты призовешь их, будет свидетельство того, что нет никого достойного поклонения, кроме Аллаха (в другой версии хадиса: «Призови их к таухиду Аллаха»). Если они покорятся тебе в этом, то дай им знать, что Аллах обязал их совершать ежесуточно пять молитв. Если они покорятся тебе и в этом, то дай им знать, что Аллах обязал их богатых делать пожертвования в пользу их бедных. Если они покорятся тебе и в этом, то не смей посягать на их отборное имущество и бойся мольбы угнетённого, ибо между ней и Аллахом нет преграды». Передали аль-Бухари и Муслим.

### В хадисе содержатся указания на:

- 1. узаконенность отправления призывающих к Аллаху, а также их обучение;
- 2. посланник Аллаха отправил одного человека, что указывает на необходимость принятия известия, которое пришло от одного передатчика (хабар аль-вахид), даже если этот вопрос касается вероучений;
- 3. Пророк за не дал указания находиться с призывом опрделённое количество дней, однако призывающий должен оставаться там столько, сколько это необходимо;
- 4. указание на метод призыва тех, кто противоречит истине. Наилучший метод это призыв к единобожию, а не ведение дискуссий;
- 5. недостаточно лишь призыва к исламу, однако необходимо также сообщить людям об их обязательствах, дабы они подчинились этому, однако необходимо соблюдать порядок, указанный в хадисе.

# третий довод

Также они двое передали от Сахля ибн Са'да, да будет доволен им Аллах, что посланник Аллаха  $\frac{1}{2}$  сказал во время битвы при Хайбаре: «Завтра я непременно вручу знамя тому, кто любит Аллаха и Его посланника, и кого любят Аллах и Его посланник, и Аллах дарует

победу посредством него». Люди провели эту ночь в бурном обсуждении того, кому же достанется знамя. Утром же все они отправились к посланнику Аллаха , и каждый из них надеялся заполучить знамя. Он же спросил: «Где Али ибн Абу Талиб?» — ему ответили, что он жалуется на болезнь глаз, после чего за ним послали и привели его. Пророк поплевал ему в глаза и обратился к Аллаху с мольбой за него, после чего он исцелился так, словно и вовсе не болел. Посланник Аллаха вручил ему знамя и сказал: «Иди с осторожностью, пока не достигнешь их территории, затем призови их к исламу, и сообщи им об их обязательствах в отношении Аллаха, ведь клянусь Аллахом, если Аллах наставит на верный путь посредством тебя одного человека, это лучше для тебя, чем обладание красными верблюдами».

- Указание на обладание Аллахом такого качества, как любовь, и что Аллах любит, и Его любят. Однако одна любовь не подобна другой.
- Достоинство в чём-либо определённом не указывает на абсолютное достоинство. Подобно тому, что Пророк ∰ назвал Абу 'Убайду, да будет доволен им Аллах, «доверенным этой общины» это не указывает на то, что он является наилучшим сподвижником. Это же касается и Му'аза.
- «*Красные верблюды*» упомянуты именно они, так как арабы сильно желали иметь их в своём владении.

### Необычные явления бывают четырёх видов.

Речь идёт о том, кто совершает действия, противоречащие естественному укладу, как, например, если человек парит в воздухе или ходит по воде

Аят (знамение):

присуще лишь пророкам. Они не называются чудесами, ведь именно так это описывается в Коране. Чудеса же могут исходить и не от пророков. А что касается знамений, то они после смерти Пророка 🎕 не могут исходить ни от кого

### Карама (благодатное чудо):

датное чудо): присуще угодникам (аулия) Милостивого Аллаха. Они — те, кто объединил в себе такие качества, как вера (иман) и богобоязненность (такъва). Примером подобного чуда является то, что произошло с людьми пещеры

# Муджиза фитна (чудо-смута):

присуще угодникам шайтана. Их мы можем узнать, посмотрев на положение человека: в нём нет веры и богобоязненности. Примером подобных чудес является то, что будет делать Даджаль

зор): всякого, кто возведёт ложь на Аллаха, того Он опозорит в этой жизни прежде Последней. Примером этого может послужить то, что произошло с

Мусайлимой-

лжецом, когда

он поплевал в

ослеп

глаза больного, тот и вовсе

Фадыха (по-

РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Призыв к Аллаху — это путь тех, кто следует за посланником Аллаха **38**. (Путь посланников и их последователей).

**Второй.** Указание на важность искренности (*ихляс*), ведь многие люди, несмотря на то, что они призывают к истине, на деле же они призывают к следованию за ними.

**Третий.** Знание о положении дел (басыра) является одной из обязательных составляющих (призыва). (Ведь призыв — обязанность, соответственно и знание о том, что необходимо в призыве — обязанность).

**Четвёртый.** Свидетельством красоты единобожия является отдаление всех недостатков от Всевышнего Аллаха.

**Пятый.** Свидетельством безобразия многобожия является то, что оно представляет собой описание Аллаха недостатками. (Единобожник же убеждён в том, что Аллаху не присущи недостатки).

**Шестой.** Один из важнейших вопросов: необходимость отдаления мусульманина от многобожников, дабы он не стал одним из них, даже если и сам не придаёт Аллаху сотоварища. Ведь если он будет среди них, то внешне он один из них, даже если сам не является многобожником.

Седьмой. Единобожие — первая обязанность.

**Восьмой.** Именно с него необходимо начинать призыв прежде всего, даже прежде призыва к совершению молитвы.

**Девятый.** Смысл слов «*Призови их к таухиду Аллаха*» — суть свидетельства о том, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха.

**Десятый.** Человек может быть последователем обладателей Писания, однако не знать его или же не действовать в соответствии с ним.

Одиннадцатый. Указание на постепенность в обучении.

**Двенадцатый.** Начинать нужно с более важного и переходить дальше. (Сначала единобожие, затем молитва, затем закят).

**Тринадцатый.** Упоминание одних из тех, кому положено выплачивать закят. (Всего их восемь категорий).

**Четырнадцатый.** Учитель должен развеять сомнения и домыслы обучающегося. (Посредством обучения и устранения невежества).

Пятнадцатый. Запрет изымать наилучшее имущество.

Шестнадцатый. Страх перед мольбой угнетённого.

**Семнадцатый.** Сообщение о том, что между мольбой угнетённого и Аллахом нет преграды. (Связь между призывом и устрашением).

**Восемнадцатый.** Одним из указаний на единобожие являются те тяжести, бремя, болезни и голод, которые постигли господина всех посланников и самого приближённого из всех угодников. (Речь идёт о том, что произошло во время взятии Хайбара).

**Девятнадцатый.** Слова «Завтра я непременно вручу знамя...» — одно из знамений пророчества.

**Двадцатый.** Поплёвывание на глаза Али — также одно из знамений пророчества.

**Двадцать первый.** Превосходство Али, да будет доволен им Аллах. (Указание на одно из достоинств правителя правоверных, да будет доволен им Аллах).

**Двадцать второй.** Достоинство сподвижников, которые провели ночь в обсуждении.

**Двадцать третий.** Вера в предопределение: знамя получил тот, кто не стремился к нему, а тому, кто стремился получить его, оно не досталось.

**Двадцать четвёртый.** Обучение этикету в словах: «*Иди с осторожностью*». (Повеление идти медленно и не торопиться).

Двадцать пятый. Призыв к исламу прежде сражения.

**Двадцать шестой.** Это положение также касается и тех, кого уже призывали, и с кем уже велись сражения.

**Двадцать седьмой.** Призыв с мудростью, и заключено это в словах: «**Сообщи им об их обязательствах**». (Ведь человек может как практиковать предписания ислама, так и не делать этого. Поэтому необходимо обсудить с ним его обязанности, дабы он не вернулся к неверию).

Двадцать восьмой. Важность познания прав Аллаха в исламе.

**Двадцать девятый.** Великая награда тому, посредством кого был наставлен на прямой путь хотя бы один человек. (И что это лучше для него, чем самое дорогое мирское имущество).

**Тридцатый.** Допустимость клятвы при вынесении фетвы. (Однако не стоит этого делать, кроме как если в этом есть явная польза).

# Проверочные вопросы по первому разделу (5 глав)

**Первое задание:** назови первые пять глав «Книги единобожия» и их связь с книгой.

|     |     | Название главы      | Причина упоминания этой главы             |
|-----|-----|---------------------|-------------------------------------------|
|     | 1   |                     |                                           |
|     | 2   |                     |                                           |
|     | 3   |                     |                                           |
|     | 4   |                     |                                           |
|     | 5   |                     |                                           |
|     |     |                     |                                           |
|     | Вт  | орое задание: закон | чи предложения.                           |
|     | 1.  | Мы изучаем «Книгу   | единобожия» по определённым причинам,     |
| сре | еди | которых:            | 1 2                                       |
|     | 3.  |                     | 4 5                                       |
|     |     |                     |                                           |
|     | 2.  | Автор книги не упо  | мянул предисловие по следующим причи-     |
| наі | M:  | 1                   |                                           |
|     |     | 2                   |                                           |
|     |     |                     |                                           |
|     | 3.  | «Книгу единобожия»  | можно поделить на следующие разделы:      |
|     | 1.  |                     | 2                                         |
|     | 3.  |                     | 4                                         |
|     | 5.  |                     | 6                                         |
|     | 7.  | •••••               | 8                                         |
|     | 9.  |                     | 10                                        |
|     |     |                     |                                           |
|     | 4.  | Тех, кто говорит, ч | то «Книга единобожия» содержит в себе     |
| πи  |     |                     | ва Аллаха в божественности (в праве на    |
|     |     | _                   | нем тем, что в главе присутствуют следую- |
|     |     | іавы:               |                                           |
|     | Гл  | ава                 |                                           |
|     | Гл  | ава                 |                                           |
|     | Гл  | ава                 |                                           |
|     |     |                     |                                           |

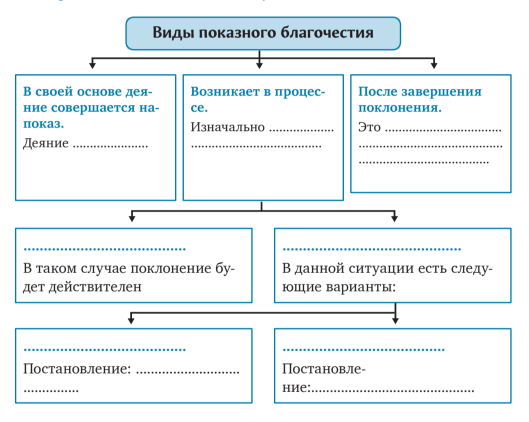
| 5. Служение оывает трех видов:                                                                                                |       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 1 Его смысл:                                                                                                                  | ••••• |
| Доказательство:                                                                                                               |       |
| 2 Его смысл:                                                                                                                  |       |
| Доказательство:                                                                                                               |       |
| 3 Его смысл:                                                                                                                  | ••••• |
| Доказательство:                                                                                                               |       |
|                                                                                                                               |       |
| 6. Неприкосновенные души:,                                                                                                    |       |
|                                                                                                                               |       |
|                                                                                                                               |       |
| 7. Ибн Mac'уд, да будет доволен им Аллах, назвал аят завещани                                                                 | ием   |
| Пророка ﷺ, так как:                                                                                                           |       |
| , ,                                                                                                                           | ••••  |
|                                                                                                                               |       |
| 8. Слово «умма» в Коране может иметь следующие значения: .                                                                    |       |
|                                                                                                                               | ,     |
|                                                                                                                               |       |
| 9. Суть исповедания единобожия должным образом состоит в                                                                      | ero   |
| очищении от:                                                                                                                  |       |
| ,                                                                                                                             |       |
|                                                                                                                               |       |
| 10. Эта община имеет превосходство как в                                                                                      |       |
| , так и в                                                                                                                     |       |
|                                                                                                                               |       |
| 11. Указание на достоинство в чём-то определённом не указыв                                                                   | ает   |
| на обладание достоинством.                                                                                                    |       |
|                                                                                                                               |       |
| 12. Что значит: «Заклинание можно читать от сглаза»?                                                                          | ••••• |
|                                                                                                                               | ••••  |
| 19 В шармата пришта порущемую того уста образующего у техно                                                                   |       |
| <b>13.</b> В шариате пришло порицание того, кто обращается к други просьбой о чтении заклинания или же прижигании, потому что |       |
| inpoctoon o Tremm suksimidinin nem ne inpinkin dirini, notomy 110                                                             |       |
|                                                                                                                               |       |

| 14. «воистину, Аллах не прощает, когда к нему приоощают         |
|-----------------------------------------------------------------|
| сотоварищей», т.е «но прощает все                               |
| остальные грехи, кому пожелает», т.е                            |
|                                                                 |
| 15. «Дух от Него», т.е, «слово                                  |
| <b>Его</b> », т.е                                               |
|                                                                 |
| 16. То, что Аллах причислил (приписал) к Себе делится на:       |
| Приписывание и речь идёт о                                      |
| приписывании,                                                   |
| Приписывание и речь идет о                                      |
| приписывании                                                    |
|                                                                 |
| 17. Пророк ﷺ сказал: «'Уккаша уже опередил тебя в этом», чтобы  |
| или                                                             |
| 227222                                                          |
| <b>18.</b> Всвышний Аллах сказал: « <b>Они не облекли</b> » т.е |
| «В несправедливость», т.е.                                      |
|                                                                 |
| 10. Побек отполня од мукото болика муничко                      |
| 19. Дабы опасаться многобожия, нужно:                           |
| 1                                                               |
| 2                                                               |
| 3                                                               |
| 4                                                               |
|                                                                 |
| 20. На что указывают слова: «Желая посредством этих слов        |
| лика Аллаха»? в этих словах так-                                |
| же содержится подтверждение такого атрибута Аллаха, как:        |
|                                                                 |
|                                                                 |
| 21. Условия призыва к Аллаху: 1.                                |
| 2 3                                                             |
| 4 5                                                             |
|                                                                 |
| 22. Необычные явления бывают:                                   |
|                                                                 |
| 1, и присущи они                                                |

| 2, и присущи они |       |
|------------------|-------|
| 3, и присущи они |       |
| 4, и присущи они | ••••• |

**23.** Автор сказал: «Оставление заклинаний и прижиганий является воплощением единобожия в жизнь», но не сказал «оставление суеверий», потому что суеверия — ......

Третье задание: заполни схему.



**Четвёртое задание:** поставь галочку слева от верного ответа, а также допиши то, что пропущено.

| 1. | Кто | автор | «KH] | иги | единооожи | (RI | ? |  |
|----|-----|-------|------|-----|-----------|-----|---|--|
|    |     |       |      |     |           |     | _ |  |

□ Мухаммад Ат-Тамими □ Ибн 'Усеймин

| 2. Учёные советуют:                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ Заучивать наизусть материал прежде, чем его проходить.                                                                                                                                                                                      |
| <ul><li>Зубрёжка бесполезна, главное — понять.</li></ul>                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                               |
| 3. Из следующего аята: « <b>Те, кому Мы даровали Писание и кто читает его надлежащим образом</b> », можно сделать вывод, что учащийся не должен забрасывать какую-либо науку до тех пор, пока не освоит её должным образом: □ верно □ неверно |
| 4. Учёные исследовали «Книгу единобожия» и пришли к выводу, что в данной книге нет слабых хадисов: □ верно □ неверно                                                                                                                          |
| <ol> <li>Безошибочными:</li> <li>Верно</li> <li>Неверно</li> <li>неверно</li> </ol>                                                                                                                                                           |
| 6. Среди трудов Мухаммада Ат-Тамими есть следующие:                                                                                                                                                                                           |
| □ «Кашф аш-шубухат» □ «Масаиль аль-джахилия»                                                                                                                                                                                                  |
| □ «Мухтасар ас-сира» □ «Усуль аль-иман»                                                                                                                                                                                                       |
| □ Все варианты верны                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                               |
| 7. Сколько глав в «Книге единобожия»?                                                                                                                                                                                                         |
| □ 67 □ 76 □ 10                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                               |
| 8. Если ты приобрёл книгу, то прежде чем, класть её в свою библиотеку, тебе следует ознакомиться с её вступлением, содержанием и некоторыми местами в ней: □ верно □ неверно                                                                  |
| <ul><li>9. На сколько разделов можно поделить «Книгу единобожия»?</li><li>□ 11</li><li>□ 9</li><li>□ 10</li></ul>                                                                                                                             |
| 10. Самые полезные книги — это те книги, которые составлены с указанием на доказательства, посредством чего учащийся узнает причину тех или иных постановлений. Примером такой книги является «Книга единобожия»: □ верно □ неверно           |

| <ul> <li>11. Знания — это соорание (полезного материала) воедино, а затем его деление на виды и схемы: □ верно □ неверно</li> </ul>                                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul><li>12. Необходимо ознакомиться с терминологией, которую используют учёные, и делениями, о которых они говорят:</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                         |
| <ul><li>13. Какой первый раздел «Книги единобожия»?</li><li>□ Вступление □ Обязательность единобожия</li><li>□ Разъяснение единобожия</li></ul>                                                                                 |
| <ul><li>14. Составляя вступление и заключение, автор последовал за аль-<br/>Бухари: □ верно □ неверно</li></ul>                                                                                                                 |
| <b>15.</b> Автор не дал название первой главе, однако мы можем назвать её «Главой-вступлением»: □ верно □ неверно                                                                                                               |
| <ul><li>16. Сколько глав содержит в себе первый раздел?</li><li>□ 5</li><li>□ 6</li><li>□ 7</li></ul>                                                                                                                           |
| <ul> <li>17. Единобожие делится на:</li> <li>□ Единство Аллаха в господстве, в праве на поклонения, в именах и атрибутах</li> <li>□ Единобожие в утверждении и познании, единобожие в цели и стремлении (поклонение)</li> </ul> |
| <ul><li>Оба варианта верны</li></ul>                                                                                                                                                                                            |
| <b>18.</b> Кто уверует в один из видов единобожия, оставив другие, тот не будет считаться единобожником: □ верно □ неверно                                                                                                      |
| <ul><li>19. Деление единобожия на виды (или составляющие) является нововведением, ведь на это нет доказательства:</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                           |

| 20. Иман (вера) — оолее оощее понятие, а единооожие — его часть: □ верно □ неверно                                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>21.</b> Сколько столпов ( <i>рукн</i> ) у свидетельства о том, что нет божества, достойно поклонения, кроме Аллаха? $\square$ 2 $\square$ 8 $\square$ 7                                                    |
| <ul> <li>22. На какой вид единобожия указывает единство Аллаха в распоряжении Вселенной и послании дождя?</li> <li>□ В праве на поклонение</li> <li>□ В господстве</li> <li>□ В именах и атрибутах</li> </ul> |
| <b>23.</b> Что из перечисленного разрушает основу (фундамент) единобожия?                                                                                                                                     |
| <ul><li>□ Большое многобожие</li><li>□ Нововведения</li></ul>                                                                                                                                                 |
| <b>24.</b> Самым главным обязательством (ваджиб) является благочестие к родителям: □ верно □ неверно                                                                                                          |
| <b>25.</b> Самые большие грехи — прелюбодеяние и убийство человека, убийство которого запретил Аллах: $\square$ верно $\square$ неверно                                                                       |
| <ul><li>26. Под «поклонением» понимаются два понятия.</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                                                                     |
| <ul><li>27. Чьи слова: «Поклонение — это общее наименование»?</li><li>□ Ибн аль-Каййим □ Ибн Теймия</li></ul>                                                                                                 |
| <ul> <li>28. Правильно говорить об именах и атрибутах:</li> <li>□ Без вопроса «как» и без уподобления</li> <li>□ Без вопроса «как» и без схожести □ Оба варианта верны</li> </ul>                             |
| <ul><li>29. Каждый аят в Коране включает в себя единобожие:</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                                                               |

| 30. Цель сотворения джиннов и людей такая же, как и цель сотворения животных: ☐ верно ☐ неверно                                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 31. В отношении слов Аллаха: «Я сотворил джиннов и людей лишь для того, чтобы они поклонялись Мне», люди обычно ошибаются в:  □ Понимании аята □ В совершении действий в соответствии с                                                                  |
| ним                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <ul><li>32. Джинны обязаны:</li><li>□ Лишь веровать (<i>иман</i>)</li><li>□ Веровать и выполнять обрядовые предписания</li></ul>                                                                                                                         |
| 33. «Уммой» называется:  □ Имам (вождь, предводитель) □ Религия □ Отрезов времени □ Община □ Все варианты верны                                                                                                                                          |
| 34. «В каждую общину мы отправили посланника», речь идёт со времён □ Адама □ Нуха до □ Исы □ Мухаммада. А что касается цели их отправления, то это: □ Установление довода □ Религия □ Милость □ Разъяснение пути, ведущего к Аллаху □ Все варианты верны |
| <b>35.</b> Идолы являются одними из <i>тагутов</i> , которым поклоняются помимо Аллаха: $\square$ верно $\square$ неверно                                                                                                                                |
| <b>36.</b> Объект следования из числа <i>тагутов</i> , это — правители, которые вышли из повиновения Аллаху: $\square$ верно $\square$ неверно                                                                                                           |
| <b>37.</b> Тот, кому поклоняются помимо Аллаха, и он доволен этим:  □ <i>Тагут</i> □ He <i>тагут</i>                                                                                                                                                     |
| 38. Второй аят в «Книге единобожия» указывает на то, что все посланники были едины в призыве к единобожию:  □ верно □ неверно                                                                                                                            |

| зу. После упоминания некоторых аятов, автор говорит «аят» или «аяты», что значит, что тебе необходимо прочесть эти аяты до конца самостоятельно: □ верно □ неверно                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>40.</b> Предопределённое Аллахом или Его решение делится на два вида — предписанное в шариате и предопределённое в бытие (вселенские законы): □ верно □ неверно                                     |
| <ul><li>41. Если Аллах любит что-либо с одной стороны, но ненавидит с другой, то это проявление:</li><li>□ Предписанного в шариате</li><li>□ Предопределённого в бытие</li></ul>                       |
| 42. О каком виде предопределения идёт речь в аяте: «Мы предопределили сынам Исраила в Писании: "Вы дважды будете бесчинствовать на земле…"»?                                                           |
| □ Предписанного в шариате □ Предопределённого в бытие                                                                                                                                                  |
| <ul><li>43. Все животные прославляют Аллаха, кроме геккона:</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                                                        |
| <ul> <li>44. «Служение» (убудия) делится на: □ 2 вида □ 3 вида.</li> <li>А что касается прославления Аллаха птицами, то это служение:</li> <li>□ Принудительное □ Добровольное (поклонение)</li> </ul> |
| <b>45.</b> У многобожников есть некоторые проявления поклонения Аллаху: □ верно □ неверно                                                                                                              |
| <b>46.</b> Поклонение может быть только, если задействованы язык и органы тела: □ верно □ неверно                                                                                                      |
| <b>47.</b> « <b>Не приобщайте Ему в сотоварищи ничего</b> » — речь идёт абсолютно обо всём (пророки, ангелы, угодники и т.п.):  □ верно □ неверно                                                      |

| <b>48.</b> Слово «обрадовать» (бишара) используется лишь для того, что-                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| бы сообщить благую весть, но не используется для сообщения того,                                       |
| что может огорчить:   верно неверно                                                                    |
|                                                                                                        |
| 49. Душа, которую запретил Аллах (неприкосновенная):                                                   |
| □ Мусульманин □ Зиммий □ Муаахад □ Мустамин                                                            |
| □ Все варианты                                                                                         |
|                                                                                                        |
| 50. Оставлял ли Пророк 🎕 завещание (васия): 🛚 Да 🔻 Нет                                                 |
|                                                                                                        |
| <b>51.</b> Почему Ибн Мас'уд назвал это «завещанием»?                                                  |
| <ul> <li>Так как эти аяты включают в себя всю религию</li> </ul>                                       |
| □ Так как это завет Аллаха                                                                             |
|                                                                                                        |
| <b>52.</b> « <b>Рабы в праве ожидать от Аллаха</b> » — это право:                                      |
| <ul> <li>□ Обязанность</li> <li>□ Милость и щедроты от Аллаха</li> </ul>                               |
| ооязанность и шедроты от <i>Аллаха</i>                                                                 |
|                                                                                                        |
| 53. Когда можно говорить «Аллах и Его посланник ∰ знают луч-<br>ше»? □ Во время жизни Пророка □ Всегда |
| ше»? □ Во время жизни Пророка □ Всегда                                                                 |
| E4 Thomas Alfa component Marious conference pooms armafas aronno van                                   |
| 54. Пророк 🎕 запретил Му'азу сообщать весть, чтобы люди не:                                            |
| □ стали соревноваться друг с другом<br>—                                                               |
| □ стали полагаться лишь на это.                                                                        |
| Ослушался ли Муаз?                                                                                     |
| □ Да □ Нет, ведь сокрытие знаний является запретным в                                                  |
| любом случае:   верно неверно                                                                          |
|                                                                                                        |
| <b>55.</b> Относится ли это положение только к Му'азу? □ Да □ Нет                                      |
|                                                                                                        |
| 56. Если есть указание на достоинство какого-либо деяния, то это                                       |
| указывает на то, что данное деяние не является обязательным:                                           |
| 🗆 верно 🕒 неверно                                                                                      |
|                                                                                                        |
| 57. «Когда поминают одного лишь Аллаха, содрогаются от                                                 |

отвращения сердца тех, которые не веруют в Последнюю жизнь.

| данный аят подходит к следующей главе:   2   5   4                                                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul><li>58. То, что Аллах причислил (приписал) к Себе, делится на:</li><li>□ 2 вида</li><li>□ 3 вида</li></ul>                                                      |
| <b>59.</b> Величайшая несправедливость, это когда человек посягает на чужие жизнь, имущество или честь: $\square$ верно $\square$ неверно                           |
| <b>60.</b> Если человек при жизни упорствовал в совершении какоголибо греха, кроме многобожия, то он:                                                               |
| $\square$ Обязательно подвергнется наказанию $\square$ Если Аллах пожелает, то простит его, а если пожелает — накажет                                               |
| <b>61.</b> « <i>Ля иляха илля-Ллах</i> » — слова поминания ( <i>зикр</i> ), но не мольба ( <i>дуа</i> ): □ верно □ неверно                                          |
| <b>62.</b> Есть такие, что говорят: « <i>Ля иляха илля-Ллах</i> », но эти слова из его уст не имеют никакого веса у Аллаха: $\square$ верно $\square$ неверно       |
| <ul> <li>63. Свидетельство «Мухаммад — посланник Аллаха» отвергает:</li> <li>□ Ослушание (пророка)</li> <li>□ Нововведение</li> <li>□ Все варианты верны</li> </ul> |
| <b>64.</b> Слова « <i>Иса</i> — <i>раб Аллаха</i> » — опровержение иудеям, а слова « <i>И Его посланник</i> » — христианам: □ верно □ неверно                       |
| <b>65.</b> «Дух, сотворенный Им» — это приписывание: □ Сотворённого □ Определённых качеств                                                                          |
| <b>66.</b> « <b>Того Аллах введёт в Райские сады</b> » — о каком вхождении в Рай идёт речь здесь?                                                                   |
| <ul><li>□ Полноценное</li><li>□ Все варианты верны</li></ul>                                                                                                        |

| 67. Суть исповедания единобожия должным образом заключается в очищении от: ☐ Многобожия ☐ Нововведений ☐ Прегрешений ☐ Все варианты верны                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 68. «Воистину, Ибрахим был "уммой"», то есть:                                                                                                                                                                          |
| □ Примером для подражания □ Имамом □ Обучающим благому □ Все варианты верны                                                                                                                                            |
| <b>69.</b> Заклинание полезно, только если человека ужалили или сглазили, в остальных случаях оно не действует: □ верно □ неверно                                                                                      |
| 70. В хадисе, переданном Муслимом, помимо слов « <i>не просят прочесть им заклинания</i> » приведено добавление «не читают заклинаний». Данная добавка: □ Достоверная □ Недостоверная                                  |
| <b>71.</b> Большое многобожие становится причиной дозволенности жизни и имущества для правителя. Если только человек не <i>«зиммий»</i> и не <i>«муаахад»</i> : $\square$ верно $\square$ неверно                      |
| 72. Отличие между человеком, читающим заклинания, и тем, кто просит почитать их для него, состоит в том, что первый является благодетелем, а второй — просящим, оборачивающимся сердцем не к Аллаху: □ верно □ неверно |
| 73. Приравнивание к Аллаху других в том, что является особенностью Аллаха, — это многобожие: ☐ Большое ☐ Малое                                                                                                         |
| 74. Идол, высеченный по образу живого существа — это: □ <i>Сонам</i> □ <i>Васан</i> □ Все варианты                                                                                                                     |
| <b>75.</b> Под « <i>отборным имуществом</i> » подразумевается:  ☐ Самое ценное ☐ Среднее ☐ Дешёвое                                                                                                                     |
| 76. Человек посредством получения знания и совершения благодеяний усовершенствует себя, а посредством призыва и терпения усовершенствует других: □ верно □ неверно                                                     |

| 77. Пророк ∰ переживал и опасался для своей общины о Даджале больше, чем о показном благочестии. Ведь показное благочестие лишь малое многобожие: □ верно □ неверно |                                                                                                                                                               |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| <b>78.</b> Если человек искренен и правдив в своих убеждениях, то он обязательно будет призывать к ним: $\square$ верно $\square$ неверно                           |                                                                                                                                                               |  |
| <b>79.</b> «Основываяс аяте?                                                                                                                                        | сь на знаниях». О каких знаниях идёт речь в                                                                                                                   |  |
| □ Религиозное знание □ Осведомлённость о положении призываемого □ Мудрость □ неверно □ Все варианты верны                                                           |                                                                                                                                                               |  |
| 80. Сколько сущес                                                                                                                                                   | ствует условий призыва?   5   4   3                                                                                                                           |  |
| 81. В чем разница между большим и малым многобожием?  Пятое задание: соедини между термином из списка «А» и его определением из списка «Б».                         |                                                                                                                                                               |  |
| A                                                                                                                                                                   | Б                                                                                                                                                             |  |
| 1. Улюхия                                                                                                                                                           | • Покорность Аллаху посредством выполнения того, что Он предписал, и отдаления от того, что Он запретил, сопровождая это любовью к Нему и Его возвеличиванием |  |
| 2. Поклонение                                                                                                                                                       | • Упомянуты именно они, так как арабы сильно желали иметь их в своём владении                                                                                 |  |
| 3. Тагут                                                                                                                                                            | • Дурное предзнаменование относительно какого-либо места или периода времени по причине увиденного, услышанного или того, что узнали                          |  |
| 4. Показное благо-<br>честие                                                                                                                                        | • Подобие                                                                                                                                                     |  |

- 5. Суеверие (*mamaŭ-* ю*p*)
- То, чему поклоняются помимо Аллаха, и что имеет определённый образ (изваяние), например, образ человека

6. Ровня

• То, чем поклоняются помимо Аллаха вне зависимости от того, есть ли у него какой-либо определённый образ

7. Сонам

- Всё, в отношении чего раб переходит границы, будь то в отношении объекта следования, либо объекта поклонения или подчинения
- 8. Единобожие
- Поклонение Аллаху таким образом, чтобы поклоняющегося видели люди, или услышали о нём, после чего стали восхвалять его по причине его поклонений
- 9. Поклонение
- Признание единственности Аллаха в Его действиях, или, иначе говоря, в сотворении, власти, управлении мирозданием и его устроении
- 10. Хариджиты
- Признание исключительного права Аллаха на чье-либо поклонение или, иначе говоря, религиозные действия рабов
- 11. Васан
- Общее наименование всего того, что любит Аллах и чем Он доволен из слов и действий, как явных, так и скрытых
- 12. Ар-Рубубия
- Те, которые говорят, что человек, совершивший большой грех, обречён на вечное пребывание в огне
- 13. Красные верблюды
- Тот, кто устремился к Аллаху, отстранившись от многобожия и всего того, что противоречит подчинению Аллаху
- 14. Ханиф
- Признание единственности Аллаха в том, что присуще только Ему, будь то господство, божественность (право на чьё-либо поклонение) или имена и атрибуты

# ВТОРОЙ РАЗДЕЛ. Разъяснение единобожия (9 глав)

# 6. Глава о разъяснении единобожия и свидетельства о том, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха

После того, как автор указал на обязательность единобожия, читатель должен пожелать узнать разъяснение единобожия, о которых автор говорил в предыдущих главах (об обязательности единобожия, его достоинствах, о воплощении его в жизнь, о том, что необходимо опасаться многобожия, и о необходимости призыва к нему). Поэтому автор в этой главе начинает разъяснять, что же такое единобожие, и продолжает разъяснять его до конца книги.

### ПЕРВЫЙ ДОВОД

Сказал Всевышний Аллах: «**Те, к кому они взывают с мольбой, сами ищут близости к своему Господу, пытаясь опередить других...»** (аят).

«К кому они взывают» — те, к кому они взывают, сами ищут пути приближения к Аллаху, желая опередить других. Как же они могут взывать к ним, если те сами находятся в нужде?! Здесь содержится указание на приобщение Аллаху сотоварищей в мольбе.

## второй довод

Сказал Всевышний Аллах: «Вот Ибрахим сказал своему отцу и народу: "Воистину, я не имею отношения к тому, чему вы поклоняетесь, кроме Того, Кто сотворил меня…"» (аят).

- «**Кроме Того, Кто меня сотворил**» здесь мы видим отрицание и подтверждение. Почему он не сказал: «Кроме Аллаха»? Этому есть два объяснения:
  - 1) объяснение причины единственности Аллаха в праве на покло-

нение, ведь если Он един в сотворении сущего, то Он также должен быть Одним, Кому посвящаются все поклонения;

- 2) объяснение несостоятельности поклонения идолам, ведь они не сотворили ничего, что указывает на неправильность посвящения им поклонения.
- Единобожие не будет воплощено в жизнь, если человек будет поклоняться Аллаху и кому-либо ещё наряду с Ним. Однако необходимо полностью посвящать все поклонения Аллаху. Мы можем видеть, как в некоторых мусульманских странах люди совершают молитву, выплачивают закят, соблюдают пост, совершают хадж, но в тоже время они падают ниц перед могилами.

### ТРЕТИЙ И ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОДЫ

Сказал Всевышний Аллах: «Они признали господами помимо Аллаха своих книжников и монахов...» (аят).

Сказал Всевышний Аллах: «Среди людей есть такие, которые приобщают к Аллаху равных и любят их так же, как любят Аллаха...» (аят).

- «Книжники» учёные; «монахи» поклоняющиеся.
- «Господами» подчинились учёным в ослушании Аллаха и стали поклоняться монахам. Здесь содержится указание на приобщение Аллаху сотоварищей в подчинении.
- «Любят их также, как любят Аллаха» то есть их любовь к ним равна по степени любви к Аллаху.

### Виды любви

**Естественная лю- бовь.** Например, лю- бовь к ребёнку является дозволенной при условии, чтобы она не была крепче любви к Аллаху

Любовь к Аллаху и ради Аллаха. Является обязательной. Самый сильный из узлов веры – любовь ради Аллаха

Любовь к кому-либо наряду с Аллахом. Это является большим многобожием и не совместимо с любовью к Аллаху

**Любовь ради Аллаха** бывает к деянию, человеку, который совершает его, определённым местам и периодам времени.

### пятый довод

Упоминается в «ас-Сахихе», что Пророк сказал: «Неприкосновенными будут имущество и кровь того, кто скажет: "Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха" и проявит неверие во всё, чему поклоняются помимо Аллаха, а расчёт его будет перед Аллахом».

Разъяснению этой главы посвящены все остальные главы книги.

• «Проявит неверие во всё, чему поклоняются помимо Аллаха» — необходимо проявлять неверие во всё, чему поклоняются помимо Аллаха, и во всякое неверие. Если человек произнесёт свидетельство истины, но вместе с этим он считает, что представители иных верований исповедуют истинную и правильную религию, то он не является мусульманином. Так же и тот, кто считает религии идеологиями, из которых человек может выбрать какую пожелает, то он не является мусульманином.

### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Данная глава содержит важнейший вопрос — разъяснение единобожия, свидетельства истины и объяснение их простым образом. Важность отрицания и утверждения.

В аяте из суры «аль-Исра» содержится опровержение многобожникам, которые взывают к праведникам. В этом разъяснение того,

- что данный поступок является большим многобожием. Приобщение Аллаху сотоварища в мольбе.
- В аяте из суры «Бара» содержится разъяснение того, что люди Писания признали господами, помимо Аллаха, своих книжников и монахов, и что им было велено поклоняться лишь одному Всевышнему Аллаху. Речь в аяте идёт о подчинении учёным и поклоняющимся в ослушании Аллаха, а не о обращении к ним с мольбой. Приобщение Аллаху сотоварища в подчинении.
- В словах Ибрахима, обращённых к неверующим: «Я не имею отношения к тому, чему вы поклоняетесь, кроме Того, Кто сотворил меня», он исключил из тех, кому поклоняются люди, своего Господа. Данная непричастность (к неверию) и любовь (к вере) и есть разъяснение свидетельства о том, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха. Всевышний Аллах сказал: «Он сделал это (свидетельство о вере) словом, пребывающим в его потомстве, чтобы они могли вернуться на прямой путь».
- В аяте из суры «аль-Бакара» содержится упоминание тех, о которых Аллах сказал: «Они не выйдут из огня». Речь идёт о тех, кто приобщает Аллаху равных и любит их так же, как любит и Аллаха. Это говорит о том, что они испытывали сильную любовь к Аллаху, однако это не сделало их мусульманами. Что же тогда говорить о тех, кто любит кого-либо сильнее, чем Аллаха?! А что же говорить о тех, кто любит лишь объекты своего поклонения и вовсе не любит Аллаха?! Приобщение Аллаху сотоварища в любви. Подобная любовь имеет четыре степени:
  - 1) человек любит Аллаха сильнее всего на свете это проявление единобожия;
  - 2) любит кого-либо так же, как любит и Аллаха это проявление многобожия;
  - 3) любит кого-либо сильнее, чем любит Аллаха это хуже того, о чем было сказано ранее;
  - 4) любит кого-либо из объектов поклонения, и вовсе не любит Аллаха это наихудшая степень.

Что касается слов Пророка **■:** «Неприкосновенными будут имущество и кровь того, кто скажет: "Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха" и проявит неверие во всё, чему поклоняются помимо Аллаха, а расчёт его будет перед Аллахом», то в них содержится самое ясное разъяснение свидетельства о том, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха. Ведь не

достаточно лишь произнести эти слова, даже если человек и осознаёт и понимает их смысл, признаёт их и не взывает ни к кому, кроме Аллаха. Однако, помимо всего этого, также необходимо проявить неверие во всё, чему поклоняются помимо Аллаха. Если он засомневается в этом или же не станет вдаваться в эти подробности, то его имущество и кровь не станут неприкосновенными. Как мы видим, это один из важнейших вопросов, он прекрасно изложен, и это является ясным доводом для того, кто противится этому.

# 7. Глава о том, что ношение кольца, шнурка и тому подобного для избавления от беды или её предотвращения является проявлением многобожия

- «Проявление многобожия» что-то из этого является большим, а что-то малым многобожием.
- «Для избавления от беды» после того, как она произошла.
- «Для её предотвращения» до того, как она произошла.

# Надевание кольца, шнурка и т.п. является малым или большим многобожием?

**Большое многобожие.** Если человек убеждён, что они способны влиять на что-либо сами по себе, или же они способны приносить пользу либо отвращать вред.

Малое многобожие. Если человек убеждён, что они — лишь причина (средство), несмотря на то, что Аллах не делал эти предметы ни физической причиной, ни шариатской.

# Люди по отношению к причинам (средствам) делятся на три группы

Правильное отношение. Когда человек считает причиной то, что сделал причиной Аллах (шариатской причиной, как чтение шариатских заклинаний, или физической причиной, как лекар-

ство)

#### Малое многобожие.

Когда человек считает причиной то, что Аллах не сделал причиной. Например, јподвешивает «синий глаз», чтобы защититься от сглаза, а ведь Аллах не сделал это причиной защиты от сглаза

### Большое многобожие. Когда человек считает, что причина оказывает влияние сама по себе, и что она владеет дарованием пользы или отвращением вреда

# В отношении дозволенности использования причин (средств) делятся на три категории

#### Отвергают причины.

Тем самым они умаляют мудрость Аллаха. Сюда относятся джабариты и ашариты **Чрезмерность в отношении причин.** Те, кто относит к причинам то, что ими не является. Например, суфии Срединный путь. Те, кто обращается лишь к тем причинам, которые подтверждены физически или шариатом

# Положение того, кто подвешивает верёвочки и тому подобное

- → Если человек не знает о том, что это запрещено
  - → Его следует обучить
- → Если человек убеждён, что это причина, несмотря на то, что Аллах не сделал это причиной
  - → Это малое многобожие
- → Когда человек считает, что причина оказывает влияние сама по себе, и что она владеет дарованием пользы или отвращением вреда
  - → Это большое многобожие
- → Человек не имеет относительно этих подвесок каких-либо убеждений, однако надевает их для украшения, как поступают некоторые представители молодёжи, да наставит Аллах нас и их на прямой путь. И каждый, кто увидит эти подвески, может подумать, что это дозволено. Таким образом человек открывает двери ко злу для людей. Помимо этого в это заключается уподобление женщинам
  - → Это один из больших грехов

# ПЕРВЫЙ ДОВОД

Сказал Всевышний Аллах: «Скажи: "Если Аллах захочет навредить мне, разве они смогут отвратить Его вред?"…» (аят).

• Эти идолы никоим образом не влияют на тех, кто им поклоняются. Они не приносят им пользы и не отвращают от них вред. Они не являются причиной для этого. В соответствии с этим каждый, кто

- обращается к причине, которая не является причиной ни в быту, ни в шариате, таким образом приобщает Аллаху сотоварища.
- «Скажи: "Довольно мне Аллаха», то есть я вверяю себя Аллаху, и мне Его достаточно, и не нужны мне мнимые причины (средства).

### ВТОРОЙ ДОВОД

Передаётся от 'Имрана ибн Хусайна, да будет доволен им Аллах, что однажды посланник Аллаха увидел мужчину с жёлтым кольцом (браслетом) на руке и спросил его: «Что это такое?» Этот человек ответил: «Я ношу его от слабости в конечностях», тогда Пророк сказал: «Немедленно сними его, ибо оно лишь увеличивает твою слабость. Если ты умрёшь с этим браслетом на руке, то никогда не преуспеешь». Этот хадис передал Ахмад с «неплохой» цепочкой передатчиков.

- «Жёлтое кольцо (браслет)», то есть из меди. Однако это не важно даже если оно железное или это просто шнурок.
- «Что это такое?» прежде, чем что-либо порицать, необходимо удостовериться. Ведь человек может посчитать что-либо запретным, хотя на самом деле оно таковым не является.
- «Слабость в конечностях» например, ревматизм. Этот мужчина полагал, что данный браслет уберегает и спасет его от этой болезни.
- «Лишь увеличивает твою слабость» слабость как в теле, так и в убеждениях. Воздаяние за какое-либо деяние схоже с самим деянием.

# третий довод

Он же передал от 'Укбы ибн 'Амира, вознеся это предание до Пророка , который сказал: «Кто повесил на себя амулет, тому пусть Аллах не даст благого конца, а кто повесил на себя раковину, тому пусть Аллах не дарует покоя». В другой версии хадиса говорится: «Кто подвесил амулет, тот впал в многобожие».

• «Кто повесил...» — повесил на себя и привязал к нему своё сердце, поэтому использовано арабское слово «та'алляка», то есть привязываться к чем-либо.

- «Пусть Аллах не даст ему благого конца» это либо слова мольбы против такого человека либо лишь известие о том, что у него не будет благого конца.
- «Пусть Аллах не дарует ему покоя» он подвесил раковину для покоя, но получил не то, что ожидал результат противоположный его цели.
- «Впал в многобожие» если он считает, что данные подвески оказывают влияние сами по себе, без воли Аллаха, то это большое многобожие. Если нет, то это малое многобожие.

# ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОД

Передаётся у Ибн Аби Хатима, что Хузейфа, увидев на руке одного человека шнурок, который тот подвесил от горячки, сорвал его и прочитал следующий аят: «Не верует большая часть из них в Аллаха без того, чтобы не приобщать к Нему сотоварищей!»

- «От горячки», то есть чтобы жар ушёл, и он исцелился.
- «Сорвал его», то есть изменил порицаемое рукой. Это указывает на силу и возможность праведных предшественников, и их способность исправлять порицаемое рукой.
- Каково положение разных подвесок? Любые подвески являются запретными, и не важно это браслет, шнурок, раковина, амулет, волчий глаз, подкова, старая обувь, синий глаз, булавка, ладонь, голова быка, некоторые части деревьев или тряпочка всё это является запретным.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Строгий запрет на надевание разных браслетов, шнурков и т.п. для подобных целей.

**Второй.** Даже сподвижник, если бы умер с этим браслетом на руке, никогда бы не преуспел. В этом есть подкрепление и довод в пользу слов сподвижников о том, что малое многобожие хуже и опасней больших грехов. (Потому что многобожие не может быть прощено, даже если это малое многобожие, в отличие от больших грехов).

**Третий.** Он не был оправдан по незнанию. (То есть он лишается оправдания после того, как Пророк разъяснил ему данное положение. Незнание (невежество) бывает двух видов:

- 1) Неоправдываемое незнание. Незнание, причиной которого являются упущение и откладывание, несмотря на то, что возможность узнать есть. В данной ситуации человек не будет оправдан, и не важно вопрос касается неверия или же совершения греха.
- 2) Оправдываемое незнание. Противоположно первому. То есть, он не допускал упущений, однако ему и в голову не могло прийти, что данное действие запретно. Такой человек оправдывается по незнанию. Если он причислял себя к исламу, то данное незнание не навредит ему. Если же он был неверующим, то отношение к нему, как к неверующему в этой жизни, однако что касается Последней жизни, то его расчёт у Аллаха).

**Четвёртый.** Эти подвески не помогут даже в этой жизни. Напротив, они лишь навредят, в соответствии со словами: «*Оно лишь увеличивает твою слабость*».

Пятый. Строгое порицание того, кто совершает что-то подобное.

**Шестой.** Ясный вывод о том, что кто наденет амулет, тот будет ему вверен.

**Седьмой.** Ясный вывод о том, что кто наденет амулет, тот впал в многобожие.

**Восьмой.** Подвешивание или надевание шнурка от горячки относится сюда же.

**Девятый.** То, что Хузейфа прочёл этот аят, указывает на то, что сподвижники приводили в довод на непозволительность малого многобожия аяты о большом многобожии. Как сказал об этом Ибн 'Аббас в аяте из суры «аль-Бакара». (В аяте о любви к идолам).

**Десятый.** Подвешивание раковин для защиты от сглаза относится сюда же. (То есть к амулетам, содержащим элементы многобожия).

Одиннадцатый. Указание на обращение с мольбой против того, кто надел амулет, чтобы Аллах не дал ему благого конца, и против того, кто надел раковину, чтобы Аллах не дал ему покоя. (Однако неправильным будет обращаться к такому человеку с мольбой против него напрямую. То есть, будет неправильно сказать ему: «Пусть Аллах не дарует тебе благого конца», ведь подобным обращением человека можно наоборот отпугнуть и оттолкнуть. Однако мы скажем ему, чтобы он оставил разные амулеты и подвески, и прочтём ему об этом хадис).

# 8. Глава о том, что сообщается о заклинаниях и амулетах

Почему автор сказал «Глава о том, что сообщается...», а не сказал: «Глава о том, что заклинания и амулеты — многобожие»?

- 1) Потому что заклинание бывает узаконенным (шариатским) и неузаконенным.
- 2) А что касается амулетов, то все они являются проявлениям многобожия. Кроме как если в них написаны лишь аяты из Корана, в таком случае они являются запретными, но не будут считаться многобожием.

# ПЕРВЫЙ ДОВОД

Передаётся в двух «ас-Сахихах» от Абу Башира аль-Ансари, да будет доволен им Аллах, что он был вместе с Посланником Аллаха за в одной из его поездок, в которой он послал гонца с приказом снять с шей верблюдов ожерелья из обветшалой тетивы, и чтобы не осталось ни одного ожерелья, которое не было бы сорвано.

- «Послал гонца» забота о положении общины в соответствии с тем, что требует предписание шариата.
- «Ожерелье» они полагали, что это оберегает верблюдицу от сглаза. Несомненно, это убеждение является неправильным.

# второй и третий доводы

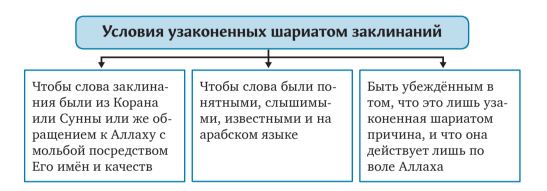
Передаётся от Ибн Мас'уда, да будет доволен им Аллах, что он слышал, как посланник Аллаха ﷺ сказал: «Поистине, заклинания, амулеты и привороты — многобожие». Передали Ахмад и Абу Дауд.

Передаётся от 'Абдуллаха ибн Укейма, и данное предание возносится до Пророка ﷺ, который сказал: «*Кто повесит на себя что-либо, будет вверен этому*». Передали Ахмад и ат-Тирмизи.

- «Поистине, заклинания» люди понимали, что здесь речь идёт о заклинаниях с элементами многобожия, а не о тех, которые узаконены в шариате.
- «Кто повесит на себя что-либо, будет вверен этому» ис-

пользовано арабское слово «та'алляка», так как речь идёт о том, что человек, подвешивая на себя какой-либо амулет, привязывает к нему своё сердце. Чьё сердце будет привязано к Аллаху, тому Его достаточно, чьей же сердце будет привязано к чему-либо иному, то такой человек будет оставлен без поддержки;

Человеку не следует привязываться к причине (средству), однако необходимо связать своё сердце с Аллахом. Допустим, если сердце рабочего будет полностью привязано к его зарплате, и он позабудет об Аллахе, по воле которого он её имеет, то в данном случае он впадает в один из видов многобожия. Если же он убеждён, что его зарплата — это лишь причина (средство) для его существования, однако всё происходит лишь по воле Аллаха, то в данное убеждение не противоречит упованию на Него.



Если какое-либо условие из вышеперечисленных не будет соблюдено, то это не будет называться шариатским заклинанием. Заклинание не может быть прочитано не на арабском языке, кроме как если это обращение к Аллаху со словами мольбы, то в данном случае можно можно пользоваться другим языком, однако при условии, чтобы имена Аллаха не искажались (не переводились на другой язык, ведь имена собственные не переводятся).

Амулеты (*тамима*, *тамаим*) — то, что надевается на детей для защиты от сглаза. Однако если в том, что надевается, содержатся лишь цитаты из Корана, то подобные подвески дозволили некоторые предшественники. Другие же не позволяли и считали их запретными. Среди них Ибн Мас'уд, да будет доволен им Аллах.

Заклинания (рукъя, рука) — это произнесение определённых слов.

Доказательства указывают на дозволенность заклинаний при условии, что в них отсутствуют элементы многобожия. Ведь посланник Аллаха заклинания при сглазе и когда человек был ужален.

Привороты (*тиваля*) — нечто, что, по мнению некоторых людей, влюбляет жену в мужа или же мужа в жену.

#### Одним из видов приворотов является обручальное кольцо

Большое многобожие. Если человек убеждён, что оно способно влиять на чтолибо сами по себе или способно приносить пользу либо отвращать вред.

#### Малое многобожие.

Если человек убежден, что кольцо – лишь причина сохранности супружеских отношения.

#### Запрещено (харам).

Ведь его ношение — это традиция христиан, которые посредством его надевания подтверждают догмат о Троице. Также оно вдвойне запретно для мужчин, если сделано из золота.

# ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОД

Также передаёт имам Ахмад от Рувайфи'а, что посланник Аллаха сказал: «О Рувайфи', возможно ты проживёшь долго, так сообщи же людям, что если кто будет связывать бороду или повесит ожерелье из обветшалой тетивы, или будет очищаться от экскрементов навозом животных или костями, то Мухаммад непричастен к ним».

- «Связывать бороду» либо по причине гордыни, либо по причине убеждения в том, что это причина для защиты от сглаза.
- «Ожерелье из обветшалой тетивы» речь идёт о сухожилии овцы, которое использовалось для защиты от сглаза.
- «Очищаться от экскрементов навозом животных», то есть удаление нечистот, выходящих из двух путей, навозом и помётом скотины.

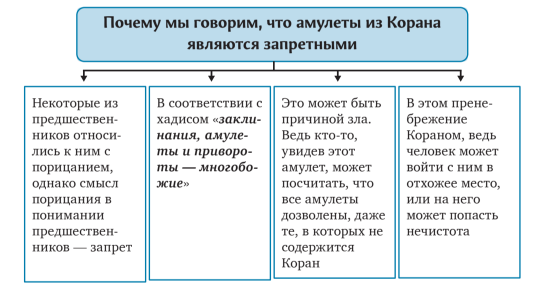
• «*Или костиями*» — кости являются пищей джинов, а навоз — корм их скотины.

# пятый и шестой доводы

Передаётся, что Ибн Джубейра сказал: «Тот, кто сорвал с человека амулет, подобен тому, кто освободил раба», передал Ваки'.

Он также передал от Ибрахима, что он сказал: «Они запрещали любые амулеты — содержали они в себе цитаты из Корана или нет».

• «Подобен тому, кто освободил раба», потому что он освободил его от служения и рабства шайтану, и это — проявление многобожия. Это, несомненно, лучше, чем освобождение человека от рабства. Однако срывать этот амулет необходимо наилучшим образом.



#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Объяснение смысла понятий «заклинания» и «амулеты».

Второй. Объяснение смысла понятия «приворот».

**Третий.** Все эти три понятия — многобожие, без исключений.

**Четвёртый.** Заклинание словами истины от сглаза, или если человек был ужален, не относится к запрету. (И в других случаях, как при колдовстве).

**Пятый.** Если амулет из Корана, то учёные разошлись во мнениях относительно того, относится к ним запрет или нет. (Мнение Ибн Мас'уда, да будет доволен им Аллах, более безопасно, ведь основа — незаконность).

**Шестой.** Подвешивание тетивы от сглаза на животных относится к многобожию.

Седьмой. Великая угроза тому, кто подвесил тетиву.

Восьмой. Достоинство того, кто сорвал с человека амулет.

**Девятый.** Слова Ибрахима не противоречат разногласию, на которое было указано ранее, ведь он имел ввиду последователей Ибн Мас'уда. (Он не имел в виду всех сподвижников, да будет доволен ими Аллах, и всех их последователей (*табиинов*).

# 9. Глава о том, кто испрашивает благословение (благодать) у деревьев, камней и тому подобного

## Табаррук — испрашивание благословения (благодати)

Запретный. Посредством того, что не утверждено ни шариатом, ни физическим восприятием. Например, обтирание об стены комнаты Пророка

**Узаконенный** 

**Утверждённый шариатом.** Как совершение молитвы в Заповедной мечети или чтение Корана

Утверждённый физическим восприятием. Как изучение книг приверженцев Сунны, например, шейхуль-ислама Ибн Теймиййи

# ПЕРВЫЙ ДОВОД

Сказал Всевышний Аллах: «Видели ли вы ал-Лят и аль-'Уззу, и ещё третью — Манат?...» (аяты).

# второй довод

Передаётся от Абу Вакида аль-Лейси, что он сказал: «Мы отправились вместе с Посланником Аллаха в Хунейн. Мы были недавно отказавшимися от неверия. У многобожников было дерево лотус, у которого они проводили время и также вешали на него своё оружие, и называли они его "Зату Анват" (т.е., имеющий подвески), когда мы проходили мимо лотуса, мы сказали: "О Посланник Аллаха, сделай и нам "Зату Анват", такой как у них", на что Посланник Аллаха сказал: "Аллаху акбар (Аллах Превелик)! Это путь прежних поколений! Клянусь Тем, в Чьей Руке моя душа, вы сказали так же, как и сыны Исраиля сказали Мусе "Сделай и нам божество, такое же как и у них. (Муса) сказал: "Поистине вы люди невежественные!"". Затем Посланник Аллаха продолжил: "Вы непременно последуете путём тех, кто был до вас"». Передал ат-Тирмизи и назвал его достоверным.

- «Видели ли вы ал-Лат и аль-Уззу», то есть сообщите, что же это за идолы, которых вы возвеличиваете? Разве они сравнятся с величественными знамениями, такими, как вознесение (ми'радж). Они были убеждены в том, что эти идолы способны нанести им вред или принести им пользу, поэтому они приходили к ним, взывали к ним, приносили ради них жертвы и приближались к ним.
- «Ал-Лят» если читать с удвоенной «т», то речь идёт о праведнике, который делал кашу из фиников, чтобы кормить паломников. Если читать с одной «т», то это искажение имени Аллаха.
- «Аль-'Узза» искажение имени Аллаха аль-'Азиз;
- «Манат» либо искажение имени Аллаха «аль-Маннан», либо производное от названия местечка Мина, по причине множества крови жертвенных животных, которая проливалась перед этим идолом.
- «Недавно отказавшимися от неверия» это упоминания оправдания для их просьбы.
- «Вешали на него своё оружие» для получения благодати.
- «Имеющий подвески» так как они подвешивали на него оружие для получения благодати.
- «Сделай и нам "Зату Анват", такой как у них» они усвоили, что в вопросах поклонения необходимо повеление от Аллаха и Его посланника , поэтому они обратились с этой просьбой к нему, однако он тотетил на это со строгостью, и они не впали в это многобожие.
- «Вы непременно последуете...» будете делать то же, что они делают, и говорить то же, что говорят они. В этих словах заключено как известие о том, что произойдёт, так и предостережение от подобного.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Толкование аята суры «ан-Наджм» («Не видели ли вы ал-Лят и аль-'Уззу, и ещё третью — Манат?»).

**Второй.** Понятие того, о чём они попросили. (Они желали лишь получать благодать от дерева, но не посвящать ему какие-либо элементы поклонения).

Третий. Они этого не сделали.

**Четвёртый.** Они желали приблизиться посредством этого деяния к Аллаху, полагая, что Аллах это любит.

**Пятый.** Если они не знали этого, то кто-то помимо них может быть ещё более не знающим об этом. (Поэтому нам не следует обольщаться деяниями людей).

**Шестой.** У них были такие добрые деяния и обещание от Аллаха о прощении, чего нет у других. (Поэтому упоминай их лишь во благе, ведь их оскорбление — это оскорбление Аллаха, Его посланника **ш** их самих).

**Седьмой.** Пророк **\*** не оправдал их, однако со строгостью ответил им: **«***Аллаху акбар! Это путь прежних поколений! ...Вы непременно последуете путём тех, кто был до вас», этими тремя выражениями он указал на тяжесть того, что они потребовали.* 

**Восьмой.** Важнейший вопрос, по причине которого хадис был упомянут в главе, заключается в том, что Пророк ∰ сообщил им о том, что их просьба подобно просьбе сыновей Исраиля, которые сказали Мусе: «Сделай и нам божество». (Здесь мы также видим запрет на уподобление неверующим во фразах и словах).

**Девятый.** Запрет этого *табаррука* воплощает в себе смысл слов «ля иляха илля-Ллах», несмотря на то, что они были в неведении об этом тонком смысле. (Данное свидетельство отвергает право на поклонение любого божества, помимо Аллаха, и так же и благословение и благодать непозволительно требовать у кого-либо, кроме Аллаха).

**Десятый.** Он поклялся прежде, чем вынести суждение и решение, а делал он это, когда в этом была определённая польза. (Либо же отвращение какого-либо вреда).

**Одиннадцатый.** Многобожие может быть как большим так и малым, ведь они не стали вероотступниками по причине своей просьбы.

**Двенадцатый.** Их слова «Недавно отказавшимися от неверия» указывают на то, что другие сподвижники знали подобные вопросы. (А они оправданы по незнанию, по причине лишь недавнего отказа от неверия).

**Тринадцатый.** Дозволенность слов произнесения слов «*Аллаху акбар*», несмотря на то, что некоторые относятся к этому с порицанием.

**Четырнадцатый.** Преграждение путей, (которые могу привести к запретному. Если путь ведёт к благу, то его необходимо открывать и идти по нему. Если же путь ведёт к злу, то необходимо его перекрывать и преграждать).

**Пятнадцатый.** Запрет уподобления людям невежества. (Речь идёт о всех, кто невежественен по отношению к истине и совершает поступки людей невежества).

Шестнадцатый. Строгость при обучении.

**Семнадцатый.** Великое и основополагающе правило, высказанное в словах «*Это путь прежних поколений*». (Это было сказано с целью предостережения).

Восемнадцатый. Это одно из знамений и доказательств истинности пророчества, ведь все случилось так, как он # сказал.

**Девятнадцатый.** То, за что Всевышний Аллах высказал порицание иудеям и христианам в Коране, относится и к нам.

**Двадцатый.** Они понимали и знали, что поклонения основываются на повелении. Здесь есть указание на вопросы, задаваемые в могиле. Что касается вопроса «Кто твой Господь?», то здесь всё понятно. Что касается вопроса «Кто твой пророк?», то пророк назван так, потому что он пророчествовал о неизвестном, и в этом хадисе есть такое пророчество. А что касается вопроса «Что у тебя за религия?», то это заключено в их словах «Сделай и нам "Зату-Анват", как у них».

**Двадцать первый.** Путь людей Писания осуждаемый и неправильный подобно пути многобожников.

Двадцать второй. В сердце человека, который недавно оставил заблуждение, к которому был привязан, могут быть остатки этих убеждений. Поэтому он сказал: «Мы были недавно отказавшимися от неверия». (Поэтому прелюбодея после того, как его высекут, следует изгнать из места преступления на год, чтобы он не совершил его снова. Человеку следует отдаляться от мест неверия, многобожия и нечестия. Путь приверженцев Сунны — извлекать знания из уст набожных учёных-воспитателей. А что касается тех, кто следовал заблуждению, однако отказался от него и последовал Сунне, то знания у него нельзя приобретать до тех пор, пока учёные не засвидетельствуют о чистоте его убеждений и о том, что у него не осталось остатков заблуждения).

# 10. Глава о жертвоприношении (забх) не Аллаху

Почему автор не назвал главу «Жертвоприношение не Аллаху — большое многобожие»?

- 1. Он желал воспитать ученика извлекать постановление из доказательств, и это научное воспитание.
- 2. Или же потому что жертвоприношение не Аллаху может быть либо дозволенным, либо большим многобожием.

### ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Сказал Всевышний Аллах: «Скажи: "Воистину, моя молитва и моё жертвоприношение, моя жизнь и моя смерть посвящены Аллаху, Господу миров, нет у Него сотоварищей"…» (аят).

Сказал Всевышний Аллах: «Совершай молитву ради своего Господа и закалывай жертву».

- «Скажи» провозгласи многобожникам о своей преданности чистейшему единобожию.
- «Моя молитва» речь идёт о поклонения тела, и наилучшим из них является молитва обязательная или добровольная.
- «Моё жертвоприношение» поклонения, связанные с тратой имущества. И наилучшим из них является жертвоприношение Аллаху;
- «Моя жизнь и моя смерть», то есть распоряжается мной как в состоянии жизни, так и после моей смерти лишь Всевышний Аллах.
- «Первый из мусульман» два толкования:
  - 1) я первый мусульманин (предавшийся истине) в этой общине;
  - 2) тот, кто наилучшим образом соблюдает предписания ислама.
- «Закалывай» посвящай жертвоприношения Аллаху так же, как и молитву. Жертвоприношение одно из поклонений.

## Виды забоя животных

#### Жертвоприношение Аллаху

Как, жертвоприношение (удхия), 'акыка, хадий. Посвящение этого не Аллаху большое многобожие

#### Дозволенное резание

Например, резать овцу для того, чтобы поесть мясо, для угощения гостя или торговли мясом Резание ради кого-то, помимо Аллаха, с любовью и возвеличиванием

Большое многобожие. Например, резание животных ради джиннов или обитателей могил

# третий довод

Передаётся от Али ибн Абу Талиба, да будет доволен им Аллах, что он сказал: «Посланник Аллаха в поведал мне четыре фразы: "Проклятие Аллаха тому, кто зарежет животное не ради Аллаха. Проклятие Аллаха тому, кто проклянёт своих родителей. Проклятие Аллаха тому, кто предоставит укрытие еретику. Проклятие Аллаха тому, кто изменит границы раздела земли"». Передал Муслим.

 «Проклятие» — отдаление от милости Аллаха. Здесь посланник Аллаха за либо сообщает о том, что такие люди прокляты Аллахом, либо же обращается к Аллаху с мольбой, чтобы Он проклялих.

# ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОД

Передаётся от Тарика ибн Шихаба, что посланник Аллаха сказал: «По причине одной мухи один человек вошёл в Рай, а другой — в огонь». Люди спросили: «Как это, о посланник Аллаха?» Он сказал: «Как-то два человека проезжали мимо народа, который поклонялся идолу и никому не разрешал пройти мимо него, пока он не принесёт ему что-нибудь в жертву. Они сказали одному из путников: "Принеси что-нибудь в жертву!" Он ответил: "Но у меня нет ничего, что я мог бы принести в жертву". Они сказали: "Принеси в жертву хотя бы муху!" Тогда он принёс в жертву муху, и ему было позволено продолжить путь, а затем он попал в

огонь. Затем они сказали другому путнику: "Принеси что-нибудь в жертву!" Он ответил: "Я не делаю жертвоприношений никому и ничему, кроме Великого и Могучего Аллаха!" Тогда ему отрубили голову, и он попал в Рай». Передал Ахмад.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Толкование слов Аллаха: «Скажи: "Воистину, моя молитва и мое жертвоприношение…"».

Второй. Толкование слов Аллаха: «Совершай молитву ради своего Господа и закалывай жертву».

**Третий.** Первое проклятие в хадисе — проклятие тому, кто зарезал животное не ради Аллаха. (Потому что это многобожие, и право Аллаха превыше всего).

**Четвёртый.** Проклятие того, кто проклял своих родителей. К этому относится случай, когда ты проклинаешь родителей какого-либо человека, и он в ответ проклинает твоих родителей. (Потому что в данном случае это будет причиной проклятия твоих родителей, и это равносильно тому, что ты сам их проклял).

**Пятый.** Проклятие того, кто дал убежище и укрыл еретика. Речь идёт о человеке, поправшем право Аллаха, и обратившимся к кому-либо, чтобы уберечься от наказания. (Тот же, кто оказывает ему поддержку хуже того, кто укрывает его. Ересь (*uxдас*) бывает двух видов:

- 1) В религии. Подобно нововведениям, которые были введены джахмитами, мутазилитами, рафидитами и др.
- 2) В бытовых делах общины. Подобно преступлениям грабителей и разбойников).

**Шестой.** Проклятие того, кто изменил границы раздела земли. Речь идёт о том, когда человек переставляет указатели, разделяющие землю, чтобы присвоить себе часть земли своего соседа.

**Седьмой.** Есть разница между проклятием конкретного человека и проклятием грешников в общем. (Проклинать конкретного человека непозволительно, а проклинать в общем разрешено).

Восьмой. Великая история о мухе. (Если она достоверна).

**Девятый.** Человек вошёл в огонь по причине мухе, хоть и не намеревался придать Аллаху сотоварища. Однако он желал, чтобы его просто оставили в покое. (Принуждение (*икрах*) не было оправдательной причиной для совершения неверия в предыдущих общинах).

**Десятый.** Верующие знают величину греха многобожия. Ведь верующий проявил терпение и был убит после того, как не ответил на их требование. А ведь они требовали, чтобы он лишь внешне совершил данное деяние (без убеждения в сердце). (Если человек ответит на подобную просьбу и не проявит терпение, и затем это повлечёт вред для ислама, то он должен терпеть. Более того, терпение может быть обязательным для него).

**Одиннадцатый.** Тот, кто вошёл в огонь, до этого был мусульманином. А иначе в хадисе не было бы сказано, что причиной вхождения его в огонь была муха. (Именно его жертвоприношение и стало причиной вхождения в огонь).

**Двенадцатый.** Здесь содержится указание на смысл хадиса «Рай и Ад ближе к вам, чем шнурки вашей обуви». (Цель подобных хадисов — побуждение к совершению благого и устрашение перед совершением греха, дабы его не совершали).

**Тринадцатый.** Величайшее деяние — деяние сердца, даже у идолопоклонников. (Исцеление же недугов сердца содержится в Коране и Сунне, поэтому не занимай своё сердце мирской жизнью).

# Если человека принудили к неверию, что для него лучше: терпеть, даже если он будет убит, или ответить на их требование?

- 1) Если он ответит как внешне, так и сердцем, то это вероотступничество.
- 2) Если он ответит лишь внешне, храня в сердце веру, однако желая лишь избавить себя от их зла, то это дозволено.
- 3) Если он отвергнет их требование, как сердцем так и внешне, и будет убит, то это дозволено. Это является проявлением терпения. Так необходимо поступать в том случае, если ответ на принуждение и требование совершить неверие приведёт к вреду и заблуждению в религии для мусульманской общины. В противном случае, человек отвечает на требование лишь внешне, сохраняя веру в сердце.

# 11. Глава о том, что не позволительно приносить жертву Аллаху в месте, в котором приносятся жертвы не ради Аллаха

После того, как автор, да помилует его Аллах, упомянул жертвоприношение не Аллаху, он перешёл к разъяснению непозволительности жертвоприношения Аллаху, однако в месте, где приносят жертвы не Аллаху. И данная последовательность глав указывает на прекрасное авторство. Причины непозволительности данного действия следующие:

- 1) это приводит к уподоблению неверующим;
- 2) это приводит к тому, что люди начнут обольщаться данным действием и полагать, что действие многобожников дозволено;
- 3) многобожники ещё больше утвердятся в своём действии, а это является непозволительным.

# ПЕРВЫЙ ДОВОД

Сказал Всевышний Аллах: «**Никогда не совершай в ней (в мечети** «**вреда») молитву...**» (аят).

## Причина упоминания автором данной главы:

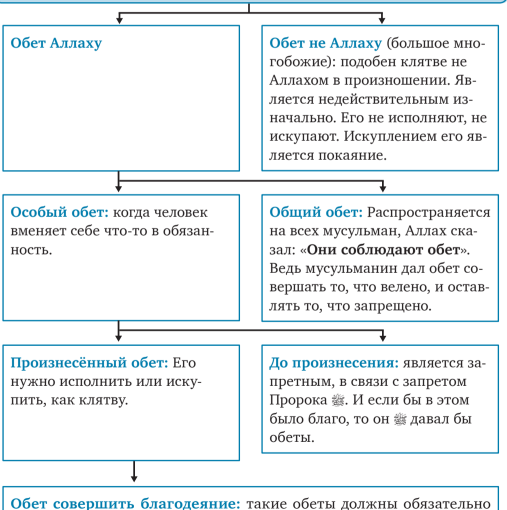
Мечеть «вреда» была возведена для ослушания Аллаха, для распространения неверия и для того, чтобы посеять раскол между верующими, поэтому Аллах запретил Своему посланнику, да благословит его Аллах и приветствует, совершать в ней молитву, несмотря на то, что молитва, которую он бы в ней совершил, посвящена Аллаху. Это указывает на то, что непозволительно выстаивать (молитву) в месте, где совершаются подобные ослушания Аллаху, даже если в последствии они были устранены. Ведь молитва — поклонение, и жертвоприношение также является поклонением. Подобен этому и запрет на совершение молитв во время восхода и заката Солнца, ведь в это время им поклоняются неверующие.

# второй довод

Передаётся от Сабита ибн Даххака, да будет доволен им Аллах, что один человек дал обет о том, что принесёт в жертву верблюда в ме-

стечке под названием Бувана. Он спросил об этом посланника Аллаха ", и тот спросил его: «Был ли там идол со времён невежества, которому поклонялись?» — ему ответили: «Нет», и он спросил: «А проходили ли там какие-либо празднества многобожников?» — ему снова ответили: «Нет», тогда Пророк сказал: «Исполни свой обет, ведь непозволительно исполнять обет, данный в неповиновении Аллаху, а также в том, чем не владеет сын Адама». Передал Абу Дауд, соответствует условиям имамов аль-Бухари и Муслима.

Обет (назр): вменение себе мукалляфом (половозрелым и находящимся в здравом рассудке человеком) в обязанность того, что не является обязательным



исполняться. При нарушении необходимо искупить. Пример: обет совершить желательную молитву.

**Обет совершить грех:** выполнение обета запрещено, нужно обязательно нарушить его и искупить, как клятву. Пример: обет посплетничать.

**Обет совершить дозволенное:** есть выбор между исполнением (это лучше) и искуплением. Пример: даю обет надеть такую-то одежду.

**Обет вызванный гневом и спором:** имеет такое же положение, как и обет совершить дозволенное. Пример: обет уехать с города.

**Обет совершить нежелательное:** исполнение нежелательно. Желательно нарушить обет и искупить. Пример: обет повернуть голову в молитве.

**Неопределённый обет:** Неназванный обет, который необходимо искупить. Пример: «Даю обет перед Аллахом» — и замолчал, не определив обет.

- Если обет был дан Аллаху, то он считается действительным и необходимо его либо исполнить, либо искупить.
- Если обет был дан не Аллаху, то он недействителен, поэтому его нельзя исполнять и нет ему искупления. Однако необходимо покаяться, ведь это большое многобожие.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Толкование слов Аллаха: «**Никогда не совершай в ней (в мечети "вреда") молитву...**».

**Второй.** Ослушание может оказывать влияние на положения, связанные с определёнными местами. Так же, как и подчинение Аллаху. (Ведь в месте, где совершается многобожие, человеку запрещено совершать то, что похоже на это действие, ведь он будет уподобляться многобожникам).

**Третий.** Понимание то, что затруднено, через призму ясных религиозных текстов, чтобы это затруднение было устранено.

**Четвёртый.** Муфтий должен спрашивать о подробностях вопроса, если в этом есть нужда. (Или же учитывать разные вероятности при ответе).

**Пятый.** Дозволенность выделять определённое место для исполнения обета, если в нём нет ничего препятствующего этому. (Однако если

люди станут полагать, что данное место имеет какую-то особенность и достоинство, то в данном случае этого делать нельзя).

**Шестой.** Непозволительность обета в месте, где есть или же был языческий идол, даже после его устранения.

**Седьмой.** Непозволительность обета в месте, где праздновались языческие празднества, даже после их прекращения.

**Восьмой.** Запрещено исполнять обет в подобном месте, ведь это будет обет-ослушание.

**Девятый.** Непозволительность уподобления многобожникам в их празднествах, даже если подобного намерения нет. (Шейхуль-ислям говорил о том, что уподоблении неверующим не обусловлено намерением, однако если человек намеривается это делать, то это ещё более грешно).

**Десятый.** Непозволительно давать обет во грехе. (Обет будет действительным, однако его нельзя исполнять).

**Одиннадцатый.** Непозволительно давать обет в том, чем человек не владеет. (Такой обет не исполняется. И то, чем не владеет человек, бывает два вида:

- 1) то, чем он не владеет в соответствии с предписанием шариата, как например, если он даст обет освободить раба, которым владеет другой человек;
- 2) то, на что он не способен физически, как если он даст обет взлететь взмахами рук, ведь он на это не способен).

#### ИСКУПЛЕНИЕ ЗА ОБЕТ ПОДОБНО ИСКУПЛЕНИЮ ЗА КЛЯТВУ:

- 1) Человек имеет выбор между тем, чтобы освободить раба-мусульманина, накормить десятерых бедняков или же дать им одежду.
- 2) Если он не имеет возможности совершить что-то из этого, тогда соблюдает пост в течение трёх дней подряд.

# 12. Глава о том, что посвящение обета не Аллаху является проявлением многобожия

# ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Сказал Всевышний Аллах: «Они исполняют обеты».

Сказал Всевышний Аллах: «**Что бы вы ни расходовали из средств,** какой бы обет вы ни дали, Аллах знает об этом».

Автор упомянул данные аяты в этой главе, чтобы указать на то, что обет является одной из причин вхождения благочестивых людей в Рай. Обет является поклонение, соответственно посвящение его кому-либо, кроме Аллаха, является проявлением многобожия. Также в аяте указание на то, что Всевышний Аллах знает о всякой вещи и воздаст за неё.

### ТРЕТИЙ ДОВОД

Передаётся в «ас-Сахихе» со слов 'Аиши, да будет доволен ею Аллах, что посланник Аллаха за сказал: «Кто дал обет подчиниться Аллаху, тот пусть подчинится Ему. А кто дал обет ослушаться Аллаха, тот пусть Его не ослушивается».

Разница между обетом-подчинением, обетом-ослушанием и обетом, данным не Аллаху

#### Обет-подчинение

Подобен клятве Аллахом, является действительным (либо исполнение, либо искупление). Исполнение является обязательным

#### Обет-ослушание

Подобен клятве Аллахом, является действительным (либо исполнение, либо искупление). Исполнение является запретным

#### Обет не Аллаху

Подобен клятвой Аллахом. Является недействительным изначально. Обязательно покаяние. Является большим многобожием

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Обязательность исполнения обетов. (Речь идёт только об обете-подчинении, который был дан Аллаху).

**Второй.** Если есть указание на то, что какое-то деяние является поклонением, то посвящение его кому-либо, кроме Аллаха, является многобожием.

**Третий.** Не дозволено исполнять обет-ослушание. (Кроме того, необходимо искупить его подобно искуплению за клятву).

#### ПРИМЕЧАНИЕ:

Законоположения, связанные с обетом и клятвой приблизительно похожи, поэтому учёные-правоведы обычно упоминают эти вопросы вместе в разделах о клятвах и обетах.

13. Глава о том, что обращение с просьбой о защите не к Аллаху, является проявлением многобожия (если просьба была о том, на что способен лишь Аллах)

# ПЕРВЫЙ ДОВОД

Сказал Всевышний Аллах: «Мужи из числа людей обращались за защитой к мужам из числа джиннов, но они только увеличивали в них трепет»

- «Обращались за защитой» за убежищем и укрытием от того, чего боялись.
- «Увеличивали в них трепет» страх в сердцах и трепет в телах.
   Обращение за защитой к кому-либо, кроме Аллаха, не принесёт пользы человеку, напротив, оно увеличит его страх. Подобное деяние является большим многобожием, поэтому человеку получает противоположное тому, что он намеривался изначально получить.

## второй довод

Передаётся от Хаули бинт Хаким, да будет доволен ею Аллах, что посланник Аллаха сказал: «Кто прибыл в какое-либо место и сказал: "Прибегаю к защите совершенных слов Аллаха от зла того, что Он создал", тому не навредит ничего до тех пор, пока он не покинет это место». Передал Муслим.

- «*Mecmo*» включает в себя как то место, куда человек прибыл для постоянного пребывания, так и то, где он остановился на время.
- «Слова Аллаха» бывают как те, что связаны с предписаниями, так и те, что связаны с предопределением.
- «Совершенные» включает в себя два понятия: 1) правдивость в известиях; 2) полноценность и справедливость в законоположениях.
- «От зла того, что Он создал» зло не приписывается к Аллаху, потому что зло было сотворено по Его мудрости. Создания бывают: 1) абсолютное благо (как Рай, ангелы и посланники); 2) абсолютное зло (Адский огонь, Иблис. Однако они являются злом по сущности своей, но если посмотреть на ту мудрость, которую вложил в них Аллах при их создании, то с этой стороны их сотво-

- рение благо); 3) создания, в которых содержится как благо, так и зло (люди, джинны, животные);
- «Слова Аллаха» бывают как те, что связаны с предписаниями, так и те, что связаны с предопределением;
- «Не навредит ничего» слова того, кто не нарушает своих обещаний, ведь это слова правдивого. Однако если это не сбывается, то этому по причине того, что есть какое-либо препятствие, а не по причине неполноценности данной меры. Подобно тому, как чтение суры «аль-Фатиха» является исцелением для больного, однако некоторые люди читают её и не исцеляются.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Толкование аята из суры «аль-Джинн» («Мужи из числа людей обращались за защитой к мужам из числа джиннов, но они только увеличивали в них трепет»).

**Второй.** Это является многобожием. (То есть, обращение за защитой не к Аллаху в тех случаях, в которых эту защиту может предоставить лишь Аллах, является большим многобожием).

**Третий.** Доказательством этого является хадис. Учёные говорят, что слова Аллаха не являются сотворёнными, ведь обращение за защитой к сотворённому является многобожием. (В данном случае — большим многобожием. Если бы слова Аллаха были сотворёнными, то посланник Аллаха не сказал бы нам обращаться к ним за защитой).

**Четвёртый.** Великое достоинство этих слов мольбы, несмотря на их краткость. (Не навредит тебе ничего до тех пор, пока ты будешь пребывать в этом месте).

**Пятый.** Если что-то приносит мирскую выгоду, отвращая зло или принося пользу, то это ещё не свидетельствует о том, что это не является многобожием. (Получение пользы не препятствует тому, что это может быть многобожием).

#### ДРУГИЕ ВЫВОДЫ:

В хадисе содержится указание на то, что обычно, когда шариат отменяет какие-либо обычаи многобожия, он заменяет их чем-то лучшим. Ведь во времена невежества люди обращались за защитой к джиннам, и шариат заменил это данными словами мольбы. Это и есть тот путь, по которому должен ступать призывающий к истине: если он прикрывает людям какие-либо двери зла, то он должен тут же от-

крыть им другие двери, ведущие к благу. Этому есть ещё множество примеров в Коране и Сунне.

# 14. Глава о том, что обращение с просьбой о спасении, или обращение с мольбой не к Аллаху, является проявлением многобожия

### С ПЕРВОГО ПО ПЯТЫЙ ДОВОДЫ

Сказал Всевышний Аллах: «Не взывай вместо Аллаха к тому, что не приносит тебе пользы и не причиняет тебе вреда. Если же ты поступишь так, то окажешься в числе беззаконников. Если Аллах коснётся тебя вредом, то никто, кроме Него, не избавит тебя от него...» (аят).

Сказал Всевышний Аллах: «У Аллаха ищите же пропитание (удел), поклоняйтесь же Ему...» (аят).

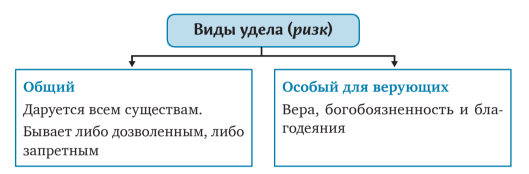
Сказал Всевышний Аллах: «Кто же находится в большем заблуждении, чем те, которые взывают вместо Аллаха к тем, которые не ответят им до Дня воскресения...» (2 аята).

Сказал Всевышний Аллах: «Кто же отвечает на мольбу нуждающегося, когда он взывает к Нему, устраняет зло...» (аят).

Передаёт ат-Табарани со своей цепочкой передатчиков (*иснад*), что во времена Пророка выл один лицемер, который доставлял неприятности верующим. Тогда некоторые из них сказали: «Пойдёмте попросим спасения от этого лицемера у посланника Аллаха », однако Пророк сказал: «Просить о спасении следует не у меня, однако просить спасения следует у Всевышнего Аллаха».

- «Не взывай» сюда относится как любое поклонение (мольбапоклонение), так и обращение с просьбой к кому-либо, кроме Аллаха, в том, на что способен лишь Аллах.
- «У Аллаха ищите», то есть ищите удел лишь у Одного Аллаха и ни у кого иного, ведь лишь Он им владеет. Многобожники поклоняются идолам, в то время, как они не способны наделить их какимлибо уделом.

- «Поклоняйтесь же Ему» указание на то, что поклонение одна из причин наделения уделом.
- «И благодарите Ero» любое благо является испытанием, которое нуждается в том, чтобы благодарить сердцем, на языке и на делах Того. Кто наделил этим благом.
- «Отвечает» непозволительно просить кого-либо избавить от вреда либо же устранить зло, в то время, как он на это не способен.
- «Лицемер» тот, кто внешне показывает себя мусульманином, однако внутри скрывает неверие. Его обычаем является то, что он приносит неприятности верующим.



#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Упоминание мольбы после просьбы о спасении является упоминанием общего после частного.

Второй. Толкование слов Аллаха: «Не взывай вместо Аллаха к тому, что не приносит тебе пользы и не причиняет тебе вреда».

**Третий.** Указание на то, что это является большим многобожием.

**Четвёртый.** Если даже праведнейшие люди станут делать это, ища благосклонности кого-либо, то они станут беззаконниками. (Изначально запрет обращен к тому, кем совершение подобного деяния невозможно. Соответственно он особенно касается тех, кем его совершение возможно).

**Пятый.** Толкование аята после него: «**Если Аллах коснется тебя вредом, то никто, кроме Hero, не избавит тебя от него**» — если же никто, кроме Аллаха, не может избавить человека от вреда, то он обязан посвящать поклонение и обращаться за помощью только к Нему.

**Шестой.** Это не принесёт ему пользы даже в мирской жизни, а кроме того это является неверием. (То есть он потерпел убыток как в мирской жизни, так и в последней).

Седьмой. Толкование третьего аята («У Аллаха ищите же пропитание (удел), поклоняйтесь же Ему...»).

**Восьмой.** Не следует просить удела у кого-либо, кроме Аллаха, так же, как и о Рае человек просит только Аллаха.

**Девятый.** Толкование четвертого аята («**Кто же находится в боль**шем заблуждении, чем те, которые взывают вместо Аллаха...?»).

**Десятый.** Никто не находится в большем заблуждении, чем тот, кто взывает к кому-либо, кроме Аллаха. (Ведь вопрос в аяте имеет смысл отрицания).

**Одиннадцатый.** Тот, к кому люди взывают помимо Аллаха, находится в неведении о том, что к нему обращаются с мольбой.

**Двенадцатый.** Эта мольба является причиной того, что тот, к кому взывают с ней, ненавидит взывающего, и причиной вражды между ними.

**Тринадцатый.** Подобная мольба названа поклонением, посвященное тому, к кому человек взывает помимо Аллаха.

**Четырнадцатый.** Указание на неверие того, кто посвящает это поклонение не Аллаху.

**Пятнадцатый.** Это является причиной того, что данный человек становится самым заблудшим.

- 1) Потому что, помимо Аллаха, он обращается к тому, кто не отвечает на его зов;
- 2) потому что те, к кому он обращается с мольбой, находятся в неведении об этом;
- 3) те, к кому они обращаются с мольбой, отвергнут их поклонение.

**Шестнадцатый.** Толкование пятого аята. (Речь идёт о словах Аллаха: «Кто же отвечает на мольбу нуждающегося, когда он взывает к Нему?»).

**Семнадцатый.** Удивительное признание идолопоклонников относительно того, что на мольбу нуждающегося отвечает лишь Аллах. Поэтому в тяжелые времена они обращаются искренне к Одному Аллаху, а ни к кому-либо еще.

**Восемнадцатый.** Посланник Аллаха **з** бережно оберегал границы единобожия. Также указание на этикет в отношении с Аллахом. (Он обучал свою общину тому, чтобы люди обращались к Одному Аллаху в тяжелые времена, и чтобы не обращались они за спасением ни к кому, кроме Hero).

# Проверочные вопросы по второму разделу (9 глав)

Первое задание: Назови отличия между следующими видами обета: Обет не Аллаху Обет совершить грех Обет совершить поклонение Второе задание: Напиши напротив каждого суждения номер, соответствующий постановлению (хукму). (1) Дозволено; (2) Нежелательно (макрух); (3) Малый грех; (4) Большой грех; (5) Малое многобожие; (6) Большое многобожие; (7) Есть подробности (т.е. ответ неоднозначный); (8) Обязательно; (9) Желательно Любовь к жене. Избирать определённое место для обета. Любовь к Пророку ... Испрашивание благодати Любовь на ряду с Аллахом. посредством чтения Корана. Сомнение в неверии Посещать праздники обладателей Писания. неверующих. Хранение Корана для Просить помощи у людей. зашиты от сглаза. Страх перед джинами. Мольба против того, кто повесил на себя тетеву. Обет не Аллаху. Проклинать определённого Подвешивать аяты из человека. Корана. Обручальное кольцо. Обет согрешить. Амулет из Корана. Вешать амулеты. Обтираться об комнату Подвешивание подковы. Пророка 🍇. Заклинание не на арабском Подтираться помётом или языке.

костями.

| Использование верёвки в качестве украшения.                                            | Уничтожение имущества, если в этом есть польза.              |
|----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| Упоминание имён Аллаха не на арабском языке.                                           | Узнавать, где находилась мечеть «Вреда».                     |
| Обтирание об Чёрный камень.                                                            | Можно ли говорить «Мы просим убежища у посланника Аллаха  »? |
| Пить воду Замзам с целью исцеления.                                                    |                                                              |
| <b>Третье задание:</b> Поставь галочку допиши то, что пропущено.                       | -                                                            |
| <ol> <li>«Разъяснение единобожия» — э</li> <li>Второй раздел □ Шестая гл</li> </ol>    |                                                              |
| <ul><li>2. «Разъяснению этой главы посвя</li><li>□ Вплоть до конца книги □ В</li></ul> | щены последующие главы»:<br>Вплоть до конца раздела          |
| 3. Автор разъяснил единобожие по                                                       | осредством:                                                  |
| <ul><li>□ Того, что ему противоречит</li><li>□ Все варианты верны</li></ul>            | □ Ясного разъяснения                                         |
| <b>4.</b> Сколько глав содержит в себе вт □ 5 □ 9 □ 8                                  | горой раздел книги?                                          |
|                                                                                        |                                                              |
| 5. «Любят их подобно Аллаха», т                                                        | о есть:                                                      |
| 6. Виды любви:                                                                         |                                                              |
| 1) и постанов.                                                                         |                                                              |
| 2) и по                                                                                |                                                              |
| 3) и по                                                                                | становление в отношении него:                                |

же

| 7. Кого и что любят ради Аллаха?                                                                                                                                                                                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| и и                                                                                                                                                                                                                  |
| 8. Каковы причины запрета амулетов из Корана?                                                                                                                                                                        |
| 1                                                                                                                                                                                                                    |
| 2                                                                                                                                                                                                                    |
| 3                                                                                                                                                                                                                    |
| 4                                                                                                                                                                                                                    |
| 9. Условия дозволенности заклинания (рукья):                                                                                                                                                                         |
| 1                                                                                                                                                                                                                    |
| 2                                                                                                                                                                                                                    |
| 3                                                                                                                                                                                                                    |
| 4                                                                                                                                                                                                                    |
| 10. По какой причине автор упомянул аят: «Никогда не совер шай в ней (в мечети «вреда») молитву» в главе «О том, что не по зволительно приносить жертву Аллаху в месте, в котором приносятся жертвы не ради Аллаха»? |
|                                                                                                                                                                                                                      |
| 11. По какой причине автор упомянул аят: «Они исполняют обеты» в главе «О том, что посвящение обета не Аллаху является про явлением многобожия»?                                                                     |
| 12. Определение «обета» в шариате:                                                                                                                                                                                   |
| 13. Что значит «обет действителен»?                                                                                                                                                                                  |

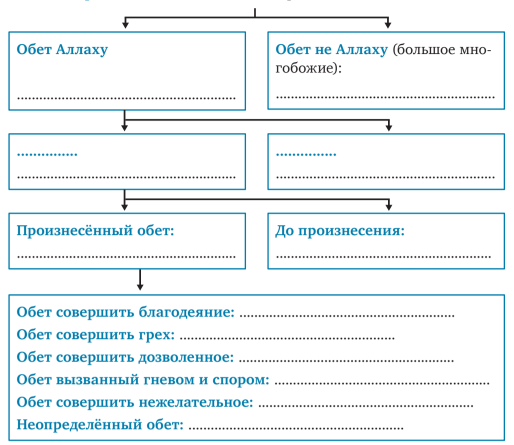
| <b>14.</b><br>?«Адама   | что означают слова: «а также в том, чем не владеет сын                          |
|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| •••••                   |                                                                                 |
| <b>15.</b> <sup>1</sup> | -<br>Что такое «Бувана»?                                                        |
|                         | «Мечеть вреда» была построена для:                                              |
| •••••                   | и и                                                                             |
|                         | Почему нельзя резать животное ради Аллаха в местах, где ивотных не ради Аллаха? |
|                         |                                                                                 |
|                         |                                                                                 |
| <b>18.</b> ;<br>меня»?  | Для чего Пророк ﷺ сказал: « <b>Просить спасения следует не у</b>                |
| •••••                   |                                                                                 |
| <b>19.</b> I            | Ересь ( <i>uxдас</i> ) бывает двух видов:                                       |
|                         |                                                                                 |
|                         |                                                                                 |
|                         | « <b>Проклял своих родителей</b> », то есть:                                    |
|                         |                                                                                 |
| 21. «                   | «И <b>я — первый из мусульман</b> », что это значит?                            |
| и<br>или                |                                                                                 |
| _                       | Что означают слова Аллаха о идолах многобожников?                               |
| -                       | Дели ли вы…»                                                                    |

| <b>23.</b> «Аль-'Узза» — это                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| «Манат» — это или                                                                                            |
|                                                                                                              |
|                                                                                                              |
| <b>24.</b> «Прибегаю к защите совершенных слов Аллаха», какие бы-                                            |
| вают слова Аллаха?                                                                                           |
|                                                                                                              |
|                                                                                                              |
| 25. Таббаррук или испрашивание благословения (благодати) де-                                                 |
| лится на:                                                                                                    |
| 1                                                                                                            |
| 2                                                                                                            |
| и разница между ними заключается в:                                                                          |
| F                                                                                                            |
|                                                                                                              |
| 26. Виды людей в вопросе оправдания по невежеству:                                                           |
| 1                                                                                                            |
|                                                                                                              |
| 2                                                                                                            |
| 0F II                                                                                                        |
| 27. Человек, который совершает молитву, выплачивает закят, по-                                               |
| стится, однако вместе с этим ходит на могилы и падает перед ними ниц, совершая земной поклон — это является: |
| □ Большим неверием □ Малым неверием                                                                          |
| •                                                                                                            |
| □ Большим грехом □ Он является лицемером (мунафик)                                                           |
|                                                                                                              |
| <b>28.</b> Наскольковидовделитсямногобожие? □ 3 □ 4 □ 2                                                      |
|                                                                                                              |
| 29. На сколько видов делится резание животного? □ 3 □ 4                                                      |
|                                                                                                              |
| <b>30.</b> В аяте: «Воистину, я не имею отношения к тому, чему вы по-                                        |
| клоняетесь, кроме Того, Кто сотворил меня» содержится указание на:                                           |
| □ Смысл свидетельства о том, что нет божества, достойного по-                                                |
| клонения, кроме Аллаха                                                                                       |
| □ То, что лишь Создатель достоин поклонения                                                                  |

| верны                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>31.</b> «Книжники» — □ учёные □ поклоняющиеся.                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 32. «Монахи» — □ поклоняющиеся □ учёные.                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 33. На какой тип многобожия указывает аят: «Они признали господами помимо Аллаха своих книжников и монахов»?  □ В любви □ В подчинении                                                                                                                                                                |
| <ul> <li>34. Люди по отношению к причинам (средствам) делятся:</li> <li>□ Две крайние категории людей и одна срединная.</li> <li>□ Правильное отношение, малое многобожие и большое многобожие.</li> </ul>                                                                                            |
| <ul><li>35. Жертвоприношение — одно из величайших поклонений тела:</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                                                                                                                                                |
| <b>36.</b> Проклинать грешников можно только в общем, а не конкретных людей: □ верно □ неверно                                                                                                                                                                                                        |
| <ul> <li>37. Мусульманин должен сдерживать свой язык от произнесений проклятий. Нельзя проклинать кого-либо, кроме тех, кто этого проклятия заслуживает, в соответствии с религиозными текстами:</li> <li>□ Общими (в отношении неверующих).</li> <li>□ Особыми (в отношении ростовщиков).</li> </ul> |
| <b>38.</b> Запрещено совершать молитву в местах, где враждуют с Аллахом и Его посланником ∰, кроме мечетей: □ верно □ неверно                                                                                                                                                                         |
| <ul> <li>39. Если есть возможность изменить эти места и сделать их местами поклонения и подчинения Аллаху, то следует это сделать:</li> <li>□ верно</li> <li>□ неверно</li> </ul>                                                                                                                     |

| 40. Дозволено запрягать животных (то есть, собираться в путе-                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| шествие) для того, чтобы посетить мечеть Куба и совершить в ней                                                     |
| молитву:   верно неверно                                                                                            |
|                                                                                                                     |
| 41. Можно посещать места, в которых ранее совершалось много-                                                        |
| божие, с целью увещевания:   верно неверно                                                                          |
|                                                                                                                     |
| 42. Дозволено отправляться в пещеру Хира для того, чтобы озна-                                                      |
| комиться с тем, где и как поклонялся Пророк 🕸:                                                                      |
| □ верно □ неверно                                                                                                   |
|                                                                                                                     |
| <b>43.</b> Под словом «ми'радж» подразумевается перенесение Проро-                                                  |
| ка з Мекки в Иерусалим: В верно неверно                                                                             |
| на за по мескит в герускити.                                                                                        |
| 44 Heropay watering valveyer investment in topolo tempore                                                           |
| <b>44.</b> Человек, которые изменил указатели на дороге, посредством которых люди узнают правильный путь, является: |
|                                                                                                                     |
| □ проклятым □ грешником                                                                                             |
|                                                                                                                     |
| 45. Те, кто умоляют достоинство праведников и выискивают их                                                         |
| недостатки, являются:                                                                                               |
| □ Чрезмерствующими.                                                                                                 |
| □ Имеющие упущения и оскорбляющие.                                                                                  |
| □ Придерживающиеся срединного пути.                                                                                 |

#### Четвёртое задание: напишите подробно о положении обета



**Пятое задание:** Соедини между термином из списка «А» и определением из списка «Б».

| A            | Б                                                                                                                                                  |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Обет      | • Это произнесение определённых слов. Доказательства указывают на дозволенность заклинаний при условии, что в них отсутствуют элементы многобожия. |
| 2. Лицемер   | • Это нечто, что, по мнению некоторых людей, влюбляет жену в мужа или же мужа в жену                                                               |
| 3. Заговоры  | • То, что надевается на детей для защиты от сглаза                                                                                                 |
| 4. Привороты | • Отдаление от милости Аллаха                                                                                                                      |
| 5. Амулеты   | • Вменение себе <i>мукалляфом</i> (половозрелым и находящимся в здравом рассудке человеком) в обязанность того, что не является обязательным       |
| 6. Проклятие | • Тот, кто внешне проявляет ислам и внутри скрывает неверие, и обычно он причиняет (другим мусульманам) неприятности                               |

#### ТРЕТИЙ РАЗДЕЛ.

#### Несостоятельность поклонения чему-либо, кроме Аллаха (4 главы)

После разъяснения единобожия шейх упомянул доводы, указывающие на несостоятельность поклонения чему-либо кроме Аллаха, в четырёх главах:

- несостоятельность поклонения идолам и чему-либо, кроме Всевышнего Аллаха, а также поклонения Пророку (##;
- несостоятельность поклонения ангелам, хотя они самые приближенные к Аллаху создания, кроме особых из числа сынов Адама;
- несостоятельность просьбы о заступничестве у кого-то, кроме Аллаха, и что заступничество это право Аллаха;
- глава о том, что наставить человека на прямой путь способен только Аллах, и никто, кроме Него, не способен на это.

# 15. Глава о словах Аллаха: «Неужели они приобщают в сотоварищи к Аллаху тех, которые ничего не творят, тогда как сами были сотворены» (аят)

Аллах указал на слабость этих идолов и на то, что они не достойны поклонения с четырёх сторон:

- 1. Они ничего не творят, а тот, кто не творит, не достоин поклонения.
- 2. Они были сотворены из ничего, и потому они нуждаются в других для того, чтобы появиться и продолжить своё существование.
  - 3. Они не способны помочь тому, кто взывает к ним.
  - 4. Они не способны помочь самим себе.

#### второй довод

Сказал Всевышний Аллах: «**Те же, к кому вы взываете помимо Него, не владеют и плевой на финиковой косточке**»

- Плевой на финиковой косточке называется тонкая плёнка на финиковой косточке.
- Аллах указал на несостоятельность поклонения чему-либо кроме Него по следующим причинам:
  - 1. они не имеют власти;
  - 2. они не слышат;
  - 3. даже если мы представим, что они слышат, то они не ответят, поскольку они не способны на это;
  - 4. в Судный день Аллах приведёт то, чему поклонялись помимо Него, и они будут отрекаться от многобожия тех, кто придавал их в сотоварищи к Аллаху.

#### С ТРЕТЬЕГО ПО ШЕСТОЙ ДОВОДЫ

В «ас-Сахихах» аль-Бухари и Муслима приводится хадис Анаса: «Когда в битве при Ухуде Пророку рассекли лоб и сломали резец, он воскликнул: "Как может преуспеть народ, который поранил своего Пророка?" И тут ему было ниспослано: "Ты не принимаешь никакого решения…" (сура «Али 'Имран», аят 128)».

Аль-Бухари также приводит хадис Ибн 'Умара о том, что он слышал, как посланник Аллаха , подняв голову после совершения поясного поклона в последнем рак'ате утренней молитвы, сказал: «Аллах внял тому, кто Его восхвалил. Господь наш, хвала Тебе!», — произнёс: «О Аллах! Прокляни такого-то и такого-то!» И Аллах ниспослал откровение: «Ты не принимаешь никакого решения...» (сура «Али 'Имран», аят 128).

В другом *риваяте* говорится: «Он испрашивал у Аллаха проклятия на Сафвана ибн Умеййу, Сухейля ибн 'Амра и аль-Хариса ибн Хишама. И было ниспослано: «**Ты не принимаешь никакого решения...**».

Абу Хурайра рассказывал: «Когда посланнику Аллаха было ниспослано откровение: "И увещевай ближайших родственников своих...", он встал перед нами и произнёс: "О курайшиты! Выкупайте свои души, ибо я ничем не могу вам помочь перед Аллахом! О сыны 'Абдульмутталиба, я ничем не могу вам помочь перед Аллахом! О 'Аббас сын 'Абдульмутталиба, я ничем не могу тебе помочь перед

Аллахом! О Сафийя, тётя посланника Аллаха! Я ничем не могу тебе помочь перед Аллахом! О Фатима, дочь посланника Аллаха! Проси у меня что хочешь, но я ничем не могу тебе помочь перед Аллахом!"».

- «Рассекли лоб» ранение в лоб и в частности в лицо.
- «Резец» два зуба по середине называются «санаййа», а те, что рядом с ними «руба'иййа» (на русском языке все они называются «резцами»).
- В этом указание на то, что Пророк является человеком, его постигает то же, что постигает людей, и указание на несостоятельность поклонения ему.
- В этом назидание для того, кто желает его: мы не отдаляем милость Аллаха от кого-бы то ни было из грешных людей.
- «Сафвана ибн Умеййу, Сухейля ибн Амра и аль-Хариса ибн Хишама» — эти трое приняли ислам и хорошим образом исповедовали его, и поэтому поразмысли, как вражда может перейти к любви.
- Что является запретным:
  - 1. проклинать кого-то конкретно из неверующих, что же касается их проклятия в общем, то нет в этом проблем, и нет проблем обращаться с мольбой, говоря: «О Аллах! Дай мусульманам отдохнуть от них»;
  - 2. обращение с мольбой о погибели всех неверующих, поскольку Пророк # не делал этого, и Аллах предопределил, что они будут жить.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Тафсир двух аятов (из сур «аль-А'раф» 191-192 и «Фатыр» 13-14). (В них указание на несостоятельность поклонения идолам и всему тому, что помимо Аллаха).

**Второй.** История, случившаяся при битве Ухуд. (В ней указание на несостоятельность поклонения Пророку **36**, и тем более кому-то другому).

**Третий.** Ду'а кунут господина всех посланников и его праведных последователей, стоявших за ним и говоривших: «Аминь!» (Нет никого в этой общине, кто бы был ближе него и его сподвижников к Аллаху, и при этом они просили помощи Аллаха, а другие — тем более).

**Четвёртый.** Все проклинаемые были неверными. (Однако Пророк **ж** не владел по отношение к ним ничем).

**Пятый.** Они совершали то, чего не делали большинство неверных, в том числе ранили лицо Пророка **(46)**, стремление убить его, уродование тел убитых, хотя те были их близкими родственниками.

**Шестой.** Аллах ниспослал об этом аят: «**Ты не принимаешь ника-кого решения...**» (Решение принадлежит Аллаху).

**Седьмой.** Затем было ниспослано: «...примет ли Он их покаяние, или покарает их...» (сура «Али 'Имран», аят 128). И действительно Аллах смилостивился над ними, приняв их покаяние, и они уверовали.

**Восьмой.** Ду'а кунут при беде. (Это не узкаконено, кроме как в том, что ниспослано Аллахом, подобно землетрясению).

**Девятый.** Те, против кого была мольба, были названы в ней по именам и именам их отцов. (Это дозволено).

**Десятый.** Проклятие определённого человека при совершении *ду'а кунут*. (Это произошло, а затем было запрещено).

**Одиннадцатый.** Они совершали то, чего не делали большинство неверных, в том числе — ранение лица Пророка **5**, стремление убить его, уродование тел убитых, хотя те были их родственниками.

**Двенадцатый.** Аллах ниспослал об этом аят: «**Ты не принимаешь никакого решения...**» (сура «Али Имран», аят 128).

Тринадцатый. Обращение Пророка к близким и дальним родственникам со словами: «Я ничем не могу тебе помочь перед Аллахом!» Он даже сказал: «О Фатима, дочь Мухаммада!.. Я ничем не могу тебе помочь перед Аллахом!» Если это заявил господин всех посланников у утверждая, что он ничем не может помочь своей дочери, госпоже женщин всех миров, и если человек верит в то, что посланник Аллаха говорит только правду, а затем посмотрит, что заполняет сегодня сердца знатных людей, то он осознает, что люди оставили единобожие, и осознает чуждость религии. (То, что принесёт пользу по отношению к Пророку не порицаемы, однако не следует человеку делать судьёй свои чувства — необходимо следовать за Книгой и Сунной, и тем, что подтверждает ясный разум, здоровый от сомнений и страстей).

#### 16. Глава о словах Всевышнего Аллаха

«Когда же испуг покинет их сердца, они скажут: "Что сказал ваш Господь?" Они скажут: "Истину, ведь Он — Возвышенный, Великий"»

• Это из доказательств того, что никто не достоин быть сотоварищем Аллаху, поскольку ангелы, самые близкие к Аллаху творения, не считая некоторых из числа сынов Адама, но при этом их постигает страх, когда они слышат слова Всевышнего Аллаха.

#### Что влючает в себя вера в ангелов?

- Это включает веру в то, что они из скрытого мира, которых создал Всевышний Аллах из света. Они подчиняются Аллаху и не ослушаются Его. У них есть души, разум, тела и сердца. Мы веруем в них и в то, о чём сообщил нам Аллах из их деяний, описаний, имён, и в сообщения, которые пришли о них.
- «Покинет»: когда страх исчезнет из их сердец.
- «Он Возвышенный»: ахлю Сунна утверждают по отношению к Аллаху:
  - 1. возвышенность сущностью;
  - 2. возвышенность атрибутов;
  - 3. возвышенность Его власти над всеми творениями.

#### ПОЛЬЗЫ ИЗ АЯТА

- Ангелы боятся Аллаха. Всевышний сказал: «Они боятся своего Господа, Который над ними».
- Указание на наличие у ангелов сердец. Всевышний сказал: «**Когда** же испуг покинет их сердца».
- Указание на то, что ангелы это тела, а не просто души без тел. Всевышний сказал: «Хвала Аллаху, Творцу небес и земли, Сделавшему посланцами ангелов с двумя, тремя и четырьмя крыльями».
- У них есть разум, поскольку сердце это место разума.
- Указание на [такой атрибут Аллаха], как речь, и что Он говорит тогда, когда захочет.
- Указание на то, что слова Аллаха это истина, а истинность слов проявляется в:
  - 1. правдивости сообщений;

2. справедливости постановлений. Всевышний сказал: «Слово твоего Господа исполнилось правдиво и справедливо!».



#### ВТОРОЙ ДОВОД

В «ас-Сахихе» аль-Бухари приводится хадис Абу Хурайры о том, что Пророк # сказал: «Когда Аллах решает какое-нибудь дело на несебсах, то ангелы складывают крылья, проявляя покорство перед Его словами, и это подобно грохоту удара цепи о камни, который поражает их. "А когда страх оставляет сердца их, они говорят: "Что сказал Господь ваш?" И отвечают: "Истину, ведь Он — Всевышний, Великий!"" (сура "Саба", аят 23). Шайтаны же, расположившись один над другим (подобно пальцам кисти рук, как это описал Суфйан ибн 'Уйейна), украдкой слушают слова Аллаха. Услышав слово, каждый передаёт его тому, кто находится ниже его, и так далее сверху вниз, пока это слово не произносит колдун или предсказатель. Его носителя может сбить падающая звезда до того, как он передаст его, а может и не успеть сбить его, и тогда он добавляет к этой правде сто неправд. Люди же говорят: "Разве он не сказал нам в такой-то день то-то и то-то?" И правдивое слово, услышанное с небес, убеждает людей верить ему» (Передал аль-Бухари).

- «О камни»: плоские твёрдые камни, если по которым ударить цепью, то возникает громкий звук, здесь имеется в виду уподобление того, как они пугаются, услыхав Его слова.
- «Поражает их»: этот звук поражает их полностью.

#### ПОЛЬЗЫ ИЗ ХАДИСА

• Подтверждение такого атрибута Аллаха как речь и подтверждение величия Аллаха. Исходит от Аллаха только истина.

- Подтверждение наличия у ангелов крыльев, речи и разума, и того, что они боятся и повинуются Аллаху.
- Аллах дает возможность джиннам достигнуть небес, чтобы это было фитной (искушением) для людей.
- Многочисленность джинов, их тела легкий, и они способны летать.
- Предсказатели самые лживые из людей, и потому прибавляют к услышанному очень много лжи.
- Колдун представляет околдованному то, чего на самом деле нет, и является обязательным предостерегать от них.
- Этапы подслушивания джинами на небесах:
  - 1. До пророчества подслушивали часто.
  - 2. Во времена Пророка 👑 им было запрещено подслушивать.
  - 3. После смерти Пророка ﷺ они вновь стали подслушивать, но реже.

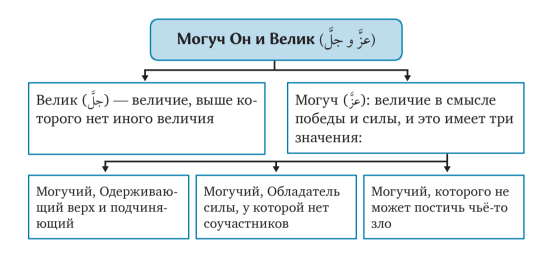
#### третий довод

Наввас ибн Сам'ан, да будет доволен им Аллах, рассказывал: «Посланник Аллаха в сказал: "Сотрясаются небеса, когда говорит Аллах, желая передать повеление через Откровение, и всё преисполняется страхом пред Аллахом, Всемогущ Он и Велик. Услышав это, все обитатели Небес падают ниц пред Аллахом и теряют сознания. Первым поднимает голову Джибриль, и Аллах сообщает ему то откровение, которое Ему угодно. Затем Джибриль проходит через ангелов. Когда он проходит по каждому небу, то ангелы этого неба спрашивают его: "О Джибриль, что же сказал Господь наш?" Джибриль отвечает им: "Истину сказал Он, ведь Он — Всевышний, Великий!" И все они повторяют то, что сказал Джибриль. И доводит Джибриль Откровение туда, куда повелел ему Аллах, Всемогущ Он и Велик"»

#### ПОЛЬЗЫ ИЗ ХАДИСА

- Подтверждение такого атрибута Аллаха как желание, и оно бывает двух видов:
  - 1. Желание, связанное с шариатом.
  - 2. Желание, связанное с бытием.

- Создания чувствуют величие Творца, даже если они являются неживыми.
- Указание на многочисленность небес, и что у каждого из них свои ангелы.
- Достоинство Джибриля, поскольку он известен тем, что ему доверено Откровение, и он доверенный.
- Указание на Величие и Могущество Аллаха.



#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Тафсир 23-го аята из суры «Саба». («Когда же испуг покинет их сердца, они скажут: "Что сказал ваш Господь?" Они скажут: "Истину"…»).

**Второй.** В этом аяте указание на несостоятельность многобожия, в особенности касающегося праведников. И это — аят, про который сказали, что он обрубает корни дерева *ширка* из сердца.

**Третий.** Тафсир высказывания Аллаха: «**Они ответят: "Истину, ведь Он** — **Всевышний, Великий"**» (сура «Саба», аят 23).

**Четвёртый.** Причина их испрашивания об этом. (Их сильный страх).

**Пятый.** Джибриль отвечает им после этого: «Он сказал то-то и то-то». **Шестой.** Упомянуто, что первым поднимает голову Джибриль. (В этом указание на его достоинство).

**Седьмой.** Он обращается ко всем обитателям Небес, поскольку они испрашивают его. (Указание на его величие среди них).

Восьмой. Обморок охватывает всех обитателей Небес.

**Девятый.** Небеса содрогаются, слыша Речь Аллаха (возвеличивая Аллаха).

**Десятый.** Джибриль передаёт Божественное откровение туда, куда повелел ему Аллах (поскольку он доверенный).

Одиннадцатый. Упоминание о подслушивании шайтанов.

Двенадцатый. Описание расположения одних из них над другими.

**Тринадцатый.** Метание звёзд (которые сжигают подслушивающих шайтанов).

**Четырнадцатый.** Иногда падающая звезда попадает в шайтана прежде, чем он передаст откровение нижестоящему, а иногда шайтан успевает произнести его в уши колдуна прежде, чем попадёт в него звезда.

Пятнадцатый. Колдун иногда может говорить правду.

**Шестнадцатый.** Вместе с этой правдой он распространяет сотню неправд. (Это указание на многочисленность, а не на точное количество).

**Семнадцатый.** Ложь принимается только из-за одного слова, подслушанного с Небес.

**Восемнадцатый.** Принятие душами лжи: они цепляются за одну правду, а целую сотню лжи не берут в расчёт.

**Девятнадцатый.** Одни передают другим подслушанное слово, заучивают его и приводят его в довод. (Поскольку это сбывает их товар, и если бы весь их товар был полностью ложью, то он не продавался).

**Двадцатый.** Утверждение божественных качеств в отличие от [секты] ашаритов-муаттылитов.

**Двадцать первый.** Указание, что причиной всеобщего потрясения и обморока является страх перед Аллахом, Могуч Он и Велик.

**Двадцать второй.** Они падают ниц пред Аллахом (возвеличивая Его и уберегаясь от того, чего они боятся).

## 17. Глава о заступничестве

#### Почему автор, да помилует его Аллах, привёл эту главу?

- Для указания на несостоятельность заступничества идолов, поскольку неверующие убеждены, что они заступятся за них перед Аллахом.
- Поскольку Аллах совершенен в Своём знании, силе и власти, Он не подобен мирским царям, которые нуждаются в заступникам по причине недостатка в знании, власти и силе, и поэтому заступники помогают им в этом, набираются смелости заступаться перед ними без их дозволения.

#### С ПЕРВОГО ПО ПЯТЫЙ ДОВОДЫ

Всемогущий и Великий Аллах сказал: «Увещевай этим тех, которые боятся быть собранными к их Господу. Нет для них помимо Него покровителя и заступника, — может быть, они будут богобоязненны!» (сура «аль-А'нам», аят 51).

Также Он сказал: «**Скажи: "Аллаху принадлежит заступничество полностью"**» (сура «аз-Зумар», аят 44).

Также Он сказал: «**Кто может ходатайствовать пред Ним, кроме как с позволения Его?**» (сура «аль-Бакара», аят 255).

Также Он сказал: «Сколько ангелов в небесах, заступничество которых ни чем не поможет, пока не дозволит Аллах тем, кому Он пожелает и будет им доволен!» (сура «ан-Наджм», аят 26).

Также Он сказал: «Скажи: "Призовите тех, кого вы выдумали вместо Аллаха!" Они не владеют даже весом пылинки — ни на небесах, ни на земле; нет у них там участия, и нет для Него среди них помощника. Не поможет пред Ним заступничество, кроме тех, за кого Он позволит...» (сура «Саба», аяты 22–23).

- «Увещевай»: увещевание это сообщение, включающее в себе устрашение, и смысл аята: увещевай Кораном.
- «Сколько ангелов», то есть как много ангелов в небесах, однако не поможет их заступничество ничем, кроме как после дозволения Аллаха и Его довольства тем, кто заступается и за кого заступаются.
- «Призови»: вызов и указание на слабость, смысл аята: приведи их или призови с просьбой.
- «Не являются соучастниками»: не владеют сами по себе и не являются соучастниками.
- «**Нет помощника**»: отрицается от идолов то, что они являются помощниками.
- Отрицается в отношении этих идолов всё то, на что полагались поклоняющиеся им: они не владеют ничем сами по себе, не являются соучастниками и не являются помощниками, поскольку тот кто помогает тебе, даже не являясь соучастником, будет ему в этом благо от тебя. И быть может ты проявишь к нему благосклонность, дав то, чего он желает. И если всё это отрицается, то остаётся только заступничество, на недействительность которого указал Аллах, и не поможет им их заступничество.
- Об этом и следующем аятах сказал Ибн аль-Каййим: «Это аят, который обрубает корни дерева *ширка* из сердца».

Виды заступничества (посредничество перед кем-либо в достижении того, что приносит пользу или отвращении вреда)

### В том, на что способны рабы

Дозволено при условии, что заступающийся был:

- живым;
- способным на это;
- присутствующим;
- считался причиной

### **Отрицаемое** шариатом

Это то, что отрицается Кораном. Это то, что просят не у Аллаха, и на что не способен никто, кроме Аллаха. Является большим ширком.

#### Установленное шариатом

Аллах установил его для Себя, и из его условий:

- дозволение Аллаха заступаться;
- довольство тем, кто заступается;
- довольство тем, за кого заступаются

# «Сколько ангелов на небесах и на земле, застпуничество которых нием не поможет, кроме как с дозволения Аллах за кого Он пожелает и кем Доволен».

Общее для Пророка **ш** и для всех пророков, ангелов, единобожников и маленьких детей:

- заступничество о поднятии степени в Раю
- заступничество за тех, кто достоин огня из единобожников, чтобы они не вошли в него
- заступничество за тех из единобожников, кто войдёт в Ад, чтобы они вышли оттуда

## Присущее только Пророку шикому другому:

- великое заступничество, а это Похвальное место, которое ему обешал Аллах
- его заступничество 
  за его дядю Абу Талиба, чтобы ему было облегчено наказание
- заступничество Пророка 

  открытии дверей Рая для его обитателей

Абуль-'Аббас [Ибн Теймийа] сказал: «Аллах отверг всё то, на что надеются многобожники. Он отверг владение собственностью или долей её кем-либо, кроме Него, и наличие у Него помощников. Таким образом, остаётся только заступничество, однако оно возможно только для того, кому Он это дозволит. Господь сказал: "...И они не заступаются кроме как за тех, кем Он доволен" (сура "аль-Анбия", аят 28).

Подобное заступничество, на которое уповают многобожники, будет недействительно в День воскресения, так как его отверг Коран. Пророк ∰ сообщил, что [в День суда] он придёт и падёт ниц пред своим Господом, воздавая хвалу Ему — и не начнёт сразу с заступничества. Затем ему будет сказано: "Подними голову, говори, и ты будешь услышан, проси, и ты получишь, ходатайствуй, и твоё заступничество будет принято" (Передали аль-Бухари и Муслим; это — часть хадиса, получившего название «хадиса о заступничестве»).

Как-то Абу Хурайра спросил Пророка : "Кто те счастливейшие из людей, которые заслужили твоё ходатайство?" Он ответил: "Это те, кто сказал "нет никого достойного поклонения, кроме Аллаха" искренне от сердца". (Передали аль-Бухари, ан-Насаи и Ахмад). Такое заступничество, с позволения Аллаха, предоставляется только тем

людям, которые были искренными перед Аллахом, и недоступно оно тем, кто совершает многобожие (*ширк*).

Суть его в том, что Всемогущий Аллах ниспосылает благо Своим искренним рабам, прощая им грехи их через *ду'а* того, кому Он дозволил заступничество, чтобы оказать ему почёт, и удостаивая его "восхваляемого места".

Заступничество, отвергаемое Аллахом в Коране — в котором есть ширк, и именно поэтому Аллах указал, когда оно допускается. Пророк разъяснил, что заступничество возможно только в отношении единобожников и обладателей искренности» (конец цитаты Ибн Теймийии).

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Перый.** Толкование аятов из сур: «аль-Ан'ам» (аят 51), «аз-Зумар» (аят 44), «аль-Бакара» (аят 255), «ан-Наджм» (аят 26) и «Саба» (аяты 22–23).

**Второй.** Описание отвергаемого заступничества (это то, в котором есть многобожие).

**Третий.** Описание утверждённого заступничества (это заступничество единобожников с дозволения Аллаха, Велик Он и Могуч, и с Его довольством за заступниками и теми, за кого заступаются).

**Четвёртый.** Упоминание великого заступничества Пророка **(**8), удостоенного «восхваляемого места» у Аллаха. (Оно будет для людей, ожидающих Суда в месте стояния).

**Пятый.** Описание действий Пророка ∰, который не начинает с заступничества, а совершает земной поклон, и когда ему будет позволено, он заступается. (Это указывает на величие Всевышнего Господа и полноценный нрав Пророка ∰).

**Шестой.** Счастливейшие из людей, которые заслужили заступничество Пророка # — приверженцы единобожия и искренности.

**Седьмой.** Заступничество недопустимо в отношении совершающих ширк.

**Восьмой.** Разъяснение истинной сущности заступничества. (Всевышний Аллах — Он тот, кто проявляет милость к обладателям искренности, прощает им посредством мольбы того, кому Он дозволит заступаться, чтобы оказать заступающемуся почёт, и чтобы он достиг тем самым похвального места).

# 18. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Воистину, ты не не ведёшь по прямому пути того, кого возлюбил. Только Аллах наставляет на прямой путь того, кого пожелает».

#### ВТОРОЙ ДОВОД

Передают со слов Са'ида ибн аль-Мусаййиба, да помилует Его Аллах Всевышний, что его отец (аль-Мусаййиб ибн Хазн), да будет доволен им Аллах, сказал: «Когда Абу Талиб был уже близок к смерти, к нему пришёл посланник Аллаха 🍇, обнаруживший, что у него находятся Абу Джахль ибн Хишам и 'Абдуллах ибн Аби Умаййа ибн аль-Мугира. Посланник Аллаха ﷺ сказал Абу Талибу: «О дядя, произнеси слова "Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха", которые я постараюсь привести как довод за тебя пред Аллахом!» Услышав это, Абу Джахль и 'Абдуллах ибн Аби Умаййа в один голос воскликнули: «О Абу Талиб, неужели же ты отступишься от религии 'Абдульмутталиба?!» И после этого посланник Аллаха ﷺ продолжал предлагать ему произнести эти слова, а они повторяли своё, пока в конце концов Абу Талиб не произнёс свои последние слова, подтвердив, что он не отступится от религии 'Абдульмутталиба, и отказавшись сказать: «Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха». Тогда посланник Аллаха ﷺ воскликнул: «Что до меня, то, клянусь Аллахом, я обязательно стану просить прощения для тебя, пока мне не будет запрещено делать это!» И тогда Аллах Всевышний ниспослал аят, в котором говорится: «Пророку и верующим не подобает просить прощения для многобожников, даже если они являются родственниками» (сура «ат-Тауба», аят 113). А в отношении Абу Талиба Аллах ниспослал Пророку 🍇 следующий аят: «Воистину, ты не сможешь наставить на прямой путь тех, кого возлюбил. Только Аллах наставляет на прямой путь тех, кого пожелает» (сура «аль-Касас», аят 56).

#### Виды ведения по прямому пути (хидая)

#### Указание на прямой путь

Им владеет Пророк 👑

«Поистине, ты наставляешь (указываешь) на прямой путь».

#### Наставление на прямой путь

Этим владеет только Аллах

«Поистине, не ты не наставишь на прямой путь тех, кого возлюбил...»

- Шейх, да помилует его Аллах, привёл эту главу, чтобы разъяснить, что никто не может наставить на прямой путь [кроме Аллаха], и направить к выполнению того, что приказал Аллах.
- «К нему пришёл посланник Аллаха \*\*»: в этом указание на желательность посещать неверующих, если есть надежда, что они примут ислам.
- «*О дядя*»: обратился таким образом, что это указывает на любовь. И это из мудростей в призыве.
- Как объединить между этим хадисом и словами учёных о том, что мы напоминаем [умирающим о свидетельстве «Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха»], не говоря слова: «Скажи!»? Ответ: Абу Талиб был неверующим, и если бы ему было сказано: «Скажи!», а он отказался, то он остался бы на своём неверии, и указание произнести свидетельство не навредило бы ему в отличии от мусульманина, в отношении которого есть опасность, что это указание может навредить ему.
- «Был уже близок к смерти», то есть проявились на нём признаки смерти, но она ещё не наступила. В таком положении будет ли принято покаяние? Правильное мнение, что оно не будет принято: во-первых, аят «Но бесполезно покаяние для тех, кто совершает злодеяния, а когда к нему приходит смерть...» (сура «ан-Ниса», аят 18) полностью соответствует хадису, и во-вторых, Пророк #

сказал: «...я постараюсь привести как довод за тебя...», но не утверждал, что эти слова помогут.

- Это дозволено только Пророку , что он будет заступаться за своего дядю, хотя он неверующий.
- Аль-Мусаййиб и Абдуллах ибн Аби Умаййа приняли ислам, да будет доволен ими Аллах, в отличии от Абу Талиба и Абу Джахля.
- «Он на религии»: здесь вместо местоимения «я» использовано «он», в этом воплощение единобожия передатчиками хадиса.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Толкование аята «Поистине, ты не наставишь на правильный путь тех, кого возлюбил (или тех, для кого ты желаешь прямой путь)...» (сура «аль-Касас», аят 56).

**Второй.** Толкование слов Всевышнего «Запрещено пророку...» (сура «ат-Тауба», аят 113). (Является запретным выражать скорбь и соболезнования им по причине их смерти).

**Третий.** Это важный вопрос. Толкование слов Пророка **«Скажи:** "*Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха*"…» в противоположность тому, чего придерживаются те, кто заявляет о знании этого (поэтому Абу Талиб отказался говорить это свидетельство).

**Четвёртый.** Абу Джахль и те, кто был с ним, знали, чего хотел Пророк , который сказал умирающему: «*Скажи: "Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха"…*». Да унизит Аллах тех, кто не понимает из основ ислама то, чего понимал Абу Джахль!

**Пятый.** Усердие Пророка в призыве дяди к исламу. (1) По причине родства. (2) Поскольку он помогал посланнику Аллаха и исламу в одобряемом, за что он заслуживает благодарности, хотя грешен за своё неверие.

**Шестой.** Опровержение тем, кто утверждает что Абу Талиб и его предшественники приняли ислам. (Их религия — неверие).

**Седьмой**. Пророк **#** просил прощения для него, однако ему не было прощено, а Пророку **#** было запрещено делать это. (Решение в Руках Аллаха).

Восьмой. Вред дурного общества для человека.

**Девятый.** Вред возвеличивания предков и знатных людей (если они были на лжи).

**Десятый.** Сомнение, которое приводят лжецы в этом вопросе, поскольку Абу Джахль приводил это в качестве довода.

Одиннадцатый. Указание на то, что деяния оцениваются по их завершению. Если бы Абу Талиб сказал это, то это принесло бы ему пользу. Двенадцатый. Размышление о величии этого сомнения в сердцах заблуждающихся, так как в упомянутой истории они препирались с Пророком только этим, хотя он вновь доносил и повторял свой призыв. По причине величия и ясности этого сомнения они ограничились им. (Это сомнение — возвеличивание предков и старших).

#### Проверочные вопросы по третьему разделу (4 главы)

**Первый вопрос:** упомяни главы из этой части и причину, по которой шейх привёл её в книге:

| Название | Причина, по которой автор привёл её |
|----------|-------------------------------------|
| 1.       |                                     |
| 2.       |                                     |
| 3.       |                                     |
| 4.       |                                     |

Второй вопрос: разъясни постановления перечисленных деяний:

- (1) Дозволено. (2) Не дозволено. (3) Большое многобожие. (4) Желательно/сунна.
- ... Просить заступничества у умерших
- ... *Тавассуль* (приближение к Аллаху) посредством положения Пророка **#**
- ... Посещение больного многобожника
- ... Напоминать умирающему произнести *шахаду*
- ... Проклинать конкретных людей
- ... Проклинать всех неверующих

**Третий вопрос:** поставь галочку на правильный ответ или дополни предложение:

- предложение:
  1. Третья часть «Книги единобожия» это часть:

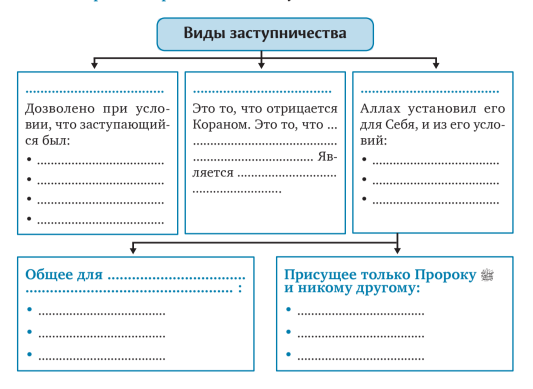
  □ о толковании единобожия
- $\hfill \square$  о несостоятельности поклонения кому-то, кроме Аллаха
- 2. Третья часть состоит из: □ 5 глав □ 4 глав □ 6 глав
- 3. Вопрос в аяте «**Разве они приобщают в сотоварищи...**» используется для порицания: □ верно □ неверно
- **4.** Аллах разъяснил слабость и несостоятельность поклонения идолам в аяте «**Разве они приобщают в сотоварищи...**»:

| □ 4 сторон □ 3 сторон                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>5.</b> « <b>Te, кому они взывают помимо Hero</b> » слово $\partial y'a$ в это аяте имеет значение:                                                          |
| $\square$ ду'а-просьба $\square$ ду'а-поклонение $\square$ всё вместе                                                                                          |
| <ul><li>6. Мы не отдаляем от милости Аллаха никого из людей, какими бы грешными они ни были, кроме предводителей неверных:</li><li>□ верно □ неверно</li></ul> |
| 7. Под словами автора о том, что проклятые были неверующими,                                                                                                   |
| подразумевалось объявление об их неверии:                                                                                                                      |
| □ верно □ неверно                                                                                                                                              |
| <b>8.</b> Слова автора «Мольба $кунут$ господина посланников» указывают на:                                                                                    |
| $\square$ дозволенность мольбы $кунут$                                                                                                                         |
| □ нет никого в этой общине, кто был бы ближе к Аллаху, чем Его Посланник ∰ и его сподвижники, но при это они просили Аллаха о помощи.                          |
| 9. Как мы взываем к Аллаху против неверующих:                                                                                                                  |
| <ul><li>10. «оставляет» имеется в виду, что покидает их сердца:</li><li>□ внезапный страх</li><li>□ постоянный страх</li></ul>                                 |
| <ul><li>11. «Он прибавляет к этой правде сотню лжи» указывает на:</li><li>□ преувеличение</li><li>□ точное количество</li></ul>                                |
| <b>12.</b> « <b>И сколько ангелов на небесах</b> » — в этом аята упомянуты три условия заступничества: □ верно □ неверно                                       |

| 13. Каждое заступничество, в котором есть многооожие:                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ отрицается шариатом □ является многобожием                                                                      |
| □ всё упомянутое верно                                                                                            |
|                                                                                                                   |
| 14. Под заступничество не имеется в виду помощь Аллаху по отношению к тому, за кого заступаются — это невозможно: |
| 🗆 верно 🗀 неверно                                                                                                 |
| Однако заступничество установлено Аллахом для того, чтобы:                                                        |
| □ оказать почёт тому, кто заступается                                                                             |
| □ принести пользу тому, за кого заступаются                                                                       |
| 🗆 всё упомянутое                                                                                                  |
|                                                                                                                   |
| 15. Аят, о котором сказано, что он рубит корень дерева много-                                                     |
| божия из сердца это:                                                                                              |
|                                                                                                                   |
|                                                                                                                   |
| <b>16.</b> Ведение прямым путём установленное — это:                                                              |
|                                                                                                                   |
| и отрицаемое:                                                                                                     |
|                                                                                                                   |
| 17. Смысл аята «Поистине, ты не ведёшь прямым путём тех,                                                          |
| кого ты любишь», то есть:                                                                                         |
| 🗖 тех, для кого ты любишь (желаешь) прямого пути                                                                  |
| □ любовь естественная                                                                                             |
| □ аят ниспослан до запрета любить неверующих                                                                      |
| □ всё упомянутое                                                                                                  |
|                                                                                                                   |
| 18. «Когда Абу Талиб был уже близок к смерти» то есть:                                                            |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                               |
|                                                                                                                   |
| <ol> <li>Религия 'Абдульмутталиба это: □ многобожие и поклонение</li> </ol>                                       |
| идолам П христианство П огнепоклонство                                                                            |
|                                                                                                                   |

| 20. «Я постараюсь привести как оовоо»:                                                                                                                                                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 🛘 упомяну это как довод за тебя перед Аллахом                                                                                                                                                                                 |
| □ буду препираться и спорить за тебя перед Аллахом                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>21.</b> Является <i>сунной</i> внушать умирающему произнести свидетельство «Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха», говоря ему: «Скажи», доводом на что является то, что говорил Пророк своему дяде:   неверно |
| И как мы объединим это со словами учёных о том, что узаконено напоминать умирающему произнести свидетельство «Нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха», но не говоря ему: «Скажи»:                                  |
| <b>22.</b> Почему передатчик сказал: «Он на религии…» и не сказал: «Я…»?                                                                                                                                                      |
| <b>23.</b> Пророк <b></b> старался призвать своего дядю Абу Талиба к исламу по причине:                                                                                                                                       |
| □ родства                                                                                                                                                                                                                     |
| 🛘 по причине его помощи Пророку з и исламу                                                                                                                                                                                    |
| □ всё упомянутое                                                                                                                                                                                                              |
| <ul><li>24. Возвеличивание предков и знатных людей является порицаемым:</li><li>□ в любом случае</li><li>□ если они были на лжи</li></ul>                                                                                     |

#### Четвёртый вопрос: заполни схему



#### ЧЕТВЁРТЫЙ РАЗДЕЛ. Причина неверия сынов Адама (4 главы)

Шейх привёл эту главу для разъяснения причин появления неверия, чтобы мы избегали их, а также чтобы было ответом на вопрос: почему возникает неверие в тех или иных общинах? Шейх ответил на это в трёх главах, а четвёртая [в этой части книги] о том, что Пророк закрыл все пути, ведущие к ширку.

## Глава 19. Причиной неверия людей и оставления религии является чрезмерное возвеличивание праведников

Это является одним из самых великих и опаснейших причин. И причиной первого *ширка*, возникшего в человечестве, было излишество в отношении праведников.

#### ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Всевышний и Всемогущий Аллах сказал: «О люди Писания! Не проявляйте чрезмерности в вашей религии и говорите об Аллахе только правду» (сура «ан-Ниса», аят 171).

В «ас-Сахихе» аль-Бухари приводится толкование Ибн 'Аббасом следующего высказывания Всевышнего Аллаха: «Они сказали: "Не отрекайтесь от ваших богов: Вадда, Сува'а, Йагъуса, Йа'ука и Насра". Они уже ввели в заблуждение многих» (сура «Нух», аяты 23–24). Ибн 'Аббас сказал: «Это — имена праведных людей из народа Нуха. Когда они умерли, то шайтан внушил их народу, чтобы они воздвигли им статуи в местах их собраний и назвали их именами. Сначала им не поклонялись, однако когда воздвигшие их люди умерли, и знания были забыты, им начали поклоняться». Ибн аль-Каййим сказал: «Некоторые праведные предшественники поведали: "Когда они (праведники) умерли, люди стали чтить их могилы, затем воздвигли их статуи, а когда прошло достаточно много времени, им стали поклоняться"».

- «О люди Писания!»: это иудеи, у которых был Таурат (Тора), и христиане, у которых был Инджиль (Евангелие).
- «Не проявляйте чрезмерности в вашей религии», то есть не переходите границ при похвале или опорочении: христиане проявили излишество в похвале относительно 'Иса, мир ему, и сказали, что он сын Аллаха, третий в Троице, а иудеи же проявили чрезмерность в его опорочении.
- «Они умерли», то есть скончались.
- «Шайтан внушил»: нашёптывал им шайтан.
- «Чтобы они воздвигли им статуи»: любые статуи из деревьев или камней. Шайтан сказал им: «[установите статуи], для того, что бы глядя на них, вы становились активными в своём поклонении», но они противоречили шариатскому пути. Одного намерения не достаточно — необходимо, чтобы деяния соответствовали шариату. Их цели были правильными, но деяния — нет.
- «Когда они умерли»: те, кто возвигли идолов и создали изображения.
- Народ, живший до Нуха, мир ему, совершили три деяния [противоречащих шариату]:
  - «воздвигли их статуи»: изваяли их. В этом указание на опасность создания изображений и статуй.
  - «стали чтить»: их могилы.
- «Когда прошло достаточно много времени»: отдалилось время пророчества и было потеряно знание — затем появился большой ширк, они стали поклоняться кому-то помимо Аллаха. Поэтому основой является тесное единение теории и практики, чтобы впредь не происходило подобное этому.

#### ВРЕД ЧРЕЗМЕРНОСТИ

- Тем самым возвеличиваемый ставится выше своего положения, если это чрезмерность в восхвалении, или ниже, если это в порицании.
- Поскольку это приводит к поклонению тому, в отношении кого проявляется чрезмерность.
- Это отдаляет людей от возвеличивания Всевышнего Аллаха, поскольку души могут быть заняты либо истиной, либо ложью.

• Если возвеличиваемый присутствует, когда его восхваляют, то он обольщается собой. Если же присуствует тот, в отношении кого чрезмерствуют в порицании, то это приводит ко вражде и беде.

#### Виды людей по отношению к праведникам

Придерживающиеся середины: которые не допускают упущений или чрезмерности, и это ахлю Сунна

**Чрезмерствующие в порицании:** подобно иудеям по отношении к 'Исе, мир ему.

**Чрезмерствующие в восхвалении:** подобно христианам по отношению к 'Исе, мир ему

#### С ТРЕТЬЕГО ПО ПЯТЫЙ ДОВОДЫ

'Умар рассказывал, что посланник Аллаха ﷺ сказал: «Не возвеличивайте меня так, как возвеличивают христиане сына Марьям, ибо я — раб. Посему говорите: "Раб Аллаха и Его посланник"».

От Ибн 'Аббаса, да будет доволен им Аллах, сообщается, что посланник Аллаха за сказал: «Остерегайтесь излишеств в религии, ибо тех, кто жил до вас погубило излишество в религии!».

Муслим приводит хадис Ибн Мас'уда о том, что посланник Аллаха сказал: «Пропали излишествующие!», повторив это трижды.

- «Не возвеличивайте меня»: возвеличивание чрезмерность в восхвалении, которое подобно возвеличиванию христиан или меньше него.
- «Раб Аллаха и Его Посланник»: это два описания, которые являются самыми правдивыми и почётными описаниями Пророка ...
- «*Излишество*»: это переход границ в восхвалении, поклонении или деяниях.
- В чём чрезмерность погубила их?
  - (1) В религии. (2) В телах.
- У чрезмерности множество видов: чрезмерность в вероубежде-

- нии, в поклонении, взаимоотношениях, обычаях. Однако религия Аллаха — это середина между чрезмерностью и упущением.
- «*Излишествующие*»: это те, кто излишне углубляются, напыщенные в речах и действиях по причине самообольщения. Излишество в религии подобно чрезмерности, и одна из причин погибели.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Для того, кто поймёт эту и две последующие главы этой книги, станет ясна чуждость ислама [среди людей], а также увидит удивительное из могущества Аллаха и того, как Он отклоняет сердца.

**Второй.** Знание того, что первый ширк на Земле появился по причине возвеличивания праведников.

**Третий.** Знание того, что было искажено в религии пророков в первую очередь (это появление ширка), причины этого (чрезмерность по отношению к праведникам), а также знание того, что Аллах направил посланников для очищения Его религии.

**Четвёртый.** Люди принимают нововведения в религии, хотя шариат и естество человека отвергают это.

**Пятый.** Причина этого [многобожия и нововведений] заключается в смешении истины с ложью. Сначала была любовь к праведникам. Затем учёные сделали то, что, по их мнению, принесёт добро, однако последующие поколения сочли, что они тем самым хотели другого (кто желает укрепить религию посредством нововведений, то вред его превышает пользу).

**Шестой.** Тафсир 23-го аята из суры «Нух». В нём указание на то, что они заповедали друг другу ложное.

**Седьмой.** Натура человека заключается в том, что истина уменьшается в его сердце, а ложь возрастает, кроме тех, над кем смилостивился Аллах.

**Восьмой.** В этом есть подтверждение слов, передаваемых от некоторыех праведных предшественников о том, что нововведение является причиной неверия. (Но также есть и другие причины).

**Девятый.** Знание шайтаном того, к чему приводят нововведения, даже если совершающий это желает добра.

**Десятый.** Ознакомление с общим правилом, запрещающим возвеличивание творений, и знание того, к чему это ведёт.

**Одиннадцатый.** Вред пребывания возле могил с целью совершения праведных деяний (это ведёт к поклонению им).

**Двенадцатый.** Знание запрета на создание изваяний и мудрость в их уничтожении (для прикрытия путей к *ширку*).

**Тринадцатый.** Знание огромного значения этой истории [о праведных людях из народа Нуха] и сильная нужда в ней вместе с небрежностью людей к ней.

**Четырнадцатый.** Самым удивительным является то, что [приверженцы нововведений] читали эту историю в толкованиях Корана и хадисах, и поняли её смысл, однако Аллах поступил так с их сердцами, что действия народа Нуха они посчитали наилучшим поклонением. И взяли в убежение то, что запретил Аллах и Его посланник и то, что является неверием, которое лишает неприкосновенности жизни и имущество того, кто его совершает.

**Пятнадцатый.** Указание на то, что они желали только заступничества (но вместе с этим впали в многобожие).

**Шестнадцатый.** Они думали что учёные, нарисовавшие изображения праведников, также хотели именно этого (чтобы они заступались за них. И часть этой общины впало в это, и даже в худшее).

Семнадцатый. Великое разъяснение в словах Пророка «Не возвеличивайте меня так, как возвеличивают христиане сына Марьям...», да благословит Аллах и ниспошлёт мир ему, который довел нам ясное возвещение! И он запрещал излишествовать в восхвалении и был усерден в этом, однако часть этой общины впала в это, и даже в худшее.

Восемнадцатый. Наставление Пророка ﷺ, предупредившего нас о гибели излишествующих (для того, чтобы мы остерегались этого).

**Девятнадцатый.** Указание на то, что им не поклонялись, пока знание о них не было забыто. Отсюда становится ясной польза знания и опасность его потери.

**Двадцатый.** Причина исчезновеня знания — это смерть учёных. Это из величайших причин, также из них — небрежность и оставление его, занятие мирским, оставление заботы о нём.

# 20. Глава о недопустимости поклонения Аллаху у могилы праведного человека, не говоря уже о поклонении самому праведнику

 Шейх привёл эту главу, чтобы указать тебе на чуждость религии и оставление людьми таухида, а также указать на то, что пришло из запрета на поклонение Всевышнему Аллаху возле могилы праведника, для того, чтобы это не стало путём, ведущим к многобожию.

#### ПЕРВЫЙ ДОВОД

В «ас-Сахихах» аль-Бухари и Муслима приводится хадис 'Аиши о том, что Умм Саляма рассказала посланнику Аллаха в о церкви, которую она видела в Эфиопии, и об иконах, которые в ней были. Он сказал: «Когда у них умирает праведный человек или праведный раб Аллаха, они сооружают на его могиле место для поклонения и рисуют в нём те изображения. Это наихудшие из творений Аллаха». Они объединили две смуты: смуту могил и смуту изображений.

- «Они объединили две смуты» это слова Ибн Теймиййи, да помилует его Аллах. Это названо смутой (фитна), поскольку это причина отвращения людей от религии.
- Основа относительно могил заключается в том, что они должны быть вне сооружений для того, чтобы это не стало путём, приводящим к *ширку*.
- Могилы хуже искушением (смутой), чем изображения, поскольку:
  - могилы есть везде в отличии от изображений;
  - возле могил человека постигает то, чего не бывает в других местах, например, страх.

#### второй и третий доводы

Аль-Бухари и Муслим передали также следующий её хадис: «Когда посланник Аллаха ж находился в предсмертной агонии, он натянул на лицо кусок материала, а когда это стало мучить его, он снял его. И он сказал именно так: "Да падёт проклятие Аллаха на иудеев и христиан, которые превратили могилы своих пророков в места поклонения!" Он предостерегал нас об опасности того, что они сде-

лали. Если бы не его слова, то его похоронили бы на открытом месте. Однако этого не случилось, поскольку существовала опасность того, что его могилу превратят в мечеть».

Муслим передал хадис Джундаба ибн 'Абдуллаха, который рассказывал: «Я слышал, как Пророк сказал за пять дней до своей смерти: "Я пречист пред Аллахом в том, чтобы брать кого-либо из вас халилем (возлюблённым). Аллах сделал меня Своим халилем, так же, как Он сделал Своим халилем Ибрахима. Если же мне пришлось выбрать халиля из моей общины, то я выбрал бы Абу Бакра. Поистине, те, кто были до вас, превращали могилы своих пророков в места поклонения. Но вы не превращайте могилы в места поклонения, ибо я запрещаю вам это"».

Пророк запретил подобное в конце своей жизни и даже проклял тех, кто делал это, о чём свидетельствует приведённый выше хадис. К запрещенным действиям относится и совершение молитвы на могилах, даже если над ней не было возведено ничего. В этом заключается смысл слов 'Аиши о том, что «существовала опасность того, что его могилу превратят в мечеть». Конечно же, сподвижники посланника Аллаха были далеки от того, чтобы строить мечеть на его могиле; и любое место, предназначенное для совершения молитв, является мечетью, так как Пророк сказал: «...была сделана мне земля мечетью и чистой».

- «Кусок материала»: одежда с рисунками.
- «Проклятие Аллаха», то есть изгнание и отдаление. Это сообщение об Аллахе, однако также возможно, что Пророк замолился против них.
- «Превратили могилы своих пророков в мечети» либо совершая на них земные поклоны, либо построив на них мечети.
- «Похоронили бы на открытом месте», то есть его могила была бы на открытом месте и выведена из его дома, как если бы, например, он был захоронен на кладбище аль-Бакый'.

## Почему Пророк ﷺ был захоронен внутри комнаты, хотя никто не считает комнату лучше могилы?

- «Он боялся» (الخاء с фатхой над الخاء): Пророк ﷺ боялся, что из его могилы сделают мечеть.
- «Они боялись» (الخاء с даммой над الخاء): сподвижники боялись, что из его могилы сделают идола так они стремились воплотить единобожие.

## Как мы опровергнем заявивших о том, что могила Пророка **# находится внутри мечети?**

**А.** Общее опровержение: это является *муташабих* (неясным), а мы обязаны брать *мухкам* (ясное) из Корана и Сунны. А ты же из тех, кто следует *муташабих*, оставляя *мухкам*, и мы не будем тебя слушать.

#### Б. Подробное опровержение:

- 1. Мечеть не была построена на могиле, однако мечеть была построена при его # жизни.
- 2. Пророк не был похоронен в мечети, однако он был похоронен в доме, которая была за её пределами.
- 3. Сподвижники были согласны на то, что ввести комнату в мечеть, однако это произошло после смерти большинства из них. Некоторые же из оставшихся были несогласны на это, как, например, Са'ид ибн аль-Мусаййиб.
- 4. Могила находится не в мечети, однако она в отдельной комнате, и мечеть не была построена на ней. Так же могила огорожена тремя стенами, а стены былы построены таким образом, чтобы молящиеся не ставили между собой и киблой могилу Пророка .
- 5. Пророческая мечеть отличается [в степени награды за] молитву в ней, дозволенностью выходить в путь к ней и др.

Примечание: الخنة (аль-хулля) — это самая великая степень любви, и не установлена такая любовь Аллаха к кому-то из Его созданий, кроме двоих, а это Ибрахим, мир ему, и Мухаммад ﷺ, из того, что известно нам. Из этого понимается великое невежество общими массами людей, заявляющих, что Ибрахим — халилю-Ллах (высшая степень любви), а Мухаммад — хабибу-Ллах (обычная любовь). Это упущение в праве Пророка ﷺ, поскольку они поставили

его степень ниже степени Ибрахима, и не разделяли между ним и другими людьми. К примеру, Аллах любит творящих добро. Потому тот, кто описал Пророка **з** тем, что он *хабибу-Ллах*, ошибся.

#### ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОД

Ахмад приводит с хорошим *иснадом* следующий хадис Ибн Мас'уда от Пророка **\***: «Наихудшими из людей являются те, кого застигнет Час живыми, и которые превращают могилы в места поклонения».

• «*Худшими из людей*»: в этом указание на то, что люди отличаются друг от друга во зле — одни из них хуже дргуих.

#### Итог главы

Необходимо отдаляться от многобожия и путей, ведущих к нему; порицать тех, кто поклоняется Аллаху возле могил праведных людей, и это охватывает как молитву, так и другое. Тот, кто возомнил, что милостыня возле какой-то могилы лучше, чем иная милостыня, то он подобен тому, кто сделал из неё мечеть.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Слова Посланника Аллаха о строящих мечети, в которых поклоняются Аллаху, на могилах праведников, даже если совершающий это желает блага. (Это деяние, которое не нуждается в намерении, поскольку оно связано непосредственно с самим действием. Так же и в вопросе уподобления многобожникам).

**Второй.** Запрет создавать скульптуры и порицание тех, кто делает это. (В особенности, если это изображения почитаемых в обычаях людей, как изображения правителей, предков, или же почитаемых в шариате, как изображения приближенных и праведников).

**Третий.** Полезный урок в наставлении Пророка **з** в этом вопросе, который сначала разъяснил это своим сподвижникам, затем за пять дней до смерти сказал то, что сказал. И даже при смерти не ограничился этим.

**Четвёртый.** Пророк **з**апрещал делать что-либо подобное на его могиле ещё до того, как его могила появилась.

**Пятый.** Это — обычаи иудеев и христиан по отношению к могилам их пророков.

Шестой. Пророк 🐲 проклял их за это.

**Седьмой.** Тем самым он хотел предостеречь нас в отношении своей могилы.

**Восьмой.** Причина захоронения Пророка **В** в закрытом месте (страх, что люди станут поклоняться ему, а также то, что каждый пророк хоронится там, где он умер).

**Девятый.** Суть превращения могилы в мечети (сооружение мечети на ней и совершение молитвы [или иных поклонений] на ней).

**Десятый.** Он **з** упомянул превращающих могилы в мечети вместе с теми, кого застанет Судный день, будучи живым, а также указал на путь, ведущий к многобожию, ещё до его появления, а также показал его конечный исход.

Одиннадцатый. В своей проповеди за пять дней до смерти Пророк 
опроверг два заблудших течения, которые являются самыми худшими из нововведенцев, и даже некоторые учёные исключили их из
72 заблудших течений. Это — джахмиты и рафидиты. Именно из-за
рафидитов среди мусульман появилось многобожие и поклонение
могилам, и они первые стали возводить на них мечети.

Двенадцатый. Предсмертные муки Пророка 🍇.

**Тринадцатый.** Оказанная ему честь — быть любимцем (*халиль*) Аллаха.

**Четырнадцатый.** Разъяснение того, что *хулля* (наивысшая степень любви) выше, чем просто любовь (*махабба*).

**Пятнадцатый.** Указание на то, что Абу Бакр ас-Сыддик, да будет доволен им Аллах, является наилучшим из сподвижников Пророка (превосходство в вере и праведных деяниях выше, чем превосходство в родословной, иначе Али превзошёл бы Абу Бакра).

**Шестнадцатый.** Указание на его правление (*хиляфа*) [после смерти Пророка **\***].

## 21. Глава о том, что чрезмерное почитание могил праведников делает из них идолов, которым поклоняются помимо Аллаха

- Это третья причина появления *ширка*, поскольку это затем приводит чрезмерствующих к поклонению этим могилам или захороненным в них. Чрезмерность это переход границ в восхвалении или порицании.
- Люди в своём отношении к могилам делятся на две чрезмерствующие и умеренную группы: одна из них чрезмерствует, поклоняясь им и воздвигая на них строения; другая же делает упущения в том, чем обязана из проявления уважения к ним, садясь на могилы и раскапывая их. Истина же по середине между ними проявлять к ним уважение и не возвеличивать так, что им начнут поклоняться.

#### С ПЕРВОГО ПО ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОДЫ

Имам Малик в своём сборнике «аль-Муватта» приводит следующий хадис: «Посланник Аллаха сказал: "О Аллах! Не делай мою могилу идолом, которому поклоняются. Поистине, силён гнев Аллаха на людей, которые превращают могилы своих пророков в места поклонения"».

Ибн Джарир приводит переданный Суфйаном ас-Саури от Мансура от Муджахида комментарий последнего к высказыванию Всевышнего «Рассажите мне о ал-Лат и аль-'Уззе?...» (сура «ан-Наджм», аят 19): «Он [ал-Лят] готовил им кашу из крупы, а когда умер, они начали молиться на его могиле».

То же самое рассказал Абу аль-Джауза от Ибн 'Аббаса: «Он готовил для паломников кашу из крупы».

Ибн 'Аббас также рассказывал: «Посланник Аллаха за проклял женщин, посещающих могилы, и тех, кто возводит на них мечети и зажигает светильники». Этот хадис приводится в сборниках хадисов «ас-Сунан».

- «Поистине, силён гнев Аллаха»: это атрибут Аллаха истинный, установленный в отношении Него, и он не похож на гнев созданий.
- «Превращающих могилы своих пророков в мечети», совершая на них земные поклоны или же строя на них мечети.

Ибн аль-Каййим, да помилует его Аллах, сказал: «Поистине, Аллах ответил на его мольбу, и не было упомянуто, что из его могилы делали бы идола, напротив, она ограждена тремя стенами:

И ответил Господь Миров на его мольбу

И оградил его могилу тремя стенами.

Действительно, есть люди, которые чрезмерствуют в отношении него, однако они не дошли до того, что бы сделать из его могилы идола.

- «Рассажите мне (видел ли ты?)», что эти идолы в сравнении с великим знамением Аллаха, которое видел Пророк в В Ночь Вознесения (Ми'радж).
- «Каша из крупы»: жаренные ячменные зёрна, размолотые и смешанные с финиками, которым угощали паломников.
- «Светильники»: светильники зажигались на могилах днём и ночью в знак возвеличивания, что было чрезмерностью с их стороны.
- Посещение могил женщинами является из больших грехов, так же и делать из могил мечети, зажигать светильники. Прокляты совершающие это.
- Виды посещения могил:
  - 1) шариатское не выходить в путь ради посещения могилы; намереваться при посещении вспомнить о Вечной жизни, попросить у Аллаха за него и за умерших.
  - 2) Если же человек желает попросить что-то у умерших, то это является многобожием.
  - 3) Если же он желает попросить у Аллаха возле могилы, то это является нововведением.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Разъяснение того, что считается идолом (то, чему поклоняются помимо Аллаха, будь то идол, могила или другое).

**Второй.** Определение понятия «поклонение» (унижение и смирение перед объектом поклонения со страхом, надеждой, любовью и возвеличиванием).

**Третий.** Пророк **#** прибегал к Аллаху только от того, что действительно могло произойти.

**Четвёртый.** Также он упомянул в мольбе превращение могил пророков в мечети.

Пятый. Упоминание сильного гнева Аллаха.

**Шестой.** Из важнейших вопросов — знание причины поклонения ал-Лат, который был одним из главных идолов [древних арабов].

Седьмой. Знание того, что [этим идолом являлась] могила праведного человека.

**Восьмой.** Ал-Лат — это имя находящегося в могиле, и упоминание смысла его имени.

Девятый. Проклятие женщин, постоянно посещающих могилы.

Десятый. Проклятие зажигающих на могилах светильники.

**Важный вопрос:** чрезмерность в отношении могил праведников делает из них идолов, как это было с могилой ал-Лат.

Вопрос: если женщина пойдёт в Paydy в Пророческой мечети для того, чтобы совершить там могилу, и могила будет близко от неё, она может остановиться и дать cansm — в этом нет проблем. Однако лучше отдаляться от столпотворения с мужчинами для того, чтобы не подумали те, кто её видят, что женщинам дозволено иметь цель посетить могилу.

# 22. Глава о том, что избранный Пророк защищал неприкосновенность единобожия и преграждал любой путь, ведущий к многобожию.

Шейх привёл эту главу для разъяснения того, что для крепкой защиты Пророк установил преграды, запрещающие приближаться к границам единобожия, не оставив ни одну дверь открытой, через которую может что-то пройти, однако он закрыл всякий путь, ведущий к многобожию.

# ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Всевышний Аллах сказал: «К вам явился Посланник из вашей среды. Тяжко для него то, что вы страдаете. Он старается для вас. Он сострадателен и милосерден к верующим. А если они отвернутся, то скажи: "Мне достаточно Аллаха! Нет божества, достойного поклонения, кроме Него. Я уповаю только на Него, ибо Он — Господь великого Трона"» (сура «ат-Тауба», аяты 128–129).

Абу Хурайра рассказывал о том, что Посланник Аллаха **ж** сказал: «**Не** превращайте свои дома в могилы и не делайте из моей могилы 'идом (то есть предметом постоянного посещения). Молитесь за меня, ибо ваши молитвы достигнут меня, где бы вы ни были».

- «К вам явился»: в данном предложении утверждение усилено тремя способами: скрытой клятвой, частицами лям и кад.
- «из вашей среды», то есть (1) человек из вашего вида, но отличается от вас тем, что ему ниспослано Откровение; (2) также есть чтение «мин анфаси-кум» с фатхой над буквой «ф», что означает «самый почётный и богобоязненный из вас».
- «Тяжко для него то»: тяжко для него то, что тяжко для вас, и поэтому был послан с лёгкой религией ханифия.
- «Старается для вас»: проявляет всё старание, чтобы принести вам пользу.
- «Сострадателен и милосерден к верующим»: в этом предложении слово, которое должно быть в конце, вынесено в начало предложения, что указывает на ограничение, то есть к неверующим он

- суров. «Мухаммад Посланник Аллаха. Те, которые вместе с ним, суровы к неверующим и милостивы между собой».
- «А если же они отвернутся»: не сказано: если вы отвернётесь от них, поскольку: (1) в данном случае это является нежелательным; (2) чтобы обратить внимание читателя тем, что местоимение изменилось.
- «Скажи: "Мне достаточно Аллаха...»: пусть не печалит тебя то, что они отвернутся, и скажи своим сердцем и языком: «Мне достаточно Аллаха».
- «Свои дома в могилы», то есть (1) не оставляйте молитву в них и (2) не хороните в них.
- «Предметом постоянного посещения (т.е. 'ид)»: не посещайте её постоянно, сделав это обычаем ежегодно, ежемесячно или еженедельно. Однако могилы посещаются по какой-либо причине, будь то после возвращения с путешествия или для напоминания о Вечной жизни.
- «Молитесь за меня»: الصلاة (салят) от Аллаха это восхваление его в Наивысшем обществе.
- «Достигнут меня»: поскольку Пророк сказал: «Поистине, у Аллаха есть ангелы, которые странствуют по земле и доносят до меня приветствия от моей общины», и поэтому нет причин для давки возле его могилы.

# третий довод

Сообщается от 'Али ибн аль-Хусайна о том, что он однажды увидел человека, который часто посещал могилу Пророка и взывал там к Аллаху. 'Али запретил ему делать это и сказал: «Не рассказать ли вам то, что слышал от своего отца [аль-Хусайна ибн 'Али] о том, что мой дед ['Али ибн Аби Талиб] слышал, как посланник Аллаха сказал: «Не делайте из моей могилы 'ида и не превращайте свои дома в могилы. Молитесь за меня, ибо ваши молитвы достигнут меня, где бы вы ни были»?»

- «Взывал там к Аллаху»: он думал, что мольба к Аллаху возле могилы имеет отличия, тем самым открыв двери к многобожию.
- «Где бы вы ни были»: имеется в виду: молитесь за меня в каком бы месте вы ни были, и нет нужды в том, что бы идти к моей могиле, чтобы передать мне приветствие и помолиться за меня возле неё.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Толкование 128 и 129-го аятов из суры «ат-Тауба» («**К вам** явился посланник из вас самих...»).

**Второй.** Отдаление Пророком **\*\*** своей общины от нарушения границ единобожия (**\*...не делайте из своих домов могилы...\*)**.

**Третий.** Напоминание о его внимании, сострадании и милосердии к нам. (аят из суры «аль-Бара»).

**Четвёртый.** Запрет выходить в путь только ради посещения его могилы, хотя её посещение из самых лучших деяний. (В её посещении есть приветствие ему, а это — его право, которое выше прав других).

Пятый. Его запрет на частое посещение могил.

Шестой. Его побуждение к совершению желательных молитв дома.

**Седьмой.** Было известно среди них, что молитва не совершается возле могил.

**Восьмой.** Причина этого в том, что мольба за него и приветствия ему достигнут его из любого места, даже отдалённого, и поэтому нет необходимости в вымыслах тех, кто ищет приближения к нему. ('Али ибн аль-Хусейн сказал: «Ты и тот, кто в Андалусии, равны»).

**Девятый.** Пророку **\*** в *барзахе* представляются дела его общины — в молитвах за него и приветствии.

# ПЯТЫЙ РАЗДЕЛ.

# Опровержение доводов заявивших о том, что многобожие не появится в этой общине (одна глава)

# 23. Глава о том, что часть этой общины будет поклоняться идолам

- Шейх привёл эту главу в опровержение доводов заявивших о том, что многобожие не появится в этой общине, поскольку она защищена от этого, на что указывают слова Пророка : «Поистине, шайтан отчаялся, что молящиеся на Аравийском полуострове станут поклоняться ему».
- Общий ответ на их сомнение: это следование *муташабих* (неясному) и оставление *мухкам* (ясного).
- Подробное:
  - 1. Сообщение о том, что он отчаялся, не говорит о том, что это не произойдёт.
  - 2. Он отчаялся в отношении молящихся и не отчаялся в отношении не молящихся, а молящийся это единобожник.
  - 3. Это понимание противоречит многочисленным текстам Корана и Сунны.
  - 4. Сподвижники, да будет доволен ими Аллах, сражались с вероотступниками на Аравийском полуострове по причине их многобожия.
  - 5. Действительность свидетельствует об обратном, и, к примеру, ты видишь жертвоприношения не ради Всевышнего Аллаха на Аравийском полуострове.
  - 6. Это то, что произошло в сердце шайтана, однако он не оставил попытки сбить сынов Адама.
  - 7. Это произошло после многочисленных завоеваний, когда люди вошли в религию Аллаха толпами.
  - 8. Учёные упоминали те действия, совершая которые, человек выходит из религии, даже если он находится на Аравийском полуострове.

• Заявивиший о том, что Мусайлима — пророк, проявил неверие, ему не помогло свидетельство, и как же в отношении того, кто возвлеличивает ат-Тиджани и других до степени Всемогущего [Господа] Небес, разве он не становится неверным по причине этого? Это самое удивительное!

# Почему шейх привёл два аята в главе, в которых нет доказательства на то, что он сказал?

• Не станет ясно то, что имел в виду шейх, кроме как с хадисом Абу Са'ида, и в таком случае аяты будут полностью соотвествовать теме главы.

# ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОДВОДЫ

Всевышний Аллах сказал: «Разве ты не видел тех, кому дана часть Писания? Они веруют в джибта и тагута и говорят ради неверующих: "Эти следуют более верным путём, чем верующие"» (сура «ан-Ниса», аят 51).

А также: «Скажи: "Сообщить ли вам о тех, кто получит ещё худшее воздаяние от Аллаха? Это — те, кого Аллах проклял, на кого Он разгневался, кого Он превратил в обезьян и свиней и кто поклонялся тагуту"» (сура «аль-Маида», аят 60).

- «Разве ты не видел»: вопрос для подтверждения и удивления, для каждого, кому это обращено.
- «Дана»: им не было дано всё Писание, поскольку они были лишины его по причине своих грехов.
- «Они веруют в джибта и тагута»: считают их истиной, подтверждают и не отвергают.

#### Пользы из первого аята

- 1. Удивительно, что людям была дана часть Писания, а затем они уверовали в *джибта* и *тагута*.
- 2. Знание не защищает его обладателя от грехов.
- 3. Обязательность отречения от *джибта* и *тагута*, и не дозволено считать их истиной.
- 4. Среди этой общины есть те, кто верует в *джибта* и *тагута*, как это было и среди бану Исраиль.
- «**Не сообщить ли мне вам**»: это обращение Пророка ﷺ, которое

является опровержением иудеям, издевавшимся и насмехавшимся над исламом, а вопрос — для подтверждения и пробуждения интереса.

#### Пользы из второго аята

- 1. Дозволенность споров и приведения в довод того, что невозможно опровергнуть. Иудеи знали, что среди них были те, на кого Аллах разгневался, проклял их и превратил в свиней и обезьян. И если они подтверждали это и издевались над мусульманами, то мы скажем им: те, кого постигло наказание, более достойны того, что бы издеваться над ними.
- 2. Разница в положении людей перед Аллахом с увеличением веры или её уменьшением, и что за этим следует.
- 3. Скверное положение иудеев, которых постигло наказание, проклятие, изуродование [то, что они были превращены в обезьян и свиней] и поклонение *mazymy*.
- 4. Утверждение действий Аллаха, связанных с Его желанием, подобно проклятию, гневу, мощи, и что Он творит то, что пожелает.
- 5. Пророк **«Поистине, Аллах не сделал потомства у тех, кто был превращен в животных**», а обезъяны существовали ещё до этого.
- 6. Наказание подобно деянию: иудеи совершали дело, которое внешне было дозволено, но являлось запретным.
- 7. Иудеи стали поклоняться *тагуту*, и нет сомнений, что они поклоняются ему и сейчас.

# третий довод

А также: «А те, которые отстояли своё мнение, сказали: "Мы непременно воздвигнем над ними мечеть"» (сура «аль-Кахф», аят 21).

- «А те, которые отстояли своё мнение, сказали», сказали это судьям, заверяя и клянясь.
- 1. В истории о людях пещеры рассказ о знамениях Аллаха, указывающих на Его Мощь.
- 2. Из причин строительства мечетей на могилах чрезмерность в отношении захороненных в этих могилах.
- 3. Чрезмерность по отношению к могилам, даже если это что-то малое, может привести к тому, что больше этого.

### ЧЕТВЁРТЫЙ И ПЯТЫЙ ДОВОДЫ

Абу Са'ид рассказывал, что посланник Аллаха сказал: «Поистине, вы последуете обычаям (сунан) тех, кто были прежде вас, в точности подражая им во всём. И даже если они залезут в нору варана, то и тогда вы последуете за ними». Люди спросили: «О посланник Аллаха, это иудеи и христиане?» Пророк ответил: «А кто же ещё?»

Муслим также передал хадис Саубана о том, что посланник Аллаха сказал: «Аллах свернул предо мною землю, и я увидел её от востока до запада. Поистине, моя община получит власть над территорией, которая была мне показана. И было вручено мне две сокровищницы: красная и белая. Я испросил у своего Господа, чтобы Он не погубил мою общину целиком посредством засухи и не насылал на неё никакого внешнего врага, кроме того, который находится в её собственных рядах, и защитил её целостность. Господь мой сказал: "О Мухаммад, если Я решил что-нибудь, то это неотвратимо. И Я даровал твоей общине то, что Я не погублю её, посылая на неё засуху, и не нашлю на неё никакого врага, кроме того, который находится в её собственных рядах, и сохранит она свою целостность, даже если всё население соседних провинций выступит против неё, но только до тех пор, пока они не начнут губить и пленять друг друга"».

Аль-Баркани в своём сборнике «ас-Сахих» приводит этот же хадис со следующим дополнением: «И я боюсь, что в моей общине появятся имамы, вводящие в заблуждение. Если же падёт на них меч, то он уже не поднимется до дня Воскресения. И не наступит Час до тех пор, пока часть моей общины не присоединится к многобожникам и пока не начнёт часть её поклоняться идолам. В моей общине появятся тридцать лжецов, каждый из которых провозгласит себя пророком, хотя я — последний из пророков, и после меня уже не будет другого пророка. Тем не менее, в моей общине всё время будет существовать группа людей, которые будут придерживаться истины и одерживать победу, и не причинят им вреда те, кто оставит их без поддержки, пока не придёт повеление Всевышнего и Благословенного Аллаха».

• «Обычаям»: слово «санан» с фатхой над «с» имеет смысл «путь», а с даммой (то есть «сунан») — тарикат.

- «в точности подражая им во всём», по-арабски сказано, как выправляют перья на стрелах: القذة перо на стреле. Это выражение использовано как метафора, указывающая на степень уподобления.
  - 1. Часть этой общины будет поклоняться идолам, поскольку это пути предыдущих общин, а мусульмане последуют за ними.
  - 2. Следует знать о том, что было до нас из того, чего нам нужно остерегаться. Большая часть этого есть в Коране и Сунне, и мы не следуем им в ослушании Аллаха.
  - 3. Сподвижники боялись того, что мы последуем путём тех, кто был до нас, после того, как до нас дошёл прямой путь.
  - 4. Чем больше времени проходит между людьми и посланничеством, тем дальше они становятся от истины.
- «Свернул»: собрал и сжал. «Красная и белая»: золото и серебро сокровища Кесры и Кайсара.
- «Я испросил у своего Господа»: Пророк ﷺ попросил три вещи, были ему даны два и не дан один из них:
  - 1. чтобы Аллах не погубил общину разом, послав на неё природные бедствия; чтобы не постигали всю общину засуха и неурожай;
  - 2. чтобы неверующе не взяли верх над всей исламской общиной;
  - 3. чтобы община не сражалась между собой, и на эту просьбу Пророку ﷺ не был дан ответ.
- «Имамы, вводящие в заблуждение»: упомянул только о страхе имамов, вводящих в заблуждение. Имамы (руководители) бывают:
  - 1. во благе: «Мы создали среди них предводителей, которые вели остальных по Нашему повелению прямым путём, поскольку они были терпеливы и убежденно верили в Наши знамения».
  - 2. во зле: «Мы сделали их предводителями, которые призывают в Огонь, и в День воскресения им не окажут помощи» (сура «аль-Касас», аят 41).
- «Если же падёт на них меч, то он уже не поднимется до дня Воскресения»: это то, что случилось, начиная с убийства Усмана, да будет доволен им Аллах, и до наших дней.
- «*и пока не начнёт часть её поклоняться идолам*»: пока не станут поклоняться группы из моей общины идолам.

• «*Тридцать лжецов*»: это указывает на их многочисленность, или же на ограничение их количества [тридцатью].

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Толкование 51-го аята из суры «ан-Ниса» («**Они веруют в** джибта и тагута…»).

**Второй.** Толкование 60-го аята из суры «аль-Маида» («**Стали поклоняться тагуту...**»).

**Третий.** Толкование 21-го аята из суры «аль-Кяхф» («**Мы непременно воздвигнем над ними мечеть**», и поскольку прежние общины поклонялись идолам, наша община так же станет поклоняться им).

**Четвёртый.** Важнейший вопрос: что такое вера в джибта и тагута? В данном случае, это убеждение в сердце? Или же это внешнее уподобление тем, кто верит в это, но с ненавистью к этому и со знанием их несостоятельности? (1. Становится неверным, если соглашается с ними, считая это истиной. 2. Не становится, если уподобляется, но не считает истиной).

**Пятый.** Их слова о том, что неверные, неверие которых известно, идут более правильным путём, чем верующие. (Эти слова являются неверием и вероотступничеством, поскольку ставят неверие выше веры).

**Шестой.** Цель данной главы: приобщение к Аллаху сотоварищей несомненно появится в этой общине, как об этом говорится в хадисе Абу Са'ида. (Это включает в себя предостережение).

**Седьмой.** Его слова о том, что это произойдёт, имеется в виду поклонение идолам большого количества людей из этой общины.

Восьмой. Самое поразительное — это появление людей, провозглашающих себя пророками, подобно аль-Мухтару, несмотря на то, что он произносил два свидетельства, а также заявлял, что он из этой же общины, и что Мухаммад — истинный посланник , что Коран — истина! Он также считал Мухаммада печатью пророков, несмотря на существующее во всём этом явное противоречие. Аль-Мухтар появился в конце эпохи сподвижников Пророка , и последовало за ним большое число людей. (Аль-Мухтар — это Ибн Аби Убейда ас-Сакафи).

**Девятый.** Добрая весть о том, что истина никогда не исчезнет полностью, как это случалось прежде, поскольку будет постоянно её придерживаться одна группа (из этой спасённой общины до Судного дня).

Десятый. Великое знамение в том, что несмотря на малочисленность

победоносной общины, им не причинят вреда те, кто оставят их без поддержки или выступят против них.

Одиннадцатый. Это признак (приближения) Судного Часа.

Двенадцатый. В этой главе упомянуты великие знамения, и из них:

- рассказ Пророка **\*\*** о том, что Аллах свернул перед ним землю от востока до запада, и сообщил о значении этого, что и случилось в действительности; при этом ничего не было сказано о юге и севере;
- сообщение о даровании ему двух сокровищниц;
- сообщение о том, что Аллах ответил на две просьбы Пророка **з** для его общины, а также сообщение о том, что в третьей просьбе было отказано;
- сообщение о падении на них меча, который не будет поднят, после того как упадёт;
- сообщение о том, что мусульмане начнут губить и пленять друг друга,
- а также его страх того, что в его общине появятся вводящие в заблуждение имамы;
- сообщение о появлении лжепророков в этой общине,
- и сообщение о постоянном существовании победоносной общины.

Всё произошло именно так, как он сообщил, хотя никто не мог даже и предположить этого.

**Тринадцатый.** Страх Пророка **з** за свою общину заключается в его опасении появления вводящих в заблуждение имамов.

**Четырнадцатый.** Указание на смысл поклонения идолам. (Это не ограничивается только поясными и земными поклонами им, однако включает также следование заблудшим).

# Проверочные вопросы по четвертой и пятой части книги (5 глав)

**Первое задание:** упомяни названия глав в этих двух частях и соответствие каждой из них книге:

|     |                  | Название главы                             | Причина упоминания этой главы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----|------------------|--------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | 1                |                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | 2                |                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | 3                |                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | 4                |                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | 5                |                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | іни<br><b>1.</b> | предложение:                               | авь галочку на правильный ответ или до-<br>ошении праведников — основа ширка ста-<br>применно                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     |                  | Чрезмерность — это<br>из её плохих полслед |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ЛОЕ |                  | •                                          | могил подобна искушению (фитне) идо-<br>верно П неверно                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| пол | ісоі<br>иош      | и, надписи на них, п                       | азжигание на них светильников, покрытие состроение куполов, покрывать их чем-то, ает, оплата их служителям—всё это явля-  править править покрывать их чем-то, ает, оплата их служителям —всё это явля-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| луч |                  | Сказал автор, что по<br>х деяний.          | осещение могилы Пророка ﷺ является из  пророка трание могилы Пророка |
|     |                  | Поиск того, что остал<br>желательно 🛭 з    | лось от Пророка ::<br>апрещено                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | 7.               | Страх Пророка 繼 за с                       | свою общину ограничился                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| <b>8.</b> Причина, по которой автор, да помилует его Аллах, привёл три аята в главе о том, что пришло относительно того, что часть этой общины станет поклоняться идолам:                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                             |
| □ нет у них соответствия главе; □ это стоиот дамо толь ко из устина:                                                                                                                        |
| □ это станет ясно только из хадиса;                                                                                                                                                         |
| <ul><li>ошибка в некоторых копиях книги.</li></ul>                                                                                                                                          |
| 9. Люди по отношению к праведником делятся:                                                                                                                                                 |
| 🛘 две крайние группа и умеренные                                                                                                                                                            |
| □ чрезмерствующие и проявляющие упущение                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                             |
| <ol> <li>Любовь к праведникам проявляется в мольбе за них, их защите и получении знания от них.</li> <li>□ верно</li> <li>□ неверно</li> </ol>                                              |
| <ul><li>11. Чрезмерность в отношении праведников не единственная причина появления неверия, однако из самых опасных.</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                    |
| <ol> <li>Бывает ли чрезмерность в поклонении.</li> <li>□ Да</li> <li>□ Нет</li> </ol>                                                                                                       |
| <b>13.</b> Если человек не вспоминает о поклонении Аллаху, кроме как видя пример других праведников, то в его поклонении недостаток или же оно является недействительным. □ верно □ неверно |
| <b>14.</b> « <i>Раб Аллаха или Его Посланник</i> »: самое правдивое и почётное описание Пророка ∰. □ верно □ неверно                                                                        |
| <b>15.</b> Чрезмерность в превозношении — это                                                                                                                                               |
| <b>16.</b> « <i>Не превозносите меня</i> »: это охватывает то, как проявлялась чрезмерность христиан, и то, что меньше этого.  □ верно □ неверно                                            |

| 17. Чрезмерность бывает в: □ восхвалении □ поклонении □ деяниях □ во всём упомянутом                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 18. Кто такие «излишествующие»?                                                                                                                                             |
| <ul><li>19. «Погубило» имеется в виду гибель в:</li><li>□ религии □ телах □ всё упомянутое</li></ul>                                                                        |
| <ul><li>20. Религия Аллаха — между чрезмерностью и упущением.</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                           |
| <ul><li>21. Излишество бывает в:</li><li>□ словах □ выражениях □ всё упомянутое</li></ul>                                                                                   |
| <ul><li>22. Община единогласна в том, что у Хусейна одна голова, однако в действительности у него больше 5 голов.</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                       |
| <ul><li>23. Первое многобожие, появивишееся на земле, было в народе:</li><li>□ Адама</li><li>□ Нуха</li><li>□ Ибрахима</li></ul>                                            |
| <ul> <li>24. Первоче, что изменилось в религиях пророков — это многобожие, и причина этого — чрезмерность по отношению к праведникам.</li> <li>□ верно □ неверно</li> </ul> |
| <b>25.</b> Кто желает помочь религии посредством нововведений, то его вред будет больше, чем польза: □ верно □ неверно                                                      |
| <b>26.</b> Всё, что люди избрали как «'ид», которое повторяется каждую неделю или год, но не соотвествуте шариату является: □ нововведением □ дозволенным □ сунной.         |
| <ul><li>27. Нововведния — причина многобожия.</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                                           |

| 26. Причина потери знании.                                                   |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| □ смерть учёных □ небрежность                                                |  |  |  |  |
| 🗆 отказ от него 🔻 неверно                                                    |  |  |  |  |
|                                                                              |  |  |  |  |
| 29. Посещение могил бывает:   □ соотвествующим шариату                       |  |  |  |  |
| □ нововведением □ многобожием □ всё упомяну-                                 |  |  |  |  |
| Toe.                                                                         |  |  |  |  |
|                                                                              |  |  |  |  |
| 30. Посещение могил, которым желают принести пользу умер-                    |  |  |  |  |
| шим и получить назидание является нововведением:                             |  |  |  |  |
| □ верно □ неверно                                                            |  |  |  |  |
| а посещение могил которым желают проучить пользу от умерших                  |  |  |  |  |
| соотвестствует Шариату:                                                      |  |  |  |  |
| □ верно □ неверно                                                            |  |  |  |  |
|                                                                              |  |  |  |  |
| 31. Всё, что является причиной отвращения людей от религии                   |  |  |  |  |
| называется:                                                                  |  |  |  |  |
| □ фитна (искушение) □ нововведение □ искажения                               |  |  |  |  |
| <b>32.</b> «Проклятие Аллаха на иудеях» — это:                               |  |  |  |  |
| <ul><li>□ мольба против них</li></ul>                                        |  |  |  |  |
| •                                                                            |  |  |  |  |
| □ сообщение о том, что Аллах проклял их □                                    |  |  |  |  |
| □ возможно и то, и другое                                                    |  |  |  |  |
| 20. 14.6                                                                     |  |  |  |  |
| 33. Избрание могил мечетями возможно путём:                                  |  |  |  |  |
| □ совершения земных поклонов на них □                                        |  |  |  |  |
| □ построением на них мечетей<br>                                             |  |  |  |  |
| 🗆 всё упомянутое                                                             |  |  |  |  |
|                                                                              |  |  |  |  |
| <b>34.</b> Версия хадиса, в которой упомянуто خُشي (был страх) указывает на: |  |  |  |  |
|                                                                              |  |  |  |  |
| 35. Могила Пророка 繼 находится не на открытом месте.                         |  |  |  |  |
| □ из-за страха сподвижников                                                  |  |  |  |  |
| □ из-за его страха (что ее изберут мечетью)                                  |  |  |  |  |
| <del>-</del> -                                                               |  |  |  |  |

| <ul><li>□ каждый пророк хоронится там, где умирает</li><li>□ всё упомянутое</li></ul>                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>36.</b> «أبرز» (не находится в открытом месте), то есть:                                                                                                       |
| 37. <i>Хукм</i> слов о том, что Пророк ∰ — любимец ( <i>хабиб</i> ) Аллаха:  □ дозволено □ умаление его прав □ желательно                                         |
| <b>38.</b> Слова «Ибрахим — <i>халиль</i> Аллаха, а Мухаммад <i>∰ — хабиб</i> Аллаха»: □ дозволены □ желательны □ не дозволены                                    |
| <b>39.</b> <i>Хулля</i> — высшая степень любви Аллаха — не установлена, кроме как по отношению к: □ Ибрахиму □ Ибрахиму и Мухаммаду □ по отношению к ним и другим |
| <ul><li>40. Кто построил мечеть на могиле:</li><li>□ должен перезахоронить могилу</li><li>□ должен разрушить мечеть и оставить могилу</li></ul>                   |
| <ul><li>41. Не дозволена молитва:</li><li>□ в сторону □ на □ в □ всё упомянутое — могилы.</li></ul>                                                               |
| <ul><li>42. Люди различаются в:</li><li>□ добре</li><li>□ зле</li><li>□ всё упомянутое</li></ul>                                                                  |
| <ul><li>43. Худшие люди, это те:</li><li>□ кого застанет час, когда они будут живы</li><li>□ избравшие могилы мечетями</li><li>□ всё упомянутое</li></ul>         |
| <ul><li>44. Необходимо отдаляться от:</li><li>□ многобожия □ путей, ведущих к нему</li><li>□ от всего упомянутого</li></ul>                                       |
| <b>45.</b> Нет проблем раздавать милостыню возле могил, поскольку запрет касается только молитвы: □ верно □ неверно                                               |

| 46. Уподобление многобожникам является большим грехом:                                           |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| □ если он желает уподобиться им                                                                  |  |  |  |
| □ в любов случае, желает он уподобления или нет                                                  |  |  |  |
|                                                                                                  |  |  |  |
| 47. Пророк ﷺ предостерегал от избрания могил мечетями:                                           |  |  |  |
| □ при жизни □ за пять дней до смерти □ при смерти                                                |  |  |  |
| □ всё упомянутое                                                                                 |  |  |  |
|                                                                                                  |  |  |  |
| <b>48.</b> Превосходство в вере и благих деяниях выше превосходства в родстве: □ верно □ неверно |  |  |  |
| 49. «Не делай из моей могилы идола»:                                                             |  |  |  |
| □ Пророку ﷺ было отвечено на его мольбу                                                          |  |  |  |
| <ul> <li>Аллах по Своей мудрости предопределил иное</li> </ul>                                   |  |  |  |
|                                                                                                  |  |  |  |
| 50. Посещение могил женщинами из больших грехов:                                                 |  |  |  |
| □ верно □ неверно                                                                                |  |  |  |
|                                                                                                  |  |  |  |
| 51. Пророк ∰:                                                                                    |  |  |  |
| <ul><li>охранял границы единобожия</li></ul>                                                     |  |  |  |
| <ul> <li>□ прикрыл каждый путь к многобожию</li> <li>□ всё упомянутое</li> </ul>                 |  |  |  |
|                                                                                                  |  |  |  |
| <b>52.</b> «Ваши дома могилами», то есть:                                                        |  |  |  |
| $\square$ не хороните в них $\square$ не оставляйте молитву в них                                |  |  |  |
| □ всё упомянутое                                                                                 |  |  |  |
|                                                                                                  |  |  |  |
| 53. Не дозволено выходить в путь ради посещения могилы Про-                                      |  |  |  |
| рока ﷺ, и мы не должны посещать её постоянно.                                                    |  |  |  |
| □ верно □ неверно                                                                                |  |  |  |
|                                                                                                  |  |  |  |
| 54. Мольба о мире и благословении за Пророка 繼 совершается:                                      |  |  |  |
| □ возле его могилы, и было завещано тому, кто приехал в Меди-                                    |  |  |  |
| ну, передать ему приветствие                                                                     |  |  |  |
| □ в любом месте (ты и тот, кто в Андалусии равны).                                               |  |  |  |

| <b>55.</b> «Мою могилу местом постоянного посещения», то есть                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul><li>56. Многобожие не может появиться в этой общине, и она защищена от этого: □ верно □ неверно</li></ul>                 |
| <b>57.</b> «Была дана часть Писания»: им не было дано всё Писание,                                                            |
| однако они были лишены его по причине своих грехов:                                                                           |
| □ верно □ неверно                                                                                                             |
| 58. Знание не защищает его обладателя от грехов:                                                                              |
| □ верно □ неверно                                                                                                             |
| <b>59.</b> Являются ли существующие сейчас обезьяны и свиньи потом-ками тех, кто были в них превращены? □ Да □ Нет            |
| 60. Чрезмерство по отношению к могилам, даже если является малым, может привести к тому, что больше этого.  □ верно □ неверно |
|                                                                                                                               |
| 61. Ты не найдёшь греха в нашей общине, основы которого не было бы в предыдущих общинах. □ верно □ неверно                    |
| <b>62.</b> Если община разделится и станет воевать друг с другом, Аллах даст над ними власть неверующим. □ верно □ неверно    |
| 63. Имамы (предводители) бывают:                                                                                              |
| □ только в добре □ в добре и зле                                                                                              |
| <b>64.</b> Самое великое, чего опасаются для общины — это:                                                                    |
| □ имамы во зле □ следование путём иудеев и христиан                                                                           |
| 65. Было отвечено Пророк по отношению:                                                                                        |
| 1)                                                                                                                            |
| 2)                                                                                                                            |
| и не было отвечено:                                                                                                           |

# ШЕСТОЙ РАЗДЕЛ. Сатанинские дела (7 глав)

# 24. Глава о колдовстве

• Колдовство невозможно, кроме как посредством многобожия, поскольку шайтаны служат человеку только ради своей пользы — а это сбить людей с прямого пути и ввести их в многобожие и грехи.

# ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Слова Всевышнего Аллаха: «**Они знали, что тому, кто приобрел это, нет доли в Последней жизни**» (сура «аль-Бакара», аят 102).

Так же Его слова: «**Они веруют в джибта и тагута**» (сура «ан-Ниса», аят 51).

'Умар сказал: «Джибт — это колдовство (*cuxp*), а тагут — это шайтан». А Джабир сказал: «Тагуты — это предсказатели, к которым спускался шайтан, и в каждом племени было по одному шайтану».

- «Приобрел это», то есть изучал.
- «Тагут это шайтан»: это толкование на примерах, поскольку смысл слова тагут шире, чем шайтан.

#### «Нет доли» указывает на отрицание частичное или полное?

Первое мнение: аяты «угрозы» оставляются так, как есть, и не следует стремиться к объединению их с аятами о прощении, чтобы люди не приуменьшали их значения, по причине слов Аллаха: «Мы ниспосылаем Наши знамения только для устрашения» (сура «аль-Исра», аят 59), поскольку Аллах привёл их для устрашения и отвращения от этого дела.

Второе мнение: аяты «угрозы» необходимо объединять с аятами «обещания» (прощения). В таком случае, отрицание доли в Последней жизни может иметь значение

**Отрицается частично:** если человек использует лекарства и элексиры.

**Отрицается полностью:** если при колдовстве человек использует шайтана.

# ТРЕТИЙ ДОВОД

Передают со слов Абу Хурайры, да будет доволен им Аллах, что однажды Пророк сказал: «Избегайте совершения семи губительных грехов». Люди спросили: «О посланник Аллаха, а что это за грехи?» Он сказал: «Поклонение другим наряду с Аллахом, колдовство, убийство человека, которого Аллах запретил убивать иначе как по праву, поедание лихвы, проедание имущества сироты, отступление в день наступления и обвинение в прелюбодеянии целомудренных верующих женщин, даже не помышляющих о подобном».

- «*Избегайте*», то есть оставьте и отдалитесь, чтобы они были в одной стороне, а мы в другой.
- «*Семи*»: это не указывает на ограничение, поскольку есть и другие грехи.
- «Поедание лихвы», то есть не берите, будь то употреление в пищу, для постели и подобного этому. Риба (лихва, ростовщичество) —

- это разница между тем, в чём должно быть равенство, или же отсрочка в договоре взаимного обмена, и бывает двух видов: (1) риба аль-фадль (добавка); (2) риба ан-насиа (отсрочка).
- «Проедание имущества сироты»: сирота это тот, у кого умер отец до его совершеннолетия, будь то мальчик или девочка.
- «От вет в фень наступления»: бегство в день, когда встречаются ряды войск в бою, при сражении с неверующими.
- «Обвинение в прелюбодеянии целомудренных верующих женщин, даже не помышляющих о подобном»: обвинение свободных женщин в прелюбодеянии.



# Дозволено отступать на поле боя в трёх случаях

Если неверующих более чем в два раза больше, чем мусульман: дозволено в таком случае сбегать. «Для присоединения к отряду»: присоединился к другому отряду по причине необходимости, с условием, чтобы не было в этом вреда для армии.

«Разворачивается для боя»: подобно тому, кто разворачивается для того, чтобы привести в порядок дела или приготовить оружие, или же разворачивается, чтобы напасть с другой стороны.

### С ЧЕТВЁРТОГО ПО СЕДЬМОЙ ДОВОДЫ

В хадисе от Джундаба говорится, что посланник Аллаха сказал: «Колдуна казнят ударом меча». Этот хадис передал ат-Тирмизи и сказал, что этот хадис является маукуф (передаётся от сподвижника).

В «ас-Сахихе» аль-Бухари приводится хадис Баджали ибн 'Абады: «'Умар ибн аль-Хаттаб издал указ казнить каждого колдуна и колдунью, и мы убили троих».

И достоверно передано, что Хафса повелела убить свою рабыню, которая заколдовала её, и та была убита.

#### Каково положение колдуна?

**Первое мнение** (это мнение Мухаммаду ибн Абдульваххаба, да помилует его Аллах)

Все колдуны являются неверными, их казнят в любом случае, а их покаяние — у Аллаха.

Второе мнение (имама аш-Шафии, да помилует его Аллах)
И это мнение посчитал правильным шейх Ибн Усеймин, да помилует его Аллах:

Колдовство посредством лекарств и снадобий: положение того, кто делает это, подобно положению преступника, нападающего на другого, и его казнят, исполняя шариатское наказание, поскольку он мусульманин.

Колдовство шайтана: совершающий это — вероотступник, у которого требуется покаяние. Если же он кается, то мы казним его, исполняя шариатское наказание, поскольку он мусульманин. Если не кается, то убиваем его как неверного вероотступника.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Толкование 102-го аята суры «аль-Бакара» (Они знали, что тому, кто приобретает это...).

**Второй.** Толкование 51-го аята суры «ан-Ниса» (Они веруют в джибта и тагута).

**Третий.** Толкование слов «джибт» и «тагут» и разница между ними (Джибт — всё то, в чём нет блага, подобно колдовству и т.д. Тагут — всё то, в отношении чего раб переходит границы в поклонении, следовании или подчинении).

**Четвёртый.** Тагут может быть как джинном, так и человеком (если слово тагут ничем не конкретизировано, то имеется в виду шайтан из числа джиннов, а предсказатель — шайтан из числа людей).

Пятый. Знание особо запрещённых семи грехов.

Шестой. Колдун является неверным.

Седьмой. Он должен быть казнён, и у него не требуется покаяние (если это доходит до имама, то его казнят, не требуя покаяния, или

же убивается в любом случае. Что касается неверного, то у него требуется покаяние).

**Восьмой.** Если это было среди мусульман во время правления Умара, да будет доволен им Аллах, то что же говорить о том, что было позже?

Слова о том, что правитель казнит колдунов, соотвествует шариатским правилам, поскольку они распространяют нечестие на земле, а их нечестие — из самых худших. Для правителя является обязательным убивать их, и не дозволено ему отказываться от этого, поскольку подобные им, если будут оставлены в живых, то в таком случае их нечестие распространится по их земле, а также в других местностях. Если же они будут убиты, то люди будут обезопашены от их зла, и люди не станут обращаться к колдунам.

# 25. Глава о некоторых видах колдовства

• После того, как шейх упомянул колдовство, он разъяснил тебе некоторые виды колдовства, чтобы ты знал о том, что оно бывает различных видов, и чтобы ты сторонился их.

#### С ПЕРВОГО ПО ПЯТЫЙ ДОВОДЫ

Ахмад приводит слова Мухаммада ибн Джафара от Ауфа [ибн Абу Джамили. — Ред.] от Хаййана ибн аль-Ала от Катана ибн Кабисы от его отца [Кабисы ибн Махарика. — Ред.], который слышал, как Пророк сказал: «'Ияфа, таркъ и суеверие являются джибтом». Ауф сказал: «'Ияфа означает предсказание по направлению полёта птиц, а таркъ — это черчение линий на земле». Аль-Хасан [аль-Басри. — Ред.] сказал, что джибт — это «отголосок шайтана». Иснад этого хадиса очень хороший. Его передали также Абу Дауд, ан-Насаи и Ибн Хиббан.

Ибн 'Аббас рассказывал: «Посланник Аллаха ∰ сказал: "Тот, кто обучился какой-либо отрасли астрологии, тот обучился отрасли колдовства, и чем больше он обучается астрологии, тем больше он выучивает колдовства"». Этот хадис привёл Абу Дауд с достоверным иснадом.

Ан-Насаи приводит хадис Абу Хурайры о том, что Пророк сказал: «Тот, кто завязал узел, а затем поплевал на него, совершил колдовство; совершивший же колдовство, совершил ширк. А тот, кто связал своё сердце с чем-нибудь, вверяется этому».

Ибн Мас'уд рассказывал, что посланник Аллаха **ж** сказал: **«Не сооб- щить ли мне вам, что относится к колдовству? Это — клевета и распространение сплетен»**. Передал Муслим.

Аль-Бухари и Муслим приводят хадис Ибн 'Умара, который рассказывал, что посланник Аллаха ﷺ сказал: «Поистине, в красноречии есть колдовство».

- «'*Ияфа*»: [арабы гадали,] распугивая птиц, [и по тому, в какую сторону они полетели] считали это хорошим или плохим знаком. Это проявление суеверий в действиях.
- «Таркъ»: черчение линий на земле для колдовства и гадания.
- «*Тыяра*»: суеверия (плохое предзнаменование) на основе увиденного или услышанного, будь это связано со временем или местом.
- «От полосок шайтана», то есть наущение шайтана. Это из внушений шайтана и его диктовки.
- «Колдовство» (العضه): имеется в виду разобщение между людьми и разделение. Этот хадис приведён в главе о колдовстве для указания на то, что это цель каждого сплетника и колдуна, и вред сплетника больше, чем вред колдуна.



- «*Красноречие*»: красноречие, которое может сбить разум или изменить мысли, и оно бывает двух видов:
  - 1) похвальное, целью которого является утвердить истину и указать на несостоятельность лжи;

- 2) порицаемое, целью которое является опровержение истины и утверждение лжи.
- Какая связь между красноречием и колдовством? Лживое красноречие и колдовство оба переворачивают сущности вещей.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** 'Ияфа [гадание распугиванием птиц], таркъ [черчение линий на земле] и тыяра [суеверия] являются джибтом [наущение шайтана].

**Второй.** Смысл понятий «'ийафа» [гадание распугиванием птиц], и «таркъ» [черчение линий на земле].

Третий. Астрология является одной из разновидностей колдовства.

Четвёртый. Завязывание узлов и плевание на них также из этого.

**Пятый.** Сплетни между людьми также из этого (поскольку сплетники разлучают между людьми подобно колдунам).

**Шестой.** Некоторые виды красноречия тоже относится к этому (поскольку красноречивый человек может отговорить или же разжечь желания).

# 26. Глава о предсказателях и им подобных

• Это — лучшее в упорядочивании глав: шейх разъяснил тебе колдовство и некоторые его виды, и вот он разъясняет тебе о предсказателях, гадающих по линиям, и астрологах, *хукме* (постановление) обращения к ним и о том, как это бывает.

### С ПЕРВОГО ПО ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОД

Муслим приводит слова некоторых жён Пророка о том, что однажды он <u>в</u> сказал: «Если кто-то придёт к прорицателю и спросит его о чём-нибудь, то его молитва не будет принята в течении сорока дней».

Абу Хурайра передал следующее высказывание Пророка **\*\***: **«Кто** пришёл к предсказателю (кахин) и поверил в сказанное им, тот тем самым проявил неверие в то, что было ниспослано Мухаммаду». Передали Абу Дауд.

Аль-Хаким приводит следующий достоверный, согласно требованиям аль-Бухари и Муслима, хадис Абу Хурайры от Пророка **36**: «Тот, кто пришёл к прорицателю ('арраф) или предсказателю (кахин) и поверил в сказанное им, тем самым проявил неверие в то, что было ниспослано Мухаммаду». Передали аль-Хаким и четверо.

Абу Йа'ля приводит аналогичный хадис *маукуф* с хорошим *иснадом* от Ибн Мас'уда.

- «Если кто-то придёт»: будет присуствовать в одном собрании, свяжется с ним, послав к нему кого-то или послав письмо, или через их каналы, или входить в эти места, или покупая их журналы, в которых есть гороскопы, или слушать то, что они говорят во всём этом великий вред.
- «То его молитва не будет принята»: награда за молитву пропадёт по причине греха (если человек пойдёт к прорицателю и не поверит ему).
- «Тот тем самым проявил неверие в то, что было ниспослано Мухаммаду», то есть в Коран, в котором сказано: «Скажи: "Ни-

кто из тех, кто на небесах и на земле, не ведает сокровенное, кроме Аллаха"» (сура «ан-Намль», аят 65). Поверивший предсказателю относительно сокровенного, зная, что сокровенного не знает никто, кроме Аллаха, является неверным большим неверием. Если же он невежествен, но убеждён, что в Коране нет лжи, то его неверие — малое. И может быть так, что обычно он не верит предсказателю, но верит если с ним что-то произойдёт.

• «К порицателю ('арраф)»: так называют предсказателей, астрологов, гадающих по чёрточкам на земле, и подобных им, кто рассказывает о сокровенном различными способами, и это охватывает всех, кто этим занимается или же заявляет об этом.

#### С ПЯТОГО ПО ШЕСТОЙ ДОВОДЫ

'Имран ибн Хусайн передал следующее высказывание Пророка ∰: «Не из нас тот, кто верит в приметы, или тот, кому описывают приметы (и он в это верит), (а также) тот, кто занимается предсказаниями, или тот, для кого предсказыают, (а также) тот, кто колдует, или тот, для кого колдуют. Пришедший же к предсказателю и поверивший в сказанное им, проявил тем самым неверие в то, что было ниспослано Мухаммаду». Этот хадис передал аль-Баззар с хорошим иснадом.

Такой же хадис привёл ат-Табарани в «аль-Аусате» с хорошим uchadom от Ибн 'Аббаса, но без заключительной части, начинающейся со слов «Пришедший же к…».

Аль-Багави сказал: «Прорицатель (' $appa\phi$ ) — это человек, который заявляет, что по определённым признакам знает реальные факты и может указать, где находится украденное, потерянная вещь и т.д.». Говорят также: «Это — предсказатель». Предсказателем (kaxuh) называется тот, кто возвещает то, что произойдёт в будущем. Говорят также: «Это тот, кто сообщает, что у человека на уме из тайных помыслов».

Абу аль-'Аббас ибн Теймийя сказал: «Прорицатель (' $appa\phi$ ) — это обобщающее понятие, которым называют предсказателя (kaxuh), астролога (kaxuh), гадателя на песке (kaxuh) и т.д., то есть каждого, кто таким образом заявляет о знании чего-то этими путями».

• «Тот, кто верит в приметы»: это касается тех, кто делает это для себя или для других.

- «Или тот, кому описывают приметы (и он в это верит)», то есть он приказывает это для себя или доволен этим.
- «Или тот, для кого колдуют»: поскольку некоторые люди говорят тем, кто жалуется на своих супругов: «Я сотворю для тебя колдовство, а ты же ничего не делаешь», думая, что на нём не будет греха.

# СЕДЬМОЙ ДОВОД

Ибн 'Аббас сказал о людях, занимающихся нумерологией (абаджад) и гадают по звёздам: «Я не думаю, что у тех, кто занимается этим, есть удел у Аллаха».

- Изучение нумерологии бывает двух видов:
  - 1. Дозволенное изучение для буквенного счёта и тому подобного. Учёные не переставали ставить даты таким образом.
  - 2. Запретное связывание их с движением звёзд, их восхода и заката.



#### ИЗ ПРИЗНАКОВ КОЛДУНОВ

- 1. Противоречие условиям шариатского заговора (рукъя).
- Завязывание узлов и поплёвывание.
- 3. Написание раздельных букв и невнятных слов.
- 4. Приворот и отворот.
- 5. Предсказание по звёздам.
- 6. Гадание по ладони или по чашке.
- 7. Вопросы, например, об имени матери.

- 8. Заявление о знании скрытого.
- 9. Повеление больному совершить то, что противоречит шариату, подобно оставлению молитвы или оставлению поминания Аллаха при жертвоприношении.
- 10. Связывание болезни с ним, а не с Аллахом.
- 11. То, что он из приближённых шайтана.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Вера в слова предсказателя несовместима с верой в Коран. (это из величайших видов неверия).

Второй. Разъяснение того, что это является неверием.

**Третий.** О тех, для кого предсказывают (то есть он подобен предсказателю в том, что Пророк **з** отрекся от него).

Четвёртый. О тех, для кого судят по приметам.

**Пятый.** О тех, для кого колдуют (что тот, кто просит это для себя, подобен им в наказании).

Шестой. О тех, кто изучает нумерологию (необходимо разъяснение).

**Седьмой.** О разнице между предсказателем (*кахин*) и прорицателем (*'арраф*).

### 27. Глава о снятии колдовства

Автор прекрасно упорядочил главы в книге. После упоминания колдовства, шейх пожелал упомянуть тебе способы избавления от него. Нет сомнения в том, что в избавлении от колдовства шариатскими методами содержится великое благо для того, кто желает посредством этого Лика Аллаха.

# ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

От Джабира передётся, что посланника Аллаха **с**просили о *нушре* (снятии колдовства), и он сказал: **«Это — из деяний шайтана»**. Этот хадис с хорошим *иснадом* передал Ахмад и Абу Дауд.

Он [Абу Дауд] сказал: «Об этом спросили Ахмада, на что он ответил: "Ибн Мас'уд запрещал это полностью"».

- *Нушра* (снятие колдовства): то, что было известно и использовалось во времена невежества.
- «Из деяний шайтана»: приписывание этого шайтану более доходчиво указывает на мерзость этого и необходимость сторониться.
- «Запрещал это»: слово «کر /кяриха/» у предшественников указывало на запрет.
- «Запрещал это полностью»: имеется в виду нушра (снятие колдовства), которая из деяний шайтана и совершаемая посредством другого колдовства.

# третий довод

В «Сахихе» аль-Бухари от Катады: «Я спросил Ибн аль-Мусаййиба: "Разрешено ли заниматься исцелением человека, который заколдован и не может подойти к своей жене, или же это запрещается?" Он ответил: "Ничего страшного в этом нет, ибо они тем самым хотят блага. То, что полезно, не запрещается"».

• طب /mыбб/ — колдовство. Известно, что в арабском языке слово «طب /mыбб/» — это лечение больного, однако колдовство названо

- так с надеждой на благой исход, как называют ужаленного здоровым, а сломанное целым.
- «Не может подойти к своей жене»: удерживается и не может иметь с ней половую близость, хотя он не болен – это один из видов колдовства.

# ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОД

Передают также следующие слова аль Хасана (аль-Басри): «Колдовство снимает только колдун».

Ибн аль-Каййим сказал: «Нушра — это снятие колдовства с околдованного бывает, и оно двух видов: первый — таким же колдовством, что и является одним из деяний шайтана и имеется в виду в словах аль-Хасана. Снимающий колдовство и околдованный приближаются к шайтану посредством того, что он любит, и колдовство исчезает. Второй — снятие колдовства посредством рукъя (заговора), прибеганием к Аллаху, обращением с мольбой, дозволенными лекарствами, и это дозволено».

# Как мы ответим тому, кто скажет, что колдовство лечится колдовством?

- 1. Это противоречит Корану, Сунне и тому, на чём были сподвижники и праведные предшественники, да будет доволен ими Аллах.
- 2. В этом заключается пренебрежение к лечению Кораном и мольбами, на которые пришло указание в пророческой Сунне.
- 3. В этом поддержка колдовству и колдунам, а также помощь [в их распространении] среди общих масс людей.
- 4. Это отклонение от того, в чём есть убежденность, а это лечение Кораном и мольбами, установленными [в Сунне], к измышлениям, а это лечение колдовством.
- 5. Тот, кто лечит колдовство посредством другого колдовства, и тот, кого лечат посредством этого, непременно должны приблизиться к шайтану посредством того, чем он любит, для избавления от колдовства.
- 6. Если заколдованный проявит терпение, то ему будет Рай, как это сообщается от Пророка .
- 7. Избавление от колдовства посредством другого колдовства прибавляет заколдованному колдовство к уже существующему.

8. Пророк заколдован и не лечился посредством колдовства, однако он лечился с помощью шариатских заклинаний.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Запрет на лечение колдовства посредством другого колдовства.

**Второй.** Указание на разницу между запретным и дозволенным, для того, чтобы устранить непонятность.

(Слова тех, кто сказал о дозволенности *нушры* (лечения колдовства), относятся к лечению посредством заговоров, прибегания к Аллаху и лекарств. А слова тех, кто запретил это, относятся к лечению посредством другого колдовства, а Аллах знает лучше).

# 28. Глава о том, что пришло относительно суеверий

- Вера в суеверия противоречит единобожию: (1) поскольку тот, кто верует в них, не полагается на Аллаха, а, напротив, полагается на кого-либо, кроме Него; (2) поскольку тот полагается на то, чего не существует, и это является заблуждением и плодом воображения, а единобожие это поклонения и просьба о помощи.
- «Суеверие» (татайюр) это дурное предзнаменование относительно какого-либо места или периода времени по причине увиденного, услышанного или того, что узнали:
  - 1) по причине увиденного: как считать плохим знаком увиденную птицу, если она является хищной или чёрной;
  - 2) услышанного: подобно тому, кто озабочен каким-то вопросом, и, услышав, что кто-то говорит другому: «О, погибель (хусран)!», видит в этом плохой знак;
  - 3) того, что узнали: как считать дурным предзнаменованием какие-либо дни, месяцы, годы или какие-либо места.

# ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Слова Всевышнего Аллаха: «**Воистину, их дурные предзнаменования были у Аллаха, но большинство из них не знает этого**» (сура «аль-А'раф», аят 131).

Также Его слова: «Они сказали: "Ваше дурное предзнаменование обратится против вас самих. Неужели, если вас предостерегают, вы считаете это дурным предзнаменованием? О нет! Вы — люди, преступившие границы дозволенного!"» (сура «Йа Син», аят 19).

- «Их дурные предзнаменования были у Аллаха», то есть то, что постигло их из засухи и неурожая от Аллаха, и Он Тот, Кто предопределил это. Это не связано с Мусой, мир ему, и его народом, однако, напротив, они являются причиной для бараката (благодати) и добра.
- «Ваше дурное предзнаменование обратится против вас самих», то есть сопутствует вам. То, что случилось с вами, от вас самих и по причине ваших дел, и вы причина этому.
- Между этими аятами нет противоречия. Первый аят указывает

на то, что всё это предопределил Аллах, а второй разъясняет, что причина этому в них самих, и в действительности их дурные предзнаменования вместе с ними, то есть сопутствуют им.

# ТРЕТИЙ И ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОДЫ

Абу Хурайра рассказывал, что Посланник Аллаха сказал: «Инфекция сама по себе не влияет, дурные приметы не влияют, влияние совы — ложь, и злополучность месяца сафар — ложь». В версии Муслима есть следующее добавление: «...звёзды не влияют и злые духи не влияют».

Аль-Бухари и Муслим передали от Анаса о том, что Посланник Аллаха сказал: «Инфекция сама по себе не влияет, дурные приметы не влияют, и нравится мне доброе предзнаменование». Его спросили: «А что является добрым предзнаменованием?» Он сказал: «Доброе слово».

- «Инфекция сама по себе не влияет»: Пророк ∰ тем самым указал на несостоятельность убеждений людей времён невежества относительно того, что болезни влияют сами по себе, или же смысл: инфекция не действует сама по себе, однако это причина распространения болезни с дозволения Аллаха.
- «Влияние совы ложь»: птица, похожая на сову, или же это сова, с которой связывали суеверия.
- «И злополучность месяца сафар ложь»: здесь имеется в виду:
  - 1. месяц сафар: арабы считали его злополучным, особенно в вопросе никаха;
  - 2. болезнь в животах верблюдов, которая переходит от одного верблюда к другому;
  - 3. или же откладывание запретных месяцев к месяцу сафар для того, чтобы сражаться в запретные месяцы.
- «Звёзды не влияют»: местоположения Луны, у каждого из которых были звёзды. Арабы считали это плохой приметой, говоря: «Мы чувствуем, что нет добра в этой звезде», другие же говорили наоборот: «Это звезда счастья и блага».
- «Злые духи не влияют»: когда арабы путешествовали, перед

- ними представали шайтаны, вселяя в их сердца страх, и тогда они оставляли это путешествие, как они и желали этого.
- То, что отрицал Пророк , касается их влияния, и не имеется в виду отрицание их существования. Раб должен стремиться к тому, чего желает, с раскрытой грудью и двигаться, полагаясь на Аллаха и не думая плохо об Аллахе.
- Нет противоречия между этими текстами и словами Посланника : «Если бы в чём-то было плохое предзнаменование...», поскольку:
  - 1. этот хадис является *муташабих* (неясным), а тексты о порицании суеверия и того, что это является многобожием, являются *мухкам* (ясными);
  - 2. любые суеверия являются порицаемыми, и Тот, в Чьих Руках польза и отстранение вреда это Аллах;
  - 3. узаконено для раба убегать от предопределения Аллаха к предопределению Аллаха, совершая причины, и не верить в суеверия;
  - 4. плохая примета в хадисе связана с теми, кто верит в неё, а не с теми, кто полагается на Аллаха и не верит в приметы;
  - 5. каждый, кто боится чего-то, кроме Аллаха, будет под властью этого подобно тому, кто любит кого-то наряду с Аллахом, будет наказан им; и тот, кто надеется на кого-то, кроме Аллаха, будет оставлен им без помощи (это упомянул Ибн аль-Каййим, да помилует его Аллах).

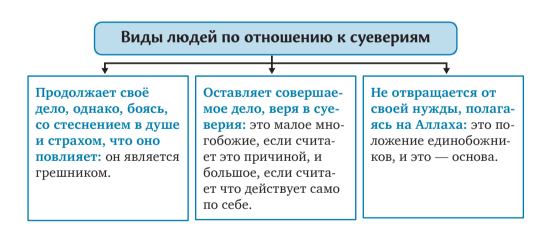
#### пятый довод

Абу Дауд приводит с достоверным иснадом хадис 'Укбы ибн 'Амира, который рассказывал: «Когда при Посланнике Аллаха завели разговор о дурных предзнаменованиях, он сказал: "Наилучшим будет доброе предзнаменование, которое не отвратит мусульманина от его дел. Если один из вас у видит что-либо, что ему не нравится, то пусть скажет: "О Аллах, никто кроме Тебя не несёт благого, и только Ты отвращаешь всё злое! И нет силы и нет могущества, кроме как у Тебя!"».

| РАЗНИЦА                                                                                                                                  | А МЕЖДУ                                                                                                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ДОБРЫМ<br>ПРЕДЗНАМЕНОВАНИЕМ                                                                                                              | И СУЕВЕРИЕМ                                                                                                                                         |
| Это всё, что видит или слышит человек из слов и дел, побуждающее его к похвальному.                                                      | Это дурное предзнаменование относительно какого-либо места или периода времени по причине увиденного, услышанного или того, что узнали.             |
| Увеличивает упование на Алла-<br>ха.                                                                                                     | Уменьшает упование на Аллаха.                                                                                                                       |
| Является желательным.                                                                                                                    | 1. Является малым многобожием, если он убеждён, что это причина.                                                                                    |
|                                                                                                                                          | 2. Является большим ширком, если считает, что оно влияет само по себе.                                                                              |
| Это хорошие мысли об Аллахе.                                                                                                             | Это плохие мысли об Аллахе.                                                                                                                         |
| Это то, что присуще единобожнику, воплотившему единобожие.                                                                               | Это присуще лицемерам и неверным.                                                                                                                   |
| Случаются без того, чтобы человек стремился к ним или проявлял старание.                                                                 | Человек может стремиться к этому, подобно гаданию по полёту птиц.                                                                                   |
| То, что ты видишь или слышишь, не является причиной тому, чтобы ты начал или прекратил что-то делать, однако это лишь радует и ободряет. | Это то, что заставляет тебя совершить или оставить что-то, полагаясь на то, что ты видишь или слышишь, и является причиной тому, что ты действуешь. |
| Приводит к тому, что человек полагается на Аллаха.                                                                                       | Приводит к тому, что человек полагается на суеверия.                                                                                                |

• Первый пример: человек желает жениться и спрашивает об имени девушки. Если ему будет сказано, что её зовут «مناء» /Хана/» (лёгкость), то он женится. Другой же справшивает об имени девушки, и если ему будет сказано, что её зовут «صخرة /Сахра/» (скалы), то

- он не женится. Оба случая являются суеверием, поскольку суеверие это то, что заставляет тебя делать что-то или оставить.
- Второй пример: человек справшивает об имени девушки после того, как решил жениться. Если он узнает, что её зовут «¬/Су'ад/» (счастье), то радуется и это из доброго предзнаменования, поскольку это не было причиной совершения или оставления чего-то, однако он лишь радуется после того, как начал что-то делать.
- Некоторые люди открывают мусхаф (Коран), гадая по нему: если они видят упоминание Огня, то считают это плохой приметой; если же они видят упоминание Рая, то говорят, что это хороший знак. Это подобно деяниям людей времён невежества, гадавшим по стрелам.
- «'Укба ибн 'Амир»: более правильно, что это 'Урва ибн 'Амир.
- «Не отвратит мусульманина от его дел»: из этого понимается, что тот, кого суеверие отвратило от его нужды, тот не является мусульманином.
- «*Нет силы, кроме как у Тебя*»: частица «الباء /бu-/» здесь имеет значение: (1) смысл частицы «في / $\phi u$ /»; (2) просьба о помощи; (3) указывает на причину.



#### С ШЕСТОГО ПО ВОСЬМОЙ ДОВОДЫ

Ибн Мас'уд рассказывал следующий хадис Пророка **№:** «Вера в суеверие — ширк! Вера в суеверие — ширк!» А затем добавил: «Но каждого из нас... Однако Аллах удаляет это, если уповать на Него». Достоверный хадис, рассказанный Абу Даудом и ат-Тирмизи. Последние слова принадлежат Ибн Мас'уду.

Ахмад приводит хадис Ибн Амра от Пророка **\*\***: **«Кто бросил какое-либо дело из-за дурной приметы, тот впал в многобожие»**. Люди спросили: **«**А каково искупление этого?**»** Он ответил: **«Вам следует сказать: "О Аллах! Нет добра, кроме Твоего добра, и нет зла, кроме Твоего зла, и нет никого, достойного поклонения, кроме Тебя"».** 

Он приводит также хадис аль-Фадла ибн аль-'Аббаса: «Суеверие — это то, что толкает тебя на какой-либо поступок или отвращает тебя от него».

- «Но каждого из нас [это nocmuraem]», то есть каждый из нас обращает внимание на приметы. Это оставление того, упоминание чего является скверным; оставление слов, содержащих многобожие; и воплощение единобожия в словах, хотя произносящий слова неверия не является неверным.
- «Уповать на Него» это правдивое упование на Аллаха в достижении полезного и отвращении вреда, доверяя Ему и совершая причины, которые Аллах сделал причинами.

#### В чём лечение веры в суеверия?

- 1. Воплощение единобожия, так как Аллах избавляет от веры в суеверия посредством упования на Него, и грудь человека расширяется.
- 2. Посредством мольб, которые приводятся от Пророка **\*\***: **«О Аллах, нет блага...»**.
- 3. Считать хорошим предзнаменованием и не верить в плохие предзнаменования, не обращая внимание на дурные знаки.
- 4. Не оставлять то, в чём есть польза, после первой попытки, однако пытаться до тех пор, пока Алллах не откроет.

| РАЗНИЦА МЕЖДУ                                                                                                                    |                                                                                                                                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ЖРЕБИЕМ                                                                                                                          | И ГАДАНИЕМ ПО СТРЕЛАМ                                                                                                                    |
| Является дозволенным.                                                                                                            | Является большим грехом, из азартных игр.                                                                                                |
| Им достигаются шариатские цели.                                                                                                  | Им не достигаются шариатские цели.                                                                                                       |
| Используются для определения того, кому будет предоставлено право, хотя если не было бы этого определения, то каждый имел право. | Используется для различения между благим и дурным, и оно подобно притязанию на сокровенные знания /гайб/ в том, что полагаются на удачу. |
| Присуще единобожникам.                                                                                                           | Присуще многобожникам.                                                                                                                   |
| Пример этому— жребий для молитвы в первом ряду и азана.                                                                          | Выбор с помощью подбрасывание монеты.                                                                                                    |
| Определение того, кто имеет право, если невозможно его разделить.                                                                | Определение того, кто не имеет права, если возможно разделить.                                                                           |

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Указание на слова Всевышнего: «**Воистину, их дурные предзнаменования были у Аллаха**» (сура «аль-А'раф», аят 131) и «**Ваше дурное предзнаменование обратится против вас самих**» (сура «Йа Син», аят 19) (Между ними нет противоречия).

**Второй.** Отрицание инфекции (то есть отрицание того, что они влияют сами по себе, однако они являются причиной воздействия).

**Третий.** Отрицание суеверий (отрицание их влияния, а не существования).

Четвёртый. Отрицание совы (сова или птица, похожая на неё).

**Пятый.** Отрицание сафара (периоды времени не влияют на предопределение Аллаха. Месяц сафар подобно другим временам — предопределено в них благое и дурное. Однако некоторые люди, если их дело заканчивается в месяц сафар, говорят: «Закончилось дело в благой месяц». Это лечение нововведения нововведением, невежества — невежеством, и это не является месяцем добра или зла).

**Шестой.** Доброе предзнаменование не относится к вышеизложенному, напротив, однако является желательным.

**Седьмой.** Разъяснение понятия «доброе предзнаменование» (то, что ободряет человека для совершения похвального).

**Восьмой.** Если запало в сердце что-то из этого, но человек порицает это, то это не вредит, напротив, Аллах избавляет от этого посредством упования.

**Девятый.** Упоминание того, что произносит тот, в ком это проявилось («О Аллах, нет блага, кроме Твоего блага...»).

**Десятый.** Разъяснение того, что вера в суеверия является многобожием (большим, если человек убеждён, что они влияют сами по себе, и малым, если человек убеждён, что это причина).

**Одиннадцатый.** Разъяснение понятия «порицаемого суеверия» (то, что заставляет тебя совершить или оставить что-то).

# 29. Глава о науках о звёздах /манджим/

 Шейх не сказал, что это является многобожием, поскольку науки о звёздах — это астрология (влияние звёзд) и астрономия (движение звёзд), как это был упомянуто ранее.

#### С ПЕРВОГО ПО ТРЕТИЙ ДОВОДЫ

В «ас-Сахихе» аль-Бухари приводится следующий хадис: «Катада сказал: "Аллах создал эти звёзды, только по трём причинам: украсить ими небо, сбивать ими шайтанов, а также чтобы они служили ориентирами для путников. Тот же, кто убеждён в том, что они ещё для чего-то, ошибается и будет лишён своего удела (в религии). И взваливает на себя то, о чём у него нет знании"».

Катада запрещал изучения положения Луны в отношении созвездий, также это не разрешал Ибн 'Уйейна, как это передал Харб.

Но Ахмад и Исхак разрешали изучение положений [Луны].

- Слова праведных предшественников о запрете изучения положений звёзд относятся к астрологии.
- А всё то, что упоминается от праведных предшественников о дозволенности изучения положений звёзд, относится к астрономии.

# ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОД

От Абу Мусы передано, что Посланник Аллаха ﷺ сказал: «*Трое не войдут в Рай: пьяница, порвавший родственные узы и верующий в колдовство* (астрологию)» Этот хадис рассказали Ахмад и Ибн Хиббан.

«Не войдут в Рай»: это из числа хадисов угрозы, которые мы оставляем так, как есть, и не противопоставляем их другим текстам, в которых упоминается обещание [прощения, Рая], поскольку это более красноречиво в сдерживании [от совершения запретного].

- «Пьяница»: тот, кто много пьёт опьяняющих напитков (хамр). Хамр — это всё то, что туманит разум, принося радость и возбуждение.
- «Порвавший родственные узы»: الرحم (рахим) это родство. Поддержка родственных связей, границы которой не определены в шариате, возвращаются к обычаям людей в том, что не противоречит шариату.
- «*Верующий в колдовство* (астрологию)» это то, из-за чего был приведён хадис: астрология это вид колдовства.

#### О БОЛЬШИХ ГРЕХАХ (КАБАИР)

- Определение термина «кабаир» (большие грехи). Шейхуль-ислам, да помилует его Аллах, сказал, что большие грехи это «всё то, за совершение чего предусмотрено отдельное наказание», подобно проклятию, гневу, изгнанию (от милости Аллаха), непричастность к совершающему это, указание на то, что они являются неверными или многобожниками, или не являются верующими, или же уподобление скверным животным.
- Положение (хукм) совершающего их. Он является верующим по причине своей веры и нечестивцем по причине греха и находится под желанием Аллаха: если Он пожелает, то простит его или же накажет.
- Являются ли они ограниченными определённым числом или нет?
   Они ограничены вышеупомянутым определением, а не числом.
- Что хуже: большие грехи или малое многобожие? Грехи [по степени величины] начинаются с малых, затем большие грехи, затем малое многобожие, затем большое. Сказал Всевышний Аллах: «Поистине, Аллах не прощает, когда Ему придают сотоварищей, и прощает всё, что меньше этого, кому пожелает». Также сказал Ибн Мас'уд, да будет доволен им Аллах: «Для меня любимее поклясться Аллахом о ложном, чем покляться кем-то, кроме Него, правдиво».
- Прощаются ли большие грехи по причине совершения праведных деяний? Нет, для этого необходимо покаяние, по причине слов Пророка «Если плакальщица не раскается до своей смерти...» и также его слов «...если сторонился больших грехов».
- Действительно ли покаяние того, кто кается в части грехов, остав-

- ляя другие? Да, покаяние только в части грехов является действительным, несмотря на то, что человек обязан оставить все грехи.
- Нужно ли любить тех, кто совершает большие грехи, или нужно ненавидеть? Мы любим их в соответствии со степенью их веры и ненавидим в соответствии со степенью их грехов, и мы не должны находиться с совершающими большие грехи.
- Отличаются ли большие грехи в своей степени? Да, отличаются, по причине слов Пророка **«Не указать ли мне вам на самые большие из больших грехов?»**.
- Как мы называем того, кто совершает большие грехи? Он является верующим по причине своей веры и нечестивцем по причине своих грехов. Он верующий с неполноценной верой, и мы не говорим подобно мурджиитам: «Верующий с полноценной верой», и не говорим подобно хариджитам: «Неверующий».

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Мудрость сотворения звёзд (украшение для неба, побивание шайтанов, ориентир для путников).

**Второй.** Опровержение тем, кто утверждает что-либо помимо этого (астрология).

**Третий.** Упоминание разногласия учёных относительно науки о положении небесных тел.

**Четвёртый.** Угроза тому, кто верит во что-то из колдовства, даже зная о его несостоятельности.

# 30. Глава об испрашивании дождя у звёзд

- 1. Большое многобожие: если взывает к звёздам с просьбами о дожде или же убеждён, что они удовлетворяют нужды людей.
- 2. Малое многобожие: если он убеждён, что они являются причиной, а Аллах Создатель и Ниспосылающий дожди.

#### ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Всевышний Аллах сказал: «**Неужели вы делаете ваш удел тем, что считаете ложью истину?**» (сура «аль-Уаки'а», аят 82).

Абу Малик аль-Аш'ари рассказывал, что Посланник Аллаха сказал: «В моей общине есть четыре пережитка джахилиййи, которые люди не оставят: гордость знатным происхождением (или же: гордость тем, на чём были его предки), опорочивание рода другого, испрашивание дождя у звёзд и оплакивание покойников (нияха)». Затем он добавил: «Если плакальщица не принесёт покаяния до смерти, то в День воскресения она восстанет в одеянии из чёрной смолы (или расплавленной меди), покрытая коростой». Передал Муслим.

- «Считаете ложью»: отрицаете то, что это от Аллаха, приписывая его кому-то другому.
- «Четыре»: это не указывает на ограничение, поскольку есть вещи, имеющие много общего с ними, однако Пророк ∰ сказал так из соображении уменьшения объема информации и объединения её с делением и количеством, чтобы улучшить понимание и запоминание.
- «Джахилиййа» (времена невежества): период до послания Пророка . Так сказано для того, чтобы отвратить от этих качеств, поскольку каждое их них является проявлением невежества и мерзостью.
- «*Не оставят*»: это извещение и предостережение, а не дозволение.
- «Гордость знатным происхождением», то есть превозношение себя перед другими по причине почёта и главенства. Гордость бы-

вает с богобоязненностью, которая не позволяет превозноситься над другими и проявлять высокомерие — так, всякий раз, когда Аллах прибавляет Свои милости рабу, у него лишь увеличивается скромность перед истиной и созданиями.

- «Опорочивание рода другого»: порочение родословной человека, например, говоря: «Ты сын кожевника».
- «Испрашивание дождя у звёзд»: это то, для чего был приведён хадис. Смысл выражения: связывание выпадения дождя со звёздами.
- «Плакальщица»: преднамеренное поднятие голоса при плаче над умершим при его оплакивании.
- «Восстанет»: из могилы. «В одеянии»: длинная одежда. «Из "катыран"»: имеется в виду смола или расплавленная медь.
- «Покрытая коростой»: кожная болезнь, из-за которой человек реагирует на любое прикосновение. Смысл выражения: вся её кожа будет покрыта чесоткой, подобно кольчуге. Если же объединятся чесотка и смола (или же расплавленная медь), то мучение станет ещё сильнее. Мудрость этого в том, что [плакальщица] при беде не проявляла терпение, и потому будет облачена в это, поскольку наказание подобно деянию.



# ТРЕТИЙ И ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОДЫ

Зейд ибн Халид, да будет доволен им Аллах рассказывал: «Посланник Аллаха совершил с нами утреннюю молитву в Худайбийе сразу после выпадения дождя. После совершения молитвы он повернулся к людям и сказал: "Известно ли вам, что сказал ваш Господь?" Люди

ответили: "Аллаху и Его посланнику это известно лучше". Тогда Пророк 
в сказал: "Он сказал: "Среди Моих рабов выявились верующие в Меня и неверующие. Сказавший, что дождь выпадает благодаря Аллаху и Его милости, то он верит в Меня и не верит в звёзды. Сказавший же, что дождь выпадает благодаря (или по причине) такой-то звезде, то он не верит в Меня и верит в звёзды"».

Муслим передал похожий хадис от Ибн 'Аббаса, в котором говорится: «Некоторые сказали: "Оправдала надежду такая-то звезда". И тогда Аллах ниспослал: "Клянусь местами заката звезд. Если бы вы только знали, что это — клятва великая. Воистину, это — благородный Коран, находящийся в хранимом Писании. К нему прикасаются только очищенные. Он ниспослан Господом миров. Неужели вы не веруете в это повествование (или отворачиваетесь от него) и делаете ваш удел тем, что считаете ложью истину?" (сура "аль-Уакы'а", аяты 75–82)».

- «كف /фа-ля/» (Но нет!): частица ك здесь используется для обращения внимания в смысле: обрати внимание, [Аллах] поклялся местами падения звезд.
- Какая польза в том, что Аллах клянётся, хотя Он правдив и не нуждается в клятвах?
  - 1. Это манера речи арабов, которые утверждают что-либо клятвой.
  - 2. Чтобы увеличилась убеждённость верующих. Ничто не мешает в использовании частиц утверждения, которые увеличивают убеждённость раба.
  - 3. Аллах клянётся великими вещами, указывающие на полноту Его Мощи, Величия и Знания.
  - 4. Указание на положение того, чем Он клянётся, поскольку Он клянётся только великим.
  - 5. Проявление внимания тому, кому обращена клятва, и то, что он достоен внимания и подтверждения.
- «Благородный», то есть (1) великолепный, прекрасный, и нет ничего прекраснее Корана; (2) дающий много даров, дарует людям /ахль/ Корана мирские и религиозные, материальные и духовные блага.

- «В хранимом Писании»: Хранимая Скрижаль или же свитки, которые в руках ангелов.
- «К нему прикасаются только очищенные»: ангелы. В этом указание на то, что сердце, очищенное от грехов, лучше понимает Коран.
- «Ниспослан»: в этом указание:
  - 1. на то, что Коран был ниспослан для всех созданий, и на всеобщность миссии Пророка :
  - 2. он ниспослан от их Господа. И если это так, то это является Законом для них, судящий между ними;
  - 3. ниспослание Корана являет полноту господства Аллаха, также в этом указание на милость [Аллаха] для Его рабов;
  - 4. Коран это речь Аллаха, он ниспослан и не является сотворённым.
- «**Не веруете (или отворачиваетесь)**»: боитесь, и не подобает вам это, однако необходимо тому, с кем Коран, подчиняться ему.
- «И делаете ваш удел тем, что считаете ложью истину?»: делаете вашу благодарность неверием, что является глупостью.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Тафсир 82-го аята из суры «аль-Уакы'а»: «**И делаете ваш удел тем, что считаете ложью истину?**».

**Второй.** Упоминание о четырёх качествах, оставшихся со времён невежества (гордость происхождением, опорочивание [чужого] рода, связывание выпадения дождя со звёздами и оплакивание покойников (нияха)»).

**Третий.** Часть этого является неверием (связывание выпадения дождя со звёздами и оплакивание покойников (*нияха*)).

**Четвёртый.** Иногда неверием называется то, что не выводит мусульманина из религии (как связывание выпадения дождя со звёздами: иногда это неверие, выводящее из религии, а иногда — неверие меньше неверия).

**Пятый.** Слова Аллаха «*Среди Моих рабов выявились верящие в Меня и неверующие...*» связаны с признанием благ Аллаха и отрицанием их (если человеку даруются милости, то является обязательным для него не приписывать их только причинам, не приписав их Аллаху).

**Шестой.** Понимание веры в данной ситуации (по причине того, что он приписал это щедрости и милости Аллаха).

**Седьмой.** Понимание неверия в данной ситуации (по причине того, что он приписал это звёздам).

**Восьмой.** Понимание высказывания «*Оправдала надежду такая-то звезда*» (то есть это произошло по ее причине).

**Девятый.** Постановка учёным вопроса перед обучающимися для привлечения их внимания, примером чему является вопрос Пророка **\*\***: «*Известно ли вам, что сказал ваш Господь?*» (по причине этого сердца становятся более внимательны, и это из его **\*\*** прекрасных методов обучения).

**Десятый.** Суровая угроза плакальщице (*нааиха*) ([она восстанет в] одеянии из смолы (или расплавленной меди), покрытая коростой).

# Проверочные вопросы по шестому разделу (7 глав)

Первое задание. Какая разница между следующими?

|      |     | доорое предзнаменование                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Суеверие                   |
|------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
|      | 1   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      | 2   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      | 3   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      |     | Жребий                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Гадание по стрелам         |
|      | 1   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      | 2   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      | 3   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      | Вт  | орое задание: поставь галочку во                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | зле правильного ответа или |
| доп  | ОЛІ | ни выражение.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                            |
|      | 1.  | Из признаков колдовства:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                            |
|      | 1   | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                            |
|      | 3   | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                            |
|      | 5   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      | 2.  | Разъяснение Умара о том, что таг                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ут — это шайтан, является  |
| тол  | КОЕ | ванием с помощью примера:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | верно П неверно            |
|      |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      | 3.  | « <b>Приобрел это</b> », то есть:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | «нет                       |
| уде  | ла× | р, то есть:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                            |
|      |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      |     | Слово « <i>Избегайте</i> » более красно                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _                          |
| ско. |     | ту слово «избегайте» имеет смысл «                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | оставьте и отдалитесь»:    |
|      |     | верно 🗆 неверно                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                            |
|      |     | « <b>Семи губительных грехов</b> » не по                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                            |
| гре  | XOB | в только семь:   Верно    Верно    Верно    Верно    Верно    Верно    Верно    Верно    Верно     Верно     Верно     Верно | неверно                    |

| 6. Упоминание количества в шариатских текстах имеет ли осооыи смысл?                                                                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7. Почему оно упоминается, если у него нет значения?                                                                                                                      |
| 8. Те, кого запрещено убивать: ☐ 3 ☐ 4<br>Запрещено: ☐ поедание лихвы ☐ не только поедание                                                                                |
| 9. Сирота — это тот, у кого умер его ( $\square$ отец / $\square$ мать), будто то девочка или мальчик ( $\square$ до / $\square$ до и после) наступления совершеннолетия. |
| <ul><li>10. Целомудренные — это: □ свободные □ не занимающиеся прелюбодеянием.</li></ul>                                                                                  |
| <ul><li>11. Правитель обязан казнить колдуна:</li><li>□ не требуя покаяния</li><li>□ после покаяния</li></ul>                                                             |
| <ul> <li>12. Джибт — это:</li> <li>□ колдовство</li> <li>□ всё то, в чём нет блага, как колдовство и тому подобное.</li> </ul>                                            |
| <ul> <li>13. Тагут — это:</li> <li>□ шайтан □ то, в отношении чего раб переходит границы в поклонении, следовании или подчинении.</li> </ul>                              |
| <ul><li>14. Гадание по полёту птиц из суеверий (татаюр).</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                              |
| <ul><li>15. Изучивший что-то из астрологии, изучил часть колдовства.</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                  |
| <ul><li>16. Небесные тела: □ оказывают □ не оказывают влияния на то, что происходит на земле.</li></ul>                                                                   |

| 17. виды наук о звездах.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1)его положение                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 2) его положение                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 18. Сплетни упомянуты в главе о колдовстве по причине:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| □ ошибки в некоторых копиях книги                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| □ имеют общее с колдовством в разделении людей                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 19. «Поистине, в красноречии есть колдовство»:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| □ это восхваление □ это порицание                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| $\square$ это разъяснение того, что есть в действительности, а его хукм                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| зависит от его следов.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>20.</b> Прорицатель ('арраф) — это:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| □ предсказатель □ общее название                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 01 111 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 21. Шейх привёл главу о предсказателях для разъяснения:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| □ того, кем они являются □ как к ним обращаются                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| □ их положения □ всё вместе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 22 M                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>22.</b> Изучение нумерологии делится на: □ 2 вида                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| □ один вид согласно словам Ибн 'Аббаса, да будет доволен им Аллах.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| in in the second |
| 23. Тот, кто поверил предсказателю, зная, что никто не знает                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| скрытого, кроме Аллаха, впал в: П малое П больше неверие.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 24. Если одна женщина скажет другой: «Я сделаю колдовство по                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| отношению к твоему мужу, и на тебе не будет греха», то:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| $\square$ они равны в грехе колдовства $\square$ нет греха на второй                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>25.</b> (человек, у которого <i>ты</i> бб [колдовство]), то есть:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| □ колдовство, и оно названо так, с надеждой на излечение                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| □ лечение больного                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| 26. Шариатские тексты и слова праведных предшественников указывают на □ дозволенность □ недозволенность лечения    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| колдовства колдовством.                                                                                            |
| 27. Колдовство лечится путём:                                                                                      |
| □ хиджамы □ чтения «аята аль-Курси»                                                                                |
| □ мольбами, подобно «О Господь людей, отврати болезнь…»                                                            |
| □ всего упомянутого                                                                                                |
| 28. Нушра (снятие коловства) делится на:                                                                           |
| 1)                                                                                                                 |
| 2)                                                                                                                 |
|                                                                                                                    |
| <b>29.</b> На несостоятельность суеверий семейства фараона было указано в словах:                                  |
| □ «Воистину, их дурные предзнаменования были у Аллаха»                                                             |
| □ «Ваше дурное предзнаменование обратится против вас са-                                                           |
| MUX»                                                                                                               |
|                                                                                                                    |
| 30. Суеверия противоречат единобожию, поскольку они:                                                               |
| $\hfill \square$ лишают человека упования на Аллаха и приводят к упованию на кого-то другого                       |
| □ человек полагается на то, чего не существует                                                                     |
| □ всё вышеупомянутое                                                                                               |
| 31. «Ваше дурное предзнаменование обратится против вас самих» — это то, что сказали: □ жители селения □ посланники |
| <b>32.</b> «Воистину, их дурные предзнаменования были у Аллаха», то есть:                                          |
| «Ваше дурное предзнаменование обратится против вас самих», то                                                      |
| есть:                                                                                                              |
| 33. Распространение болезни с дозволения Аллаха касается:                                                          |
| □ болезней телесных □ душевных □ всего упомянутого                                                                 |

| 34. «инфекция сама по сеое не влияет, оурные приметы не влияют, влияние совы — ложь, и злополучность месяца сафар —                                                                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ложь» здесь имеется в виду отрицание:                                                                                                                                                                                                                       |
| □ их существования □ их воздействия                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>35.</b> «Инфекция сама по себе не влияет», то есть:                                                                                                                                                                                                      |
| Противоречит ли это хадису « <b>Убегай от прокажённого</b> »?                                                                                                                                                                                               |
| <b>36.</b> Как мы объединим между словами « <b>Дурные приметы не</b> влияют» и «Если бы в чём-то было плохое предзнаменование»?                                                                                                                             |
| 37. «Влияние совы — ложь», то есть                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>38.</b> « <b>Но каждого из нас</b> », то есть                                                                                                                                                                                                            |
| <b>39.</b> «вёзды не влияют», то есть                                                                                                                                                                                                                       |
| <ul><li>40. Слова «В месяце сафар — благо» являются:</li><li>□ дозволено □ благое предзнаменование</li><li>□ лечение нововведения нововведением</li></ul>                                                                                                   |
| <b>41.</b> Под распугиванием птиц имеется в виду причинение им неприятностей: □ верно □ неверно                                                                                                                                                             |
| <b>42.</b> Арабы приобщились вымышленным знаниям, как суеверия, гадание по полёту птиц и заговоры и напридумывали лживые россказни, распространяя их среди людей, например, их утверждения о том, что злые духи мешали им в путешествиях, или о том, что из |

| крови умершего вылетела птица, которую называют $xama$ (сова), или о разговорах с джиннами, и другие россказни.                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ верно □ неверно                                                                                                                                                        |
| <b>43.</b> Слова человека «Благо, если пожелает Аллах», если он слышит собаку или осла: □ дозволены □ не дозволены                                                       |
| <b>44.</b> Выражение «Это счастливая звезда»:                                                                                                                            |
| □ дозволено □ не дозволено                                                                                                                                               |
| <b>45.</b> Благое предзнаменование — это:                                                                                                                                |
| 🛘 только благое слово, как это пришло в хадисе                                                                                                                           |
| $\square$ всё то, что ободряет человека к совершению благого, из слов и дел, из того, что слышит и видит.                                                                |
| <b>46.</b> Если человек увидел дурное предзнаменование и продолжил своё дело, но со страхом и стеснением в сердце, то это:                                               |
| □ дозволено □ малое многобожие □ грех                                                                                                                                    |
| Если же он по причине суеверия отворачивается и оставляет задуманное, то это: $\ \square$ малое многобожие $\ \square$ большой грех                                      |
| <b>47.</b> Выражение «порицаемое суеверие» указывает на то, что из суеверий бывают благие: $\square$ верно $\square$ неверно                                             |
| <ul><li>48. Неприязнь к некоторым цифрам, местам, дорогам:</li><li>□ дозволена</li><li>□ является суеверием</li></ul>                                                    |
| <b>49.</b> Если тот, кто желает жениться и пишет на одном листочке «женюсь», а на другом — «не женюсь», и принимает решение, вытягивая эти листочки, то это относится к: |
| $\square$ благим предзнаменованиям ( $ma\phi ayль$ ) $\square$ суевериям                                                                                                 |
| <b>50.</b> Если человек сомневается, выходить ли ему в путь, и по причине этого открывает мусхаф и, увидев аяты о милости Аллаха, выходит в путь, то это относится к:    |
| □ благим предзнаменованиям (тафауль) □ суевериям                                                                                                                         |

| 51. Если человек вышел в путь и по дороге услышал то, что обод-                                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| рило его — слова одного человека другому «Счастливый», то это отно-                                                                                                                                                                                |
| сится к:                                                                                                                                                                                                                                           |
| □ благим предзнаменованиям ( <i>тафауль</i> ) □ суевериям                                                                                                                                                                                          |
| <ul><li>52. Если в сердце человека вошло суеверие, однако оно не отвратило его и не вселило страха, то он:</li><li>□ впал в грех</li><li>□ нет на нём греха</li></ul>                                                                              |
| <b>53.</b> Если человек нашёл в себе что-то из суеверий, однако продолжил делать начатое и не обратил на это внимания, то он:                                                                                                                      |
| □ совершил многобожие □ не совершил многобожия                                                                                                                                                                                                     |
| <ul><li>54. Аллах сделал так, что болезни передаются по причине инфекций: □ верно □ неверно</li></ul>                                                                                                                                              |
| <ul><li>55. Каждый, кто боится кого-то помимо Аллаха, будет под его властью, и это — из наказаний суеверных людей.</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                                             |
| <ul><li>56. Слова «Да убережёт Аллах от зла смеха» после многочисленного смеха:</li><li>□ дозволены</li><li>□ не дозволены</li></ul>                                                                                                               |
| <ul> <li>57. Тот, кто совершил молитву <i>истихара</i> (испрашивания благого),</li> <li>а затем увидел сон и оставил задуманное:</li> <li>□ впал в суеверие</li> <li>□ это плоды испрашивания благого</li> </ul>                                   |
| 58. Тот, кто сомневается, какое из дел ему делать:  □ взывает к Аллаху □ советуется □ совершает молитву истихара □ выбирает посредством жребия □ первый и второй вариант, а затем, выбрав один вариат, совершает молитву истихара □ всё упомянутое |

| <b>59.</b> 10т, кто совершил молитву <i>истихара</i> , затем вышел в путь и вернулся по причине порванной одежды, тот:                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ впал в суеверие □ это плоды испрашивания благого                                                                                                        |
| 60. Молитва совершается после того, как человек решит совершить какое-то дело, согласно словам Пророка ∰ «в этом деле»:  □ верно □ неверно                |
| 61. Человек относительно того дела, которое решил сделать после <i>истихары</i> , обращается к физическим или шариатским причинам:  □ верно □ неверно     |
| 62. Убеждённость в том, что звёзды являются причиной дождя, а Аллах — Тот, Кто посылает его:  □ является правильной □ малое многобожие                    |
| 63. Ушли дожди джахилиййи, и пришли области низкого атмо-<br>сферного давления: □ верно □ неверно                                                         |
| 64. Человек говорит солнцу: «Забери мои годы и дай годы невесты»: □ верно □ неверно                                                                       |
| 65. Противоречивые мнения учёных о знании о звёздах можно объединить подобно тому, как это было объединено в главе о снятии колдовства: □ верно □ неверно |
| <ul><li>66. Ориентиры для путников бывают:</li><li>□ на земле □ в небеса □ всё указанное верно</li></ul>                                                  |
| 67. الرحم (рахим) — это: 🛘 родство 🗘 родственники супругов                                                                                                |
| 68. Колдовство может подействовать в изменении сути вещей так, что представит деревянную дочечку золотом:  □ верно □ неверно                              |

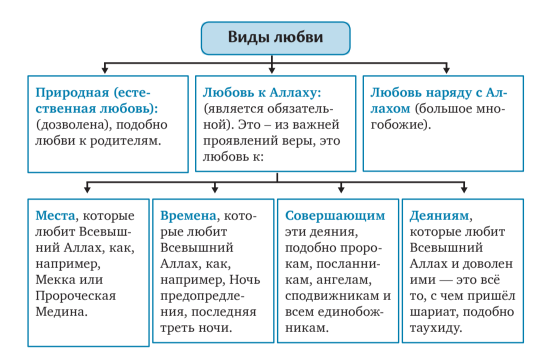
| 69. Хадисы с угрозой наказания оставляются так, как есть, и не                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| противопоставляются хадисам с обещанием прощения, поскольку                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| это сильнее в устрашении:   верно   неверно                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 70. Иногда в шариатских текстах упоминается количество чеголибо из соображении уменьшения объёма информации и объединения её с делением и количеством, чтобы улучшить понимание и запоминание: □ верно □ неверно                                                                                                                                                                                                  |
| <b>71.</b> Цель приписывания чего-либо к невежеству (джахилиййи):                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| □ для отвращения от этого □ для указания на то, что это                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| невежество и глупость    Всё упомянутое                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 72. Пророк ∰ сообщил о том, что произойдёт, но не для того, чтобы люди занимались этим, подобно его словам «Вы не оставите это»: □ верно □ неверно                                                                                                                                                                                                                                                                |
| чтобы люди занимались этим, подобно его словам « <i>Вы не оставите</i> это»: □ верно □ неверно  73. Большие грехи не стираются по причине праведных деяний,                                                                                                                                                                                                                                                       |
| чтобы люди занимались этим, подобно его словам « <i>Вы не оставите это</i> »:   верно неверно  тако непременно необходимо покаяние.                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| чтобы люди занимались этим, подобно его словам « <i>Вы не оставите</i> это»: □ верно □ неверно  73. Большие грехи не стираются по причине праведных деяний,                                                                                                                                                                                                                                                       |
| чтобы люди занимались этим, подобно его словам « <i>Вы не оставите это</i> »:   верно неверно  тако непременно необходимо покаяние.                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| чтобы люди занимались этим, подобно его словам « <i>Вы не оставите</i> это»: ☐ верно ☐ неверно  73. Большие грехи не стираются по причине праведных деяний, однако непременно необходимо покаяние. ☐ верно ☐ неверно  74. Коран называется Благородным ( <i>аль-Карим</i> ) по причине того, что: ☐ он много дарует ☐ поскольку он прекрасный ☐ всё упомянутое верно                                              |
| чтобы люди занимались этим, подобно его словам « <i>Вы не оставите</i> это»: □ верно □ неверно  73. Большие грехи не стираются по причине праведных деяний, однако непременно необходимо покаяние. □ верно □ неверно  74. Коран называется Благородным ( <i>аль-Карим</i> ) по причине того, что: □ он много дарует □ поскольку он прекрасный                                                                     |
| чтобы люди занимались этим, подобно его словам « <i>Вы не оставите</i> это»: ☐ верно ☐ неверно  73. Большие грехи не стираются по причине праведных деяний, однако непременно необходимо покаяние. ☐ верно ☐ неверно  74. Коран называется Благородным ( <i>аль-Карим</i> ) по причине того, что: ☐ он много дарует ☐ поскольку он прекрасный ☐ всё упомянутое верно  75. «Касаются его только очищенные», а это: |

Третье задание: укажи, что из столбца А соответствует столбцу Б.

| A                                                      | Б                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Тот, с кем залю-<br>чен договор (المُعامد)          | • Между нами договор о безопасности для торговли или разъяснения ислама                                                              |
| 2. Зиммий (الذِّمِّيُّ)                                | • Рисующие на песке для совершения колдовства или предсказаний.                                                                      |
| 3. Джибт (الجبت)                                       | • Между нами договор о ненападении.                                                                                                  |
| 4. Тот, кому даро-<br>вана безопасность<br>(المستأمِن) | • Между нами договор защиты при выплате джизьи.                                                                                      |
| 5. Суеверие (الطِّيرَةُ)                               | • Разобщение между людьми и разделение.                                                                                              |
| 6. Колдовство (الْعَضْهُ)                              | • Красноречие, сбивающее разум и изменяющее мысли.                                                                                   |
| 7. Большой грех<br>(الكبيرة)                           | • Общее название предсказателей, астрологов, гадающих на песке и других.                                                             |
| 8. Красноречие<br>(البيان)                             | • Всё, за что предусмотрено отдельное наказание.                                                                                     |
| 9. Черчение линий на земле (الطَّرْقُ)                 | • Распугивание птиц, считая, что в зависимости от направления их полёта это будет плохим или хорошим знаком.                         |
| (العَرَّاف) 10. Appaq                                  | • Дурное предзнаменование относительно какого-либо места или периода времени по причине увиденного, услышанного или того, что узнали |
| 11. Гадание по<br>полёту птиц (الْعِيَافَةُ)           | • Всё то, в чём нет блага, подобно колдунам и подобным им.                                                                           |

# СЕДЬМОЙ РАЗДЕЛ. Деяния сердец (9 глав)

31. Глава о словах Всевышнего: «Среди людей есть такие, которые приобщают к Аллаху равных и любят их так же, как любят Аллаха» (аят)



# со второго по третий доводы

Всевышний также сказал: «Скажи: "Если ваши отцы, ваши сыновья, ваши братья, ваши супруги, ваши семьи, приобретённое вами имущество, торговля, застоя в которой вы опасаетесь, и жилища, которые вы облюбовали, милее вам, чем Аллах, Его Посланник и джихад на Его пути, то ждите, пока Аллах не придёт со Своим велением. Аллах не наставляет на прямой путь нечестивых людей"» (сура «ат-Тауба», аят 24).

Анас рассказывал, что посланник Аллаха сказал: «Ни один из вас не уверует до тех пор, пока я не стану для него более любимым, чем его ребёнок, отец и все остальные люди». Этот хадис передали аль-Бухари и Муслим.

- «Если ваши отцы, ваши сыновья»: любовь к ним не является поклонением, однако, если человек любит их сильнее Аллаха, то это причина поклонения им.
- «Ни один из вас не уверует»: отрицание обязательной части для полноценности веры, кроме как, если любви не будет совсем.

#### Виды отрицания чего-либо

**Отрицание существования.** Это является основой. Например, «нет веры у поклоняющегося идолам». Если мы не можем истолковать таким образом, то истолковываем как:

**Отрицание действительности.** Например, «Нет молитвы без омовения». Если не можем истолковать таким образом, то истолковываем как:

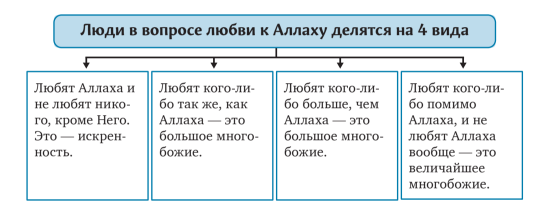
**Отрицание полноценности.** Например, «нет молитвы, когда подана еда».

- Соответствие хадиса к главе явное: если любовь к Посланнику шз проявлений любви к Аллаху, то любовь к нему по следующим обстоятельствам:
  - 1. Поскольку он Посланник Аллаха **4**, и если Аллах для тебя любимее всего сущего, то Его Посланник любимее для тебя, чем все создания.
  - 2. По причине его поклонения Аллаху и донесения Его послания.
  - 3. По причине того, что даровал ему Аллах из прекрасных нравов и благих деяний.

- 4. Поскольку он ﷺ был причиной твоего становления на прямой путь, получения знаний и направления.
- 5. По причине его терпения перед трудностями при донесении послания.
- 6. По причине того, что он ﷺ жертвовал из имущества и своих стараний для того, что возвеличить Слово Аллаха.

#### Как проявляется любовь к Пророку 🖔 после его смерти?

Путём изучения его Сунны, совершения дел в соотвествии с ней, призыва к ней и защиты, предпочтения слов Пророка ﷺ словам любых людей и приверженности его ﷺ пути.



#### С ЧЕТВЁРТОГО ПО ШЕСТОЙ ДОВОДЫ

Они же передали другой хадис Анаса: «Посланник Аллаха сказал: "Человек ощутит сладость веры тогда, когда обнаружит в себе три чувства: когда он возлюбит Аллаха и Его посланника больше всего на свете, когда он возлюбит другого человека только ради Аллаха, а также тогда, когда ему будет ненавистно возвращение в неверие, после того, как Аллах спас его от этого, так же, как ненавистно ему быть брошенным в Огонь"».

В другой версии говорится: «Никто не ощутит сладость веры, пока не...». Далее текст аналогичен предыдущему.

Ибн 'Аббас передал: «Тот, кто станет любить ради Аллаха, ненавидеть ради Аллаха, дружить ради Аллаха и враждовать ради Аллаха, тем самым обретёт покровительство Аллаха. Раб Аллаха не почувствует

вкуса веры, и не помогут ему длительные молитвы и пост, пока не будет именно так. Сейчас же, братство среди людей стало ради мирской жизни, и это не принесут им никакой пользы». Этот хадис передал Ибн Джарир.

В отношении же высказывания Всевышнего «...И оборвутся у них связи...» (сура «аль-Бакара», аят 166) Ибн 'Аббас сказал: «То есть любовь и привязанность».

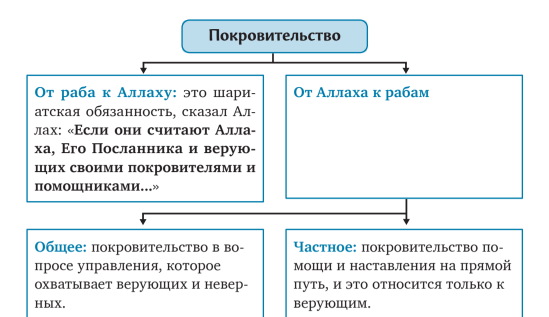
#### Любовь по отношению к поклонению

# Поклонение по своей сути:

любовь-поклонение дозволена только по отношению к Аллаху, и она влечёт за собой самоунижение (перед Аллахом) и возвеличивание, которое требует подчинение приказам и оставление запретов.

# Не является поклонением по сути:

- Любовь ради Аллаха: подобно любви к пророкам и посланникам.
- Любовь как проявление милости: подобно любви к детям.
- Любовь как почитание и уважение: подобно любви к родителю или учителю.
- Природная (естественная любовь): любовь к еде и питью.
- Самый почётный вид любви это первый [любовь ради Аллаха]. Что касается остальных видов, то они являются дозволенными, кроме как если они не будут связаны с поклонением, то в таком случае они становятся поклонением.
- «Сладость веры»: то, что человек найдёт в своём сердце из спокойствия, отдохновения и раскрытия.
- «Кто любит ради Аллаха»: ненавидит того, кого ненавидит Аллах, и любит тех, кого любит Аллах.
- «И оборвутся»: прервутся причины, связывавшие многобожников, и их любовь к идолам.



#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Тафсир 165-го аята из суры «аль-Бакара» («Среди людей есть такие, которые приобщают к Аллаху равных и любят их так же, как любят Аллаха»).

Второй. Тафсир 24-го аята из суры «ат-Тауба» («Скажи: "Если ваши отцы, и ваши сыновья...»).

**Третий.** Любовь человека к Пророку **#** должна быть сильнее его любви к самому себе, своим близким и к имуществу.

**Четвёртый.** Отрицание наличия веры не указывает на выход из ислама (кроме как, если любовь к Пророку не будет отсутствовать в сердце полностью — нет сомнения, что в этом случае отрицается основа веры).

**Пятый.** Вера имеет свою сладость, которую человек может ощутить, а может и не ощущать.

**Шестой.** Человек не достигнет покровительства Аллаха и не ощутит вкуса веры, кроме как посредством четырёх деяний сердца (любовь ради Аллаха, ненависть ради Аллаха, дружба ради Аллаха, вражда ради Аллаха).

**Седьмой.** Понимание сподвижниками Пророка **з** того, что братство людей чаще бывает ради мирской жизни (это в их время, а что же сказать в наше?).

**Восьмой.** Смысл слов Аллаха «**И оборвутся у них связи...**» (сура «аль-Бакара», аят 166) (как, например, любовь и другие связи).

**Девятый.** Среди многобожников есть те, кто любит Аллаха сильной любовью (а верующие любят Аллаха сильнее, чем они — идолов).

**Десятый.** Угроза тому, для кого восемь [видов богатства, перечисленных Аллахом,] любимее, чем религия.

**Одиннадцатый.** Кто возлюбил что-то так же сильно, как Аллаха, тот впал в многобожие.

- 32. О словах Всевышнего Аллаха: «Это всего лишь шайтан пугает вас своими помощниками. Не бойтесь их, а бойтесь Меня, если вы являетесь верующими» (аят)
- Шейх привёл главу о страхе после главы о любви, поскольку поклонение Аллаху, Велик Он и Могуч, опирается на две вещи: любовь — на ней строится подчинение приказам, и страх — по причине него избегают запретного.

#### Виды страха

Природный и естественный страх (дозволенный): «...и вышел из него, боясь и оборачиваясь». Если это приводит к оставлению велений или совершению запретного, то это запретно.

**Божий страх (скрытый)** или страх в поклонении, унижении, возвеличивании и смирении: посвящение этого кому-то, кроме Аллаха является большим многобожием, и люди в этом вопрсое делятся на две крайние и умеренную группы.

- «...пугает вас своими помощниками»: шайтан (дьявол) пугает каждого, кто желает выполнить обязательные в религии деяния.
- «Не бойтесь их»: напротив, продолжайте выполнять то, что Я велел вам, и то, что сделал вам обязательным из джихада, и не бойтесь их. Если Аллах вместе с человеком, то его никто не одолеет.

# второй довод

Всевышний также сказал: «Поистине, оживляют мечети Аллаха только те, которые веруют в Аллаха и в Последний день, выстаивают молитву, дают закят и не боятся никого, кроме Аллаха» (сура «ат-Тауба», аят 18).

• «которые веруют в Аллаха»: Аллах часто упоминает веру в Него и в Последний день, поскольку вера в Аллаха побуждает проявлять надежду, а вера в Последний день — страшиться.

- «Выстаивают молитву», то есть совершают её должным образом, без упущений. Выстаивание молитвы бывает двух видов:
  - 1. Выполнение обязательного, ограничившись лишь обязательными предписаниями из условий молитвы, её столпов и обязательного.
  - 2. Выполнение желательного, совершая желательные предписания сверх обязательных.
- «И не боятся»: الخشية /хашйа/ это страх, основанный на знании о величии того, кого человек боится, и о полноте его власти. Разница между الخشية /хашйа/ и الخوف /хауф/ в следующем:
  - 1. *Хашйа* основана на знании о том, кого боится человек, и его положении, в то время, как  $xay\phi$  может исходить от невежды.
  - 2. Хашйа проявляется по причине величия того, кого человек боится, в то время как хау $\phi$  проявляется по причине слабости бояшегося.
- «Быть может»: Ибн 'Аббас сказал: «"Быть может" (по-араб. عسى /'aca/) от Аллаха является обязательным. Аят пришёл со словом, указывающим на надежду для того, чтобы человек не обольстился и чтобы затем стал описан этим качествами.

Виды оживления мечетей и их разрушения: «Кто может быть несправедливее того, кто запрещает в мечетях Аллаха поминать имя Его и стремится разрушить их?»

#### Оживление смысловое

совершения молитвы, поминания, чтения Корана. Противоположно этому — разрушение смысловое, подобно совершению многобожия и нововведений в них.

#### Оживление физическое

строительство мечетей, мощение, очищение и ремонт. Противоположно этому — разрушение физическое.

# третий довод

Он также сказал: «Есть среди людей такие, которые говорят: "Мы уверовали в Аллаха", — но когда они страдают ради Аллаха, они испытание людское уподобляют наказанию Аллаха» (сура «аль-Анкабут», аят 10).

- Известно, что человек убегает от наказания Аллаха и старается соответствовать Его велению. В отличии от того, кто уподобляет людское испытание наказанию Аллаха и убегает от их мучений в соответствии их страстям, и таким образом уравнивая это искушение наказанию. Иногда он боится их, как боится Аллаха, и уподобляет их причинение страданий наказанию Аллаха, и убегает от этого согласно их велению.
- В аяте предостережение от того, чтобы слова человека противоречили тому, что в его сердце.

#### ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОД

Абу Са'ид рассказывал, что однажды Посланник Аллаха сказал ему: «Из признаков слабости убеждённости, если ты станешь искать благосклонности людей, гневя Аллаха, и воздавать им хвалу за удел, который даровал тебе Аллах, а также порицать их за то, что Аллах не дал тебе самому. Сильное желание жаждущего не принесёт удела Аллаха, а ненависть нежелающего не отвратит его».

- «*искать благосклонности людей*»: боясь их больше, чем Аллаха, и не проявляя к ним искреннего отношения.
- «*и воздавать им хвалу*»: посвящая всю хвалу им, забывая о Создателе этого а это Аллах, Велик Он и Могуч.
- «а также порицать их»: поскольку если Аллах предопределил это, то непременно нашлись бы причины для (достижения) этого, и является обязательным проявление довольства.

#### пятый довод

'Аиша рассказывала, что Посланник Аллаха ﷺ сказал: «Кто ищет благосклонности Аллаха, гневя людей, Аллах дарует ему Свою благосклонность и довольство людей. Тот же, кто ищет благо-

склонности людей, гневя Аллаха, то Аллах обрушит на него гнев Свой и вызовет гнев людей против него». Этот хадис передал Ибн Хиббан в «ас-Сахихе».

• «*Кто ищет*»: боясь их, пока они не станут довольными им, тот боится их больше, чем Аллаха, Велик Он и Могуч.

#### Пользы хадиса:

- 1. Является обязательным стремится к тому, чем доволен Аллах, Велик Он и Могуч, даже если люди будут недовольны этим, поскольку Аллах тот, кто приносит пользу и вред.
- 2. Не дозволено совершать то, чем недоволен Аллах, ради довольства людей, кем бы они ни были.
- 3. Утверждение такого атрибута Аллаха, как Довольство, в его истинной сущности без уподобления созданным.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Тафсир 175-го аята из суры «Али 'Имран» («Это всего лишь шайтан пугает вас своими помощниками…»).

**Второй.** Тафсир 18-го аята из суры «ат-Тауба» («**Поистине, оживляют** мечети Аллаха...»).

**Третий.** Тафсир 10-го аята из суры «аль-Анкабут» («**Есть среди лю**-дей такие, которые говорят: "Мы уверовали в Аллаха"…»).

Четвёртый. Убеждённость человека может слабеть и крепнуть.

**Пятый.** Признаки слабости убеждённости, три из которых содержатся в хадисе Абу Са'ида (искать благосклонности людей, гневя Аллаха, и воздавать им хвалу за удел, который даровал тебе Аллах, а также порицать их за то, что Аллах не дал тебе самому).

**Шестой.** Посвящение страха одному Аллаху является одним из обязательных религиозных предписаний.

**Седьмой.** Напоминание о награде тому, кто делает это (Аллах дарует ему Свою благосклонность и довольство людей).

**Восьмой.** Напоминание о наказаний для того, кто оставляет это (Аллах обрушит на него гнев Свой и вызовет гнев людей против него).

# 33. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Уповайте только на Аллаха, если вы являетесь верующими» (аят)

- После того, как шейх, да помилует его Аллах, рассказал о любви и страхе, он разъяснил, что достижение желаемого и устранение неприятного невозможно, кроме как посредством упования, и невозможно воплощение поклонения [Аллаху полным образом], кроме как посредством упования. Это высшая степень поклонения, и человек непременно должен проявлять упование во всех своих делах.
- «Уповайте только на Аллаха»: в соответствии с грамматикой арабского языка если то, на что падает действие, упомянуто прежде глагола, то это указывает на ограничение. Так же в аяте отрицается полноценность веры того, кто не уповает на Аллаха. Однако, если человек станет полностью уповать на кого-либо, кроме Аллаха, то это будет большим многобожием.

Упование — это правдивое полагание на Аллаха с доверием на Него и совершением установленных шариатом причин. Необходимо полагаться правдиво, совершая дозволенные причины. Виды упования:

Поручительство: не дозволено говорить: «Я уповаяю на тако-го-то», или: «Я уповаю на Аллаха, а затем на тебя». Однако говори: «Я поручил такому-то», поскольку Пророк ∰ поручал другим свои общие и частные дела.

Положиться на живого, проявляя нужду в нём, [будучи убеждённым, что он выше того, что является всего лишь причиной]. Это малое многобожие. Подобно тому, кто уповает на человека касательно средств существования (ризк), проявляя свою потребность в нём.

Положиться во всём на Аллаха, будучи убеждённым в том, что в Его Руках принесение вреда и пользы. Посвящение этого кому-то, кроме Аллаха, является большим многобожием.

#### ВТОРОЙ И ТРЕТИЙ ДОВОДЫ

Всевышний также сказал: «Поистине, верующими являются те, сердца которых трепещут от страха, когда поминают они Аллаха, вера которых увеличивается, когда читаются им аяты Его, и которые уповают на Господа своего...» (сура «аль-Анфаль», аят 2).

Он также сказал: «О пророк! Достаточно Аллаха тебе и тем, которые последовали за тобой из верующих» (сура «аль-Анфаль», аят 64).

- Человек является верующим даже в том случае, если не описан этими качествами, однако у него есть лишь основа веры.
- «О пророк! Достаточно Аллаха тебе и тем, которые последовали за тобой из верующих»: достаточно вам только Аллаха и тем, кто последовал за тобой, из числа верующих в Аллаха. Посему, уповайте на Него все вместе ты и твои последователи.

# Аллах упомянул в этих аятах пять качеств полноценной веры

- 1. «Сердца которых трепещут от страха, когда поминают они Аллаха» боятся по причине возеличивания Аллаха. Признак веры страх при поминании Аллаха.
- **2.** «**вера которых увеличивается, когда читаются им аяты Его**» по причине веры и подчинения. Иногда челвоек получает пользу от чтения Корана другими больше, чем от своего.
- **3.** «**и уповают на Господа своего**», то есть уповают на Аллаха и ни на кого другого, совершая причины и это то, для чего приведён аят.
- **4.** «**Которые выстаивают молитвы**», то есть совершают её полноценным образом. Под молитвой подразумеваются обязательные и добровольные.
- **5.** «**и расходуют из того, чем Мы их наделили**» похвала касается расходующих всё имущество и часть его. Расходующий полностью достоин похвалы, если полагается на Аллаха.

# ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОД

Он также сказал: «**А кто уповает на Аллаха, для того Он достаточен...**» (сура «ат-Таляк», аят 3).

- То есть достаточен в том, что его беспокоит, и Он облегчает его дела. Если его постигают неприятности, то ему достаточно Аллаха. Посланник господин уповающих, но при этом его постигали неприятности, но не постигало то, что вредило ему.
- Из аята понимается, что полагающийся не на Аллаха будет оставлен без помощи, поскольку Аллах не поможет ему.

## пятый довод

Ибн 'Аббас, да будет довлен Аллах им и его отцом, сказал: «"Достаточно нам Аллаха, и Он лучший, на Кого можно положиться!" — это слова, которые сказал Ибрахим, когда он был брошен в огонь. То же самое сказал Мухаммад , когда было сказано: ""Народ собрался против вас. Побойтесь же их!" — но это только увеличило их веру..." (сура «Али Имран», аят 173)». Передал аль-Бухари.

Это история есть в Коране. Когда Абу Суфьян вернулся [к своим войскам] с Ухуда, он пожелал вернуться к Пророку и его сподвижникам, чтобы добить их, как он предполагал. Ему встретился караван, и он спросил у них: «Куда вы направляетесь?» Они ответили: «Мы едем в Медину». Тогда он сказал: «Донесите до Мухаммада и его сподвижников, что мы возвращаемся к ним и добьём их». Караван направился в Медину и сообщил им об этом, на что Пророк и те, кто были с ним, ответили: «Достаточно нам Аллаха, и Он лучший, на Кого можно положиться!». Они выдвинулись в количестве семидесяти всадников, пока не достигли местечка Хамра аль-Асад, однако Абу Суфьян отказался от своего мнения и выдвинулся в Мекку. Таким образом Аллах избавил Своего Посланника и верующих от сражения, поскольку они полагались на Него. «Люди сказали им», то есть караванщики.

#### Примечание

Ибн 'Аббас, да будет доволен Аллаха им и его отцом, был из тех, кто передавал от бану Исраиль, и это известно среди учёных. Однако в этом есть сомнение, поскольку Ибн 'Аббас, да будет доволен Аллах им и его отцом, был из тех, кто порицал передачу от бану Исраиль.

Верим ли мы в истории, передаваемые от бану Исраиль?

1. Верим в них, если наш шариат подтверждает их правдивость.

- 2. Не верим, если наш шариат считает их ложью.
- 3. Если шариат не указывает на их правдивость или лживость, то мы воздерживаемся не верим, но и не отрицаем их.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Упование на Аллаха является обязательным (так как Аллах связал наличие веры с ним).

Второй. Это является одним из условий веры.

**Третий.** Тафсир 2-го аята из суры «аль-Анфаль» («Поистине, верующими являются те, сердца которых трепещут от страха, когда поминают они Аллаха…»).

**Четвёртый.** Тафсир 64-го аята из той же суры («О пророк! Достаточно Аллаха тебе...»).

Пятый. Тафсир 3-го аята из суры «ат-Таляк» («А кто уповает на Аллаха, для того Он достаточен...»).

**Шестой.** Величие этого выражения, так как Ибрахим и Мухаммад, да будет над ними благословение Аллаха, говорили так при трудностях.

(В этой главе указание на увеличение веры; что при трудностях человеку следует полагаться на Аллаха, Велик Он и Могуч, совершая причины; что следование за Пророком вместе с верой — причина тому, что Аллаха будет достаточно рабу).

# 34. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Неужели они не опасались хитрости Аллаха? Хитрости Аллаха не опасаются только люди, терпящие убыток!»

- В главе говорится о чувстве безопасности от хитрости Аллаха и отчаянии в Его Милости. Это две крайности, однако стремящийся к Аллаху должен объединить между страхом и надежды. Из аята же выводятся следующие пользы:
  - 1. Предостережение от милостей, которыми Аллах одаряет раба, чтобы они не стали завлечением (*ucmudpadж* сбивающими с прямого пути искушением).
  - 2. Запрет на чувство безопасности от хитрости Аллаха.

## второй довод

Также слова Его: «**Кто же отчаивается в милости своего Господа, кроме заблудших?!**» (сура «аль-Хиджр», аят 56).

- В аяте указание на то, что в милости Аллаха отчаивается только тот, кто сбился с прямого пути, блуждает и не знает, что присуще Аллаху, при том, что Он близок к тому, чтобы поменять положение раба. Отчаяние не дозволено, потому что в нём проявляются плохие мысли об Аллахе, поскольку это:
  - 1. порочение Его мощи, поскольку тот, кто знает, что Аллах способен на всё, не будет считать что-то невозможным для Него;
  - 2. порочение Его Милости, поскольку тот, кто знает, что Аллах милостив, не будет считать далёкой Его милость.

# третий и четвёртый доводы

Ибн 'Аббас рассказывал, что однажды Посланника Аллаха спросили о смертных грехах, и он ответил: «Это — приобщение к Аллаху равных, потеря надежды на милость (или на помощь) Аллаха и ощущение безопасности от хитрости Аллаха».

Ибн Мас'уд передал так: «Самые страшные из смертных грехов — это приобщение к Аллаху равных, ощущение безопасности от хитрости

Аллаха, отчаяние в милости Аллаха и потеря надежды на помощь (или на милость) от Аллаха». Передал Абдурраззак.

- «Приобщение к Аллаху равных»: имеется в виду большое и малое многобожие. Малое многобожие хуже, чем большие грехи.
- «Ощущение безопасности от хитрости Аллаха»: когда человек ослушается Аллаха, обольщаясь Его милостями.
- «Отчаяние в милости Аллаха»: считать далёкой милость Аллаха и считать невозможным получение желаемого.
- «Потеря надежды на помощь Аллаха»: считать далёким избавление от неприятного.

#### Итог

Стремящийся к Аллаху должен сторониться двух качеств, отдаляющих его от Господа: ощущение безопасности от хитрости Аллаха и отчаяние в Его милости. Если его постигнет беда или утрата того, что он любит, то ты видишь, как он впадает в отчаяние, считает невозможным избавление от неё и не стремится к причинам, приводящим к нему, если Аллах не наставит его.

Что касается чувства безопасности от хитрости Аллаха, то ты видишь, как человек постоянно совершает грехи, в то время как он постоянно получает милости; и он считает, что он на истине, оставаясь на заблуждении, и нет сомнения, что это завлечение (искушение благами).

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Тафсир 99-го аята из суры «аль-А'раф» («Неужели они не опасались хитрости Аллаха?»).

Второй. Тафсир 56-го аята из суры «аль-Хиджр» («Кто же отчаивается в милости своего Господа, кроме заблудших?!»).

**Третий.** Суровая угроза для тех, кто считает себя в безопасности от хитрости Аллаха (тем, что это из больших грехов).

Четвёртый. Суровая угроза для тех, кто отчаялся в милости Аллаха.

# 35. Глава о терпении перед предопределением Аллаха является частью веры в Него

#### Три вида терпения Терпение в подчине-Терпение перед не-Терпение в оставлении Аллаху для его нии грехов: как оставприятностями, предсовершения: это терление многобожия и определёнными Алпение при совершении лахом: как смерть родиных запретов. приказанного, как моного. литва и пост.

Терпение в подчинении Аллаху упомянуто прежде других видов, поскольку это включает в себя подчинение и совершение деяний. Затем упомянуто терпение в оставлении грехов, поскольку в этом удержание от чего-то. Что же касается терпения перед неприятностями, предопределёнными Аллахом, поскольку причины этого находтся не в руках раба. И для раба терпение в оставлении грехов может быть тяжелее, чем терпение при совершении приказанного.



### ПЕРВЫЙ ДОВОД

Всевышний Аллах сказал: «**Не происходит никакого несчастья**, иначе как с позволения Аллаха. А кто уверовал в Аллаха, наставляет Он сердце его на верный путь…» (сура «ат-Тагабун», аят 11).

'Алкама в отношении данного аята сказал: «Это сказано в отношении человека, который, когда его постигает несчастье, знает, что это происходит по воле Аллаха, и поэтому смиряется со случившимся и покоряется».

 «...наставляет Он сердце его на верный путь»: наделяет его спокойствием, а если Он наставит его сердце, то наставит и органы тела.

## второй довод

В «ас-Сахихе» Муслима приводится хадис Абу Хурайры, да будет доволен им Аллах, что Посланник Аллаха **ж** сказал: «Две черты людей являются проявлением неверия — опорочивание рода и оплакивание умершего».

- «*Опорочивание рода*»: порочание или его отрицание. Это из деяний неверия.
- «*и оплакивание умершего*»: это то, из-за чего приведён хадис, поскольку оплакивание из проявлений недовольства.

# ТРЕТИЙ И ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОДЫ

Аль-Бухари и Муслим передали хадис Ибн Мас'уда о том, что Пророк сказал: «Не из нас тот, кто бьёт себя по щекам, рвёт свою одежду и взывает зовом времён джахилиййи».

Анас рассказывал, что Пророк **в** сказал: **«Если Аллах хочет добра** Своему рабу, то Он ускоряет его наказание в мирской жизни. Если же Всевышний желает зла для Своего раба, то Он воздерживается от наказания за совершённый им грех до наступления Дня воскресения».

- «взывает зовом времён джахилиййи»: любой зов времён невежества. Пример этому разрушение домов, битьё посуды, порча пищи и подобное этому из того, что совершают люди при бедах.
- «Если Аллах хочет Своему рабу»: не имеется в виду, что зло, предопределённое для раба, является злом само по себе, поскольку Пророк ∰ сказал: «Зло не от Тебя». Однако Он предопределяет это ради какой-либо мудрости, и в таком случае это будет благом по причине мудрости, содержащейся в нём.
- Цель хадиса успокоение того, с кем случилось несчастье, для того, чтобы он не печалился и не тревожился. Это благо, поскольку наказание мирское легче, чем наказание в Вечной жизни, и потому человек восхваляет Аллаха за то, что не отсрочил наказание до Судного дня.

## пятый довод

Пророк сказал: «Величина награды зависит от величины испытания. Если Всевышний Аллах возлюбил какой-либо народ, то Он посылает ему испытание. Тот, кто проявит довольство, ему будет довольство, а тот, кто проявит негодование, Аллах обратит на него Свое негодование». Ат-Тирмизи назвал этот хадис хорошим.

- Из хадиса выводятся следущие пользы:
  - 1. Чем большее бедствие терпит человек, тем больше его награда.
  - 2. Если Аллах любит какой-то народ, то Он испытывает их тем, что предопределяет в бытии или в шариате.
  - 3. Утверждение любви и недовольства в отношении Аллаха, Велик Он и Могуч, с предостережением от уподобления и придавания образа.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Тафсир 11-го аята из суры «ат-Тагабун» («А кто уверовал в Аллаха, наставляет Он сердце его на верный путь...»).

**Второй.** Терпение — часть веры в Аллаха (терпение перед предопределением Аллаха).

**Третий.** Опорочивание рода является неверием (а это его порочание или отрицание — это малое неверие).

**Четвёртый.** Суровая угроза тому, кто бьёт себя по щекам и рвёт одежду, а также обращается с призывом времён невежества (поскольку он **#** проявил непричастность к нему).

**Пятый.** Признак того, что Аллах желает добра Своему рабу (ускоряет ему наказание в мирской жизни).

**Шестой.** Признак того, что Аллах желает зла Своему рабу (отлагает наказание до Судного дня).

**Седьмой.** Признак любви Всевышнего Аллаха к Своему рабу (а это испытание).

Восьмой. Запрет негодования (тем, чем испытывается раб).

**Девятый.** Награда за довольство испытанием (а это довольство Аллаха, Велик Он и Могуч, Своим рабом).

# 36. Глава о показном благочестии (рия)

### С ПЕРВОГО ПО ТРЕТИЙ ДОВОДЫ

Всевышний Аллах сказал: «Скажи: "Я ведь — лишь человек, подобный вам: ниспослано мне откровение о том, что ваше Божество— Единое Божество. И кто надеется встретить своего Господа, пусть творит дело благое и в поклонении Господу своему не приобщает к Нему никого"» (сура «аль-Кахф», аят 110).

Абу Хурайра рассказывал со слов Пророка : «Всевышний Аллах сказал: "Я самый богатый из всех сотоварищей. И Я оставлю любого, кто своим действием приобщит ко Мне сотоварища, вместе с тем, кого он придал Мне в сотоварищи"». Передал Муслим.

Абу Саид передал следующее высказывание Пророка **\*\***: **«Не сообщить ли мне, что для вас является более опасным и страшным, чем аль-Масих ад-Даджжаль?»** Люди ответили: **«Сообщи, о посланник Аллаха!»** Он сказал: **«Это — скрытый ширк: когда человек встаёт на молитву, специально приукрашивая её, когда видит, что на него кто-то смотрит»**. Этот хадис приведён Ахмадом.

- «Скажи: "Я ведь лишь человек...»: Пророку ∰ было приказано сообщить людям о том, что он человек, и он подтвердил это словами «подобный вам», кроме того, что ему было внушено из откровения, по причине чего является обязательным подчиняться ему. Однако запрещено поклоняться ему.
- «встретить своего Господа»: встреча с довольством и благом, присущее только верующим, и это включает видение Господа в Последней жизни.
- «дело благое»: искреннее и правильное (искренне и следуя Сунне).
- «Я самый богатый»: здесь два смысла:
  - 1. недействительность деяний, совершаемых с показухой, а также запрет показухи;

- 2. разъяснение богатства Аллаха и величия Его права, и недозволенность комулибо приобщить к Нему сотоварищей.
- «аль-Масих ад-Даджжаль», смазанный, потёртый (мамсух) на правый глаз, он человек из сынов Адама, лжец.

# Почему Пророк **∰** боялся за них показухи больше, чем аль-Масиха ад-Даджаля?

- 1. Поскольку ад-Даджаль явный, а искушение (фитна) показухи скрытое, и очень сложно избавиться от показухи.
- 2. Поскольку искушение ад-Даджаля произойдёт только в конце времён в отличии от показухи, которая является искушением во все времена.

#### Многобожие бывает двух видов

- 1. Скрытое то, что бывает в средце, подобно показухе, это называется скрытым многобожием.
- 2. Явное проявляемое в словах, подобно клятве не Аллахом или совершение поклонов не Аллаху.



## Как избавиться от показухи?

- 1. Возвеличивать Аллаха, путём изучения единобожия и совершая деяния в соотвествии с ним, поскольку если человек возвеличивает Аллаха, то не обращает внимание ни на кого.
- 2. Не оставлять деяния, боясь показухи, поскольку шайтан либо толкает к показухе или ввергает в страх перед кем-то помимо Аллаха.
- 3. Обращаться с мольбой к Аллаху.
- 4. Скрывать деяния, боясь впасть в показуху.
- 5. Посещать могилы в соответствии с шариатом, что напоминает о Вечной жизни, а показуха связывает человека с мирским.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Тафсир 110-го аята из суры «аль-Кахф» («Скажи: "Я ведь — лишь человек, подобный вам: ниспослано мне откровение...»).

**Второй.** Это великий вопрос — любое благое деяние, в которое примешалась показуха, отвергается Аллахом.

**Третий.** Упоминание причины этого — а это то, что Он не нуждается ни в ком.

**Четвёртый.** Также причиной является то, что Он лучше всех тех, кого к Нему приобщают.

**Пятый.** Опасение Пророка ∰ за своих сподвижников из-за показухи (и тем более за тех, кто после них).

**Шестой.** Он разъяснил это на примере того, как человек молится Аллаху, однако приукрашивает свою молитву, когда видит, что за ним наблюдают другие (а также делает это на словах).

# 37. Глава о том, что, стремление человека совершить праведное деяние ради обретения мирских благ является проявлением многобожия

- Эта глава о тех, кто не желает быть восхваляемым и не желает показухи, напротив, они поклоняются Аллаху искренне, но желая что-то из мирского, подобно имуществу, положению, здоровья и тому подобного. Он желает мирской пользы по причине своего поклонения, не задумываясь о Вечной жизни.
- Нет проблем в том, чтобы просить у Аллаха во время молитвы наделения имуществом, однако он не должен совершать молитву ради этого, поскольку это низкая степень желать мирского посредством деяния Последней жизни.
- **Примечание:** некоторые люди, говоря о пользе поклонения, ограничивают их только мирскими пользами. Однако в основе мы должны обращать внимание не на мирскую пользу.
- Эта глава самая опасная из глав о показухе, так как иногда показуха входит лишь в одну молитву, а желание мирского посредством поклонения связано со всем поклонением человека.

# 5 видов людей по отношению к этой главе

| Желают мирского по-<br>средством мирского                  | Это дозволено, подобно тому, кто торгует, чтобы приобрести жилище.                                          |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Желают Той жизни по-<br>средством мирского                 | Это желательно, подобно тому, кто занимается земледелием, чтобы раздать милостыню.                          |
| Желают Той жизни по-<br>средством поклонения               | Ему полагается <i>Туба</i> , и это высшая степень.                                                          |
| Желают мирского и<br>Той жизни посред-<br>ством полконения | Дозволено, если желание Той жизни преобладает: «Господь наш, дай нам блага в этом мире, и блага Той Жизни». |

Желают мирского посредством поклонения

Малое многобожие, подобно молящемуся с людьми ради имущества.

- Как узнать, желает ли человек мирского или Вечной жизни? «Ко-гда ему дается, он доволен, а если не дается гневается».
- **Примечание:** некоторые люди проявляют искренность в дни экзаменов, а сдав экзамен, оставляют поклонение.

## ПЕРВЫЙ ДОВОД

Всевышний Аллах сказал: «**Тому, кто желает жизни ближней и её прелестей, Мы воздадим в ней за дела их...**» (сура «Худ», аяты 15–16).

Этот аят конкретизирован аятом суры «аль-Исра» «**Если кто возжелает преходящей жизни**, то Мы тотчас одарим тем, что пожелаем, того, кого пожелаем. А потом Мы предоставим ему Геенну, где он будет гореть презренным и отверженным» — Аллах одарит лишь того, кого пожелает.

## второй довод

В «ас-Сахихе» аль-Бухари приводится следующий хадис Абу Хурайры, Посланник Аллаха сказал: «Несчастен раб динара, несчастен раб дирхема, несчастен раб одежды, несчастен раб убранства! Он доволен, если даровано ему благо, а если не получает ничего, то сердится. Да будет он несчастен, и опрокинутся все его дела с ног на голову! Даже будучи уколотым колючкой, да не извлечёт он её! Туба — тому, кто держится за узду своего коня на пути Аллаха, с растрёпанными волосами и запылёнными ногами. Если он несёт службу на заставе, то делает это должным образом, а если он в арьергарде, то служит по-настоящему. Когда он испрашивает разрешения, он не получает его, а когда заступается, его заступничество не принимается».

• «*Несчастен*»: потерпит неудачу и убыток. «*Раб динара*»: золотая монета. Он назван рабом динара, поскольку он чувствует привязанность к нему, подобно тому, как раб чувствует привязанность

- Господу. Это стало его главной заботой, и он предпочёл это подчинению его Господу.
- «Дирхама»: серебрянная монета. «Раб одежды», «раб убранства»: кто заботится о внешнем виде и убранстве.
- «Он доволен, если ему даровано благо»: он не довольствуется ничем, кроме имущества, и не проявляет негодования, кроме как из-за него.
- «*И опрокинутся все его дела с ног на голову*»: опрокинутся его дела так, как он этого не хотел, тем, что не будет ему облегчено.
- «Даже будучи уколотым колючкой, да не извлечёт он её!»: если в него вонзится колючка, то он не сможет её извлечь. Это может быть мольбой или же сообщением о нём.
- «*Туба*»: лучшее положение будет у этого человека. Также сказано, что это дерево в Раю, однако первое мнение более общее.
- «На пути Аллаха»: условие этого, чтобы он сражался для возвышения слова Аллаха, а не ради племенного фанатизма или патриотизма.
- «С растрёпанными волосами и запылёнными ногами»: от пыли на пути Аллаха, и он не заботится о своём состоянии и теле, пока это происходит вследствии подчинения Аллаху. Его стопы пыльные по причине хождения на пути Аллаха. За следы, возникающие при поклонении, и в которых нет какой-либо неестественности, Аллах вознаграждает раба, например, как слова Пророка : «Неприятный запах изо рта постящегося...».
- «В арьергарде»: в конце войска. В этих двух предложениях есть два смысла, которые подходят этому хадису:
  - 1. он не задумывается о том, куда его назначат, и не просит более высокого положения, как, например, в авангард войска.
  - 2. если же он на заставе, то служит должным образом, так же и в арьергарде.
- «Когда он испрашивает разрешения»: нет у него авторитета, почёта и положения среди людей, однако всё это у него есть перед Аллахом.
- В хадисе указание на то, что среди людей есть те, кто поклоняется мирскому и гневается ради него, и хадис поделил людей на следующие категории:
  - 1. те, у кого нет иных забот, кроме мирского приобретение имущества или улучшение комфорта, мирское порабощает их

сердца и отвлекает их от поминания Аллаха и поклонения Ему. Однако их положение дел переворачивается с ног на голову, и они не избавятся даже от малейшего страдания.

2. те, чьи все желания — это Вечная жизнь, они стремятся к ней самым тяжёлым путём — а это джихад на пути Аллаха, выполняя полностью то, чем они обязаны. Они стремятся к благу, поэтому заступаются за людей.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Желание человека обрести мирские блага за счёт деяний Последней жизни.

Второй. Тафсир 15–16-х аятов из суры «Худ» («Тому, кто желает жизни ближней и её прелестей...»).

**Третий.** Именование мусульманина выражениями «раб динара», «раб дирхема», «раб убранства».

**Четвёртый.** Разъяснение этого тем, что «он доволен, если даровано ему благо, а если не получает ничего, то проявляет негодование».

**Пятый.** Высказывание Пророка **∰**: «Да будет он несчастен и опрокинется его дела с ног на голову!» (это может быть мольбой или же сообщением).

**Шестой.** Его высказывание: «Даже будучи уколотым колючкой, да не извлечёт он её!» (это может быть мольбой или же сообщением).

**Седьмой.** Восхваление муджахида, обладающего указанными качествами (это тот, кто достоин похвалы, а не обладатель дирхамов и динаров и не обладатель высокого поста и положения).

# 38. Глава о том, что подчиняющиеся учёным и правителям, когда те запрещают разрешённое Аллахом или разрешают запрещённое Им, поклоняются им помимо Аллаха

# Виды подчинения учёным и правителям в ослушании Аллаха

Если он следует за ними по причине невежества, считая что это постановление Аллаха, то:

- 1. если он имеет возможно узнать истину, но проявляет небрежность, то он грешник.
- 2. если он не имеет знаний и не может узнать истину, слепо следуя и думая, что это истина, то нет на нём греха, и у него есть оправдание.

Малое неверие и великая опасность того, что он впадёт в большое неверие: следование им, будучи довольным постановлением Аллаха, зная, что оно лучше для рабов и селений. Однако делает это по причине страсти, как тот, кто желает должность. Если же он нарушает права людей, то становится несправедливым.

Большое неверие:

следование за ними с довольством, предпочитая их, проявляя неприязнь к постановлению Аллаха. Любой, кто проявляет неприязнь к ниспосланному Аллахом, становится неверным. Также если он убеждён, что их постановление подобно постановлению Аллаха или лучше него.

# ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Ибн 'Аббас сказал: «Боюсь, что вот-вот падут на вас камни с небес! Я говорю: "Сказал посланник Аллаха \*\*, — вы же говорите: "Абу Бакр и 'Умар сказали.."».

Ахмад ибн Ханбаль сказал: «Меня удивляют люди, осведомлённые об *иснаде* хадиса и его достоверности, но всё же следующие мнению Суфйана [ас-Саури. — Ред], несмотря на то, что Всевышний Аллах говорит: "Пусть берегутся те, которые противятся велению его, дабы не постигла их фитна или не постигло их наказание мучительное!" (сура «ан-Нур», аят 63). А знаешь ли ты, что такое фитна? Фитна — это ширк. Пожалуй, это означает то, что если кто-либо ста-

нет отвергать некоторые высказывания Пророка ﷺ, то войдёт в его сердце заблуждение, и он погибнет».

- «Абу Бакр и 'Умар сказали…»: не известно от Абу Бакра и 'Умара, что они противоречили бы шариатским текстам на основе своего мнения.
- «Противятся велению его», то есть отворачиваются от его приказов, не чувствуя в них нужды и не задумываясь о них.

# В вопросе дозволенности слепого следования учёные разделились на три мнения

Дозволено (более правильное мнение): если в этом есть нужда, и нет возможности узнать постановления. В таком случае нужно следовать за тем, в чьей религии и знании есть уверенность, следуя во всех вопросах и не следуя за послаблениями.

это полностью запрещено: поскольку в этом есть принятие слов тех, чьи слова не являются доводом.

Это обязательно: поскольку двери *иджтихада* закрыты после смерти четырёх имамов.

# третий довод

'Ади ибн Хатим рассказывал: «Я слышал, как Пророк в прочитал следующий аят: "Они взяли книжников и монахов своих за господ себе, помимо Аллаха..." (сура «ат-Тауба», аят 31). Я сказал ему: "Ведь мы же не поклоняемся им!" Тогда он спросил: "Разве не запрещают они то, что разрешено Аллахом, и вы считаете это запрещённым, а если они разрешают запрещённое Аллахом, то и вы разрешаете себе это?" Я ответил: "Да, это так". Он сказал: "В этом и заключается поклонение им"». Об этом рассказали Ахмад и ат-Тирмизи; последний назвал этот хадис хорошим.

• «Книжников»: ученый, обладающий широкими знаниями.

- «Монахов»: поклоняющийся аскет.
- «Ведь мы же не поклоняемся им»: не совершали им земных и поясных поклонов, не приносили им жертвы и обеты. Однако Пророк разъяснил, что смысл поклонения это подчинение, и это связанное поклонения.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Тафсир 63-го аята из суры «ан-Нур» («**Пусть остерегутся те,** которые противятся велению его»).

**Второй.** Тафсир 31-го аята из суры «ат-Тауба» («Они взяли книжников и монахов своих за господ, помимо Аллаха…»).

**Третий.** Указание на смысл поклонения, которое отрицал 'Ади ибн Хатим (поклонение путём подчинения).

**Четвёртый.** Ибн 'Аббас привёл в пример Абу Бакра и 'Умара, а Ахмад — Суфьяна ас-Саури.

Пятый. Положение дел изменилось до такой степени, что для большинства поклонение монахам стало праведнейшим делом, получившим название святости (аль-вилайа), а поклонение книжникам стало наукой и фикхом. Затем ситуация усугубилась ещё хуже, что люди стали поклоняться наряду с Аллахом неправедникам и стали поклоняться путём подчинения невеждам (мы обязаны предостерегать от этого и знать, что необходимо защищать шариат Аллаха, и не подчиняться никому в дозволении того, что запретил Аллах, и запрещении того, что Он дозволил.

39. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Не видел ли ты тех, которые заявляют, что они уверовали в ниспосланное тебе и что ниспослано до тебя, однако хотят обращаться за судом к тагуту, хотя им было приказано не веровать в него? Шайтан хочет ввести их в глубокое заблуждение» (аяты)

- Эта глава крепко связана с прежней, поскольку в прежней главе сказано о положении того, кто подчиняется учёным и правителям в дозволении запретного и запрещении дозволенного Аллахом. В этой же главе говорится о положении того, кто желает обращения за судом к не Аллаху.
- «Не видел ли ты»: вопрос, под которым подразумевается утверждение и удивление их положению, хотя здесь речь обращена к Пророку ...
- «Заявляют». Всевышний Аллах не сказал: «уверовали», поскольку они не уверовали, но лишь возомнили это и лгут.
- «Шайтан желает»: указание на всех шайтанов из числа людей и джинов.
- «Ввести их в глубокое заблуждение»: ввести в заблуждение далекое от истины путём завлечения.
- «видел ли ты лицемеров»: упоминание имени существительного вместо местоимения имеет три цели:
  - 1. Указание на то, что заявившие о своей вере были лицемерами.
  - 2. Указание на то, что это исходит только от лицемера, поскольку истинный верующий непременно будет подчиняться без колебаний.
  - 3. Обращение внимания, поскольку если слова используются в одном стиле, то человек проявляет невнимательность, а если стиль меняется, то он обращает внимание.
- Шейхуль-ислам [Ибн Теймийя], да помилует его Аллах, сказал:
   «Эти аяты также применяются к тем, кто искажает и неправильно
   истолковывает атрибуты Аллаха, Велик Он и Могуч, поскольку
   они говорят, что они веруют в Аллаха и Его Посланника ∰, а когда
   им говорят: "Придите к ниспосланному Аллахом и к Его Посланнику", они отворачиваются и говорят: "Мы обратимся к таким-то и таким-то". Когда же их порицают, они говорят: "Мы же-

лаем лишь блага и прямого пути, и объединить между доводами разума и шариатскими доводами"».

## СО ВТОРОГО ПО ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОДЫ

Всевышний также сказал: «А когда им говорят: "Не распространяйте нечестия на земле!" — они говорят: "Мы — только творящие благое"» (сура «аль-Бакара», аят 11).

Всевышний также сказал: «**Не распространяйте нечестия на земле после того, как упрочен на ней порядок...**» (сура «аль-А'раф», аят 56).

Всевышний также сказал: «**Неужели они желают суда времён невежества?**» (сура «аль-Маида», аят 50).

- «А когда им говорят: "Не распространяйте нечестия на земле!"»: нечестие на земле распространяется двумя путями:
  - 1. нечестие материальное: подобно разрушению домов и порче дорог;
  - 2. нечестие нематериальное: это происходит посредством грехов, и это худший вид нечестия на земле.
- «Мы только творящие благое»: это заявление является из самых лживых, и Аллах ответил на их ограничение тем, что больше этого, что они распространяющие нечестие на земле и заявляющие о благом в действительности являются распространяющими нечестие.
- «После того, как она была приведена в порядок»: со стороны тех, кто устраивает порядок. Из этого (нечестия) сопротивление призыву обладателей знания, праведных предшественников и тех, кто обращается за судом к шариату.
- «Неужели они желают суда времён невежеста?»: вопрос с целью порицания, то есть: неужели они желают только суда времён невежества? Невежество может иметь два смысла: то, что было до посланничества, и то, что основано на невежестве.
- «**Кто же лучше Аллаха своим судом?**»: нет никого лучше Него судом, и это смысл единобожия.

## ПЯТЫЙ И ШЕСТОЙ ДОВОДЫ

'Абдуллах ибн 'Умар рассказывал, что Посланник Аллаха ﷺ сказал: «Ни один из вас не уверует до тех пор, пока не подчинит свои желания тому, с чем я пришёл». Ан-Навави сказал: «Это — достоверный хадис. Мы привели его в книге "аль-Худжжа" с достоверным иснадом».

Аш-Ша'би рассказывал: «Как-то один из лицемеров поспорил с иудеем, и иудеи предложил: "Давай обратимся к Мухаммаду", — так как ему было известно, что он не берёт взяток. Лицемер же сказал: "Давай лучше обратимся к суду иудеев", — так как он знал, что они берут взятки. Оба спорщика договорились пойти к какому-то прорицателю в Джухайне, чтобы он рассудил их. И было ниспослано: "Разве ты не видел тех, которые заявляют…"».

В другом хадисе о причине ниспосылания этого аята говорится следующее: «Поспорили как-то между собой два человека, и один из них предложил: "Давай обратимся к Пророку, чтобы он рассудил нас". Другой же сказал: "Давай лучше обратимся к Каабу ибн аль-Ашрафу [иудею. — Ред.]". В конце концов они обратились к 'Умару, и один из спорщиков всё рассказал ему. 'Умар спросил того, кто не желал обращаться к Пророку: "Так ли это?" Человек ответил: "Да, это так". 'Умар вытащил свой меч и зарубил его».

- «*Не уверует*», то есть полноценной верой. Но если он последует за страстями полностью, то в таком случае отрицается вся вера.
- Хадис посчитали слабым некоторые из учёных, однако его смысл достоверен.
- «Из числа лицемеров»: это те, кто внешне проявляют ислам, скрывая неверие.
- «Иудей»: те, кто приписывают себя к религии Мусы, мир ему, и они называны так, поскольку:
  - 1. Они сказали: «Мы вернулись (هدنا xyдна) к тебе».
  - 2. Или они приписываются к их предку Яхузу.
- «К Мухаммаду»: он не описал его тем, что он пророк, поскольку они не верили в его пророчество.
- «взятки»: имущество, которое дается, чтобы что-то получить.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Тафсир 60–62 аятов из суры «ан-Ниса» с разъяснением того, что является тагутом («Не видел ли ты тех, которые заявляют, что они уверовали в ниспосланное тебе и что ниспослано до тебя»).

**Второй.** Тафсир 11-го аята из суры «аль-Бакара»: «**А когда говорят им:** "**Не распространяйте нечестия на земле!"…**» (в этом указание на то, что лицемерие является нечестием на земле, поскольку этот аят о лицемерах. Смысл «нечестия» же охватывает все грехи).

**Третий.** Тафсир аята 56-го из суры «Преграды»: «**Не распространяй- те нечестия на земле после того, как упрочен на ней порядок...»**.

**Четвёртый.** Тафсир аята «**Неужели суда времён невежества они желают?...**» (сура «аль-Маида», аят 50) (невежество — это всё, что противоречит шариату, и это приписано к невежеству для того, чтобы отдалить людей и разъяснить им мерзость этого, а также то, что этот суд основан на невежестве и заблуждении).

**Пятый.** Слова аш-Ша'би относительно причины ниспослания первого аята.

**Шестой.** Смысл правдивой и лживой веры (правдивая вера приводит к полному повиновению, принятию и подчинению постановлению Аллаха и Его Посланника **368**, а лживая вера противоречит этому).

Седьмой. Рассказ об 'Умаре и лицемере.

**Восьмой.** Человек не станет верующим, пока не подчинит свои страсти тому, с чем был послан Посланник Аллаха

## Проверочные вопросы по седьмому разделу (9 глав)

Первое задание: поставь галочку возле правильного ответа или дополни пропущенное: Первая глава в этой части — глава о любви. □ верно □ неверно 2. Некоторые из поклоняющихся возвеличивают и любят некоторые могилы или угодников так, как Аллаха, или больше Него: □ верно □ неверно 3. Если в сердце не будет любви к Пророку ﷺ, то отрицается: □ полнота веры □ наличие веры человека 4. Пророка 🗯 необходимо любить сильнее, чем детей, родителей, и всех людей: 

Верно □ неверно 5. Из причин проявления сладости веры это любовь: □ ради Аллаха □ к родственникам. 6. В основе отрицание чего-либо указывает на отрицание: ..... ....., затем ...... а затем ..... 7. Относительно шариатских текстов угрозы приверженцы Сун-мы не понимаем их смысла? 

да 

нет 8. Тот, кто считает, что Аллах доволен или принимает религию христиан или иудеев после посланничества Пророка ﷺ, тот вышел из ислама, отрицая Коран: 

Верно □ неверно 9. Мусульманин не обманывает неверных, разъясняет им, что они на заблуждении и противоречат тому, что приказано Мусе и 'Исе: □ верно □ неверно

| <ul><li>10. Ненависть к врагам Аллаха и вражда к ним не подразумевает несоблюдение договоров с ними: □ верно □ неверно</li></ul>                                                                                                       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul><li>11. Кто сказал: «Если я вижу христианина, то закрываю глаза, поскольку не хочу видеть своими глазами врага Аллаха»?</li><li>□ имам Ахмад</li><li>□ шейхуль-ислям Ибн Теймийя</li></ul>                                         |
| <ul><li>12. Кто сказал: «Тот, кто будет верующим и богобоязненным — будет угодником Аллаха»?</li><li>□ Ибн Теймиййа</li><li>□ Ибн аль-Каййим</li></ul>                                                                                 |
| <ul><li>13. Общее покровительство Аллаха над рабами охватывает верующих, неверных и все создания: □ верно □ неверно</li></ul>                                                                                                          |
| <ul><li>14. Кто станет молиться, поститься, но будет дружить с врагами Аллаха, то он не станет угодником Аллаха:</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                                   |
| <b>15.</b> Автор привёл главу о любви после главы о страхе, поскольку поклонение строится на них: □ верно □ неверно                                                                                                                    |
| <ul><li>16. В вопросе страха перед Аллахом люди делятся на две крайние и одну умеренную группы: □ верно □ неверно</li></ul>                                                                                                            |
| <ul> <li>17. Страх правильный — это только тот, что препятствует челове-<br/>ку совершать запрещённое Аллахом, а если к нему прибавится что-то,<br/>то это приведёт к отчаянию в милости Аллаха:</li> <li>□ верно □ неверно</li> </ul> |
| <ul><li>18. Каждый, кто помогает мерзостям и порицаемому, тот из при-<br/>ближённых шайтана: □ верно □ неверно</li></ul>                                                                                                               |
| 19. Того, кто боится (خاف ) Аллаха, боится всё. Того, кто боится (اتقى ) Аллаха, боится всё. А тот, кто боится кого-то, кроме Аллаха, боится всего:   Верно неверно                                                                    |

| 20. Под оживлением мечетеи имеется в виду оживление:                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ физическое □ смысловое □ всё указанное верно                                                                                             |
| <b>21</b> . Вера в Аллаха и вера в Судный день часто упоминаются, поскольку это привод к подчинению: □ верно □ неверно                     |
| 22. Почему мы любим Пророка 🏽?                                                                                                             |
| 1)                                                                                                                                         |
| 3)4)                                                                                                                                       |
| 23. Любовь к Пророку 🍇 после его смерти проявляется в:                                                                                     |
| 1)                                                                                                                                         |
| 24. Под выстаиванием молитвы имеется в виду совершение:                                                                                    |
| $\square$ обязательных предписаний $\square$ желательных $\square$ всё указанное верно                                                     |
| 25. Упование — половина религии:                                                                                                           |
| □ верно □ неверно                                                                                                                          |
| и дозволено говорить:                                                                                                                      |
| □ я положился на тебя □ я поручил тебе □ я положился на Аллаха, а затем на тебя □ всё, кроме первого                                       |
| <b>26.</b> Упование — это                                                                                                                  |
| <b>27.</b> Полагаться на мёртвых или отсутствующих праведников является многобожием □ малым □ большим.                                     |
| <b>28.</b> Полагаться на кого-либо в вопросе пропитания или средств к существованию, проявляя нужду в нём: □ дозволено □ малое многобожие. |
| 29. Посланник Аллаха 🍇 — господин уповающих, но при этом его                                                                               |

| гал П не постигали вред, поскольку Аллах избавил его.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 30. Что говорится при печали?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 31. Ибн 'Аббас, да будет доволен ими Аллах, из тех, кто ( ☐ передавал ☐ порицал передачу) сообщений от бану Исраиль.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 32. Отчаяние в милости Аллаха — это: □ заблуждение □ потеря прямого пути □ блуждающий, не знающий, что подобает Аллаху □ все указанное                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <ul><li>33. Чувство безопасности от хитрости Аллаха — это упущение в:</li><li>□ страхе □ надежде</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| а отчаяние в Его милости — это упущение в: □ страхе □ надежде                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 34. Большие грехи ( □ ограничены □ не ограничены ) в количестве, и все они одинаковы в своём положении ( □ верно □ неверно ). Хукм совершающего большие грехи ( □ верующий с недостатком в вере □ верующий по причине своей веры, нечестивец по причине греха □ верующий □ неверный □ первое и второе ). Совершающего больше грехи мы ( □ любим □ ненавидим □ любим в соответсвии с его верой и ненавидим в соответсвии с его нечестием ). Прощаются ли больше грехи по причине совершения праведных деяний? □ да □ нет. |
| Можно ли сидеть с совершающим большие грехи, когда он их совершает? □ да □ нет. Его покаяние в части грехов будет действительным: □ верно □ неверно.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>35.</b> Видов терпения: □ 3 □ 4 □ 5, и признаком любви Аллаха к рабу является его испытание: □ верно □ неверно.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <ul><li>36. Высшая степень терпения — терпение в оставлении грехов:</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| 37. Плоды оережливого отношения к главе о терпении — это чтение его при бедах и тому, кто терпит бедствие. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ верно □ неверно                                                                                          |
|                                                                                                            |
| <b>38.</b> Если в верующем соберутся два качества неверных, он становится неверным: □ верно □ неверно      |
| ынген певерным. В верно в певерно                                                                          |
| 39. Если неверному присуще что-то из качеств верющих, подобно                                              |
| стеснительности, то это не указывает на то, что он верующий:                                               |
| 🗆 верно 🗀 неверно                                                                                          |
| 40. Если слово неверие (کفر) в неопределённом состоянии, то это                                            |
| (□ указывает □ не указывает) на выход из ислама.                                                           |
|                                                                                                            |
| 41. По отношению к несчастьям люди делятся на:                                                             |
| □ 3 □ 4 □ 5 видов.                                                                                         |
| <b>42.</b> Недовольство ведёт к неверию: □ верно □ неверно                                                 |
| 43. Недовольство бывает в:                                                                                 |
| <ul><li>□ сердце, языке и на органах</li><li>□ на языке и на органах</li></ul>                             |
|                                                                                                            |
| 44. Разница между терпением и довольством в их положении                                                   |
| (хукм) и в том, как переносится несчастье.                                                                 |
| □ верно □ неверно                                                                                          |
| 45. Иногда вера человека увеличивается по причине грехов.                                                  |
| □ верно □ неверно                                                                                          |
| •                                                                                                          |
| 46. Аллах желает того, чтобы происходило зло из-за мудрости, и                                             |
| это зло будет благом по причине того, что содержится в нём из мудрости: □ верно □ неверно                  |
| сти. и верио и певерио                                                                                     |

| 47. День воскрешения (يوم القيامة) назван так по причине того, что:   люди воскреснут из могил   будут призваны свидетели   будет установлена справедливость   всё указанное верно.                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>48.</b> Наказание человека в этом мире лучше, чем отсрочка до Судного дня: □ верно □ неверно.                                                                                                                                               |
| <b>49.</b> Воздаяние за вонзившуюся колючку подобно воздаянию за перелом:                                                                                                                                                                      |
| <b>50.</b> По отношению к любому атрибуту Аллаха мы должны:  □ подтверждать его □ предостерегать от уподобления и вопроса «как?» □ всё указанное верно                                                                                         |
| <ul><li>51. Поношение рода — это:</li><li>□ ругань □ отрицание □ всё указанное</li></ul>                                                                                                                                                       |
| <b>52.</b> Показуха — это многобожие ( □ малое □ малое, но может привести к большому ). И показуха — это совершение деяний для того, что бы люди видели это, и в это не входят деяния для того, что бы люди услышали о них: □ верно □ неверно. |
| <ul><li>53. Из способов лечения показухи — вспоминать смерть и её агонию: □ верно □ неверно</li></ul>                                                                                                                                          |
| <ul><li>54. Радость человека тому, что люди знают о его поклонении:</li><li>□ показуха</li><li>□ не является показухой</li></ul>                                                                                                               |
| <ul><li>55. Радость человека совершению поклонения:</li><li>□ показуха</li><li>□ не является показухой</li></ul>                                                                                                                               |
| <b>56.</b> Человек дал милостыню ради Аллаха, а затем Аллах вложил в сердца верующих любовь и похвалу к нему:                                                                                                                                  |
| <ul><li>□ он считается показушником</li><li>□ он считается искренним</li><li>57. Человек дал милостыню ради Аллаха ради увеличения своего</li></ul>                                                                                            |
| имущества, значит, он пожелал:                                                                                                                                                                                                                 |

| мирского посредством поклонения                                                                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| □ Вечной жизни посредством поклонения                                                                                                                                      |
| <b>58.</b> Если мусульманин боится попасть в показуху, то он должен оставить это поклонение: □ верно □ неверно.                                                            |
| <ul><li>59. Человек назван рабом динара по причине:</li><li>□ поклонения ему</li><li>□ того, что он довольствуется или гневается только ради него, подобно рабу.</li></ul> |
| <ul><li>60. «Туба» — это:</li><li>□ лучшее положение будет у этого человека □ дерево в Раю.</li></ul>                                                                      |
| <b>61.</b> Желание человеком мирского посредством поклонения — из самых опасных видов показухи: □ верно □ неверно.                                                         |
| 62. То, что даёт одна из препирающихся сторон судье считается:  □ премией работников □ взяткой □ всё указанное верно                                                       |
| <b>63.</b> Нет разницы между показухой в свидетельстве «Ля иляха илля-Ллах» и показухой в милостыне: □ верно □ неверно.                                                    |
| 64. Дирхам — это монета из: □ золота □ серебра.                                                                                                                            |
| <ul><li>65. Обладатели имущества и положения являются достойными похвалы: □ верно □ неверно.</li></ul>                                                                     |
| <ul><li>66. Понимается, что человек желает мирского, если он доволен, когда ему дается, и гневается, когда не дается:</li><li>□ верно □ неверно.</li></ul>                 |
| <b>67.</b> Учёные — это те, кто ( $\square$ принуждают и приводят в исполнение $\square$ указывают и наставляют), а правители — это второе.                                |
| <b>68.</b> От Абу Бакра и 'Умара не известно, что бы они противоречили шариату на основе своего мнения: □ верно □ неверно.                                                 |

| 78. «Возомнили»: □ что они верующие, хотя они — лжецы □ их деяние противоречат словам □ всё указанное.                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 79. Бедствия: □ шариатсике □ мирские □ всё указанное.                                                                                                                    |
| <ul><li>80. Не подчиняющийся велению Аллаха и Его Посланника у и отворачивающийся от них: □ верующий □ лицемер.</li></ul>                                                |
| <ul><li>81. Самое большое нечестие на земле это нечестие —</li><li>□ физическое □ смысловое</li></ul>                                                                    |
| 82. Нечестие после порядка хуже, чем если человек остается в нечестии до её исправления, даже если требуется исправление после нечестия: □ верно □ неверно.              |
| <b>83.</b> Невежество: $\square$ то, что было до посланничества $\square$ то, что исходит от невежества и не строится на знании $\square$ всё указанное                  |
| <ul><li>84. Взятки являются запрещёнными, даже если человек получает то, на что был вправе, или избавляется от того, что вредит ему:</li><li>□ верно □ неверно</li></ul> |

# ВОСЬМОЙ РАЗДЕЛ.

Единобожие в именах и атрибутах (одна глава)

# 40. Глава о том, кто отрицает какие-либо имена и качества Аллаха

الجحود /ðжухуð/ — это отрицание, и оно бывает двух видов:

Отрицать, считая ложью: без сомнения это является неверием. Тот, кто отрицает имя Аллаха или Его атрибут, утверждённый в Коране или Сунне, является неверным по единогласному мнению, поскольку обвинение во лжи Аллаха и Его Посланника является неверием, выводящим из религии по единогласному мнению.

**Отрицание путём истолковывания:** не отрицает, однако истолковывает противореча их смыслу:

**Если этому нет основы в язы- ке**, то это неверие, как те, кто говорит, что Рука Аллаха — это небеса. Это неверие, поскольку этому нет основы в языке, и на это не указывает шариатский смысл — таким образом, он отрицающий и проявляющий неверие.

ке, то это не является неверием, однако он в большой опасности, и мы опровергаем его, как тех, кто говорит, что в аяте «однако две Его Руки распростёрты» под рукой имеется в виду милость. Он не становится неверным, поскольку слово الله /йад/ в языке имеет и такой смысл, но мы ему отвечаем тем, что:

- 1. Это противоречит внешнему смыслу шариатского текста и единогласному мнению праведных предшественников, и на это нет доказательства.
- 2. Рука описана тем, чем невозможно описать милость и мощь, как двойственное и множественное число, хватка, распростёртость этим не описываются ни милость, ни мощь.
- 3. Аллах оказал милость Адаму тем, что создал его двумя Руками, и если бы под Рукой имелась в виду милость или мощь, то не было бы отличия между Адамом и другими созданиями.
- Единобожие в именах и атрибутах это убеждённость в единоличном обладании Аллахом теми именами и атрибутами, которыми Он охарактеризовал Себя в Своей Книге и устами Своего посланника ∰. Эта убеждённость выражается в подтверждении того, что Аллах подтвердил в отношении Самого Себя, и отрицании того, что Он отверг в отношении Самого Себя, без искажения, отрицания, придания определённого образа (вопроса «Как?») и уподобления.

# Почему автор сказал: «Без искажения (تحریف)», а не сказал: «Без истолкования (تأویل)»?

- 1. Поскольку это то, что пришло в Коране, и мы не отклоняемся от него.
- 2. Поскольку это ближе к истине: они искажающие, а не истолковывающие.
- 3. Что бы отвратить людей от них, поскольку если описать искажающих тем, что истолковывающие, то они обрадуются.
- 4. Толкование не является порицаемым полностью, однако то, на что указывают доводы является правильным и принимается, а то, на что не указывают доводы, является неправильным и отвергается. Что же касается искажения, то он полностью является порицаемым.

# Почему отрицается полное уподобление (التمثيل), а не частичное (التشبيه)?

1. Поскольку слово «التمثيل /тамсиль/» используется к Коране, и оно полностью отвергается в отличии от التشبيه /ташбих/».

- 2. Поскольку абсолютное отрицание частичного уподобления или схожести (التشبيه) не является правильным. Между каждыми двумя существующими есть доля схожести, и каждый из них отличается тем, что присуще ему.
- 3. Люди противоречили в понятии «الشبيه /maшбих/» (схожесть), и некоторые из них называют так утверждение атрибутов Аллаха.

## Слово «الاسم /исм/» (имя) образовано:

- 1. От слова «السمو /сумувву/» возвышенность. Названный чем-то возвышается, отличается и проявляется своим именем.
- 2. Или же от «السمة /симату/» признак. Имя является отличительным признаком названного им.

#### Разница между именами и атрибутами

• Имя — это то, чем назван Аллах, а атрибут — чем описан.

#### Почему мы изучаем единобожие в именах и атрибутах?

- 1. Для того, чтобы воплотить единобожие, и даже человек не станет единобожником, пока не будет убеждён в единственности Аллаха в трёх видах единобожия.
- 2. Поскольку в этом заключается жизнь сердец, это самая великая причина для их жизни и самое почётное из знаний, посредством которых познают Аллаха.
- 3. Вхождение в Рай, поскольку Пророк сказал: «У Аллаха 99 имён, и тот, кто посчитает их, войдёт в Рай».
- 4. Поскольку это основа, на которой были праведные предшественники.
- 5. Для того, чтобы не впасть в то, во что впали заблудшие группы из уподобляющих Аллаха творениям или отрицающих Его атрибуты.
- 6. Для того, чтобы мы взывали к Аллаху посредством их. Всевышний сказал: «У Аллаха прекрасные имена, так взывайте же посредством их...».

# *Тахриф* — это искажение того, что необходимо утверждать в отношении Аллаха

В произношении: подобно искажению имени Ш на Ш в словах Всевышнего: «...и разговаривал Аллах с Мусой разговором». Они отрицали такой атрибут Аллаха, как Речь, возомнив, что разговаривал Муса. Опроржение же им было в вопросе о словах Всевышнего: «И разговаривал с ним Его Господь», на что он не ответил и их доводы закончились.

**В значении:** подобно тем, кто говорит, что Рука — это милость.

# *Та'тыль* (опустошение) — отрицание того, что необходимо утверждать в отношении Аллаха

**Полное отрицание:** как джахмиты, которые отрицали все атрибуты Аллаха. **Отрицание частичное:** как ашариты, подтверждающие часть атрибутов и отрицающие другие.

# Придание образа атрибутам Аллаха (вопрос «Как?»)

**Предположение сердцем:** представление образа чего-либо в сердце. **Жестами**, изображая что-то руками.

**Произнося языком:** описывая что-то им.



Пример этого: имя «الخالق /аль-Халикъ/» (Создатель) указывает на Единственного Аллаха, поскольку соответствует только Ему, и на атрибут создания, поскольку содержит в себе этот смысл; указывает на Его знание и силу, поскольку это следует из этого имени, как сказал Всевышний: «Аллах — Тот, Кто сотворил семь небес и столько же земель. Повеление нисходит между ними, чтобы вы знали, что Аллах способен на всякую вещь и что Аллах объемлет знанием всякую вещь».

## Как мы изучаем науку об именах и атрибутах?

- Получение знания это поклонение, и мы непременно должны идти путём, которым шли Пророк ∰ и его сподвижники, да будет доволен ими Аллах.
- 2. Целью изучения должно быть возвеличивание Аллаха. И потому, когда имам Малик, да помилует его Аллах, был спрошен о возвышении Аллаха, его голова склонилась, и выступил пот на нём, поскольку он был спрошен о великом.
- 3. Мы не спрашиваем о том, о чём не спрашивали сподвижники, да будет доволен ими Аллах.
- 4. Сначала необходимо упомянуть доказательство, а затем строить на нём убеждения. Те же, кто противоречит приверженцам Сунны, сначала берут себе убеждения, а затем ищут на них доводы, но не находят их. А затем они блуждают и попадают в нововведения.
- 5. Мы следуем пути имама аш-Шафи'и, да помилует его Аллах: «Уверуй будешь на прямом пути», то есть ты должен уверовать в Аллаха и в то, что пришло от Аллаха так, как Он этого желает; и ты должен уверовать в Посланника и в то, что пришло от него так, как он этого желает.

# Некоторые вопросы, связанные с именами и атрибутами Аллаха

- 1. Имена Аллаха не ограничены определённым известным количеством, доводом чему являются слова Пророка : «...или те, что Ты скрыл в Твоём скрытом знании». А слова Пророка «Поистине, у Аллаха 99 имён» не означают, что у Него нет других, кроме этих. Однако это подобно словам того, кто говорит: «У меня есть сто коней, которых я приготовил для милостыни».
- 2. Имена Аллаха это имена собственные и описания вместе, а не просто имена собственные. Со стороны того, что они указывают на сущность Аллаха, это имена; а со стороны того, что они указывают на атрибуты Аллаха, которые содержат в себе эти имена, это описания, в отличии от наших имён: иногда человека зовут 'Али (Высокий), но он из самых низких людей.
- 3. Имена Аллаха указывают на Одного Аллаха как синонимы, но имеют разный смысл: все они указывают на сущность Аллаха, поскольку указывают на Одного, названного этими именами. Имена «Слышащий» (البحيم), «Мудрый» (البحيم) все они указывают на Одного, названного ими а это Аллах, однако они различаются в своих смыслах: так, смысл имени «Мудрый» (الحكيم) отличается от «Слышащий» (الحكيم).
- 4. Одно из имён Аллаха указывает на Его сущность и на какой-либо смысл: для нас является обязательным веровать в каждое из этих имён и в тот атрибут, что оно в себе содержит. Мы веруем в следы и постановления того, на что указывает этот атрибут, если он является переходящим. Например, Слышащий (السيع), мы веруем, что из имён Всевышнего Слышащий (السيع), что это указывает на Его Слух, и что этот атрибут имеет следы и постановления а это то, что Он слышит. Если же имя не является переходящим, как Великий (العظيم) и Живой (الحي), то мы утверждаем эти имена и атрибуты, но они не переходят на рабов.
- 5. Атрибуты шире, чем имена: поскольку каждое имя указывает на атрибут, но не каждый атрибут указывает на имя. Аллах описывается тем, что у Него есть Речь или Желание, однако Его не называют Говорящим или Желающим.
- 6. Всё то, чем Аллах описал Себя, имеет прямой смысл [и не является иносказательным], однако мы очищаем Его от уподобления творениям и придания образа.

## ПЕРВЫЙ ДОВОД

Всевышний Аллах сказал: «...но они не уверовали в Милостивого» (сура «ар-Ра'д», аят 30).

- Неверующие из числа курайшитов проявляли неверие в это имя, а не в Того, Кто им назван, поскольку в Него они веровали.
- В этом аяте указание на то, что отрицание хотя бы одного из имён Аллаха явялется неверием.

## второй довод

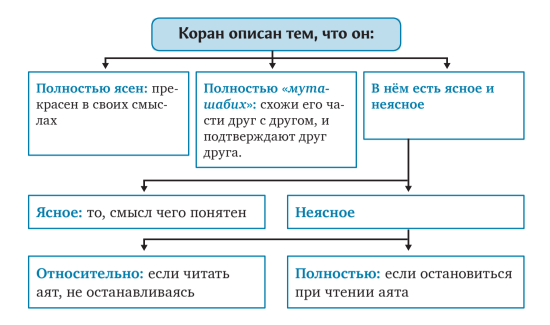
В «ас-Сахихе» аль-Бухари приводится следующий хадис о том, что 'Али сказал: «Рассказывайте людям по мере их понимания. Разве вы хотите, чтобы Аллах и Его посланник были отвергнуты?»

Является обязательным для призывающего смотреть на положение (разум) тех, кого он призывает, и обращаться к каждому человеку в соотвествии с его положением. Необходимо доносить до людей учитыва то, как воспринимает их разум. Это проявляется в том, что мы доносим постепенно, пока они не примут хадис и не будут спокойны, и мы не призываем их к тому, чего не понимает их разум.

# третий довод

'Абдурраззак передал от Ма'мара [ибн Рашида. — Ред.] от Ибн Тавуса от его отца о том, что Ибн 'Аббас рассказывал: «Я видел человека, который резко вздрогнул в знак возмущения, услышав хадис от Пророка в по поводу качеств Аллаха. Я спросил: "Что пугает их? Они принимают ясные аяты, однако гибнут от неясных?"».

 «Что пугает их?», то есть почему они бояться утверждать атрибуты, которые читаются им и доносятся до них? Почему они не утверждают их в отношении Аллаха, как утвердил их Аллах в отношении Себя и утвердил в отношении Него Его Посланник



- 1. Коран полностью назван ясным, без упоминания неясного, то есть нет в нём недостатков, лжи в сообщениях и несправедливости в постановлениях. Сказал Всевышний: «и исполнились слова твоего Господа правдивостью и справедливостью».
- 2. Сказано о Коране, что он полностью «муташабих», без упоминания ясного, то есть схожи его части в прекрасности и полноценности. Части его подтверждает другие, сказал Всевышний: «Аллах ниспослал лучший рассказ Книгу схожую».
- 3. Сказано о Коране, что в нём есть ясное и неясное. Ясное это то, смысл чего ясен, а неясное то, смысл чего скрыт. Неясное бывает двух видов: абсолютное и относительное, и это становится ясным в зависимости от того, в каком месте остановиться при чтении аята: «и не знает его толкования никто, кроме Аллаха…»:
- Абсолютно неясно: то, чего не знает никто, кроме Аллаха, как, например: образ Его атрибутов, истинная сущность того, что в Раю.
- Относительная неясность: это то, смысл чего знают обладающие основательными знаниями, и для других это является неясным.

Нет в Коране ничего, что было бы неясно со стороны смысла для всех людей, однако они могут ошибаться в понимании. Поэтому, Ибн 'Аббас, да будет доволен им Аллах сказал: «Я из обладающих основательными знаниями, которые знают его толкование». Он не сказал это, восхваляя самого себя, однако для того, чтобы люди знали, что нет в Писании Аллаха ничего, смысл чего не известен ему. Поэтому

не может быть такого, чтобы всей этой общине, от Посланника Аллаха 

ка и до её конца, не был ясен смысл Корана, и что они читают аяты об атрибутах Аллаха и не понимают их.

## ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОД

Когда курайшиты услышали упоминание Посланника Аллаха **з** о Милостивом, они отвергли это. Тогда Аллах ниспослал по их поводу: «...но они не уверовали в Милостивого» (сура «Ра'д», аят 30).

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Отрицание какого-либо из имён и качеств Аллаха является неверием (то есть отрицается его вера).

Второй. Тафсир 30-го аята из суры «Ра'д» («...но они не уверовали в Милостивого»).

**Третий.** Запрет рассказывать то, чего слушающий не понимает (мы доносим до них в соответствии с их пониманием).

**Четвёртый.** Причина этого в том, что непонятное ведёт к отвержению Аллаха и Его посланника **з** даже если отрицающий делает это непреднамеренно.

**Пятый.** Слова Ибн 'Аббаса о том, кто отрицает что-либо из имён и качеств Аллаха, и что это губит его.

# Проверочные вопросы по восьмой части книги (одна глава)

| дополни пропущенное.                                                                                                                                                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Отрицание имён и атрибутов Аллаха делится на: ( □ 2 □ 3 ) вида, и разница между именами и атрибутами Аллаха в том, что имя — это то, как Аллах назвал Себя, а атрибут — то, чем Он описал Себя: □ верно □ неверно. |
| <ol> <li>Отрицание имён и атрибутов Аллаха названо в Коране и Сунне<br/>неверием: □ большим □ малым.</li> </ol>                                                                                                       |
| 3. Слово «الاسم» (имя) образовано от: □ السمو (возвышенность) (метка) □ всё указанное верно.                                                                                                                          |
| <ol> <li>4. Имена Аллаха, Велик Он и Могуч: □ имена, указывающие на<br/>смысл □ описания □ всё указанно верно.</li> </ol>                                                                                             |
| <ol> <li>Имена рабов: □ имена, указывающие на смысл □ описания □ всё указанно верно.</li> </ol>                                                                                                                       |
| <ul> <li>6. Имена могут указывать на смысл:</li> <li>□ на которые они указывают</li> <li>□ который они содержат сами</li> <li>по себе</li> <li>□ который следует из них</li> <li>□ всё указанное верно.</li> </ul>    |
| 7. Имена Аллаха, Велик Он и Могуч: □ указывают на Него Одного □ имеют разный смысл □ всё указанное верно.                                                                                                             |
| 8. Имена Аллаха, Велик Он и Могуч ( □ ограничены □ не ограничены ) определённым известным количеством.                                                                                                                |
| <ol> <li>9. Атрибутов больше, чем имён, поскольку каждое имя содержит в<br/>себе атрибут: □ верно □ неверно.</li> </ol>                                                                                               |
| <b>10.</b> Есть множество атрибутов, которыми описан Аллах, но они не являются именами: □ верно □ неверно.                                                                                                            |

| 11. Говоря об отрицании уподооления, лучше использовать слово «التمثيل»: В верно неверно.                                                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 12. Причины, по которым мы изучаем имена и атрибуты Аллаха:         1.       2.         3.       4.         5.       .                                                                                                        |
| 13. Путь их изучения — это:         1                                                                                                                                                                                         |
| <b>14.</b> Мы не обращаемся к людям с тем, чего не принимает их разум, даже если они нуждаются в этом: □ верно □ неверно.                                                                                                     |
| 15. «но они не уверовали в Милостивого», то есть:                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                               |
| <ul> <li>16. Шариатские тексты об атрибутах Аллаха являются ясными, с той стороны, что мы понимаем их смысл; и они являются неясными со стороны их образа, который знает только Аллаха.</li> <li>□ верно □ неверно</li> </ul> |
| 17. Если упоминается только слово «ясное» (المحكم), то оно означает: ☐ то, смысл чего понятен ☐ то, в чём нет недостатков.                                                                                                    |
| 18. Если упоминается только слово «неясное» (المتشابه), то оно означает то, что схоже друг с другом в прекрасности и полноценности: □ верно □ неверно.                                                                        |
| <ul> <li>19. Относительная неясность — это то, что скрыто от всех, а полная неясность — то, что скрыто от части людей.</li> <li>□ верно □ неверно</li> </ul>                                                                  |

| 20. В Коране нет ничего, смысл чего неясен.                                                                                                                                                  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| □ верно □ неверно                                                                                                                                                                            |  |  |
| •                                                                                                                                                                                            |  |  |
| <b>21.</b> Призывающий должен смотреть на положение (разум) тех, кого он призывает, обращаясь к ним в соотвествии с этим.                                                                    |  |  |
| □ верно □ неверно                                                                                                                                                                            |  |  |
|                                                                                                                                                                                              |  |  |
| <b>22.</b> Нет в Коране ничего, что было бы неясно для всех людей со стороны смысла: □ верно □ неверно.                                                                                      |  |  |
|                                                                                                                                                                                              |  |  |
| <b>23.</b> Почему Ибн 'Аббас сказал: «Поистине, я — из обладающий                                                                                                                            |  |  |
| основательными знаниями о толковании Корана»?                                                                                                                                                |  |  |
|                                                                                                                                                                                              |  |  |
|                                                                                                                                                                                              |  |  |
| 24. Из худших слов нововведенцев — это то, что смысл аятов об атрибутах Аллаха неясен, поскольку в этом — обвинении в невежестве Пророка ∰ и его сподвижников, да будет доволен ими Аллах, и |  |  |
| обвинение во лжи Корана, и помощь философам.                                                                                                                                                 |  |  |
| □ верно □ неверно                                                                                                                                                                            |  |  |
| 25. Из признаков приверженцев лжи то, что они принимают яс-                                                                                                                                  |  |  |
| ные аяты и оставляют неясные: 🛘 верно 🗖 неверно.                                                                                                                                             |  |  |
|                                                                                                                                                                                              |  |  |
| 26. Из правил в отношении имён и атрибутов:                                                                                                                                                  |  |  |
| 1                                                                                                                                                                                            |  |  |
| 3                                                                                                                                                                                            |  |  |

Второе задание: отметь то, что соответствует друг другу в столбцах.

| A                  | Б                                                                                                                    |
|--------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Искажение       | • Отрицание, и бывает двух видов: неверие и истолкование.                                                            |
| 2. Толкование      | • Бывает путём произношения языком, указания жестами, представения сердцем.                                          |
| 3. Опустошение     | • Похожее друг на друга к прекрасности и полноценности, и подтверждающее друг друга.                                 |
| 4. Ясное           | • Искажение того, что обязательно утверждать в отношении Аллаха, в произношении или значении.                        |
| 5. Неясное         | • Отрицание того, что обязательно утверждать в отношении имён и атрибутов Аллаха (полное или частичное)              |
| 6. Придание образа | • То, в чём нет недостатков, лжи в сообщениях и несправедливости в установлениях.                                    |
| 7. Джухуд          | • То, на что указывает довод, является правильным и принимается, в противном случае — это неправильно и отвергается. |

# ДЕВЯТЫЙ РАЗДЕЛ.

# Запреты, связанные со словами и ширком (26 глав)

- Это самая длинная часть в книге, поскольку из обычаев автора упоминание чего-либо вкратце с дальнейшим разъяснением.
- В этой главе упомянуты запрещённые выражения и выражения, содержащие многобожие, а также некоторые проявления многобожия. Шейх сосредоточился на малом многобожии, поскольку оно является скрытым, и на проявлении неверия в милости Аллаха, поскольку это частое явление.

41. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Они узнают милость Аллаха, а затем отрицают её, поскольку большинство из них — неверующие» (аят). Отрицание милости из многобожия

Муджахид сказал, что смысл этого в том, что человек говорит: «Это — моё имущество, которое я унаследовал от моих предков».

'Аун ибн 'Абдуллах сказал, что эти слова относятся к тому, кто говорит: «Если бы не такой-то, то так бы не случилось».

Ибн Кутайба сказал: «Они говорят: "Мы добились этого вследствие заступничества наших божеств"».

- Милости являются испытанием, доводом чему являются слова Всевышнего: «Мы испытываем вас добром и злом ради искушения» (сура «аль-Анбийа», аят 35).
- Приписывание милостей Создателя кому-то другому является недостатком в единобожии: (1) господства, поскольку он приписал их к причине, считая, что они даны ими; (2) поклонения, так как он оставил благодарность за милости.
- «...кто говорит: "Если бы не такой-то, то так бы не случилось"»: если он желает лишь сообщить об этом, и это соответствует действительности, то нет в этом проблем.

#### Милости — это испытание. Как спастись?

# До того, как пришли мило-

**сти:** нужно просить их у Аллаха и полагаться на Него. Некоторые люди думают, что если о них узнает правитель, то он одарит его милостями.

Рай не просится ни у кого, кроме Аллаха, так же как и удел.

**После того, как пришли ми- лости:** нужно благодарить Аллаха, наделившего тебя ими, своим сердцем, языком и органами.

# Виды людей в приписывании милостей

#### Большое многобо-

жие: если причина является скрытой, которая не может действовать никаким образом.

# Малое многобожие:

те, кто приписывает к явной причине, однако неустановленной в быту или шариате. Правильный: те, кто приписывает их к правильной причине, установленной шариатом и в быту, и это дозволено с двумя условиями:

He забывать о благодарности Тому, Кто одарил тебя. Быть убеждённым, что причина не действует сама по себе.

## второй довод

После хадиса Зейда ибн Халида, в котором говорится, что Всевышний Аллах сказал: «Среди Моих рабов выявились верующие в Меня и неверующие...», — Абу аль-'Аббас [Ибн Теймийя. — Ред.] писал: «В Книге Аллаха и Сунне много текстов, в которых Всевышний осуждает тех, кто приписывает Его блага другому и таким образом приобщает к Нему сотоварища». Некоторые праведные предшественники сказали, что эти слова относятся и к тем, кто при удаче говорит, что «ветер

был благоприятным, а штурман был — искусным», и тому подобное, что и сейчас у многих на языке.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Разъяснение вопроса познания и отрицания милостей Аллаха (то есть они понимают, что это — от Аллаха, но отрицают, приписывая кому-то, кроме Hero).

**Второй.** Разъяснение того, что подобное распространено у многих на языке (подобно их действиям при приземлении самолета).

**Третий.** Подобные высказывания называются «отрицанием блага Аллаха» (отрицание того, что Аллах облагодетельствовал ими, а не отрицание их существования, так как они знали о них и знали об их существовании).

**Четвёртый.** В сердце человека могут сочетаться две противоположенности (познание и отрицание).

# 42. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Посему никого не равняйте с Аллахом сознательно». Толкование «равного»

• Не придавайте Ему равных в поклонении, зная, что нет у Него подобных в господстве. В этом аяте первый приказ и призыв к единобожию, и первый запрет *ширка* (многобожия) в Коране.

В отношении этого аята Ибн 'Аббас сказал: «Придавание Аллаху равных является *ширком*, который более скрыт, чем следы муравья, ползущий по чёрному, гладком камню в кромешном мраке ночи. Таким ширком будет, если ты скажешь: "Клянусь Аллахом, твоей жизнью и своей жизнью!" или "Если бы не эта собачка, или если бы не утки во дворе, то к нам залезли бы воры". Иногда один человек говорит другому: "Если пожелает Аллах и ты…" Или могут сказать: "Если бы не Аллах и такой-то; не надо приписывать милость кому-то кроме Аллаха". Во всех этих выражениях присутствует *ширк*». Этот хадис передал Ибн Абу Хатим.

• «Более скрыт, чем...» — это самая великая степень скрытости, и если многобожие в сердцах людей более скрыто, чем это, то просим Аллаха помочь нам избавиться от него.

# ВТОРОЙ И ТРЕТИЙ ДОВОДЫ

От 'Умара ибн аль-Хаттаба передаётся, что посланник Аллаха ﷺ сказал: «Поклявшийся не Аллахом впал в неверие и (или) многобожие». Этот хадис передал ат-Тирмизи и назвал его хорошим, а аль-Хаким сказал, что он является достоверным.

Ибн Мас'уд сказал: «Я бы предпочёл ложно поклясться Аллахом, чем правдиво поклясться не Аллахом».

- «Неверие и (или) многобожие»: большое неверие или многобожие, если он убеждён, что тот, кем он клянётся, равен Аллаху в величии. В противном случае, это малое неверие или многобожие.
- Ибн Мас'уд, да будет доволен им Аллах, не хотел ни того, ни дру-

гого, однако грех многобожия хуже, чем лжи, поскольку многобожие не прощается.

## ЧЕТВЁРТЫЙ И ПЯТЫЙ ДОВОДЫ

Хузейфа рассказывал, что Пророк ∰ сказал: «Не говорите: "Если будет угодно Аллаху и такому-то". Вам следует говорить: "Если будет угодно Аллаху, а затем такому-то"». Достоверный хадис, приведённый Абу Даудом.

Ибрахим ан-Наха'и считал запретным говорить: «Прибегаю к защите Аллаха и твоей защите», а разрешал говорить: «Прибегаю к защите Аллаха, а затем прошу защиты у тебя». Он сказал: «Допустимо также говорить: "Если бы не Аллах, а затем такой-то…", но не говорите: "Если бы не Аллах и такой-то…"».

• «Вам следует говорить...»: если шариат закрывает двери к чему-то запретному, то открывает двери к дозволенному, для того, чтобы облегчить оставление запретного, и чтобы мы знали возвышенность шариата.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Тафсир 22-го аята из суры «аль-Бакара» о приобщении к Аллаху равных.

**Второй.** Сподвижники, да будет доволен ими Аллах, разъясняли, что этот аят, ниспосланный о большом многобожии, также включает запрет малого многобожия (поскольку под равными имеются в виду равные полностью или в чём-то).

**Третий.** Клятва не Аллахом является многобожием (подобно их словам: «Клянусь твоей жизнью!», «Клянусь своей жизнью!», «Верь моей совести!», «Честное слово!», «Клянусь моей бородой!», «Клянусь моим лицом!», «Клянусь Пророком!», «Клянусь моим почётом!», «Клянусь Каабой!», «Клянусь твоей молитвой!», «Клянусь твоим постом!», «Клянусь твоей жизнью (*'умури-кя*)!», «Клянусь *'Ауном*!». Или, когда он говорит при клятве, что он иудей, христиан или неверный, если совершит то-то и то-то).

Четвёртый. Правдивая клятва не Аллахом хуже, чем ложная клятва

Аллахом (это ложная клятва Аллахом для того, чтобы посягнуть на имущество мусульманина).

**Пятый.** Разница между союзом «и» и наречием «затем» в речи (поскольку «и» подразумевает равенство, и будет многобожием. А наречие «затем» подразумевает порядок, и потому не будет многобожием, подобно их словам: «Я завишу от Аллаха и тебя», «Достаточно мне Аллаха и тебя»; «Полагаюсь на Аллаха и на тебя»; «Мне ничего не надо, кроме Аллаха и тебя»; «Это — от Аллаха и от тебя»; «Аллах для меня — в небесах, а ты — на земле»; «Я каюсь перед тобой и Аллахом»).

# **43.** Глава о том, кого не удовлетворяет клятва Аллахом (это из больших грехов)

Клянущийся подтверждает свои слова путём клятвы, а это — возвеличивание того, кем он поклялся. Неудовлетворение же клятвой Аллахом указывает на недостаток в Его возвеличивании, и это противоречит полноте единобожия.

## ПЕРВЫЙ ДОВОД

Ибн 'Умар рассказывал, что Посланник Аллаха ﷺ сказал: «Не клянитесь своими отцами! Кто же поклялся Аллахом, тот должен сказать правду, а тот, кому поклялись Аллахом, должен удовлетвориться. Если же это его не удовлетворяет, то он не от Аллаха». Хороший хадис, переданный Ибн Маджахом.

### Виды довольства клятвой Аллахом

В быту: тот, кому клянутся, будет в одном из положений: (1) Если он знает о его лжи, то не обязан верить. (2) Если вероятнее всего он лжёт, то не обязан верить. (3) Если вероятно и то, и другое, то обязан поверить. (4) Если вероятнее всего он правдив, то обязан поверить. (5) Если знает, что он правдив, то обязан поверить.

В шариате: необходимо довольствоваться клятвой Аллахом со стороны того, кому предъявлен иск, в соотвествии с шариатским решением.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Запрет клятвы отцами (является грехом).

Второй. Приказ удовлетворяться тому, кому клянутся Аллахом.

Третий. Суровая угроза тому, кто не удовлетворяется ею.

(Четвёртый. Приказ клянущемуся быть правдивым, поскольку правдивость является обязательной даже без клятвы, а как же с ней?!)

## 44. Глава о выражении: «Так пожелал Аллах и ты»

# ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Кутейля рассказывала: «Однажды к Пророку в пришёл один иудей и сказал: "Вы совершаете ширк, так как говорите: "Так пожелал Аллах и ты", а также клянётесь Каабой". После этого Пророк повелел, чтобы, принося клятву, люди говорили: "Клянусь Господом Каабы", а также: "Так пожелал Аллах, а затем ты"». Этот хадис передал ан-Насаи и назвал его достоверным.

Он же передал хадис Ибн 'Аббаса: «Один человек сказал Пророку **\*\***: "Так пожелал Аллах и ты". В ответ на это Пророк **\*\*** спросил его: "Ты что, приравниваешь меня к Аллаху? Так пожелал Один Аллах!"».

- Почему иудеи (اليهو د) названы так?
  - 1. Поскольку они сказали: «Мы вернулись к тебе (هدنا إليك)».
  - 2. Поскольку их предка звали Яхуз ибн Я'куб.
- Из польз первого хадиса:
  - 1. Пророк з не порицал иудея за то, что его целью было унижение, поскольку его слова были истиной.
  - 2. Узаконено возвращаться к истине, даже если тот, кто указал на неё, не является приверженцем истины.
  - 3. Изменяя [запрещая] что-то, следует указать на то, что близко к этому.
- Почему никто не указал на это, кроме иудея? Мудрость в этом это испытание иудеев, которые порицали мусульман, хотя они сами совершали большое многобожие и не видели в этом проблем.
- «Так пожелал Один Аллах»: он указал ему на то, в чём нет многобожия, и даже не указал на слова «Как пожелал Аллах, а затем ты», для того, чтобы прикрыть все пути к многобожию и отдалить от его границ, проявляя этикет с Аллахом.

## ТРЕТИЙ ДОВОД

Ибн Маджах передал от Туфейля, брата 'Аиши по матери, что он сказал: «Однажды во сне я увидел, как я подошёл к группе иудеев и сказал: "Поистине, вы были бы прекрасным народом, если бы не говорили, что 'Узейр — сын Аллаха". Они ответили: "И вы были бы прекрасным народом, если бы не говорили: "Так пожелал Аллах и Мухаммад"". Затем я подошёл к группе христиан и сказал им: "Поистине, вы были бы прекрасным народом, если бы не говорили, что 'Иса сын Аллаха". Они сказали: "И вы были бы прекрасным народом, если бы не говорили: "Так пожелал Аллах и Мухаммад"". Проснувшись утром, я рассказал об этом некоторым людям, а затем пришёл к Пророку ﷺ и также рассказал ему о своём сне. Он спросил: "Ты рассказал кому-нибудь об этом?" Я ответил: "Да". Тогда Пророк ﷺ воздал хвалу Аллаху, возблагодарил Его, а затем сказал: "Туфейль видел сон, о котором рассказал некоторым из вас. Вы употребляли выражение, которое я не мог запретить вам ранее потому-то. Так вот, не говорите более: "Так пожелал Аллах и Мухаммад",— а говорите: "Так пожелал Один Аллах"».

• «не мог запретить вам ранее потому-то»: помешала ему стеснительность, но не в том, чтобы запретить ложь, а в том, чтобы запретить это прежде, чем прикажет Аллах, подобно тому, как он не запрещал вино до того, как запретил Аллах.



#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Знание иудеев о малом многобожии.

**Второй.** Понимание человеком вопросов, если это соответствует его страстям.

**Третий.** Высказывание Пророка **\$\square**: «Ты приравниваешь меня к Аллаху?». Чего же тогда заслуживает человек, написавший следующие строки: «О благороднейший из людей! [т.е. **\$\square**], не у кого мне искать

спасения, кроме как у тебя...» (это — худшее из проявлений неверия и чрезмерности).

**Четвёртый.** Это выражение не является большим многобожием, так как Пророк **∰** сказал: «я не мог запретить вам ранее потому-то…».

**Пятый.** Праведное сновидение является частью Божественного откровения.

**Шестой.** Иногда сон может служить основанием для некоторых законоположений (во времена пророчества).

# **45.** Глава о том, что ругающий время обижает Аллаха (приписывание событий времени)

• «обижает Аллаха»: не имеется в виду, что он приносит Ему вред, поскольку человек испытывает страдания, услышав оскорбления, однако не получает от этого вреда. Поэтому Аллах упомянул оскорбления в Коране и отрицал то, что Ему что-то может навредить.

### Виды ругани времени

Дозволенная: если это является лишь сообщением, а не руганью, подобно словам: «Мы устали от жары этого дня». И подобны этому Слова Всевышнего: «Это — тяжелый день».

Запретная: если ругающий время не считает, что оно действует само по себе, однако считает, что это произошло по Воле Аллаха, но он ругает время, поскольку то, что неприятно ему связано с этим временем.

**Большое** неверие: если он ругает время, считая, что оно действует само по себе, подобно тому, кто убеждён, что время делает что-то благим или дурным.

# ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Всевышний Аллах сказал: «И сказали они: "Это ведь — только наша ближняя жизнь: умираем мы и живём, и губит нас только время". Нет у них об этом никакого знания, они только предполагают!» (сура «аль-Джасийа», аят 24).

В «ас-Сахихе» аль-Бухари приводится хадис Абу Хурайры о том, что Пророк сказал: «Всевышний Аллах изрёк: "Меня обижает сын Адама [человек. — Ред.], ругая время, ибо Я есть время: Я чередую ночь и день"» В другой версии сказано: «Не ругайте время, ибо, истинно, Аллах есть время».

- «Наша ближняя жизнь», то есть нет жизни и существования, кроме этой жизни, и нет Вечной жизни.
- «и губит нас только время»: наша смерть происходит не по велению Аллаха и Его предопределнию, однако по причине старости,

для того, чья жизнь была долгой, или по причине болезней, печалей и скорби для того, чья жизнь была короткой — и убило их время.

- «Меня обижает сын Адама», то есть наносит Мне обиды. Это утверждено в отношении Аллаха, и мы обязаны это подтверждать, поскольку Аллах описал Себя этим. Мы не знаем Аллаха лучше Него Самого, однако это не подобно обиде творений.
- «*ругает время*», то есть поносит, оскорбляет, порицает и проклинает его.
- «*Я есть время*», то есть Он управляет и повелевает временем подобно ветрами и другими явлениями.

#### Время — из имён Аллаха?

Время — не из имён Аллаха, по следующим причинам:

- 1. Аят опровергает это: если бы время было из имён Аллаха, то убеждения людей времен невежества были бы верными.
- 2. Также это опровергается хадисом.
- 3. Кто считает, что Аллах это время, то сделал бы созданного Создателем.
- 4. Все имена Аллаха совершенны и прекрасны в наивысшей степени, а время не таково.
- 5. Все имена Аллаха образованы от какого-то корня, а слово «время» (الدهر) не является таковым.
- 6. Пришёл запрет на ругань животного, ветра и лихорадки.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Запрет ругать время (подобно их словам «О ветер, приносящий разочарования»; или же «Плохое время»; или «Вероломное время»).

Второй. Ругань времени — это оскорбление Аллаха.

**Третий.** Размышление о словах: «...ибо, истинно, Аллах есть время» (то есть Тот, кто управляет временем).

**Четвёртый.** Ругающий время обижает Аллаха, даже если он не желал этого своим сердцем.

(Пятый. Толкование аята из сура «аль-Джасия»: «**и губит нас только** время...»).

# 46. Глава о титулах вроде «судья всех судей» и тому подобных (запрет этого)

- То есть если человек зовёт себя так, или доволен этим от других. Каково положение, если человек зовет себя судьей всех судей?
- Большой грех, если человек желает лишь называть себя так.
- Большое многобожие, если он убеждён, что он судья над всеми судьями, и даже над Аллахом.
- Дозволено, но лучше этого не делать, если имеются в виду судьи конкретного народа, страны или времени.

## ПЕРВЫЙ ДОВОД

В «ас-Сахихе» приводится от Абу Хурайры, от Пророка , что он сказал: «Самым низким человеком у Аллаха является тот, кого называли царь всех царей, ибо нет царя, кроме Аллаха». Суфйан сказал: «Это то же, что и "шахин-шах"». В другой версии говорится: «Этот человек вызовет самый сильный гнев Аллаха и будет самым скверным человеком у Аллаха в Судный день».

- «Самым низким»: он наказан тем, что противоречит его цели. Подобно этому всё то, что указывает на высокомерие, власть и возвеличивание.
- «Вызовет самый сильный гнев»: в этом хадисе утверждение такого атрибута Аллаха, как гнев, и это атрибут, который подобает Ему. Внешний смысл указывает, что это — сильнейший гнев.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Запрет называться «царь всех царей».

**Второй.** Все выражения, имеющие такой смысл, также запрещены, как об этом сказал Суфьян (как судья всех судей, царь всех царей).

**Третий.** Понимание того, что это и подобные выражения запретны, даже если человек не преследует такой цели в своём сердце.

**Четвёртый.** Понимание того, что человек должен отказаться от этого ради Аллаха, Пречист Он.

# 47. Глава о необходимости уважения имён Всевышнего Аллаха и смены имени ради этого

## Виды имён Аллаха, Велик Он и Могуч

**Которые присущи не толь- ко Ему:** те, которыми можно называть кого-то, кроме Него: как милующий (*Paxum*), слышаший, видящий. Если из него понимается описание (Аллаха), то нельзя именовать им; если нет, то можно, так как это всего лишь имя собственное.

Присущие только Ему: которыми нельзя называть никого, кроме Него. Если же кого-то назвали так, то он должен сменить имя, и это такие имена, как: Аллах, ар-Рахман, Господь миров и тому подобное.

## ПЕРВЫЙ ДОВОД

Абу Шурайх рассказывал, что его прозвали Абу аль-Хакам [«наилучший судья»; букв.: «отец судьи». — Ред.], и как-то Пророк сказал ему: «Истинно, Аллах — Он есть Судья, и Ему принадлежит вся власть». Абу Шурайх объяснил: «Когда в среде моего племени возникал какой-нибудь конфликт, они приходили ко мне, и я вершил суд между ними так, что обе стороны оставались довольными». Пророк казал: «Это прекрасно. А есть ли у тебя сыновья?» Тот ответил: «Шурайх, Муслим и 'Абдуллах». Пророк спросил: «А кто из них старший?» Он ответил: «Шурайх». Пророк сказал: «Тогда ты — Абу Шурайх ("отец Шурайха")».

Прозвища (кунья) образуютмя со словами «Абу» (отец), «Умм» (мать), «Ах» (брат), «'Ам» (дядя по отцу), «Халь» (дядя по матери). Имя, данное этому человеку, содержало в себе его описание — то, что он судья, и потому соотвествовало имени Аллаха. Он не был назван так только для того, чтобы это было именем собственным, однако по причине соответствия смыслу, которое несёт в себе это имя. Поэтому он стал сотоварищем Аллаху в этом, и поэтому Пророк зал ему прозвище так, как подобает, и не приказал вновь совершить 'акыку.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Необходимость уважительного отношения к именам и атрибутам Аллаха и запрет называть ими людей, даже если в этом нет умысла (те, что присуще только Аллаху, или в чём подразумевали описание Аллаха).

**Второй.** Смена своего имени ради этого (также ради устранения неподобающего положения).

**Третий.** Выбор имени старшего сына для *куньи* (давать *кунью* является дозволенным, и не дается прозвище многобожнику).

# 48. Глава о подшучивании над тем, в чём упоминается Аллах, над Кораном или над Посланником Аллаха

• Тот, кто издевается над Аллахом, Его знамениями в бытии или шариате, над Его Посланниками, совершил большое неверие, поскольку такое издевательство — один из худших видов неверия. Неверие бывает двух видов:

**Неверие отказа**, когда человек не входит в религию Аллаха, но и не сопротивляется ей, ведя военные действия и устраивая засады. **Неверие сопротивления** — это самое худшее и страшное неверие, подобно неверию Абу Джахля и Абу Ляхаба.

• Издевающийся над религией проявил неверие сопротивления, и он хуже тех, кто только совершает земные поклоны идолам. Это очень опасный вопрос, поскольку может быть так, что человек произносит что-то, на что не обращает внимания, а это слово становится бедствием или погибелью для него. Иногда человек, не задумываясь, произносит слова, на которые Аллах гневается, и по причине этого попадёт в Огонь.

Тот, кто издевается над молитвой, даже если добровольной, закятом, постом или хаджем, является неверным по единогласному мнению мусульман. Также и тот, кто издевается над знамениями Аллаха в бытии, как, например, слова «Существование жарких дней в зимние дни — глупость». Или же он говорит: «Существование холодных дней в летние дни — глупость». Это — неверие, выводящее из религии, поскольку все деяния Всевышнего Господа основаны на мудрости, которую иногда мы не можем понять, да и не сможем понять.

- Учёные разногласили относительно того, кто поносит Аллаха, Его Посланника или Писание принимается ли его покаяния или нет:
  - **1.** Покаяние принимается при следующих условиях: (1) если мы знаем о правдивости покаяния; (2) если он станет восхвалять Аллаха; (3) если он откажется от того, что он сказал.

Однако покаяние поносившего Пророка за принимают, но для правителя является обязательным казнить его по причине права Пророка за Если он будет казнён, то его омывают, заворачивают в

саван, совершают молитву *джаназа* и хоронят вместе с мусульманами.

**2.** Его покаяние не принимается и правитель казнит его: над ним не совершается молитва *джаназа*, за него нельзя просить милости Аллаха, и его хоронят в далеке от могил мусульман, даже если он заявит, что раскаялся, поскольку это вероотступничество — великий проступок, и не поможет ему покаяние.

## ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Всевышний Аллах сказал: «**А если ты их спросишь, они, конечно, скажут: "Мы просто беседовали и шутили!"**» (сура «ат-Тауба», аяты 65).

Ибн 'Умар, Мухаммад ибн Ка'б, Зейд ибн Аслям и Катада рассказывали: «Во время похода в Табук один человек сказал: "Не видели мы больших обжор, лжецов и более трусливых в бою, чем эти чтецы Корана", — имея в виду посланника Аллаха и его сподвижников, читающих Коран. 'Ауф ибн Малик возразил ему: "Ты не только лжец, но и лицемер! Я обязательно сообщу об этом Посланнику Аллаха 3. После этого 'Ауф отправился к Пророку ﷺ, чтобы обо всём ему рассказать. Однако, придя, он обнаружил, что откровение по этому поводу опередило его. Когда тот человек прибыл к Посланнику Аллаха ﷺ, чтобы извиниться, Пророк 🖔 уже собрался в путь и сидел на своей верблюдице. Он сказал: "О посланник Аллаха, мы просто беседовали в пути, чтобы скрасить его тяготы..."». Ибн 'Умар рассказывал: «Он выглядел привязанным к подпруге верблюдицы Пророка ﷺ, а его ноги ударялись о камни, и он повторял: "Мы просто беседовали и шутили!.." Посланник Аллаха же сказал ему только: "Не над Аллахом ли, Его **знамениями и Его посланником вы издевались?**" Он не обращал на него внимания и ничего не добавил к сказанному».

- «Наши чтецы Корана»: имеются в виду Пророк ﷺ и его сподвижники, но, клянусь Аллахом, это ложь.
- «Но и лицемер»: из этого понимается, что тот, кто поносит сподвижников, является неверным, поскольку их поношение это поношение Аллаха, Его религии и Его Посланника .
- «Подпруга»: портупея, которой привязывается седло.

#### Из польз хадиса:

- 1. Указание на знание Аллаха о том, что будет. Аллах знает о том, что было и что будет.
- 2. Пророк 🗯 судил на основании ниспосланного Аллахом.
- 3. Издевательство над Аллахом, Его Знамениями и Его Посланником из величайших видов неверия.
- 4. Издевающийся над Аллахом совершает неверие.
- 5. Использование жесткости там, где это уместно.
- 6. Покаяние того, кто издевался, принимается при условиях.

#### Примечание:

- 1. Тот, кто присуствует при поношении, подобен тому, кто поносит, кроме как если он станет порицать его или уйдёт. Сказал Всевышний: «И было ниспослано вам в Писании, что если вы услышите, как издеваются или проявляют неверие в знамения Аллаха, то не сидите с ними, пока они не погрузятся в другой разговор».
- 2. Не упоминай Коран или хадисы для того, чтобы люди посмеялись, и страшись при их упоминании.
- 3. Если слова могут быть поношением, то мы указываем на это говорящему их. Либо он покается, иначе он издевающийся.
- 4. Необходимо предостерегать от самообольщения, поскольку благие деяние могут ввести в Рай, а дурные в Ад. Этот человек вышел вместе с Пророком ## на Табук, затем случилось с ним то, что случилось.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Очень важный вопрос: любой, кто издевается таким образом, является неверным (то есть в Аллаха, Его знамения и Его Посланника).

**Второй.** Таково толкование аята в отношении совершившего это, кем бы он ни был (будь он лицемером или нет).

**Третий.** Разница между сплетнями и проявлением искренности по отношению к Аллаху и Его посланнику **(с целью проявления почёта к обрядовым знамениям Аллаха).** 

Четвёртый. Разница между милосердием, которое угодно Аллаху

(которое приводит к порядку) и жесткостью по отношению к врагам Аллаха (однако мягкость в призыве иногда бывает уместнее).

**Пятый.** Не каждое оправдание должно приниматься (если человек знает, что это оправдание несостоятельно).

49. Глава о словах Аллаха: «Если Мы дадим ему вкусить милость от Нас после того, как его коснётся несчастье, то они непременно скажут: "Вот это — для меня"» (аят)

Муджахид сказал, что это откровение ниспослано о тех, кто говорит: «Я заработал это собственным трудом, и я заслужил это». Ибн 'Аббас сказал: «Имеется в виду: я сам себе сделал эту милость».

Если человек приписывает милости к своим действиям или заработку, то в этом проявляется один из видов придания сотоварищей Аллаху в Его господстве. Если же он приписывает их Аллаху, но возомнил, что он достоин этого, и что данное ему — это милость от Аллаха, а он достоин этого, то это один из видов высокомерия со стороны поклонения.

## ВТОРОЙ И ТРЕТИЙ ДОВОДЫ

Всевышний также сказал: «Он сказал: "Всё, что мне даровано, — благодаря знанию"...» (сура «аль-Касас», аят 78). Катада сказал: «Здесь выражение "...благодаря знанию..." означает "благодаря приобретённому мною знанию"». Некоторые другие комментаторы сказали: «Это благодаря тому, что Аллах знает меня как человека, достойного этого», — что по смыслу идентично высказыванию Муджахида: «Это было даровано мне в знак почёта».

Абу Хурайра рассказывал, что слышал, как посланник Аллаха сказал: «Некогда жили трое из сынов Израилевых: прокажённый, плешивый и слепой. Желая подвергнуть их испытанию, Аллах послал к ним ангела. Подойдя к прокажённому, ангел спросил его: "Чего бы тебе хотелось больше всего?" Прокажённый ответил: "Чистой, приятного цвета кожи, и чтобы исчезло то отвращение, которое питают ко мне люди". Ангел прикоснулся к его телу и очистилась его кожа, став чистой и приятного цвета. После этого ангел спросил его: "А какое имущество тебе хотелось бы иметь?" Он ответил: "Верблюдов или коров". И была дарована ему жеребая верблюдица, и ангел сказал: "Да будет тебе в ней благословение Аллаха".

Придя к плешивому, ангел спросил его: "Чего бы тебе хотелось боль-

ше всего?" Плешивый ответил: "Красивых волос, и чтобы исчезло то отвращение, которое питают ко мне люди". Ангел прикоснулся к его голове, и исчезла его болезнь, и были дарованы ему прекрасные волосы. Затем он спросил его: "А какое имущество тебе хотелось бы иметь?" Он ответил: "Коров". И была дарована ему стельная корова, и ангел сказал: "Да будет тебе в ней благословение Аллаха".

Придя к слепому, ангел спросил его: "А тебе чего хочется больше всего?" Слепой ответил: "Чтобы вернул мне Аллах зрение, и чтобы я мог видеть людей". Ангел прикоснулся к нему, и Аллах вернул ему зрение. Затем ангел спросил его: "А какое имущество тебе хотелось бы иметь?" Он ответил: "Овец". И была дарована ему беременная овца. Затем животные расплодились, и у одного появилось стадо верблюдов, у другого — стадо коров, а у третьего — отара овец.

Затем ангел в образе прокажённого явился к первому из них и сказал: "Я — бедный путник, в пути у меня кончились припасы, и никто мне сегодня не сможет помочь, кроме Аллаха, а затем тебя. Именем Того, Кто даровал тебе приятную внешность и чистую кожу, а также это имущество, прошу тебя дать мне одного верблюда, чтобы я смог продолжить свой путь". Он ответил: "Но ведь это принадлежит не только мне одному..." Тогда ангел сказал ему: "Я, кажется, узнал тебя! Разве не ты был прокажённым и презираемым всеми бедняком, а затем Аллах, Всемогущ Он и Велик, даровал тебе это богатство?" Он ответил: "Нет, я унаследовал это по наследству". Ангел сказал: "Да вернёт тебя Аллах в прежнее состояние, если ты лжёшь!"

Затем он явился ко второму в образе плешивого и сказал ему то же, что говорил первому, но он ответил так же, как и предыдущий. Ангел сказал ему: "Да вернёт тебя Аллах в прежнее состояние, если ты лжёшь!"

Затем ангел явился к третьему в образе слепого и сказал: "Я — бедный путник, в пути у меня кончились припасы, и никто мне сегодня не сможет помочь, кроме Аллаха, а затем тебя. Именем Того, Кто вернул тебе зрение, прошу тебя дать мне в дорогу одну овцу, чтобы я смог продолжить свой путь". Он ответил: "Я был слепым, но Аллах вернул мне зрение. Поэтому бери себе, что хочешь, и оставь, что хочешь. Клянусь Аллахом, я не собираюсь мешать тебе взять то, что ты возмешь ради Аллаха". Тогда сказал ему ангел: "Оставь себе своё богатство, ибо было послано вам испытание. Аллах остался доволен тобой и разгневался на твоих двух товарищей"». Передали этот хадис альБухари и Муслим.

#### В этом хадисе множество польз, и из них:

- 1. Истории приводятся в Коране и Сунне для того, чтобы обратить внимание и увещеваться.
- 2. Указание на мощь Аллаха, Который излечил прокажённого, плешивого и слепого только по причине прикосновения ангела.
- 3. То, что ангелы могут принять облик человека, но только по велению Аллаха.
- 4. У ангелов есть тела, и это не просто души, что-то абстрактное или какая-то сила.
- 5. Стремление передатчика передать хадис слово в слово.
- 6. Человек не обязан довольствоваться тем, что ему предопределено, однако он обязан довольствоваться предопределением, которое является действием Аллаха. Разница между действием Аллаха и предопределённым в том, что предопределённое делится на:
  - предопределённые бедствия, которыми человек может не довольствоваться;
  - шариатские постановления, которыми человек обязан довольствоваться.
- 7. Дозволенность мольбы, зависящей от обстоятельств.
- 8. Дозволенность уступок оппоненту в споре, когда невозможно прийти к согласию, чтобы заставить замолчать его.
- 9. Нет границ у *бараката* (благодать) от Аллаха, и потому этот человек получил долину верблюдов от одной верблюдицы.
- 10. Разъяснение того, что необходима благодарность за каждую милость должным образом.
- 11. Дозволенность человеку являться в таком образе, в котором он на самом деле не бывает.
- 12. Иногда испытание бывает общим и явным, а их история известна.
- 13. Достоинство богобоязненности и аскетичности, и иногда она может привести к похвальному итогу, как слепого.
- 14. Указание на то, что в прежних общинах было наследование.
- 15. То, что из качеств Аллаха довольство, гнев и желание. Мы утверждаем их в отношении Аллаха так, как это подобает Ему.
- 16. Слово «الصاحب)» (товарищ) используется при схожести людей в чём-то одном, и оно необязательно означает их близость.
- 17. Аллах испытывает людей тем, чем их наделяет.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Тафсир аята из суры «Фуссылят» («Если Мы дадим ему вкусить милость от Нас после того, как его коснётся несчастье...»).

Второй. Смысл слов «...то они непременно скажут: "Вот это — для меня"» (то есть я достоин и заслуживаю этого).

**Третий.** Смысл слов «**Это мне даровано** — **благодаря моему зна- нию**» из суры «аль-Касас».

Четвёртый. То, что в этом удивительном рассказе из великих назиданий (из числа которых разница между прокажённым, плешивым и слепым. Прокажённый и плешивый отрицали милости Аллаха после того, как получили их, и до того, как получить их, не полагались на Аллаха. Что же касается слепого, то он признал милости Аллаха после того, как получил их, и полагался на Аллаха до этого. Ибн аль-Каййим сказал: «Надо очень сильно остерегаться от непокорности "я, моё, от меня". Это — слова, которыми был испытан Иблис, Фараон и Карун. Слова "Я лучше него" — это слова Иблиса; "Мне принадлежит власть над Египтом" — слова Фараона, "Это мне даровано благодаря моему знанию" — слова Каруна. Лучшее, где используется слово "Я" — в словах «Я — раб грешный, ошибающийся», «Я прошу прощения», «Я признаю грехи» и тому подобное. Что касается "Моё" (Д), то в его словах: "Мои грехи", "Мой проступок", "Моя нужда", "Моя бедность и низость". Что касается "От меня" (عندی), то в его словах: "Прости мне то, что я делал всерьёз и в шутку, нечаянно и с умыслом, и всё это от меня"»).

50. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Когда же Он даровал им обоим праведного ребёнка, они стали приобщать к Нему сотоварищей в том, чем Он одарил их» (аят)

### Виды многобожия, подразумеваевамые в аяте

#### Малое многобожие

в поклонении: предпочитая любовь к нему любви к Аллаху и оставляя подчинение Аллаху. Как же мы сделаем этого ребёнка равным Аллаху в любви?

## Малое многобожие:

приписывание здоровья ребёнка и его защиту врачам и подобным им, поскольку он приписал милости к причине и забыл о Том, Кто их установил.

**Большое** многобожие: убеждённость в том, что этот ребёнок был дан таким-то святым, и тому подобное, поскольку они приписали создание не Аллаху.

# второй довод

Ибн Хазм сказал: «Они [праведные предшественники. — Ред.] единогласно согласились с тем, что любое имя, смысл которого содержит преклонение перед кем-либо помимо Аллаха, как, например, 'Абду Амр ("раб Амра"), 'Абду аль-Кааба ("раб Каабы") и т.п., является запретным. Исключением [из единогласного мнения. — Ред.] является имя 'Абд аль-Мутталиб».

- Не дозволено преклонение перед кем-либо, кроме Аллаха. Те же, кто привёл в довод слова Пророка : «Я сын 'Абдульмутталиба» [на дозволенность этого], то мы ответим ему следующим:
  - 1. Эти хадисы из неясных (*муташабих*), а у нас есть ясные доводы, опровергающие их.
  - 2. В этом хадисе содержится сообщение, а не веление и установление.
  - 3. Пророк **ж** не называл так никого, не дозволил и не подтвердил в отношении кого-либо из сподвижников.
  - 4. Это имя, по которому Пророка узнавали люди, и если бы он назвался «сын 'Абдуллаха», то никто не узнал бы его.

- 5. Посланник говорил о том, что уже прошло и закончилось, и 'Абдульмутталиб уже умер.
- 6. 'Абдульмутталиб это не имя, а его прозвище, так как его звали Шейба аль-Хамд, а его отцом был Хашим, который отправил его, когда он был ребёнком, в Медину к его дядям бану наджар для того, чтобы он получал знания и развивался. Когда его дядя аль-Мутталиб прибыл в Медину, он взял с собой Шейбу аль-Хамда. А когда они прибыли в Мекки (при возвращении), то цвет его кожи изменился из-за долгого пути, и люди сказали: «Кто этот раб?» Они сказали: «Раб ('Абд) аль-Мутталиба» (нет сомнения в рабстве раба), и это прозвище прикрепилось к нему. Таким образом рассеиваются сомнения.

## третий довод

Комментируя приведённый выше аят, Ибн 'Аббас сказал: «Адам овладел ею [Евой], и она забеременела от него. Тогда пришёл к ним Иблис и сказал: "Я — ваш приятель, который вывел вас из Рая. Повинуйтесь же мне, а не то я сделаю вашего ребёнка рогатым, с рогами горного козла, и он разорвёт тебе живот". Он продолжал их запугивать, требуя, чтобы они нарекли его 'Абд аль-Харисом (Аль-Харис, букв. "пахарь" имя Иблиса). Таким образом, 'Абд аль-Харис означает "раб Иблиса" ["раб шайтана". — Ред.]). Однако они отказались повиноваться ему, и ребёнок родился мёртвым. Затем она забеременела во второй раз, и Иблис опять пришёл к ним и сказал то же самое. И в этот раз они отказались, и ребёнок опять родился мёртвым. Она забеременела в третий раз. Опять пришёл Иблис и напомнил им о случившемся дважды. На этот раз любовь к ребёнку овладела ими, и они назвали его 'Абд аль-Харисом. Поэтому было сказано: "...Они придали Ему сотоварищей в том, что Он даровал им" (сура «аль-А'раф», аят 190)». Этот хадис передал Ибн Абу Хатим. Он же передал достоверный хадис Катады, который сказал: «В сотоварищи были приобщены к Нему в повиновении, но не в поклонении».

По поводу же высказывания Всевышнего «**Если Ты даруешь нам здорового ребёнка, мы будем Тебе благодарны!**» (сура «аль-А'раф», аят 189), Муджахид сказал: «Они боялись, что он не будет человеком». Об этом же упоминали аль-Хасан [аль-Басри. — Ред.], Са'ид [ибн Джубейр. — Ред.] и другие.

• «с рогами горного козла»: أيل — это самец горного козла.

- «'Абд аль-Харис»: он выбрал это имя, потому что это его имя, и он желал, чтобы они поклонялись ему.
- Эта история недостоверна по следующим причинам:
  - 1. Нет достоверного сообщения от Пророка ﷺ об этом. Ибн Хазм сказал: «Эта история ложная и выдуманная».
  - 2. Не может быть такого, чтобы был упомянут их грех, но не упомянуто их покаяние.
  - 3. Пророки не совершают многобожия, по единогласному мнению учёных.
  - 4. Люди в Судный день придут к Адаму, однако он не станет заступаться, оправдываясь тем, что он съел с дерева, что являлось грехом. И если бы он совершил многобожие, то оправдание этим было бы более уместо.
  - 5. Шайтан сказал им: «Я ваш приятель, который вывел вас из Рая». Однако так не говорит тот, кто хочет обмануть.
  - 6. Не может быть такого, что они поверили в то, что шайтан может сделать ему рога горного козла, поскольку это многобожие в господстве Аллаха.
  - 7. В аяте использовано слово «پشر کون» («Они придали Ему сотоварищей») с местоимением множественного числа. Если бы речь шла об Адаме и Хаве, то использовалось бы местоимение двойственного числа.
  - 8. Поэтому толкование аята возвращается к сынам Адама, которые в действительности совершают многобожие, и из них есть единобожники и есть многобожиники.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Запрет на все имена, указывающих на раболепие, преклонение перед кем-либо, помимо Аллаха (включая имя 'Абдульмутталиб). Второй. Тафсир 190-го аята из суры «аль-А'раф» («Когда же Он даровал им здорового ребёнка, они придали Ему сотоварищей в том, что Он даровал им»).

**Третий.** Этот многобожие в имянаречении, а не истинное (более правльно, что это — истинное многобожие, и что имеется в виду многобожие сынов Адама, а не Адама и Хавы).

**Четвёртый.** Наделение Аллахом человека здоровой дочерью — также

из Его благ (поскольку некоторые люди считают, наделение дочерью это наказание. Наделение здоровым сыном также является благом). Пятый. Праведные предшественники разделяли между многобожием в подчинении и многобожием в поклонении (Адам и Хава подчинились шайтану, а не поклонялись ему, если посчитать историю достоверной).

# 51. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «У Аллаха — самые прекрасные имена. Посему взывайте к Нему посредством их» (аят)

Ибн Абу Хатим передал от Ибн 'Аббаса о словах «...тех, кто уклоняется от истины в Его именах...»: «Это те, кто придаёт Ему сотоварищей».

Ибн 'Аббас также сказал: «Имя ал-Лат произошло от "аль-илях" (Божество), и имя "аль-'Узза" — от "аль-'Азиз" (Могущественный)».

Аль-А'маш сказал: «Они [которые уклоняются от истины] вносят в них [имена Аллаха. — Ред.] то, что к ним не относится».

- В этой главе опровержение тем, кто сказал, что Книга единобожия касается только вопросов единобожия в поклонении.
- «У Аллаха»: методология единобожия здесь проявляется в том, что хабар (сказуемое) упомянуто раньше, поскольку упоминание раньше того, что должно быть позже, указывает на ограничение.
- «Прекрасные», то есть в высшей степени прекрасные, совершенные со всех сторон, и в них нет недостатков.
- «взывайте же к Нему посредством них»: у выражения «взывайте к Аллаху посредством Его имён» два смысла:

Ду'а-просьба: упоминать Его имена в качестве средства приближения к Аллаху прежде, чем просить у Него что-то, подобно слов: «Прости меня Твоим прощением и помилуй меня, поистине, Ты — Прощающий, Милостивый).

Ду'а-поклонение: поклонение Аллаху посредством того, на что указывают эти имена, как например, имя «البصير» (Всевидящий) подразумевает поклонение Аллаху в соотвествии с тем, на что указывает то, что Он — Всевидящий, то есть чтобы Он не видел от тебя совершение того, чем Он не доволен.

### — искажение: отклонение от того, в чём необходимо быть убеждённым

#### Искажение в знамениях:

Будь то в знамениях:

- 1. Шариатских как говорящие, что Коран создан.
- 2. Бытовые как говорящие о том, что природа создает что-то.

### **Искажение в именах и атрибутах** бывает различных видов:

- 1. Отрицание всех имён или части их, подобно джахмитам.
- 2. Имена утверждаются, но отрицаются атрибуты, подобно их словам «Слышащий без Слуха».
- 3. Уподобление.
- 4. Образование имён идолов из имён Аллаха, как аль-'Узза из имени Аллаха «العزيز» (Могущественный).
- 5. Именование Аллаха так, как Он не назвал Себя Сам, подобно тем, кто говорит: «Аллах третий из троицы», или что Он способен на изобретения.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Утверждение имён (Всевышнего Аллаха, в отличии от джахмитов и чрезмерствующих му'тазилитов).

**Второй.** Его имена прекрасны (то есть прекрасные и совершенны в наивысшей степени).

**Третий.** Приказ взывать к Аллаху посредством этих имён (ду'а-поклонение и ду'а-просьба — приказ взывать к Аллаху посредством Его имён касается обоих видов).

**Четвёртый.** Приказ оставить невежд и искажающих, отрицающих имена Аллаха (то есть оставить их путь, и не имеется в виду, что мы не должны их призывать и разъяснять им, также этот аят содержит угрозу).

**Пятый.** Разъяснение понятия «**уклоняются от истины**» в отношении имён Аллаха.

**Шестой.** Угроза уклоняющимся от истины.

#### Проверочные вопросы по девятому разделу (11 глав)

Первое задание: поставь галочку возле правильного ответа или дополни пропущенное. 1. Девятая часть книги — самая длинная в ней. □ неверно □ верно 2. Автор сосредоточился на малом многобожии, потому что оно скрытое: 

верно □ неверно. 3. «Милость Аллаха»: □ в единственном числе и подразумевается множественное число одна милость. 4. Милости — это: □ получение желаемого □ избавление от неприятного 🛘 всё указанное. 5. «затем отрицают её»: 🗖 отрицают существование 📮 не приписывают её к Аллаху. 6. Аплодисменты после приземления самолета в знак благодарности пилоту: 

дозволено □ не дозволено 7. Приписывание милостей не Аллаху — это неверие: □ большое □ малое 8. Многобожие в сердцах людей: 🛛 более скрыто, чем следы муравья на чёрном, гладком камне в тёмную ночь □ явное. 9. Ложная клятва Аллахом: □ малое многобожие □ большой грех □ запретно □ необходимо разъяснить подробности 10. Правдивая клятва не Аллахом: □ малое многобожие □ большой грех

□ необходимо разъяснить подробности

□ запретно

| <ul><li>П. Аллах не прощает многооожия, даже малого.</li><li>□ верно □ неверно</li></ul>                                                                                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 12. Ложная клятва Аллахом легче грехом по мнению Ибн Мас'уда, чем правдивая клятва не Аллахом (□ верно □ неверно), хотя Ибн Мас'уд не желал ни того, ни другого (□ верно □ неверно).                                                     |
| <ol> <li>Слова «Я чем угодно поклянусь тебе, чтобы ты поверил мне»: □ дозволены □ не дозволены.</li> </ol>                                                                                                                               |
| 14. Если кто-то скажет: «Так пожелал Аллах и ты», будучи убеждённым, что он более велик, чем Аллах, или равен ему, то это многобожие: □ большое □ малое. Если же он считает, что он — ниже Аллаха, то это многобожие: □ большое □ малое. |
| <b>15.</b> Слова «Клянусь верностью», то это: □ малое многобожие □ большой грех □ дозволено.                                                                                                                                             |
| <ul><li>16. Необходимо изучать многобожие для того, чтобы не впасть в него: □ верно □ неверно.</li></ul>                                                                                                                                 |
| <ul><li>17. Сподвижники, да будет доволен ими Аллах, относили аяты, ниспосланные о большом многобожии, к малому:</li><li>□ верно □ неверно.</li></ul>                                                                                    |
| <ul><li>18. Клятва «погружающая» — это клятва Аллахом: □ ложная</li><li>□ то, посредством которого покушаются на имущество.</li></ul>                                                                                                    |
| <b>19.</b> Союз «и» подразумевает ( □ порядок □ равенство ), и это: □ будет многобожием □ дозволено.                                                                                                                                     |
| <b>20.</b> Если клянущийся Аллахом не является правдивым, то ты вправе ( □ верить □ не верить ) его клятве.                                                                                                                              |

| 21. Клятва Пророком ∰, жизнью матери, честью, «Честное слово!», «Даю шею на отсечение!» — это: □ то, по причине чего распространились несчастья □ малое многобожие.                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>22.</b> «не мог запретить вам ранее потому-то» — это:                                                                                                                                                                        |
| <b>23.</b> Почему на запретность этой клятвы не указал никто, кроме этого иудея?                                                                                                                                                |
| 24. Иудеи — это те, кто относит себя к шариату ( ☐ 'Исы, мир ему ☐ Мусы, мир ему ). И названы они так по причине: ( ☐ их слов «Мы вернулись (هدن) к тебе» ☐ по причине их предка Яхуза ☐ всё указанное ).                       |
| <b>25.</b> Пророк ∰ приводил в довод на малое многобожие то, что указывает и на большое многобожие в словах «Ты приравнял меня к Аллаху?»: □ верно □ неверно.                                                                   |
| <b>26.</b> Если человек наклоняется, когда приветствует тебя ( □ это порицаемо □ нет в этом проблем □ если тебе помешает стеснительность, то нет в этом проблем ), и если ты это не порицаешь, то ты ( □ тагут □ единобожник ). |
| 27. Возвеличивание Пророка ∰ на словах является приравнием его к Создателю: ☐ многобожие ☐ возвращается к намерению, если человек желает проявить уважение, то нет в этом проблем.                                              |
| <b>28.</b> У иудеев множество недостатков, однако они особо выделены своими словами «'Узейр — сын Аллаха», поскольку это из самых великих и известных их недостатков. □ верно □ неверно                                         |
| <b>29.</b> « <i>не мог запретить вам ранее потому-то</i> »: □ стеснительность в порицании запретного □ запрещать это без приказа Аллаха.                                                                                        |

| 30. Является правильным: □ изучать доводы, а затем строить на них убеждения □ строить убеждения и искать на них доводы.                                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>31.</b> Пророк ∰ был известен как: □ раб Аллаха и Его Посланник □ Мухаммад ибн 'Абдуллах                                                                                                             |
| <b>32.</b> Праведный сон — это: □ в котором благо □ является связанным □ всё указанное.                                                                                                                 |
| 33. Если сон несвязанный, то это — أضغاث أحلام: Верно П неверно.                                                                                                                                        |
| <b>34.</b> Плохие сны — от шайтана ( $\square$ верно $\square$ неверно ), и является Сунной ( $\square$ рассказывать их толкователю $\square$ сплюнуть налево трижды и прибегнуть к Аллаху от шайтана). |
| <b>35.</b> Если что-то указывает на то, что сон противоречит шариату, то: $\square$ его нужно растолковать $\square$ не нужно обращать на это внимания.                                                 |
| <b>36.</b> Слова своей супруге «Самый чёрный день в моей жинзи — день, когда я женился на тебе»: □ дозволено □ не дозволено                                                                             |
| <b>37.</b> Верным является то, что: $\square$ оскорбление не всегда вредит $\square$ оскорбление вредит.                                                                                                |
| 38. Имена Аллаха — прекрасные, а слово «время» (الدهر) — имя не образованно от другого корня и не имеет иного смысла, кроме названия времени: □ верно □ неверно, а слова Аллаха: «Я и есть время»:      |
| <b>39.</b> Выражение «вероломное время»: □ запретно □ дозволено, поскольку это сообщение.                                                                                                               |
| <b>40.</b> Выражение «родился такой-то в голодное время»: □ запретно □ дозволено, поскольку это сообщение.                                                                                              |

| <b>41.</b> Выражение «О земля, обереги меня от тебя»: □ это мольба к кому-то, кроме Аллаха (многобожие) □ дозволено.                                                                                                                                                                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 42. Виды поношения времени:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 3 Хукм этого                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>43.</b> Выражение «У природы есть чудеса и тайны», а также «Это из дел природы»: □ верно □ неверно.                                                                                                                                                                                                                                         |
| <ul><li>44. Судья — это тот, кто обязывает и выносит фетвы:</li><li>□ верно □ неверно.</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>45.</b> Выражение «судья судей седьмого века»: □ дозволены □ лучше его оставить.                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>46.</b> Шейхуль-ислам — это:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 🛘 учёный, к которому возвращаются в вопросах ислама                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| □ учёный, возрождающий религию, который оставил благой след в защите ислама                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>47.</b> ( □ следует □ не следует ) быть внимательным положению описываемого, дабы не обольститься им самим.                                                                                                                                                                                                                                 |
| 48. Самое любимое имя для Аллаха — то, что указывает на унижение и смиренность, как, например: ( ☐ шах шахов ☐ 'Абдуррахман ). И самое низкое имя перед Аллахом — это то, что указывает на ( ☐ высокомерие ☐ власть ☐ возвеличивание ☐ всё указанное ), и потому он будет наказан в соотвествии с его целью и будет унижен: ☐ верно ☐ неверно. |
| <b>49.</b> Имена «царь царьей» и «судья судей»: □ дозволены □ запретны □ являются большим грехом.                                                                                                                                                                                                                                              |

| 50. Куньи (прозвища) — это то, что образовано с использованием слов «абу» (отец), «умм» (мать), «ах» (брат), «'ам» (дядя), «халь» (дядя), и они указывают на: □ похвалу □ порицание □ пребывание с чем-то или постоянное сопровождение □ имя собственное □ всё указанное.                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 51. Среди сподвижников были те, которых звали «حکیه» или «حکیه» (судья), однако Пророк не изменял их имён, поскольку они не были названы так по причине судейства, а были лишь личными именами: ( Верно неверно верно называться теми именами Аллаха, которые: присущи только Ему подразумевается в них атрибут (Аллаха) всё указанное. |
| <ul><li>52. Каково постановление шариата относительно наречения прозвищем?</li><li>□ дозволено</li><li>□ не дозволено.</li></ul>                                                                                                                                                                                                        |
| <b>53.</b> «Тот, кто проявляет небрежность к тому, в чем поминание Аллаха, или к Корану, или к Посланнику»: под Посланником имеется в виду: □ Мухаммал ∰ □ все посланники.                                                                                                                                                              |
| <b>54.</b> Издевательство — это великая причина недействительности веры, и невозможно представить, что бы мусульманин не знал об этом: □ верно □ неверно.                                                                                                                                                                               |
| <b>55.</b> Условия покаяния издевавшегося: 1                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>56.</b> Непременно нужно проявлять решительность в вопросах издевательства и не проявлять снисходительности: □ верно □ неверно.                                                                                                                                                                                                      |
| <b>57.</b> Есть те, кто защищают поносящих Господа, но гневаются, когда ругают их или их мать: □ верно □ неверно.                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>58.</b> Является обязательным разъяснять людям опасность этого вопроса, что это — неверие, выводящее из религии, и не ждать, пока они впадут в оскорбления и издевательства: □ верно □ неверно.                                                                                                                                      |

| <ul> <li>39. Есть те, кто говорит: «Мы должны справшивать, желали ли поносящие и издевающиеся в действительности поносить или нет».</li> <li>Эти слова: □ верны □ неверны.</li> </ul>                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>60.</b> Является из возвеличивания прав сотворённого над Творцом такие слова: «Есть оправдание ругающему по причине гнева», хотя не оправдывают, например, при ругании президента, отца или рвания денег: □ верно □ неверно.         |
| <b>61.</b> Решительность в этом вопросе приносит плоды — хвала Аллаху — в некоторых государствах; а проявление небрежности приводит к тому, что в других странах и большие и малые занимаются поношением: □ верно □ неверно.            |
| <b>62.</b> Издевающийся хуже того, кто делает земные поклоны идолу: □ верно □ неверно.                                                                                                                                                  |
| <b>63.</b> Иногда от иудеев и христиан не слышно, что бы они поносили Господа, Мусу, 'Ису или религию, однако иногда это слышно от тех, кто считает себя мусульманином: □ верно □ неверно.                                              |
| <b>64.</b> Когда истинно верующий слышит Коран или хадисы, то он боится, и увеличивается его вера. Что касается лицемера, то он насмехается, издевается, забавляется и рассказывает истории, чтобы рассмешить людей: □ верно □ неверно. |
| <b>65.</b> Дозволено ли мусульманину распространять или слушать записи, в которых есть поношение его матери? ( $\square$ да $\square$ нет ). Что же тогда с тем, кто поносит мать всех верующих?                                        |
| <b>66.</b> Если появляются записи с поношением или руганью, то является обязательным: □ слушать и распространять это □ сразу же избавиться от этого.                                                                                    |
| 67. Сбор записей, в которых поношение и издевательство — это путь: □ праведных предшественников □ лицемеров.                                                                                                                            |

| 68. Вероотступничество по причине поношения или издевательства — великое и страшное, и некоторые из учёных сказали, что такому не поможет покаяние, и правитель непременно должен казнить его, над ним не совершается молитва-джаназа, за него нельзя просить милости, и его не хоронят вместе с мусульманами:  □ верно □ неверно. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 69. Если поносивший скажет, что он раскаялся, а затем вновь вернётся к этому, то это указание на то, что он — лжец:  □ верно □ неверно.                                                                                                                                                                                            |
| 70. Когда лицемер занимается поношением, он говорит: «Я не имел такой цели», то это лишь слова, произносимые языком:  □ верно □ неверно.                                                                                                                                                                                           |
| <ul><li>71. Из того, что указывает на правдивость покаяния издевавшегося, если слова о том, что поношение и издевательство являются неверием, и что он отказался от этого ради Аллаха:</li><li>□ верно □ неверно.</li></ul>                                                                                                        |
| 72. Тот, кто слышит поношение или издевательство, но не порицает этого и не уходит оттуда, то его положение подобно их:  □ верно □ неверно.                                                                                                                                                                                        |
| 73. Иногда шайтан открывает двери блага для того, чтобы человек впал в неверие. Человек, о котором был ниспослан аят об издевательстве, был вместе с Пророком ∰ в битве при Табуке:  □ верно □ неверно.                                                                                                                            |
| 74. В хадисе об издевавшемся указание на то, что издевательство над сподвижниками является неверием: ( ☐ верно ☐ неверно ), поскольку в этом поношение: ( ☐ Аллаха ☐ Его Посланника                                                                                                                                                |
| <ul><li>75. Тот, чьё прощение приводит к нечестию, а не к порядку, тот</li><li>( □ грешен □ не грешен ) по причине этого прощения.</li></ul>                                                                                                                                                                                       |

| 76. Если челоdек приписывает милости к своей работе и источнику заработка, то он совершил многобожие в ( □ господстве □ поклонении ), а если он приписывает их Аллаху, однако он возомнил, что достоин этого, то это — из видов высокомерия и заносчивости: □ верно □ неверно.                                                                                                       |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| 77. Довольство предопределением как действием Аллаха является ( □ обязательным □ необязательным ), а довольство тем, что предопределено из несчастий, не является обязательным: □ верно □ неверно.                                                                                                                                                                                   |  |  |  |
| <b>78.</b> Нет разницы между слепым, прокажённым и плешивым в том, что они просили из имущества: □ верно □ неверно.                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| <b>79.</b> Называться «'Абдульмутталибом»: □ дозволено □ не дозволено.                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |  |  |  |
| <ul><li>80. Название вида растения как «'Аббад аш-шамс» (букв. «Рабы Солнца», по-русски это подсолнечник):</li><li>□ дозволено □ не дозволено.</li></ul>                                                                                                                                                                                                                             |  |  |  |
| 81. Выдели имена, которыми не дозволено называться:  □ 'Абдульмутталиб □ 'Абдулька'ба □ 'Абдуманаф □ 'Абдульхусейн □ 'Абдуннабий □ 'Абдульхарис □ Фир'аун □ Хынзиб □ 'Асыя □ Султан султанов □ Господин людей □ Ребёнок 'Али □ Господь миров □ ар-Рахман □ Создатель (аль-Халик) □ 'АбдуСсаттар □ 'Абдуннур □ Бутрус □ Джордж □ Господин господ □ Госпожа всех женщин □ 'Абдуннасыр. |  |  |  |
| 82. То, по причине чего в среду мусульман просачивается чрезмерность рафидитов, это их довольство словами, в которых есть преклонение подобно (юноша 'Али) или ('Абду 'Али). Это преклонение перед кем-то помимо Аллаха и является многобожием:  □ верно □ неверно.                                                                                                                  |  |  |  |

| 83. Дозволено говорить тому, кто не способен управлять имуществом кого-то: «Я — раб, которому приказывают»: □ дозволено □ не дозволено.                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 84. История об Адаме и Хаве:   □ достоверна □ не достоверна.                                                                                               |
| <ul><li>85. Шайтан выбрал имя «'Абдульхарис» поскольку это:</li><li>□ его имя □ это недостоверно, поскольку Харис — это самое правдивое из имён.</li></ul> |
| 86. Имянаречение Харисом:   дозволено   недозволено.                                                                                                       |
| 87. Пророки не совершают многобожия по единогласному мнению учёных, и кто говорит что-то о них или ищет их недостатки, тот: □ лицемер □ единобожник.       |
| <b>88.</b> Взывание к Аллаху посредством Его имён это:  □ <i>ду'а</i> -поклонение □ <i>ду'а</i> -прошение □ всё указанное.                                 |
| 89. Книга единобожия: □ о всех трёх видах единобожия □ только о единобожии в поклонении                                                                    |
| 90. Искажение (ועָלבאנ) в именах делится на:    два пять видов.                                                                                            |
| <b>91.</b> « <b>оставте тех, кто искажает</b> », то есть: □ не призывайте их и не разъясняйте □ оставление их пути.                                        |
| 92. Искажения (ועָובאנ) в именах и атрибутах делятся на:                                                                                                   |
| 1                                                                                                                                                          |
| 2                                                                                                                                                          |
| 3                                                                                                                                                          |
| 4                                                                                                                                                          |
| 5                                                                                                                                                          |

### 52. Глава о недопустимости выражения «Мир (ас-Салям) Аллаху»



Поскольку мольбы подобные этой будто бы указывают на недостаток в Его праве, поскольку не взывают к Аллаху с мольбой о мире, кроме как за то, в чём есть недостатки, а Аллах Пречист от этого.

Поскольку это противоречит действительности. У Аллаха просят, но не просят для Него, поскольку Он не нуждается в нас, однако Он восхваляется за Его полноценные качества.

#### ПЕРВЫЙ ДОВОД

В «ас-Сахихе» аль-Бухари приводится следующий хадис Ибн Мас'уда: «Когда мы были вместе с Пророком в на молитве, мы говорили: "Мир Аллаху от рабов Его, мир такому-то и такому-то…". Услышав это, Пророк сказал нам: "Не говорите "ас-Салям 'аля-Ллах" (мир Аллаху) ибо, поистине, Аллах Сам есть ас-Салям"».

Ас-Салям — имя, которое утверждает и отрицает, а именно: отрицает все недостатки и изъяны, которые могут прийти на ум или представить разум. У Него нет недостатков в Его сущности, атрибутах, действиях или постановлениях; также это имя утверждает в отношении Него атрибуты, которые оно включает в себя это имя — السلام. И оно имеет несколько значений:

Ас-Салям (السلام) — Отсутствие недостатков и упущений, подобно нашим словам: «Мир тебе, о Пророк». Приветствие, подобно словам «Поприветствуй (саллим) такого-то».

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Тафсир слова «салям» (одно из имён Аллаха, Велик Он и Могуч, то есть не имеющий недостатков и упущений).

Второй. Это — приветствие.

**Третий.** Это приветствие неприемлемо по отношению к Аллаху (а если оно неприемлимо, значит является греховным).

**Четвёртый.** Указание на причину этого (поскольку Аллах, Велик Он и Могуч, и есть *ac-Салям*).

**Пятый.** Обучение их тому, как нужно приветствовать Аллаха (в *ташаххуде*, и недопустимо говорить сотворённому: «*Тахиййатии* (Мои приветствия)»).

### **53.** Глава о выражении «О Аллах, прости меня, если это угодно Тебе» (запрет исключений в мольбах)

В этой главе разъясняется полнота власти Аллаха, Велик Он и Могуч, и широта Его милости, и почему такое условие в мольбе запрещено:

в этом усматривается то, что человек не нуждается в Аллахе, а это не подобает и не является благопристойностью.

в этом усматривается то, что нечто является сложным или затруднительным для Аллаха, и Он не способен на это — Он не таков.

в этом усматривается то, что кто-то может принудить Аллаха к чему — это не так.

#### **ДОВОД**

В «ас-Сахихе» аль-Бухари приводится хадис Абу Хурайры о том, что Посланник Аллаха сказал: «Пусть ни один из вас не говорит: "О Аллах, прости меня, если это угодно Тебе!" или "О Аллах, помилуй меня, если это угодно Тебе!" Необходимо упорно просить желаемое, ибо ничто не может принудить Аллаха к чему-либо». В версии у Муслима говорится, что Пророк говорил: «Настойчиво просите желаемое, так как всё что Он даёт, ничего для Него не стоит».

Условие же в мольбе *аль-истихара* не является связыванием с Его желанием, а имеется в виду, что молящийся не знает, является ли это благом для него или нет? Так же и с хадисом: «Оставь меня в живых, пока жизнь является благом для меня».

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Запрет говорить в мольбах: «Если пожелает Аллах».

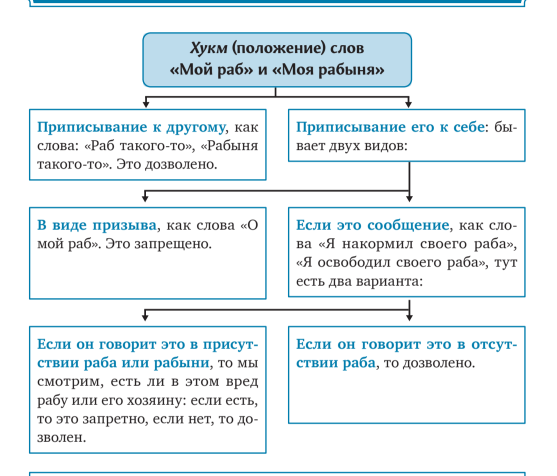
Второй. Указание на причину этого запрета.

**Третий.** Слова Пророка : «*Настойчиво просите желаемое...*» (если ты просишь, будь упорным и не сомневайся).

**Четвёртый. Необходимость усиливать стремление обращающе- гося с мольбой** (то есть просит то, что приходит ему на ум, поскольку нет ничего сложного для Hero).

**Пятый.** Указание на причины этого (1. Указание на величие шариата 2. Увеличение спокойствия человека 3. Дозволенность аналогии).

### 54. Глава о недопустимости выражения «Мой раб» или «Моя рабыня»



#### **ДОВОД**

В «ас-Сахихах» аль-Бухари и Муслима приводится хадис Абу Хурайры о том, что Посланник Аллаха сказал: «Пусть никто из вас не говорит [своему слуге. — Ред.]: "Накорми своего господа", либо: "Помоги совершить омовение своему господу". Следует говорить "...своего господина" или "...своего хозяина". Пусть никто из вас не говорит: "Мой раб" или "Моя рабыня", а говорит: "Мой юноша", "Моя девочка" или "Мой мальчик"».

• «Пусть никто из вас не говорит: "Накорми своего господа", либо: "Помоги совершить омовение своему господу"», поскольку это нарушение в господстве (таухиде ар-рубубия).

- «Следует говорить "...своего господина" или "...своего хозяина"»: это обращение к рабу, но это не является приказом, а является указанием и дозволением, поскольку учёные сказали: «Если приказ упомянут в противовес чему-то запретному, то это является дозволенным. Подобны этому слова Всевышнего: «когда же вы освободитесь от ихрама, то можете охотиться».
- «Пусть никто из вас не говорит...»: запрет указывает на запретность или нежелательность. Это запрещено для того, чтобы господство не приписывалось кому-либо, кроме Аллаха. «Мой раб»: юноше, «моя рабыня»: девушке.
- «а говорит: "Мой юноша", "Моя девочка" или "Мой мальчик"»: это обращение к господину. В этом указание на то, что если шариат закрывает двери к запретному, то открывает двери дозволенного. Также в этом указание на воплощение единобожия даже в словах.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Запрет выражений «мой раб» и «моя рабыня».

**Второй.** Слуга не должен обращаться к своему хозяину со словами «мой господь», а хозяину не следует говорить своему слуге «накорми своего господа».

**Третий.** Хозяину следует обращаться к слуге со словами: «мой юноша», «моя девочка» или «мой мальчик».

**Четвёртый.** Слуге же следует обращаться к своему хозяину со словами: «мой господин» или «мой хозяин».

Пятый. Цель этого — воплощение единобожия даже в словах.

## **55.** Глава о том, что нельзя отказывать просящему именем Аллаха (запрещено или нежелательно)

#### Виды просьбы именем Аллаха

**Просить шариатом Аллаха**, как просьба, которую дозволил шариат, например, просьба бедняка о милостыне.

**Просить именем Аллахом** напрямую, как слова «Прошу тебя Аллахом».

#### Дозволено ли человеку просить именем Аллаха или нет?

Просьба сама по себе является нежелательной или запретной, кроме как по причине нужды или вынужденности. Поэтому Пророк в принимал клятву верности сподвижников в том, что они не будут ничего просить у людей. Что же касается просящего, то он просит:

Именем Аллаха: ему нужно ответить, даже если он не имеет на это право, поскольку он попросил Великим, и ответ ему — это возвеличивание этого Великого. Однако, если он просит о греховном, или за ответом последует вред тому, кто просит, то ему не отвечают.

Просто просьба, как если он скажет: «О такой-то, дай мне». Если то, о чём он просит, дозволено в шариате, то ты дашь ему.

#### ПЕРВЫЙ ДОВОД

Ибн 'Умар рассказывал, что Посланник Аллаха сказал: «Если кто-то попросил у вас что-либо именем Аллаха, то дайте ему; если кто-то попросил у вас убежища именем Аллаха, то предоставьте его ему; если кто-то позвал вас (в гости), то ответьте ему; если кто-то сделал вам добро, то отблагодарите его, а если вы не найдёте чем отблагодарить, то взовите (к Аллаху) в мольбах за него, пока не посчитаете, что вы его отблагодарили». Достоверный хадис, переданный Абу Даудом и ан-Насаи.

- «предоставьте ему убежище»: кроме как, если он убегает от того, чем обязан, или если в этом будет помощь в грехе или вражде.
- Ответ на приглашение это право Аллаха или человека? Это яляется правом человека. И поэтому если ты откажешься от приглашения, и пригласившая сторона примет это, то на тебе нет греха. Однако ответить является обязательным по велению Аллаха. Если же он примет отказ из-за стеснительности или конфуза, не выражая своего согласия, то тебе не следует оставлять приглашение без ответа.
- «то ответьте ему»: под пригашением имеется в виду приглашение для оказания почёта, а не призыв. Большинство учёных считали, что ответ на приглашение является желательным, кроме приглашения на свадебное угощение, которое является обязательным при шести условиях:
  - 1. Чтобы приглашающий не был из числа тех, оставление кого является обязательным или желательным.
  - 2. Чтобы там не было порицаемого, а если он способен изменить порицаемое, то является обязательным присутствовать как ответ на приглашение и порицание порицаемого.
  - 3. Чтобы приглашающий был мусульманином, а иначе не является обязательным отвечать ему.
  - 4. Чтобы его заработок не был запретным.
  - 5. Чтобы из-за ответа на приглашение человек не упустил обязательное или то, что является более обязательным.
  - 6. Чтобы за этим не последовал вред тому, кто отвечает, как путешествие или оставление семьи, которая нуждается в нём.
- Приглашение отправленное почтой считается как устное или нет? Если приглашённый знает, что приглашают конкретно его, то это подобно устному приглашению.
- «то отблагодарите его»: в этом две пользы:
  - 1. Ободрение благодетелей к совершению благого.
  - 2. Человек избавляется посредством этого от унижения, которое постигло его по причине добра, совершенного ему.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Необходимость предоставления убежища тому, кто просил его именем Аллаха (тому, кто просит убежища именем Аллаха, необходимо его предоставить, кроме случая, когда он убегает от того, что он обязан совершить или оставить — в таком случае ему не предоставляется убежище).

**Второй.** Необходимость удовлетворения просьбы просящего именем Аллаха.

Третий. Необходимость ответа на приглашение.

**Четвёртый.** Необходимость отблагодарить того, кто сделал вам добро.

**Пятый.** Если человек не имеет возможности отблагодарть, то ему необходимо молиться за него (поскольку это будет благодарностью в этом случае, и в случае, если сделавшего подобное добро обычно не благодарят).

**Шестой.** Слова Пророка **:** «...пока не посчитаете, что вы его отблагодарили» (не будь кратким в мольбе, однако молись, пока не посчитаешь, что отблагодарил).

### 56. Глава о том, что Ликом Аллаха можно просить только Рай



В этом — возвеличивание лика Аллаха тем, что Его благородным ликом не просят ничего, кроме Рая, или то, что приводит к нему.

могут одарить Раем.

#### ДОВОД

Джабир ибн 'Абдуллах рассказывал, что Посланник Аллаха ﷺ сказал: «Ликом Аллаха можно испрашивать только Рая». Этот хадис передал Абу Дауд.

• «Ликом Аллаха»: здесь указание на такой атрибут Аллаха, как Лик. Он установлен Кораном, Сунной и единогласным мнением. Это — в действительности лик, не подобный ликам творений.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Запрет испрашивать что-либо ликом Аллаха, кроме наивысшей цели — Рая (из проявлений этикета — не просить ликом Аллаха ничего, кроме того, что связано с Вечной жизнью, как вхождение в Рай или спасение от Ада).

**Второй.** Утверждение атрибута «лик».

мирского.

#### Можно ли взывать к атрибутам Аллаха?

Не дозволено взывать к атрибутам Аллаха, подобно словам: «О милость Аллаха», «О лик Аллаха», «О мощь Аллаха». Такая мольба является нововведением, не известна из шариатских текстов и не приводится от праведных предшественников. Шейхуль-ислам, да помилует его Аллах, сказал: «Это неверие».

## **57. Глава о выражении «Если бы...»** (в этом есть подробности)

### Виды использования слова «если» с их хукмом (постановлением)

| Запретно и может привести к неверию: использование в противоречие шариату                             | «Если бы мы могли принять какое-то решение, то не были бы здесь убиты»: лицемеры противоречили установлению Пророка , сказав: «Если бы они подчинились нам и вернулись, как мы, то не были бы убиты, и наше мнение лучше шариата».                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Запретное: использование в противоречие предопределению                                               | «если бы они нам подчинились, не были бы убиты», то есть если бы они остались, то не были бы убиты — тем самым они противоречили предопределению Аллаха.                                                                                             |
| Запретное: использование для выражения сожаления и скорби                                             | «О, если бы я сделал так то и так»: поскольку сожаление приносит душе печаль и подавленность, а Аллах желает, чтобы мы были радостны                                                                                                                 |
| Запретное: использование предопределения в оправдание грехов                                          | «Если бы Аллах пожелал, то мы не совершали бы многобожия»: это ложь, однако дозволено оправдываться предопределением в несчастьях, а не в грехах. Познается это из того, что раб кается и оставляет грехи.                                           |
| Если это благо,<br>то это благо, если<br>это зло, то это зло:<br>использование в<br>выражении желания | «Если бы у меня было бы имущество, то я сделал бы то-то»: это мечта о благом, а Пророк сказал: «Ему — по его намерению, и их награда равна». Также он сказал о тех, кто мечтает о дурном: «Ему — по его намерению, и их грех равен».                 |
| Дозволенное: использование в сообщениях                                                               | «Если бы я знал заранее то, что я узнал потом, то не стал бы гнать жертвенный скот» — это сообщение, поскольку Пророк вне желал ничего противоречащего предопределению Аллаха, подобно словам «Если бы я присутствовал на уроке, то взял бы пользу». |

#### С ПЕРВОГО ПО ТРЕТИЙ ДОВОДЫ

Всевышний Аллах сказал: «Они говорят: "Если бы мы могли принять какое-то решение, то не были бы здесь убиты"...» (сура «Али 'Имран», 154).

Всевышний сказал также: «Те, которые сказали про братьев своих, сами оставшись дома: "Если бы они послушались нас, то не были бы убиты"…» (ура «Али 'Имран», 168).

В «ас-Сахихе» Муслима приводится хадис Абу Хурайры о том, что Посланник Аллаха сказал ему: «Будь упорным в том, что приносит тебе пользу, испрашивай помощи у Аллаха и ни в коем случае не сдавайся [перед трудностями. — Ред.]. Если же с тобой что-то случилось, то не говори: "Если бы я сделал то-то, то было бы так-то и так-то". Скажи лишь: "Это предопределил Аллах, и Он сделал так, как Ему было угодно", — поскольку "если бы…" открывает возможность для козней шайтана».

- «Они говорят: "Если бы мы могли принять какое-то решение, то не были бы здесь убиты"...»: это противоречие лицемеров шариату, поскольку они упрекали Пророка ∰, когда он вышел в поход без их согласия.
- Также возможно, что это противоречие предопределению в значении: «Мы не вышли для того, чтобы быть убитыми».
- «Те, которые сказали про братьев своих, отсиживаясь сами: "Если бы они послушались нас, то не были бы убиты"…»: в этом противоречие верующим и предопределению Аллаха, а также проявление трусости перед джихадом.
- Тот, кто противоречит предопределению, не доволен Аллахом как Господом и не воплотил *таухид ар-рубубия* (единобожие в господстве).
- Из польз этого хадиса: (1) стремление к тому, что приносит пользу и оставление того, что приносит вред; (2) просьба о помощи Аллаха; (3) постоянство в делах и оставление проявления слабости, и это достоинство для тебя; (4) если случится не то, к чему ты стремился, то это не для тебя, и потому предоставь это дело Аллаху.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Толкование аятов 154-го и 168-го из суры «Али Имран» (первый аят о противоречии шариату, второй — о противоречии предопределению).

**Второй.** Явный запрет на выражение «если бы...» в случае какой-либо неприятности.

**Третий.** Причиной этого является то, что при употреблении этого выражения открывается возможность для козней шайтана (и человек растраивается и печалится).

**Четвёртый.** Прекрасные слова, которые необходимо произносить в таких случаях («Так предопределил Аллах, и Он вершит то, что пожелает»).

**Пятый.** Приказ стремиться к полезному, испрашивая при этом помощи у Аллаха.

**Шестой.** Запрет на противоположное этому, а это проявление слабости (пренебрежение и лень совершать что-то, поскольку человек способен на это).

#### 58. Глава О запрете ругать ветер

(довольство предопределением)

#### ДОВОД

Убайй ибн Ка'б рассказывал, что Посланник Аллаха сказал: «Не ругайте ветер. Если вы увидели в нём то, что вам неприятно, то скажите: "О Аллах, мы испрашиваем у Тебя добра этого ветра, добра, которого он несёт с собой, и добра, которого ему велено творить, и прибегаем к Тебе от зла этого ветра, зла, которое он несёт с собой, и зла, которое ему приказано творить"». Ат-Тирмизи назвал этот хадис достоверным.

- Хукм (постановление) ругани ветра может отличаться, как это было упомянуто в вопросе ругани времени. Однако автор указал только на запретность ругани ветра из-за того, что это часто случается. И пришёл общий запрет на проклятие и ругань, как сказал Пророк : «Верующий не является ругающим, проклинающим, произносящим непристойности и сквернословящим». Также Пророк сказал: «Проклинающие не будут заступниками и свидетелями в Судный день».
- Также о поношении мусульман Пророк **ж** сказал: «Поношение мусульманина нечестие, а сражение с ним неверие».
- О поношении мёртвых Пророк **«Не поносите умерших,** поистине, они уже пришли к тому, что творили прежде».
- О поношении животных Пророк сказал: «Верблюдица, на которой проклятие, не должна идти вместе с нами».
- О поношении лихорадки Пророк ﷺ сказал: «*He поносите лихорадку*».

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Запрет ругать ветер (это *харам* (запрещено), поскольку это поношение Того, Кто его создал и послал).

**Второй.** Наставление говорить полезные слова, когда человек видит то, что ему неприятно (из этого — сказать: «О Аллах, я прошу у Тебя…» и совершать причины, как, например, спасаться от его зла за стеной).

**Третий.** Указание на то, что ветер подчинён воле Аллаха. **Четвёртый.** Ветру может быть приказано нести с собой добро или зло.

(Таким образом, человеку является обязательным не противоречить предопределению Аллаха, не ругать его, однако подчиниться Его велению, связанное с бытием, так же, как человек обязан подчиниться шариатскому велению, поскольку эти создания не способны ни на что, кроме как по велению Аллаха).

59. Глава о словах Всевышнего: «Они несправедливо думали об Аллахе, как это делали во времена невежества, говоря: "Могли ли мы сами принять какое-нибудь решение?" Скажи: "Решения целиком принадлежат Аллаху"» (аят)

- «думали об Аллахе»: то есть думали (лицемеры) люди времён невежества, которые не знали о величии Аллаха и не оценивали Его должным образом. Это ложные мысли, основанные на невежестве. Мысли об Аллахе бывают двух видов:
  - 1. Думать об Аллахе хорошо, и это связано с двумя вопросами:
  - А. Связано с тем, как Аллах поступает с тобой: в этом вопросе является обязательным думать об Аллахе хорошо.
  - Б. Связано с тем, почему Он так с тобой поступает: является обязательным думать об Аллахе наилучшим образом, с условием, чтобы у тебя было то, по причине чего ты можешь думать об Аллахе хорошо а это искренность и следование.
  - 2. *Думать об Аллахе плохо*: как тот, кто думает, что в Его действиях есть глупости, несправедливость и тому подобное. Это из величайших запретов и худших грехов, подобно тому, как лицемеры и другие думали то, что не является истиной.

#### второй довод

Также Его слова: «...думающих об Аллахе дурное. Их постигнут превратности судьбы» (сура аль-Фатх, 6 аят).

• Имеются в виду лицемеры и многобожники, и зло обернёт их со всех сторон.

По поводу первого аята Ибн аль-Каййим сказал: «По мнению толкователей Корана, плохие мысли многобожников проявлялись в том, что Всевышний, якобы, не помогает Своему Посланнику и что его дело исчезнет. Другие толкователи считают, что эти мысли проявлялись в том, что всё происходящее не является следствием предопределения Аллаха и Его мудрости. Их также истолковывали как отрицание мудрости Аллаха и Его предопределения, отрицание того, что Аллах

довершит дело Своего посланника и возвысит ислам над всеми религиями. Это и есть те плохие мысли лицемеров и многобожников, о которых говорится в суре "аль-Фатх".

Это действительно были плохие мысли, поскольку так не подобает думать об Аллахе, Его мудрости, восхвалении Его и Его верном обещании. А те, кто допускает, что кто-то одержит победу над истиной, и она будет постоянной, по причине которой исчезнет истина; кто отрицает то, что всё происходящее происходит по Его предустановлению и предопределению и что Его предопределение связано с глубокой мудростью, достойной восхваления; и кто утверждает, что всё происходит по простому стечению обстоятельств, то это — мысли неверных, и горе неверным от Огня!

Большинство людей имеют дурные мысли об Аллахе относительно того, что связано с ними или с другими людьми. От подобных мыслей могут избавиться только те, кто познал Аллаха, Его имена и качества и сознаёт причину и необходимость Его мудрости и прославления Его. Пусть каждый умный искренний к себе человек подумает об этом, раскается пред Аллахом и попросит Аллаха простить его за свои плохие мысли.

Кого ни спроси, увидишь раздражение от предопределения и упрёк в его адрес; и что должно было случиться так-то. Каждый человек в большей или меньшей степени попал в это. Проверь себя, избавлен ли ты от подобного?

"Если ты освободишься от этого, то спасёшься от великого бедствия. И я не вижу для тебя другого способа спасения"».

- Эти слова, упомянутые Ибн аль-Каййимом, да помилует его Аллах, в «Задуль-Ми'ад», следуют после истории битвы при Ухуду, в теме о мудрости и восхаляемых итогах, которые были в ней. Суть того, что он упомянул о плохих мыслях:
  - 1. Думать о том, что Аллах даст лжи одержать верх над истиной на постоянной основе, по причине чего исчезнет истина.
  - 2. Отрциание того, что произошедшее это предопределение Аллаха, и как может быть под Его властью то, чего Он не желает.
  - 3. Отрицание того, что Его предопределение связано с Его полноценной мудростью, достойной похвалы.
- Суть того, что он упомянул об излечении плохих мыслей:

- 1. Познание имён и атрибутов истинным образом, а не искажённо и неверно истолковывано.
- 2. Забота разумного об этом для того, чтобы он думал об Аллахе истинно, а не плохо или как люди времён невежества.
- 3. Возвращение к Аллаху с покаянием, от грехов к подчинению, и с просьбой прощения грехов.
- 4. Чтобы ты думал о себе плохо, поскольку человек имеет недостатки и грехи.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

**Первый.** Тафсир 154-го аята из суры «Али Имран» («**Они несправедливо думали об Аллахе...**» местоимение «они» относится к лицемерам).

**Второй.** Тафсир 6-го аята из суры «аль-Фатх» («**Которые имеют злые мысли относительно Аллаха**» местоимение относится к лицемерам).

**Третий.** Сообщение о том, что виды плохих мыслей об Аллахе не ограничены (границы этого — думать об Аллахе то, что не подобает Ему).

**Четвёртый.** От подобных мыслей избавятся только те, кто познал имена и атрибуты Аллаха и познал себя (и посмотрел на себя. В действительности, человек имеет недостатки и зло. Что же касается Господа, Велик Он и Могуч, то Он абсолютно совершенен, который не имеет недостатков с какой-либо стороны).

### **60.** Глава об отрицающих предопределение (большое неверие)

- Предопределение это тайна Аллаха в Его созданиях. Нам не надо знать о нём до тех пор, пока предписанное не сбудется. Этот вопрос связан в основном с единобожием в господстве, но также затрагивает и единобожие в именах и атрибутах. В вопросах предопределения люди бывают трёх видов:
- 1. Группа джабаритов: они веруют в предопределение, однако чрезмерствуют в отношении него, отрицая наличие у человека свободы выбора и мощи на это, говоря: нет у человека ни свободы выбора, ни силы.
- 2. Группа кадаритов-му тазилитов: они согласны с тем, что у человека есть свобода выбора и силы (способность) совершать деяния, однако чрезмерствуют в этом вопросе и отрицают то, что Всевышний Аллах желает или создает что-то из деяний рабов.
- 3. Третья группа а это ахлю-сунна уа-ль-джама а: они сопоставили все доводы [в вопросах предопределения, свободы выбора и силы у человека] и последовали по пути наилучшей общины. Они уверовали в предопределение Аллаха и Его могущество, и подтверждают, что у человека если желание (свобода выбора), подвластные желанию Аллаха.

#### Вера в предопределение имеет множество польз, из них:

- 1. Это из полноценного воплощения единобожия в господстве.
- 2. Это влечёт за собой правдивое упование на Аллаха.
- 3. Это придаёт сердцу спокойствие: если ты знаешь, что постигшее тебя не могло тебя миновать, а миновавшее не могло постигнуть, ты спокоен по отношению к тому, что постигает тебя, после того как совершишь причины, приносящие пользу.
- 4. Это ограждает человека от того, чтобы человек обольщался своими деяниями: совершая деяния, он благодарит Аллаха, поскольку Аллах — тот, кто одарил его этим.
- 5. Он не печалится из-за того, что его постигает, поскольку это от его Господа, Велик Он и Могуч, и это происходит по Его милости и мудрости.
- 6. Человек совершает причины, поскольку он верует в мудрость Ал-

лаха, и что Он предопределяет что-либо, только связав это с его причинами.

#### ПЕРВЫЙ ДОВОД

Ибн 'Умар сказал: «Клянусь Тем, в Чьих руках душа Ибн 'Умара, если бы у одного из них была гора золота величиной с гору Ухуд, и он потратил бы всё это богатство на пути Аллаха, то Аллах не принял бы это до тех пор, пока этот человек не уверует в Предопределение». Затем он привёл в доказательство своих слов высказывание Пророка : «Вера означает, что ты веруешь в Аллаха, Его ангелов, Его Книги, Его посланников, Последний день, а также веруешь в Предопределение с его добром и злом». Этот хадис передал Муслим.

- *Иман* (вера) это произнесение языком, убеждение сердцем и деяния частями тела; она увеличивается с подчинением и уменьшается с ослушанием, и у него шесть столпов:
  - (1) вера в Аллаха, (2) Его ангелов, (3) Его Книги, (4) Его посланников, (5) Последний день, (6) в Предопределение с его добром и злом.



• «Его ангелов»: это скрытый мир, Аллах создал их из света, они подчиняются Аллаху и не ослушиваются Его, у них есть души: «Святой Дух», и тела: «...Сделавшему посланцами ангелов с двумя, тремя и четырьмя крыльями. Он приумножает в творении, что пожелает», разум и сердца: «Когда же испуг покинет их сердца, они скажут: "Что сказал ваш Господь?"».

Мы веруем в них и в то, что сообщил Всевышний Аллах из их имён (как Джибриль, Микаиль, Исрафиль), в их описания «они не ослушиваются Аллаха в том, что Он приказывает им, и совершают то, что им приказано», в их деяния (как в ангелов, несущих Трон) и в сообщения о них.

- «Его Книги»: мы должны уверовать в то, что это слова Аллаха в действительности, и это не аллегория. Они являются ниспосланными, а не сотворёнными, и что Аллах ниспослал с каждым посланником Писание. Мы веруем в них и в то, что сообщил нам Аллах из их названий, в их сообщения и постановления в общем и в частности, что не было из этого отменено. Мы веруем, что Коран отменил всё, что было до него из писаний, а это Таурат, Инджиль, Забур, свитки Ибрахима и Мусы, мир им.
- «Его посланников»: мы должны уверовать в то, что они люди, и нет у них ничего из особенностей господства, что они рабы, и им нельзя поклоняться, и что Аллах послал их и внушил им, поддержал их знамениями. Они выполнили доверенное, были искренни к своим общинам, донесли до них (послание) и сражались на пути Аллаха истинным джихадом. Мы веруем в них и в то, что сообщил нам Аллах из их имён, описаний и сообщений о них; в то, что первый пророк это Адам, мир ему, первый посланник это Нух, мир ему, а печать пророков и посланников (последний из них) это Мухаммад ∰.

Обладатели твёрдой решимости из них — пятеро, упомянутые в сурах «аш-Шура» и «аль-Ахзаб»: Мухаммад, Нух, Ибрахим, Муса и 'Иса.

• «Последний день»: вера в него включает веру во всё, что Пророк в сообщил о событиях после смерти, как, например, искушение могилы, дуновение в Рог, воскрешение людей из могил, Весы, свитки, ас-Сырат (мост), Водоём, заступничество, Рай, Ад, лицезрение верующими своего Господа в Судный день и в Раю, и подобное этому из скрытого.

- «веруешь в Предопределение с его добром и злом»: вновь упомянут глагол «веруешь», поскольку вера в предопределение очень важна. Предопределение имеет четыре степени: знание, предписание, желание и создание.
- Знание Аллаха: это вера в то, что Он знал обо всём в общем и в частности, и доводом этому являются слова Всевышнего: «Он знает их будущее и прошлое».
- *Предписание*: это вера в то, что Аллах записал предопределение всего, что произойдёт до Судного Часа, и довод этому: «**Нет на земле и небесах сокровенного, кроме как записанного в ясном Писании**».
- Желание: это вера в то, что пожелает Аллах, обязательно случится, а то, чего он не желает, не произойдет. Раб не сможет ничего пожелать, пока этого не пожелает Аллах: «Но вы не пожелаете этого, если не пожелает Аллах».
- *Создание*: нет ничего, что не создал и управлял и властвовал бы над ним Аллах, и даже деяния созданных созданы: «**Аллах создал их и их деяния**».

#### СО ВТОРОГО ПО ЧЕТВЁРТЫЙ ДОВОДЫ

Убада ибн ас-Самит сказал своему сыну: «Сынок, ты почувствуешь вкус веры только тогда, когда осознаешь, что случившееся с тобой несчастье не должно было миновать тебя, а то, что миновало тебя, не должно было постигнуть тебя. Я слышал, как Посланник Аллаха сказал: "Как только Аллах создал Перо [аль-Калам. — Ред.] Он повелел ему: "Пиши!" Перо спросило: "О Господь, что мне писать?" Всевышний сказал: "Пиши все что предопределено до наступления Часа"". Сынок, я также слышал, как Посланник Аллаха сказал: "Тот, кто умер без подобных убеждений [без веры в Предопределение. — Ред.], тот не от меня"». В версии у Ахмада говорится: «Как только Аллах создал Перо Он повелел ему: "Пиши!" И в этот час было записано всё сущее вплоть до дня Воскресения».

В версии у Ибн Вахба говорится: «Посланник Аллаха сказал: "Тот же, кто не уверует в Предопределение с его добром и злом, будет сожжён Аллахом в Огне"».

Ахмад в «аль-Муснаде» и Ибн Маджах в «ас-Сунане» передали хадис

Ибн ад-Дайлями, который сказал: «Придя к Убаййу ибн Ка'бу, я сказал: "В моей душе есть нечто, заставляющее меня усомниться в Предопределении. Расскажи мне что-нибудь, быть может, Аллах удалит это из моего сердца". Он сказал: "Если ты потратишь на пути Аллаха золота величиной с гору Ухуд, то Он не примет это от тебя до тех пор, пока ты не уверуешь в Предопределение и не осознаешь, что случившееся с тобой несчастье не должно было миновать тебя, а то, что миновало тебя, не должно было постигнуть тебя. Если же ты умрёшь без подобных убеждений, то окажешься среди обитателей Огня". После этого я посетил 'Абдуллаха ибн Мас'уда, Хузейфу ибн аль-Йамана и Зейда ибн Сабита, и каждый из них сказал мне то же самое, ссылаясь на Пророка». Достоверный хадис, приведённый аль-Хакимом в «ас-Сахихе».

- «Когда осознаешь»: Всевышний Аллах указал на это в словах: «Любое несчастье, которое происходит на земле и с вами самими, записано в Писании еще до того, как Мы сотворили его. Воистину, это для Аллаха легко. Мы поведали об этом для того, чтобы вы не печалились о том, что вы упустили, и не радовались тому, что Он вам даровал. Аллах не любит всяких надменных бахвалов» (сура «аль-Хадид», аяты 22–23).
- «Сынок»: в этом выражении проявление мягкости при увещевании детей. Также в здесь указание на то, что детей следует обучать постановлениям религии с доводами: (1) для того, чтобы твои дети привыкали следовать доводу; (2) чтобы воспитывать их на любви к Пророку .
- «В моей душе есть нечто, заставляющее меня усомниться в Предопределении»: то, что появилось в душе у Дайлями указывает на опасность нахождения с приверженцами нововведений, которые сеят сомнения относительно предопределения. Эти сомнения можно развеять посредством шариатских текстов, и они исчезнут, однако они не опровергаются разумом, поскольку лишь увеличатся.
- «Перо (аль-Калям)»: у хадиса есть две версии, с даммой и фатхой:
   С даммой имеет значение, что первое, что сотворил Аллаха это Перо, относительно только тех творений, что мы видим, подобно небесам и земле. Это относительная первичность. Ибн аль-Каййим сказал:

Люди разногласят о пере, чем Написано предопределение от Судия. Было ли оно до 'Арша или после него, Два мнения у Абу-ль-'Аля аль-Хамазани. Истина же, что 'Арш создан раньше, поскольку Прежде записи он был на опорах.

2. С насбом, в таком случае смысл: Аллах приказал Перу, чтобы оно писало с момента своего сотворения.

#### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Разъяснение обязательности веры в Предопределение.

**Второй.** Разъяснение того, как следует верить в Предопределение (веруя в четыре его степени).

**Третий.** Указание на тщетность действий того, кто не уверовал в Предопределение (это большое неверие).

**Четвёртый.** Указание на то, что человек не почувствует вкуса веры до тех пор, пока не уверует в Предопределение.

**Пятый.** Упоминание о том, что Аллах создал в первую очередь (нет сомнений в том, что Он создал Перо после Трона. Перо — это первое, что создано относительно того, что мы видим — оно создано прежде небес и земли, и поэтому это относительная первичность).

**Шестой.** В тот час, когда Аллах создал Перо, была записано предопределение всего сущего вплоть до наступления Часа (в этом указание на обращение Аллаха к неживым предметам, и что они понимают приказы Аллаха, поскольку Аллах обратился к Перу, а оно поняло и ответило Ему).

**Седьмой.** Отречение Пророка **з** от того, кто не уверовал в Предопределение (они неверующие большим неверием, выводящим из религии).

**Восьмой.** Обычай праведных предшественников устранять сомнения путём обращения к учёным (и дозволенность спрашивать нескольких учёных, чтобы утвердиться в вопросе, а не для поиска облегчений).

**Девятый.** Учёные отвечали им тем, что устраняло сомнения, приписывая слова только Посланнику Аллаха (тем самым полностью устраняются сомнения верующего, и нет проблем привести доводы разума или чувств для того, чтобы убедить спорящего и успокоить согласного. Также в этом четвёртый довод, а это довод фитры (естества человека).

### **61. Глава о создающих изображения** (сильная угроза)

- 1. В создании изображений есть доля уподобления тому, как Аллах создает Свои создания.
- 2. Первое многобожие на Земле появилось из-за создания изображений и изваяний в народе Нуха.

#### С ПЕРВОГО ПО ПЯТЫЙ ДОВОДЫ

Абу Хурайра рассказывал, что Посланник Аллаха за сказал: «Всевышний Аллах сказал: "Кто же может быть несправедливее того, кто пытается создать нечто подобное тому, что сотворил Я? Пусть попробуют создать хотя бы букашку или хотя бы пшеничное или ячменное зерно"». Этот хадис передали аль-Бухари и Муслим.

Они же приводят хадис 'Аиши, которая рассказывала, что Посланник Аллаха ﷺ сказал: «В день Воскресения самая жестокая кара ждёт тех, кто пытается подражать Аллаху в Его творении».

Они же приводят хадис Ибн 'Аббаса: «Я слышал, как посланник Аллаха 
ка казал: «Каждый, кто создаёт изображения, будет в Огне. И 
каждому созданному им изображению будет дана душа, которая 
будет причинять ему мучения в Аду».

Они же приводят другой хадис Ибн 'Аббаса от Пророка ﷺ, который сказал: «Того, кто при жизни создал какое-нибудь изображение, заставят вдохнуть в него дух, а он будет не в состоянии сделать это».

Муслим приводит хадис Абу-ль-Хаййаджа: «Али сказал мне: "Не послать ли мне тебя с тем, с чем в своё время послал меня Посланник Аллаха : "Увидев любое изображение, немедленно уничтожь его, а увидев любую возвышенную могилу, сровняй её с землёй"».

• Наказание создающим изображения: (1) они будут подвергнуты

самому сильному наказанию; (2) они прокляты; (3) Аллах даст душу всему, что они нарисуют, и они будут мучить его в Аду; (4) Он будет в Аду; (5) ему будет приказано вдохнуть душу в [созданное им] изображение, однако он не сможет этого сделать; (6) в этом вопросе нет никого более несправедливого, чем он, или же это верх несправедливости.

- «Уничтожь его»: если оно нарисовано, то закрасить так, что бы его не было видно. Если это скульптура, то убрать голову, если это гравировка, то выгравировать лицо так, что бы оно было неразличимо, поскольку способ стирания может отличаться. Внешне хадис указывает на то, что нет разницы, поклоняются ли этому изображению или нет.
- «Сровняй её с землёй»: эти слова имеют два значения: (1) привести её в соответствие с шариатом; (2) сровнять её с могилами вокруг неё.

### Цели создания изображений

- 1. Для возвеличивания того, кто на изображении: это, без сомнения, запретно, поскольку возвеличивание обладателей власти путём создания их изображений недостаток в единобожии господства, а возвеличивание тех, кто (много и усердно) поклоняется, путём создания их изображений недостаток в единобожии божественности.
- 2. Для получения наслаждения, разглядывая их это запретно, поскольку в этом есть искушение (фитиа).
- 3. На память, с любовью [к изображенному], подобно тем, кто создает изображения детей это запретно.
- 4. Вынужденное применение, как изображения на деньгах, фотографии на документах. За подобное нет греха, потому что невозможно от них избавиться.
- 5. Связанные с другими вещами изображения, которые нет желания использовать, подобно изображениям в газетах в этом нет проблем, однако если получится избавиться от них без затруднений, то это лучше.
- 6. Если изображение в униженном положении, как, например, брошено в навозную яму, использовано как постель или коврик, по которому ходят нет в этом проблем, однако это не касается одежды с изображениями.

Первый. Страшная угроза в адрес создающих изображения.

Второй. Указание на причину этого, а это — оставление этикета по отношению к Аллаху, Который сказал: «Кто же может быть несправедливее того, кто пытается создать нечто подобное тому, что сотворил Я?» (и это также проявление плохого нрава по отношению к Аллаху, подобно тому, кто противоречит Его шариату — и нет никого несправедливее него).

**Третий.** Указание на Его могущество и их беспомощность, так как Всевышний сказал: «Пусть попробуют создать хотя бы букашку или хотя бы пшеничное или ячменное зерно» (поскольку Аллах создал то, что больше этого, а они не способны создать даже букашку или пшеничное или ячменное зерно).

**Четвёртый.** Указание на то, что такие люди понесут жесточайшее наказание.

**Пятый.** Аллах создаст души в соответствии с числом сделанных изображений и оживит их всех, и они будут мучить создавшего изображение в Аду.

**Шестой.** Создателю изображений будет велено вдохнуть в них душу. (Это из сильнейших наказаний).

**Седьмой.** Повеление стирать или уничтожать изображения (Это объединяет фитну создания изображений и фитну могил, поскольку в каждой из них путь к ширку. Также здесь указание на мучения в Судный день, и что воздаяние подобно деянию, и что если на человека может быть возложено в Вечной жизни то, на что он не способен, как наказание для него).

### 62. Глава о многочисленных клятвах

(угроза ради возвеличивания Аллаха)

### ПЕРВЫЙ ДОВОД

Всевышний Аллах сказал: «...Оберегайте же свои клятвы!» (сура «аль-Маида», аят 89).



### СО ВТОРОГО ПО ШЕСТОЙ ДОВОДЫ

Абу Хурайра рассказывал: «Я слышал, как Посланник Аллаха зал: "Клятва делает товар ходким, однако уничтожает баракат его (заработка)"». Этот хадис передали аль-Бухари и Муслим.

Салман рассказывал: «Я слышал, как Посланник Аллаха сказал: "С тремя людьми Аллах не будет разговаривать [в день Воскресения — Ред.] и не очистит их [от грехов. — Ред.] и постигнет их мучительное наказание: это — развратный старик, заносчивый бедняк и человек, сделавший Аллаха предметом своей торговли: он не покупает ничего, не поклявшись Аллахом, и не продаёт ничего, не поклявшись Аллахом"». Этот хадис передал ат-Табарани с достоверным иснадом.

В «ас-Сахихе» аль-Бухари приводится следующий хадис 'Имрана ибн Хусейна: «Посланник Аллаха сказал: "Лучшие люди в моей общине — это моё поколение, затем следующее за ним, а затем — следующее за ним. ('Имран продолжил: "Я не помню точно, сколько он назвал поколений после своего: два или три"). После них же появятся люди, которые будут свидетельствовать до того, как от них

будет требоваться свидетельство, будут совершать предательства, в то время когда им будут доверять, будут давать обеты, но не будут выполнять их. И будут среди них много жирных"».

Там же приводится хадис Ибн Мас'уда о том, что Пророк сказал: «Лучшее из людей — это моё поколение, затем — следующее за ним, а затем — следующее за ним. После них же появятся люди, которые будут клясться раньше, чем приносит свидетельства, и приносит свидетельства раньше, чем клясться».

Ибрахим [ан-Нахаи. — Ред.] рассказывал: «Когда мы были детьми, нас били за то, что мы свидетельствовали или давали обещание (или же: за свидетельство и обещание)».

- «*He oчистит их*»: в Судный день не проявит снисходительности и не засвидетельствует об их вере.
- «*Старик*»: тот, у кого перемешались чёрные и седые волосы по причине старости, и остыла его страсть.
- «Высокомерный бедняк»: бедняк, проявляющий высокомерие по отношению к истине и созданиям Аллаха.
- «Не покупает, кроме как посредством клятвы»: многочисленность клятв указывает на его пренебрежение и легкомысленное отношение к клятвам.
- «**до того, как от них будет требоваться свидетельство**»: торопятся с клятвами или же лжесвидетельствуют.
- «будут клясться раньше, чем приносит свидетельства»: (1) по причине недоверия приносят свидетельства, всегда поклявшись; (2) или же это указывает на то, что они пренебрегают к свидетельствам и клятвам.

### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Завет оберегать клятвы.

**Второй.** Сообщение о том, что клятва при купле-продаже приводит к потере дохода (*бараката* в нём), не смотря на то, что этот товар ходко продается.

**Третий.** Суровая угроза тому, кто не покупает и не продаёт ничего, не поклявшись.

**Четвёртый.** Указание на то, что совершённый грех усугубляется, если у совершившего его нет на то причины.

**Пятый.** Порицание тем, кто клянется, когда их не просят об этом (только если в этом есть нужда или польза).

**Шестой.** Похвала Пророка **з** трём или четырём поколениям и сообщение о том, что произойдёт после них.

**Седьмой.** Порицание тех, которые свидетельствуют, когда их не просят свидетельствовать (а также поступают вероломно и не соблюдают обещания. Дают обеты и не соблюдают их, заняты тем, что приводит к полноте тела, но забывают о полноте сердца верой и знаниями).

**Восьмой.** Праведные предшественники били детей за обязательства или за свидетельства (возвеличивая тем самым обязательства и свидетельства и проявляя заботу в воспитании своих детей. Дозволенность битья детей обусловлена следующим:

- 1. Чтобы ребёнок понимал, когда его воспитывают, и потому не дозволено бить того, кто не понимает, зачем его бьют.
- 2. Чтобы воспитанием занимался тот, кто имеет власть над ребёнком.
- 3. Не переходить границы при побивании в количестве, образе, виде, месте и т.д.
- 4. Чтобы ребёнок совершил то, за что его можно воспитывать таким образом.
- 5. Чтобы целью побивания было воспитание, а не месть за себя, кроме как если человек защищает себя).

# 63. Глава о вопросе обязательства Аллаха и Его Пророка (искренность и следование)

Неисполнение договора Аллаха является его принижением, и это нарушает единобожие. Возвеличивание Аллаха обязательно должно проявляться во взаимоотношениях с людьми, даже если они неверующие, даже в самых трудных ситуациях — и это джихад на пути Аллаха, устанавливая шариат в качестве судьи и возвеличивая обязательства Аллаха и Его Пророка .

### ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Всевышний Аллах сказал: «Верно выполняйте договор Аллаха, когда вы его заключили, и не нарушайте клятв после того, как вы утвердили их: вы сделали Аллаха Поручителем за вас. Поистине, Аллах знает то, что вы делаете!» (сура «ан-Нахль», аят 91).

Бурайда рассказывал: «Назначая командующего армией или командира отряда, Посланник Аллаха выказывал ему бояться Аллаха и хорошо обходиться с мусульманами, находящимися в его подчинении. Он говорил ему: "Выступайте в поход с именем Аллаха и сражайтесь на пути Аллаха с теми, кто не верует в Аллаха. Выступайте в поход, но не присваивайте трофеев до того, пока они не будут справедливо разделены между всеми, не поступайте вероломно, не совершайте надругательств над телами убитых и не убивайте детей. Встретившись с противниками из мушриков, призови их к трём вещам, и если они согласятся хотя бы с одним из них, то оставь их в покое.

Сначала призови их к исламу, и если они примут его, то оставь их с миром. Затем призови их переселиться к мухаджирам и сообщи, что если они сделают это, то получат все права, которыми пользуются мухаджиры, и на них будут возложены все те обязанности, которые лежат на мухаджирах. Если они откажутся переселиться, то сообщи им, что они будут находиться на положении рядовых мусульман, которые живут в пустыне, то есть на них распространяется постановление Всевышнего Аллаха. Получать же свою долю трофеев и добычи они будут только в том случае, если будут вести джихад вместе с мусульманами.

Если же они откажутся, то потребуй от них выплаты джизьи

[подушного или земельного налога. — Ред.], если они согласятся, то оставь их в покое. Если же они и откажутся платить джизью, то сражайся против них, испрашивая помощи у Аллаха.

Если ты окружил врагов в крепости, и они захотят получить обязательства от Аллаха и обязательства от Его пророка, то не давай им обязательства от Аллаха и обязательства от Его пророка. Но дай им свои собственные обязательства и обязательства своих людей. Дело в том, что если ты и твои люди не выполнят свои обязательства, то это будет меньшим грехом, чем несоблюдение обязательств Аллаха и Его пророка. Если же осаждённые в крепости попросят тебя поступить с ними в соответствии с судом Аллаха, то не соглашайся с ними на то, что ты поступишь с ними в соответствии с судом Аллаха, однако установи над ними свой суд, ибо не известно, сможешь ли ты установить над ними суд Аллаха или не сможешь"». Этот хадис передал Муслим.

- «Армия»: войско, в котором больше 400 человек.
- «Отряд»: войско, в котором меньше 400 человек.
- «Выступайте в поход с именем Аллаха»: (1) прося помощи у Аллаха; (2) начинайте поход с именем Аллаха.
- «На пути Аллаха»: это относится к намерению и деянию.
- «С теми, кто не верует в Аллаха»: не сражайтесь с людьми из-за племенной непримиримости, национализма или патриотизма. Сражайтесь с ними для их же пользы, чтобы уберечь их от Огня. Неверие же строится на двух столпах: отрицание и высокомерие.
- «*Не присваивайте трофеев*»: не скрывайте ничего из трофеев. Они были особо выделены, поскольку это из больших грехов.
- «Не поступайте вероломно»: не нарушайте договоров, если заключили. Но можно напасть, если нет договора, поскольку война это обман.
- «Не совершайте надругательств над телами убитых»: не уродуйте, отрезая части тела, если нет в этом нужды, поскольку это неуместная месть, кроме тех случаев, если они уродовали наших людей.
- «Не убивайте детей»: мы не убиваем детей, женщин, слабых, стариков, поклоняющихся (монахов), больных, кроме как, если они

сражаются с нами или же помогают в сражении против нас, или же обладают знаниями относительно войны.

- «*Встретившись с противниками*»: готовясь к сражению. (пропущено)
- «*Трофеи*»: то, что взято из имущество неверующих, посредством сражения или того, что связано с ним.
- «Добыча»: часть трофеев, передаваемая в казну мусульман, подобной пятой части трофеев, поземельному налогу, джизье.
- «*только в том случае, если будут вести джихад*»: если они примут ислам и станут сражаться, то им будет то, что полагается мусульманам из трофеев.
- «Джизья»: имущество, выплачиваемое немусульманами в качестве оплаты за их защиту и их проживание в мусульманской стране. В этом также дозволенность брать джизью у других помимо иудеев, христиан и огнепоклонников.

# Взаимоотношения с му'ахадами (неверующие, с кем мирный договор)

Мы обязаны соблюдать договоры с ними, если они их соблюдают: «Пока они верны вам, вы так же будьте верны им» (сура «ат-Тауба», аят 7).

Если они нарушат договор, разрешено с ними сражаться: «Если они нарушат свои клятвы после заключения договора...» (сура «ат-Тауба», аят 12)

Если мы сомневаемся, что они будут соблюдать договор, то он расторгается: «Если ты опасаешься вероломства, то расторгни с ними договор...» (сура «аль-Анфаль», аят 58).

# Как поступают мусульмане при джихаде с неверующими

Мусульманам запрещено убивать детей, женщин, поклоняющихся и больных.

Как поступают неверующие при сражении с мусульманами

Убивают детей, женщин, поклоняющихся и больных.

| С ними сражаются ради их же пользы (спасая их от Огня)                                                        | Сражаются с ними ради мир-<br>ского                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| Соблюдают договоры                                                                                            | Часто нарушают договоры                                               |
| Если неверующие нарушают договор, то сообщают им об окончании договоренностей                                 | Они ни о чём не сообщают, если что-то произойдёт со стороны мусульман |
| Не поступают вероломно                                                                                        | Поступают вероломно                                                   |
| Не уродуют трупы, кроме как если уродовали их трупы                                                           | Уродуют трупы, даже если их не<br>уродовали                           |
| Не сражаются, пока не дадут выбора между исламом, джизьей или сражением                                       | Они не призывают в основе                                             |
| Справедливы в постановлениях и не совершают несправедливо-<br>сти                                             | Их законы построены на несправедливости                               |
| Количество убитых во всех сражениях с момента ниспослания Пророка # и до его смерти не превышает 1000 человек |                                                                       |
| Не убит ребёнок, женщина или<br>старик                                                                        |                                                                       |

**Первый.** Разница между обязательством Аллаха и Его пророка **## и** обязательствами мусульман.

Второй. Наставление всегда выбирать наименее опасный вариант.

**Третий.** Слова Пророка «Выступайте в поход с именем Аллаха и на пути Аллаха...» (необходимо сражаться, прося помощи у Аллаха, искренне ради Него и следуя шариату).

**Четвёртый.** Слова Пророка **«...сражайтесь против тех, кто не верует в Аллаха»** (причина сражения с ними — неверие).

**Пятый.** Слова Пророка **:** «...сражайся против них, испрашивая помощи у Аллаха» (человек не должен полагаться на свои силы).

**Шестой.** Разница между постановлением Аллаха и постановлением мусульманских учёных.

**Седьмой.** Сподвижник Пророка **з** при необходимости мог вынести постановление, однако при этом не знать, соответствует это постановлению Аллаха или нет (это касается не только сподвижников, но и тех, кто после них).

### 64. Глава о клятве от имени Аллаха

Клятва от имени Аллаха — это проявление плохого этикета с Ним, принижение Его положения, плохие мысли о Нём, всё это противоречит полноте единобожия или даже противоречит его основе. Клятва от имени Великого — это Его принижение.

### Виды клятвы от имени Аллаха

### Дозволенный вид:

клятва от имени Аллаха в том, что сообщил Аллах и Его Посланник , отрицая или подтверждая что-либо — это довод на убеждённость клянущегося (напр., клянусь Аллахом, что Аллах сделает Своего Посланника заступником перед творениями в Судный день)

### Дозволенный вид:

клятва от имени своего Господа по причине сильной надежды, хороших мыслей о своем Господе, при условии, что он клянётся о благом деянии, подобно истории Раби'и бинт Надр, тёти Анаса ибн Малика

Запретный вид, и есть опасение, что деяния клянущегося станут тщетными: если человек клянётся от имени Аллаха по причине самообольщения, принижая положение Аллаха и проявляя плохие мысли о Нём.

### ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

Джундуб ибн 'Абдуллах рассказывал, что Посланник Аллаха в сказал: «Один человек сказал: "Клянусь Аллахом, что Он не простит такого-то!" Тогда Великий и Всемогущий Аллах сказал: "Кто это такой, который клянётся Мне, что Я не прощу такого-то? Я уже простил его, и сделал тщетными все твои дела"». Этот хадис передал Муслим.

В хадисе Абу Хурайры говорится: «Сказавший это был усердно поклоняющимся человеком». Затем Абу Хурайра добавил: «Он произнёс всего одно слово, которое погубило его мирскую жизнь и жизнь Будущую».

- «Он не простит такого-то!»: указание на отчаяние в милости Аллаха, презрение к рабам Аллаха и самообольщение.
- «*Клянётся Мне*»: принижая Мою степень и Мою милость, [считая,] что Я не прощу Моим согрешившим рабам.

Первый. Предостережение от клятв от имени Аллаха.

**Второй.** Огонь находится ближе к каждому из нас, чем ремешки его сандалий.

Третий. Рай находится от нас на таком же расстоянии.

**Четвёртый.** В этом хадисе тоже самое, что в хадисе «Поистине, человек иногда говорит одно слово, не обращая на него внимания, и входит в Огонь на семьдесят лет».

**Пятый.** Человеку может быть прощено Аллахом по причине того, что больше всего ему ненавистно.

# **65.** Глава о том, что нельзя просить ходатайства Аллаха перед Его творениями (по причине полноты Его Величия)

Просить ходатайства Аллаха перед Его творениями — это недостаток в возвеличивании Аллаха, поскольку таким образом положение Аллаха ставится ниже того, перед кем заступаются.

### **ДОВОД**

Джубайр ибн Мут'им рассказывал: «Однажды к Пророку в пришёл один бедуин и сказал: "О посланник Аллаха! Души истощены, люди голодают, всё имущество погибло. Испроси у своего Господа дождя для нас. Мы просим Аллаха, чтобы Он походатайствовал перед тобой, и просим тебя, чтобы ты походатайствовал пред Аллахом". Пророк воскликнул: "Субханаллах! Субханаллах!" ["Хвала Аллаху! Далёк Он от всякого несовершенства!" — Ред.]. Он продолжал повторять это до тех пор, пока его недовольство не выразилось в лицах его сподвижников. Затем сказал: "Горе тебе! Да знаешь ли ты, кто есть Аллах?! Величие Аллаха превыше того, чтобы просить Его ходатайства перед любым из Его созданий"». Этот хадис передал Абу Дауд.

- «Истощены»: ослаблены.
- «Всё имущество погибло»: по причине малочисленности дождей и неурожая.
- «Испроси дождя»: попроси Аллаха напоить нас. Разрешается просить у кого-либо, если есть надежда на ответ его мольбы, без проявления (унижения) и потребности в нём.
- «Мы просим Аллаха, чтобы Он походатайствовал перед тобой», то есть делаем Его посредником между нами и тобой, чтобы ты взмолился к Аллаху за нас. Из этого следует, что положение Аллаха ниже положения Его Посланника , а это порицаемо.
- «Субханаллах! Субханаллах!»: указание на опасность этих слов, порицание бедуину и очищение Аллаха, Велик Он и Могуч.
- «Горе тебе» /вайха-кя/: прошу милости тебе, мне жалко тебя.

**Первый.** Порицание Пророком **\*\*** слов «Мы просим Аллаха, чтобы Он походатайствовал перед тобой...».

**Второй.** От этих слов Пророк **#** настолько изменился в лице, что это заставило измениться и лица его сподвижников.

**Третий.** Слова «...и просим тебя, чтобы ты походатайствовал пред Аллахом» им не были запрещены.

Четвёртый. Толкование слова «Субханаллах».

**Пятый.** Мусульмане обращались к Посланнику Аллаха с просьбами совершить молитву о ниспосылании дождя (при жизни Пророка ).

Здесь указание на то, что просящему следует обладать качествами, приводящими к благосклонности в отношении него.

# Глава 66. О защите Пророком неприкосновенности единобожия и преграждении путей к многобожию (даже в словах)

### ПЕРВЫЙ И ВТОРОЙ ДОВОДЫ

"Абдуллах ибн аш-Шиххир рассказывал: «В составе делегации от племени бану амир я прибыл к Пророку . Мы обратились к нему: "О наш господин!" На это Пророк ответил: "Господин /ас-Саййид/—это Всевышний и Благословенный Аллах". Тогда мы сказали: "О самый достойный и великий из нас!" Пророк сказал: "Говорите слова ваши, но будьте внимательны в своих высказываниях, чтобы не увлёк вас шайтан"». Этот хадис передал Абу Дауд с очень хорошим иснадом.

Анас рассказывал: «Некоторые люди сказали: "О посланник Аллаха! О лучший из нас и сын лучшего из нас! Господин наш и сын господина нашего!" Пророк ответил им: "О люди! Говорите слова ваши, но остерегайтесь обольщения шайтана! Я — Мухаммад, раб Аллаха и Его посланник. Мне не нравится, что вы превозносите меня выше того места, которое даровал мне Всевышний и Всемогущий Аллах"». Этот хадис передал ан-Насаи с очень хорошим иснадом.

- «Господин это Аллах»: ас-Саййид это один из имён Аллаха, и оно имеет одно из значений «ас-Самад». Пророк предостерёг от того, чтобы шайтан увлёк их, и они припишут Пророку господство (السيادة), присущее только Аллаху.
- «Не увлёк вас»: не отклонил вас к тому, чтобы вы говорили порицаемое. Затем он указал на то, что следует совершать, и запретил то, чего не следует, защищая границы единобожия от того, что делает его неполным или недействительным.
- «О лучший из нас»: родством и положением; «сын лучшего из нас»: родством, а не положением.
- «Не увлёк вас»: не отклонил вас шайтан, после чего вы последуете за ним и его путями, пока не впадёте в чрезмерность.

Первый. Предостережение людей от чрезмерности в религии.

**Второй.** Что следует сказать тому, кому сказано: «Ты — наш господин» (нужно сказать: «Господин (السيد) — это Аллах», и потому запрещено ставить руководителем нечестивца, лицемера или неверующего, будь то женщину или мужчину).

**Третий.** Слова Пророка **«...чтобы не увлёк вас шайтан**», хотя они сказали только истину.

**Четвёртый.** Слова Пророка **«Мне не нравится, что вы превозносите меня выше того места, которое даровал мне Всевышний и Всемогущий Аллах» (что он является рабом и посланником).** 

# ДЕСЯТЫЙ РАЗДЕЛ. Заключение (одна глава)

Шейх закончил книгу этой главой, а Аллах знает лучше:

- 1. Чтобы мы не уподоблялись многобожникам, которые не возвеличивают Творца.
- 2. Чтобы мы не обольщались своими делами, поскольку непременно в деяниях человека есть недостатки, и по причине этого раб проявляет унижение и смирение перед Аллахом.
- 3. Следуя в этом за имамом аль-Бухари, да помилует его Аллах, который закончил свой сборник «Сахих» хадисом: «[Два слова], тяжёлые на весах...», как будто бы прося Аллаха, чтобы Он сделал Его весы тяжелыми посредством этой книги, как делают их тяжёлыми эти создания, и попросил прощения за свои ошибки.

Глава 67. О словах Всевышнего Аллаха: «Не ценили они Аллаха должным образом, а ведь вся земля в День воскресения будет всего лишь Пригоршней Его, а небеса будут свернуты Его Десницей. Пречист Он и превыше того, что они приобщают к Нему в сотоварищи»

• Местоимение (Они не ценили) относится к многобожникам: они не возвеличивали Аллаха в соотвествии с Его Величием, приобщая к Нему в сотоварищи Его создания, в то время как Он пречит от всех недостатков и изъянов, из числа которых эти сотоварищи. И если бы они возвеличивали Его должным образом, то не стали бы поклоняться и подчиняться кому-то, кроме Него.

### второё довод

Ибн Мас'уд рассказывал: «Однажды к Посланнику Аллаха пришёл один из иудейских учёных и сказал: "О Мухаммад! Мы находим, что Аллах [в день Воскресения. — Ред.] разместит небеса на одном пальце, земли — на другом, деревья — на третьем, воды — на четвёртом, богатства — на пятом, а все остальные Свои творения — на шестом, и скажет: "Я — Царь"". Пророк рассмеялся, соглашаясь со словами учёного, а затем прочитал аят: "Не ценили они Аллаха должным

образом, а ведь вся земля в День воскресения будет всего лишь Пригоршней Его..."».

В версии у Муслима говорится: «...а горы и деревья — на пальце, затем потрясёт ими и скажет: "Я — Царь. Я — Аллах"».

В версии же, приведённой аль-Бухари, говорится: «...разместит небеса на одном пальце, воды и землю — на другом, а все остальные Свои творения — на третьем...».

- «Учёные» (*хибр*): учёный, обладающий многочисленными знаниями, и говорят о нём: «*Бахр* (море)».
- «Мы находим»: читаем в Таурате.
- В этом хадисе указание на такой атрибут Аллаха, как Пальцы. Пальцы истинные [по своей сущности] такие, как это подобает Аллаху, так же как и Рука Аллаха является Рукой истинной, как это подобает Аллаху.

### С ТРЕТЬЕГО ПО ПЯТЫЙ ДОВОДЫ

Муслим приводит слова Пророка , переданные Ибн 'Умаром: «В день Воскресения Аллах свернёт небеса и возьмёт в Свою правую руку, а затем скажет: "Я — Царь. Где же все могущественные? Где же все высокомерные?" Затем Он свернёт все семь земель и возьмёт их в левую руку и скажет: "Я — Царь. Где же все могущественные? Где же все высокомерные?"».

Ибн 'Аббас сказал: «Семь небес и семь земель размещаются в ладони Милосердного подобно горчичному зёрнышку в руке одного из вас».

Ибн Джарир сказал: «Йунус [ибн Абд аль-А'ла. — Ред.] рассказал мне от Ибн Вахба от Ибн Зейда от его отца следующий хадис, что Посланник Аллаха сказал: «Семь небес по сравнению с Курси (Престолом) подобны семи дирхемам, брошенным на щит». Он же передал хадис Абу Зарра, который сказал: «Я слышал, как посланник Аллаха сказал: "Курси (Престол) по сравнению с 'Аршем (Троном) похож на железное колечко, брошенное в бесконечной пустыне"».

• «Я — Царь»: Я — Тот, Кому принадлежит истинное царство, полноценная власть, и никто не соперничает со Мной в этом.

- «Где же все могущественные?»: вопрос для того, чтобы бросить вызов, то есть: где цари, у которых была власть в мирской жизни, заносчивость и высокомерие перед рабами Аллаха? Тогда же они будут собраны подобно пылинкам, которые топчут люди ногами.
- «В левую руку»: это отклонённая (шазз) добавка. Однако, даже если посчитать её достоверной, то имеется в виду другая Рука, и это не противоречит хадису «Обе Его Руки правые». Это не подобно левой руке созданий, в которой есть недостаток относительно правой.
- «Подобно горчичному зёрнышку»: очень маленькое зёрнышко растения. Это указывает на Его величие, Пречист Он, и ничто Его не охватит своим знанием.
- «Аль-Курсий (Престол)»: место Ступней Всевышнего Аллаха.
- «*Щит*»: предмет из кожи или дерева, которым защищаются при сражении от ударов меча, копья и тому подобного.
- «*Аль-'Арш (Трон*)»: великое творение Аллаха, над которым Он вознесся, и никто не знает его истинного величия, кроме Аллаха.
- Хадис указывает на величие Аллаха, Велик Он и Могуч, и является тафсиром аята, приведённого в названии главы.

### ШЕСТОЙ И СЕДЬМОЙ ДОВОДЫ

Ибн Мас'уд передал: «Между первым и следующим небом — пятьсот лет. И далее расстояние от одного неба до другого составляет пятьсот лет. Между седьмым небом и Курси (Престолом) — пятьсот лет, а между Курси (Престолом) и водой — также пятьсот лет. 'Арш (Трон) же находится над водой, а Аллах — над 'Аршем (Троном), и ничто не скрыто от Него из деяний ваших». Этот хадис приводится Ибн Махди от Хаммада ибн Салямы от 'Асыма ибн Бахдали от Зирра ибн Хубайша от 'Абдуллаха ибн Мас'уда. Подобный же хадис приводит и аль-Масуди от 'Асыма от Абу Ваила от 'Абдуллаха. Хафиз аз-Захаби, да смилостивится над ним Аллах, сказал, что этот хадис дошёл до нас через большое количество цепочек.

Аль-'Аббас ибн 'Абдульмутталиб рассказывал: «Однажды Посланник Аллаха сказал нам: "Известно ли вам, каково расстояние между небом и землёй?" Мы ответили: "Это ведомо Аллаху и Его посланнику". Пророк сказал: "Между ними расстояние в пятьсот лет, а от каждого неба до следующего — также пятьсот лет. Каждое

же небо которое простирается на расстояние в пятьсот лет. Между седьмым небом и Троном лежит море, расстояние от дна до поверхности которого такое же, как между небом и землёй. Всевышний Аллах же находится над всем этим, и ничто не скрыто от Него из деяний сынов Адама"». Этот хадис передали Абу Дауд и другие.

- «А Аллах над '*Аршем* (Троном)»: ясный довод, указывающий на возвышенность Всевышнего Аллаха Его сущностью и атрибутами.
- «Ничто не скрыто от Него из деяний ваших»: из деяний сердец и частей тела, выдимых из них и слышимых, и это по причине всеохватности и широты Его знания. Упоминание Его знания пришло после упоминания Его возвышенности для разъяснения того, что Его Возвышенность не препятствует Его Знанию о наших деяниях. В этом ясное указание на Его возвышенность Его сущностью, Пречист Он и Возвышен.
- «*Известно ли вам?*»: вопрос, который был задан: (1) для того, чтобы заинтересовать тем, что будет упомянуто; (2) чтобы обратить их внимание на то, что будет сказано далее.
- «Аллах и Его посланник знают лучше»: это выражение использовалось (1) при жизни Пророка (2) в шариатских вопросах, о которых он знал.
- В этом хадисе говорится о возвеличивании Аллаха и предостережении от противоречия этому, поскольку Он над нами, Превыше нас, и Он охватывает нас.

### РАССМАТРИВАЕМЫЕ ВОПРОСЫ

Первый. Толкование слов Всевышнего «...а ведь вся земля в День воскресения будет всего лишь Пригоршней Его, а небеса будут свернуты Его Десницей...» (сура «аз-Зумар», аят 67).

**Второй.** Эти и подобные им знания ещё сохранялись у иудеев, живших во времена Пророка **\*\***, не отрицавших и не искажавших этого (тавуиль).

**Третий.** Пророк подтвердил истинность того, что рассказал ему этот учёный, а Аллах подтвердил это ниспосланным аятом.

**Четвёртый.** Пророк **#** рассмеялся, когда услышал то великое знание, которое упомянул ему учёный.

**Пятый.** Ясное упоминание двух Рук Аллаха, и что все небеса будут в Его правой Руке, а все земли — в другой (две Руки Аллаха подтверждаются Кораном, Сунной и единогласным мнением праведных предшественников).

**Шестой.** Упоминание того, что вторая рука — левая (но это отклоненная (*шазз*) версия).

**Седьмой.** Упоминание высокомерных и заносчивых людей после этого.

**Восьмой.** Слова Ибн 'Аббаса: «...подобно горчичному зёрнышку в руке одного из вас».

**Девятый.** Величие *аль-Курси* (Престола) по отношению к небесам (подобно семи дирхамам, брошенным в щит).

**Десятый.** Величие *аль-'Арша* (Трона) по отношению к аль-Курси (Престолу) (подобно колечку брошенному в пустыне).

**Одиннадцатый.** *Аль-'Арш* (Трон) отличается от *аль-Курси* (Престола). **Двенадцатый.** Расстояние между каждым небом и следующим (пять-

**Тринадцатый.** Расстояние между седьмым небом и *аль-Курси* (Престолом) (пятьсот лет).

**Четырнадцатый.** Расстояние между Престолом и водой (пятьсот лет).

Пятнадцатый. Трон находится над водой.

сот лет).

Шестнадцатый. Аллах находится над Троном.

Семнадцатый. Расстояние между небом и землёй (пятьсот лет).

**Восемнадцатый.** Каждое из небес простирается на расстояние в пятьсот лет.

**Девятнадцатый.** Глубина моря, находящегося над небесами, составляет пятьсот лет.

(Из хадисов, упомянутых в главе, извлекаются следующие пользы:

- 1. Предостережение от противоречия Аллаху
- 2. Что от Аллаха не скрывается ничто из деяний сынов Адама).

А Аллах знает лучше, вся хвала Аллаху, Господу миров, мир и благословение Аллаха над его Пророком Мухаммадом **36**. Прошу Аллаха завершить деяния для меня и вас единобожием, амин.

# Проверочные вопросы по девятому разделу книги и заключению (16 глав)

**Первое задание:** поставь галочку возле правильного ответа или дополни пропущенное:

| <ul><li>1. Хукм слов «Мир Аллаху» (ас-Саляму 'аля-Ллах):</li><li>□ нежелательно □ запретно □ дозволено</li></ul>                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>2.</b> <i>Ас-Салям</i> — имя Аллаха ( □ утвердительное □ отрицательное □ всё указанное ). Аллах же, Велик Он и Могуч ( □ Тот, за Кого молятся □ Тот, Кому молятся ). |
| 3. Не просят мира за что-либо, кроме как если оно может быть описано этим: □ верно □ неверно.                                                                           |
| <b>4.</b> <i>Хукм</i> слов «О Аллах, прости меня, если пожелаешь»:  □ нежелательно □ запретно □ дозволено                                                               |
| <ul> <li>5. Дозволено говорить: «Если Ты пожелаешь» в мольбе:</li> <li>□ верно □ неверно.</li> <li>Это — условие: □ верно □ неверно.</li> </ul>                         |
| <ul><li>6. Человек, совершая мольбу, должен сомневаться:</li><li>□ верно □ неверно.</li></ul>                                                                           |
| 7. Когда раб просит что-то у Аллаха, он должен просить всё, что хочет, поскольку нет ничего тяжелого или невозможного для Аллаха: □ верно □ неверно.                    |
| 8. Слова «О Аллах, я прошу у тебя, чтобы я был привратником у Райских ворот»: □ дозволены □ не дозволены.                                                               |
| <ol> <li>9. Мольба «О Аллах, я не прошу отвергнуть предопределение, но прошу добра в нём»:</li> <li>□ дозволена</li> <li>□ не дозволена.</li> </ol>                     |

| 10. У Аллаха необходимо просить: □ Рай □ Фирдаус — высшую степень                                                                                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>11.</b> В мольбе- <i>истихара</i> содержится условие: $\square$ верно $\square$ неверно.                                                                               |
| <ul><li>12. Хукм слов «раб такого-то», «рабыня такого-то»: □ дозволены</li><li>□ запретны.</li></ul>                                                                      |
| <ul><li>13. Слова хозяина раба «о мой раб, дай мне это»: □ дозволены</li><li>□ не дозволены.</li></ul>                                                                    |
| <ul><li>14. Слова «мой юноша» или «моя девушка» запрещены для воплощения единобожия:</li><li>□ верно</li><li>□ неверно.</li></ul>                                         |
| <b>15.</b> Просить недозволенно или нежелательно, кроме как при нужде или вынужденности: $\square$ верно $\square$ неверно.                                               |
| <b>16.</b> Если кто-то просит у тебя ради Аллаха деньги, на которые он купит вино, то ему нужно их дать: $\square$ верно $\square$ неверно.                               |
| <b>17.</b> Хукм ответа тому, кто просит что-то ради Аллаха: $\square$ желательно $\square$ обязательно.                                                                   |
| <b>18.</b> В хадисе « <i>если кто-то приглашает вас, то ответьте</i> » имеется в виду приглашение: □ в качестве оказания почёта □ как просьба прийти.                     |
| 19. Ответ на приглашение:                                                                                                                                                 |
| □ обязателен в любом случае;                                                                                                                                              |
| □ желателен, кроме приглашения на свадебное угощение.                                                                                                                     |
| <b>20.</b> Тому, кто просит прибежища, убегая от того, что является для него обязатльным сделать или оставить необходимо ( $\square$ дать $\square$ отказать ) в убежище. |

| 21. «то молись за него, пока не посчитаешь, что отблаго-<br>дарил его»: □ один раз □ не ограничивайся в мольбе.                                                                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>22.</b> « <i>Ликом Аллаха не просят ничего, кроме Рая</i> », то есть: □ не проси никого из созданий Ликом Аллаха □ не проси Ликом Аллаха ха ничего, кроме Рая □ всё указанное.          |
| <b>23.</b> Атрибут «Лик Аллаха» установлен: □ Кораном □ Сунной □ единогласным мнениемь □ всё указанное.                                                                                    |
| <b>24.</b> Слова «О Аллах, я прошу тебя Твоим Благородным Ликом, наставить меня за заучивание Корана»: □ запретны □ дозволены. А слова «О Аллах, я прибегаю к Твоему Лику от Огня» являют- |
| ся: □ дозволенными □ запретными.  25. Слова «О Аллах, поистине, я прошу Твоим Ликом, надели меня красивой мебелью» является: □ дозволенными □ запретными.                                  |
| <b>26.</b> Слова «Если бы ты подчинился мне и не вышел в путь, то с тобой не случилось бы проишествие» являются: □ дозволенными □ запретными.                                              |
| <b>27.</b> Слова «Если бы я не вышел в путь, то не упустил бы прибыль» являются: □ дозволенными □ запретными.                                                                              |
| <b>28.</b> Слова «если бы Аллах пожелал, то я бы не лгал» являются: □ дозволенными □ запретными.                                                                                           |
| <b>29.</b> Слова «Если бы у меня было имущество, подобное имущество такого-то, то я раздавал бы милостыню» являются: □ дозволенными □ запретными.                                          |
| <b>30.</b> Слова «если бы ты присутствовал на уроке, то извлёк пользу» являются: □ дозволенными □ запретными.                                                                              |

| <b>31.</b> (□ подобает □ не подобает ) разумному человеку проявлять упорство в том, что не приносит пользы.                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>32.</b> Человеку ( □ подобает □ не подобает ) приводить предопределение в оправдание того, что не в его силах.                                                                        |
| <ul><li>33. Оправдываться предопределением следует:</li><li>□ в грехах, а не в недостатках □ наоборот.</li></ul>                                                                         |
| <b>34.</b> Ругать ветер ( $\square$ является запретным $\square$ нежелательно ), а слова «приближается дождливый ветер»: $\square$ дозволено $\square$ не дозволено.                     |
| <ul><li>35. Слова «Господь любит меня», если его постигают мило-<br/>сти: □ дозволены □ не дозволены.</li></ul>                                                                          |
| <b>36.</b> Слова того, кто видит богатого нечестивца «этот недостоин такого имущества»: □ дозволены □ не дозволены.                                                                      |
| <b>37.</b> Если человек допускает упущения в обязательном,совершает запретное и думает хорошо об Аллахе, то это ( $\square$ плохие $\square$ хорошие ) мысли об Аллахе.                  |
| 38. Некоторые люди думают, что если взывать к Аллаху так, как это установлено шариатом, то Аллах не ответит на эту мольбу. Это — ( □ плохие □ хорошие ) мысли об Аллахе.                 |
| <b>39.</b> Слова «Аллах накажет подчиняющегося и вознаградит грешника» — это ( □ плохие □ хорошие ) мысли об Аллахе.                                                                     |
| <b>40.</b> Слова «Я достоин этого удела больше, чем такой-то» — это ( □ плохие □ хорошие ) мысли об Аллахе.                                                                              |
| <b>41.</b> Больному говорят: «Бедный», «Ты не достоин этого», «Если бы это было в моих руках, то тебя не постигло бы это». Это — ( $\square$ плохие $\square$ хорошие ) мысли об Аллахе. |

| <b>42.</b> Слова «Если бы это было в моих руках, то я сделал бы такого-то муфтием». Это — ( □ плохие □ хорошие ) мысли об Аллахе. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>43.</b> Слова «безопасный путь» — это плохие мысли об Аллахе: □ верно □ неверно.                                               |
| <b>44.</b> Слова «Нам следует не болеть и расширить средства к существованию» — это ( □ плохие □ хорошие ) мысли об Аллахе.       |
| <b>45.</b> Человек должен думать о себе: П плохо П хорошо.                                                                        |
| <b>46.</b> Ты должен думать о себе плохо для того, чтобы не обольститься собою: □ верно □ неверно.                                |
| <b>47.</b> Душе присуще всякое зло из жадности и несправедливости: □ верно □ неверно.                                             |
| <b>48.</b> Степеней (стадии) предопределения: □ четыре □ пять □ три.                                                              |
| <ul><li>49. Положение того, кто не верует в предопределение:</li><li>□ выходит из религии □ не выходит из неё.</li></ul>          |
| <b>50.</b> Слова «В моей душе есть что-то касательно предопределения», то есть: □ сомнения □ отрицание и неверие.                 |
| <b>51.</b> «В моей душе есть что-то касательно предопределения», то есть:                                                         |
| <b>52.</b> Перо — $\Box$ первое создание вообще $\Box$ первое создание относительно того, что мы видим.                           |
| <ul><li>53. Праведные предшественники избавлялись от сомнений, задавая вопросы: □ знающим □ поклоняющимся.</li></ul>              |

| <ul> <li>54. дозволено спрашивать облее чем одного ученого для того, что-</li> <li>бы: □ утвердиться □ последовать за облегчениями □ всё упомянутое верно.</li> </ul>                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>55.</b> Сомнения исчезают полностью, если предоставить дело: □ Аллаху и Его Посланнику □ учёным.                                                                                        |
| <ul><li>56. Является обязательным предостерегать от слушания сомнений, поскольку иногда они могут закрасться в сердце:</li><li>□ верно □ неверно.</li></ul>                                |
| <ul><li>57. Большинство людей противоречт велению Пророка ∰, слушая сомнительное и распротраняя это: □ верно □ неверно.</li></ul>                                                          |
| <b>58.</b> Не дозволено читать Таурат, Инджиль, и тем более что-то иное: □ верно □ неверно.                                                                                                |
| <b>59.</b> Приведение главы «О создающих изображения» является ошибкой в некоторых копиях книги, поскольку эта глава не связана с единобожием, однако связана с фикхом: □ верно □ неверно. |
| <ul><li>60. Наказание создающих изображения состоит из:</li><li>□ 3 □ 4 □ 5 частей.</li></ul>                                                                                              |
| <b>61.</b> Создающий изображения уподобляется Аллаху в Его создании: □ верно □ неверно.                                                                                                    |
| <b>62.</b> Создание изображений является большим грехом, поскольку ( $\square$ в этом уподобление неверным $\square$ расточительство $\square$ подражание тому, как создает Аллах ).       |
| <b>63.</b> Рисование деревьев, морей, гор и рек: □ дозволено □ не дозволено.                                                                                                               |
| <b>64.</b> Уничтожение изображений бывает путём: □ закрашивания другим цветом, которое закрывает изображение □ отрезания                                                                   |

| головы на изображении $\ \square$ стирая лицо на гравировке $\ \square$ всеми упомянутыми путями в зависимости от ситуации.                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>65.</b> Возвышенная могила, то есть на которой: □ имя похороненного □ строение □ краски □ отличающаяся от других камнями и почвой □ всё упомянутое.                      |
| <b>66.</b> Выравнивание могил осуществляется путём: □ исправления в соответствии с Сунной □ выравнивая с тем, что вокруг □ всё упомянутое верно.                            |
| <b>67.</b> Приобретение изображений для возвеличивания изображённого: □ дозволено □ не дозволено.                                                                           |
| <b>68.</b> Тот, кто часто клянётся, тот: □ возвеличивает Аллаха □ не возвеличивает Аллаха.                                                                                  |
| <ul><li>69. У каждой клятвы если начало, середина и конец:</li><li>□ верно □ неверно.</li></ul>                                                                             |
| <b>70.</b> Тучность, от которой человек не может избавиться: $\ \square$ порицаема $\ \square$ не порицаема.                                                                |
| <ul><li>71. Грехи увеличиваются по причине малочисленности призывающих: □ верно □ неверно.</li></ul>                                                                        |
| 72. Если есть нужда или польза в клятве, то она:  □ дозволена □ не дозволена                                                                                                |
| 73. Побивание детей дозволено: □ полностью □ при условиях.                                                                                                                  |
| <b>74.</b> Обязательство Аллаха к Его рабам: □ что они будут поклоняться Ему, не приобщяя ничего в сотоварищи □ что Он не накажет тех, кто не приобщает к Нему сотоварищей. |

| 75. Армия (الجيش) — это то, что больше ( Ц 400 Ц 1000 ) воинов, а отряд (السرية) — наоборот.                                                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 76. «На пути Аллаха»: □ включает только намерение □ включает только деяние □ включает намерение и деяние.                                                 |
| 77. Мы сражаемся с неверными ради их же пользы — а это спасение их от Огня: $\ \square$ верно $\ \square$ неверно.                                        |
| 78. الغلول — это только кража трофеев: $\square$ верно $\square$ неверно, и его хукм: $\square$ дозволено $\square$ запретно $\square$ из больших грехов. |
| <b>79.</b> Не дозволено убивать детей, женщин, поклоняющихся и монахов из числа неверных: $\ \square$ верно $\ \square$ неверно.                          |
| <ul><li>80. Уродование трупов, кража из трофеев, вероломсто и убийство детей: □ дозволены □ не дозволены.</li></ul>                                       |
| <ul><li>81. Джизья берётся у:</li><li>□ иудеев, христиан и огнепоклонников □ всех неверных.</li></ul>                                                     |
| <ul><li>82. Хукм слов «Аллах не примет твоё покаяние»:</li><li>□ дозволено □ из больших грехов.</li></ul>                                                 |
| 83. Хукм слов «Клянусь Аллахом, Аллах не простит того, кто приобщает к Нему сотоварищей»: □ дозволено □ из больших грехов.                                |
| <ul><li>84. Предостережение от ошибки языка при вынесении хукма личностям: □ дозволено □ является обязательным.</li></ul>                                 |
| <b>85.</b> Запрет слов «Аллах не простит такому-то живому» касается: □ только грешных мусульман □ охватывает мусульман и неверных.                        |
| 86. Запрещено говорить: «Мы просим заступничества ( □ твоего перед Аллахом □ Аллаха перед тобой )».                                                       |

| 87. « Мы просим заступничества Аллаха перед тооои», то есть —                                                                                                                                                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 88. «Глава о том, что пришло о защите Пророком ∰ границ единобожия» ( □ отдельная глава □ повторяется ) и в ней упоминается то, как он ∰ защищал единобожие в ( □ словах □ делах ).                                                                                          |
| 89. Ас-Саййид: 🗆 из имён Аллаха 🗖 не является Его именем.                                                                                                                                                                                                                    |
| 90. <i>Ас-Саййид</i> имеет значение <i>«ас-Самад»</i> :  □ верно □ неверно.                                                                                                                                                                                                  |
| <ul><li>91. Обособленное господство дозволено в отличии от всеобще-</li><li>го: □ верно □ неверно.</li></ul>                                                                                                                                                                 |
| 92. Самое лучшее и полное описание Посланника ∰: □ раб Аллаха и Его Посланник □ Мухаммад ибн 'Абдуллах.                                                                                                                                                                      |
| <ul><li>93. Иудеи лучше тех, кто отрицает атрибуты Аллаха или искажают их, в этом вопросе и лучше знают Аллаха:</li><li>□ верно □ неверно.</li></ul>                                                                                                                         |
| <b>94.</b> Аль-'Арш — это:аль-Курсий — это:                                                                                                                                                                                                                                  |
| 95. В заключении «Книги единобожия» автор, да помилует его Аллах, будто бы взывает к Аллаху, чтобы Он сделал тяжёлыми его весы этой книгой, как Он сделал тяжёлыми небеса, Трон и Престол: □ верно □ неверно.  Также он указал на то, что неверные не оценили Аллаха должным |
| образом, и потому не будь подобен им, однако возвеличивай Аллаха единобожием: □ верно □ неверно.                                                                                                                                                                             |
| <b>96.</b> Многие из праведны предшесвтенников называли правильное вероубждение словом: □ Сунна □ Шариат □ Таухид □ Альфикх аль-акбар □ всё указанное верно.                                                                                                                 |

## Содержание

| <b>ПЕРВЫЙ РАЗДЕЛ.</b> Вступление (5 глав)                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. Глава об обязательности единобожия                                                                                                                 |
| 2. Глава о достоинстве единобожия и того, что он искупает грехи 27                                                                                    |
| 3. Глава о том, кто воплотит в себе единобожие, тот войдёт в Рай без расчёта                                                                          |
| 4. Глава о том, что необходимо опасаться многобожия                                                                                                   |
| 5. Глава о призыве к свидетельству о том, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха                                                       |
| ВТОРОЙ РАЗДЕЛ. Разъяснение единобожия (9 глав)                                                                                                        |
| 6. Глава о разъяснении единобожия и свидетельства о том, что нет божества, достойного поклонения, кроме Аллаха                                        |
| 7. Глава о том, что ношение кольца, шнурка и тому подобного для избавления от беды или её предотвращения является проявлением многобожия 71           |
| 8. Глава о том, что сообщается о заклинаниях и амулетах                                                                                               |
| 9. Глава о том, кто испрашивает благословение (благодать) у деревьев, камней и тому подобного                                                         |
| 10. Глава о жертвоприношении (забх) не Аллаху                                                                                                         |
| 11. Глава о том, что не позволительно приносить жертву Аллаху в месте, в котором приносятся жертвы не ради Аллаха                                     |
| 12. Глава о том, что посвящение обета не Аллаху является проявлением многобожия                                                                       |
| 13. Глава о том, что обращение с просьбой о защите не к Аллаху, является проявлением многобожия (если просьба была о том, на что способен лишь Аллах) |

| 14. Глава о том, что обращение с просьбой о спасении, или обращение с мольбой не к Аллаху, является проявлением многобожия 98                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Проверочные вопросы по второму разделу (9 глав)101                                                                                                                  |
| <b>ТРЕТИЙ РАЗДЕЛ.</b> Несостоятельность поклонения чему-либо, кроме Аллаха (4 главы)                                                                                |
| 15. Глава о словах Аллаха: «Неужели они приобщают в сотоварищи к Аллаху тех, которые ничего не творят, тогда как сами были сотворены» (аят)                         |
| 16. Глава о словах Всевышнего Аллаха «Когда же испуг покинет их сердца, они скажут: "Что сказал ваш Господь?" Они скажут: "Истину, ведь Он — Возвышенный, Великий"» |
| 17. Глава о заступничестве                                                                                                                                          |
| 18. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Воистину, ты не не ведёшь по прямому пути того, кого возлюбил. Только Аллах наставляет на прямой путь того, кого пожелает»   |
| Проверочные вопросы по третьему разделу (4 главы)                                                                                                                   |
| <b>ЧЕТВЁРТЫЙ РАЗДЕЛ.</b> Причина неверия сынов Адама (4 главы)132                                                                                                   |
| 20. Глава о недопустимости поклонения Аллаху у могилы праведного человека, не говоря уже о поклонении самому праведнику137                                          |
| 21. Глава о том, что чрезмерное почитание могил праведников делает из них идолов, которым поклоняются помимо Аллаха142                                              |
| 22. Глава о том, что избранный Пророк защищал неприкосновенность единобожия и преграждал любой путь, ведущий к многобожию                                           |
| <b>ПЯТЫЙ РАЗДЕЛ.</b> Опровержение доводов заявивших о том, что многобожие не появится в этой общине (одна глава)148                                                 |
| 23. Глава о том, что часть этой общины будет поклоняться идолам                                                                                                     |

| <b>ШЕСТОЙ РАЗДЕЛ.</b> Сатанинские дела (7 глав)162                                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 24. Глава о колдовстве                                                                                                                                    |
| 25. Глава о некоторых видах колдовства                                                                                                                    |
| 26. Глава о предсказателях и им подобных171                                                                                                               |
| 27. Глава о снятии колдовства                                                                                                                             |
| 28. Глава о том, что пришло относительно суеверий178                                                                                                      |
| 29. Глава о науках о звёздах /танджим/                                                                                                                    |
| 30. Глава об испрашивании дождя у звёзд189                                                                                                                |
|                                                                                                                                                           |
| СЕДЬМОЙ РАЗДЕЛ. Деяния сердец (9 глав)                                                                                                                    |
| 31. Глава о словах Всевышнего: «Среди людей есть такие, которые приобщают к Аллаху равных и любят их так же, как любят Аллаха» (аят)                      |
| 32. О словах Всевышнего Аллаха: «Это всего лишь шайтан пугает вас своими помощниками. Не бойтесь их, а бойтесь Меня, если вы являетесь верующими» (аят)   |
| 33. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Уповайте только на Аллаха, если вы являетесь верующими» (аят)                                                      |
| 34. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Неужели они не опасались хитрости Аллаха? Хитрости Аллаха не опасаются только люди, терпящие убыток!»              |
| 35. Глава о терпении перед предопределением Аллаха является частью веры в Него                                                                            |
| 36. Глава о показном благочестии (рия)                                                                                                                    |
| 37. Глава о том, что, стремление человека совершить праведное деяние ради обретения мирских благ является проявлением многобожия                          |
| 38. Глава о том, что подчиняющиеся учёным и правителям, когда те запрещают разрешённое Аллахом или разрешают запрещённое Им, поклоняются им помимо Аллаха |

| 39. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Не видел ли ты тех, которые заявляют, что они уверовали в ниспосланное тебе и что ниспослано до тебя, однако хотят обращаться за судом к тагуту, хотя им было приказано не веровать в него? Шайтан хочет ввести их в глубокое заблуждение» (аяты) |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>ВОСЬМОЙ РАЗДЕЛ.</b> Единобожие в именах и атрибутах (одна глава)                                                                                                                                                                                                                      |
| 40. Глава о том, кто отрицает какие-либо имена и качества Алла-ха                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>ДЕВЯТЫЙ РАЗДЕЛ.</b> Запреты, связанные со словами и ширком (26 глав)                                                                                                                                                                                                                  |
| 41. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Они узнают милость Аллаха, а затем отрицают её, поскольку большинство из них — неверующие» (аят). Отрицание милости из многобожия                                                                                                                 |
| 42. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Посему никого не равняйте с Аллахом сознательно». Толкование «равного»                                                                                                                                                                            |
| 43. Глава о том, кого не удовлетворяет клятва Аллахом (это из больших грехов)                                                                                                                                                                                                            |
| 44. Глава о выражении: «Так пожелал Аллах и ты»                                                                                                                                                                                                                                          |
| 45. Глава о том, что ругающий время обижает Аллаха (приписывание событий времени)                                                                                                                                                                                                        |
| 46. Глава о титулах вроде «судья всех судей» и тому подобных (запрет этого)                                                                                                                                                                                                              |
| 47. Глава о необходимости уважения имён Всевышнего Аллаха и смены имени ради этого                                                                                                                                                                                                       |
| 48. Глава о подшучивании над тем, в чём упоминается Аллах, над Кораном или над Посланником Аллаха :                                                                                                                                                                                      |
| 49. Глава о словах Аллаха: «Если Мы дадим ему вкусить милость от Нас после того, как его коснётся несчастье, то они непременно скажут: "Вот это — для меня"» (аят)                                                                                                                       |

| 50. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «Когда же Он даровал им обоим<br>праведного ребёнка, они стали приобщать к Нему сотоварищей в том,<br>чем Он одарил их» (аят)284                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 51. Глава о словах Всевышнего Аллаха: «У Аллаха— самые прекрасные имена. Посему взывайте к Нему посредством их» (аят)                                                                                                 |
| 52. Глава о недопустимости выражения«Мир (ас-Салям) Аллаху» . 300                                                                                                                                                     |
| 53. Глава о выражении «О Аллах, прости меня, если это угодно Тебе» (запрет исключений в мольбах)                                                                                                                      |
| 54. Глава о недопустимости выражения «Мой раб» или «Моя рабыня»                                                                                                                                                       |
| 55. Глава о том, что нельзя отказывать просящему именем Аллаха (запрещено или нежелательно)                                                                                                                           |
| 56. Глава о том, что Ликом Аллаха можно просить только Рай 308                                                                                                                                                        |
| 57. Глава о выражении «Если бы» (в этом есть подробности) 309                                                                                                                                                         |
| 58. Глава О запрете ругать ветер (довольство предопределением) .312                                                                                                                                                   |
| 59. Глава о словах Всевышнего: «Они несправедливо думали об Аллахе, как это делали во времена невежества, говоря: "Могли ли мы сами принять какое-нибудь решение?" Скажи: "Решения целиком принадлежат Аллаху"» (аят) |
| 60. Глава об отрицающих предопределение (большое неверие)317                                                                                                                                                          |
| 61. Глава о создающих изображения (сильная угроза)                                                                                                                                                                    |
| 62. Глава о многочисленных клятвах (угроза ради возвеличивания<br>Аллаха)                                                                                                                                             |
| 63. Глава о вопросе обязательства Аллаха и Его Пророка (искренность<br>и следование)                                                                                                                                  |
| 64. Глава о клятве от имени Аллаха                                                                                                                                                                                    |
| 65. Глава о том, что нельзя просить ходатайства Аллаха перед Его творениями (по причине полноты Его Величия)                                                                                                          |
| Глава 66. О защите Пророком ﷺ неприкосновенности единобожия и преграждении путей к многобожию (даже в словах)                                                                                                         |

| ДЕСЯТЫЙ РАЗДЕЛ. Заключение (одна глава)                           |
|-------------------------------------------------------------------|
| Глава 67. О словах Всевышнего Аллаха: «Не ценили они Аллаха долж- |
| ным образом, а ведь вся земля в День воскресения будет всего лишь |
| Пригоршней Его, а небеса будут свернуты Его Десницей. Пречист Он  |
| и превыше того, что они приобщают к Нему в сотоварищи» 340        |



# كتاب باللغة الروسية ألفه الشيخ الدكتور هيثم سرحان

وهو اختصار لكتاب القول المفيد على كتاب التوحيد للعلامة العثيمين-رحمه الله- الذي يعد من أنفع الكتب المعاصرة في بيان التوحيد الذي أوجبه الله على العبيد، وذكر ما ينافي أصل هذا التوحيد من الشرك الأكبر، أو ينافي كماله من الشرك الأصغر..

جعله المؤلف في حُلَّة جميلة على شكل جداول وتقسيهات، ذكر فيها المقاصد الكلية للأبواب والمعاني الإجمالية للأدلة والآثار، وجعل بعد كل قسم أسئلة واختبارات، كل ذلك من غير اختصار مُحل ولا تطويل ممل.

